

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







.

.

•

٠,

. . .

| <br> |   | <br>   |   | <br> |
|------|---|--------|---|------|
|      | • | •      |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   | 1    |
|      |   |        |   |      |
| ,    |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        | • |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
| •    |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   | ł    |
|      |   |        |   |      |
|      | • |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   |      |
|      |   |        |   | I    |
|      |   | ·<br>· |   |      |

Ň .

, .

. . · · ·

` .

.

. .

. .

. }

**`** 

# **Đ**ie

# Geschichte der christlichen Kirche

im

# Rlterthum.

in 1852 11. Dargestellt

bon

Scinrich 28. J. Thiersch, Doctor ter Philosophie und Theologie.

Erster Theil. Die Einleitung und das apostolische Zeitalter.

Bweite, verbefferte Auflage.

Frankfurt a. M. und Erlangen. Berlag von Heyder & Zimmer. 1858.

# Đie

# Kirche im apostolischen Beitalter

# und die Entstehung

# der neutestamentlichen Schriften.

Dargestellt

v o n

Seinrich 28. J. Thierich, Doctor ber Philojophie und Theologie.

·~~~~

į

Bweite, verbefferte Auflage.

Frankfurt a. M. und Erlangen. Verlag von Heyder & Zimmer.

1858.

110. c. 100.



. .

•

-

,

Meinem Bater

# Friedrich Thiersch

ju seiner am 18. Juny 1858 bevorftehenden Jubelfeier

in tiefer Chrfurcht und Dantbarteit

gewidmet.

. ٦ • . <del>-</del>

# Vorrede zur zweiten Ausgabe.

In diefer neuen Ausgabe find Citate beigefügt worben, mit denen ich in der ersten allzu sparsam gewesen war. Es schien nöthig, manche Anspielungen zu erklären, auf Begründungen hinzuweisen und auf die neueste Literatur des Gegenstandes Beziehung zu nehmen. Hiebei habe ich das Ganze auss neue durchdacht und einzelnes berichtigt; wesentliche Beränderungen eintreten zu lassen, fand ich keine Ursache. Mit besonderer Freude und Anerkennung habe ich Michael Baumgartens Werk über die Apostelzeschichte gelesen, das mit meiner ersten Ausgabe gleichzeitig 1852 erschienen war. Leider erhielt ich Döllingers bedentsame Arbeit über Heidenthum und Judenthum nicht zu rechter Zeit, um sie benützen zu können.

Die ursprüngliche Absicht war, in einem zweiten Theil die Kirchengeschichte bis auf Constantinus, in einem Borrebe.

britten bis auf das Concilium von Chalcedon zu geben. Aus den Borstudien für den zweiten Theil entstand bas Schriftchen: Ueber Politik und Bhilosophie in ihrem Berhältniß zur Religion unter Trajanus, Habrianus und ben beiden Antoninen. Marburg 1853. Leider mußte ich inne werden, daß ber zum Produciren nothwendige intellectuelle Aufschwung, welchen mir früher meine theologischen Borlesungen gewährt batten (fie borten im Berbft 1850 auf), nachließ; um ihn wieder zu gewinnen, habilitirte ich mich als Brivatbocent für classifice Philologie und alte Geschichte. Uber indem mir die Erlaubniß zu einer folchen Thätigkeit verfagt wurde, und bis beute verfagt geblieben ift, indem zugleich bie Arbeiten und Auforderungen meines praktischen Berufes wuchsen, nabm bie Aussicht auf eine Fortsetzung meines Unternehmens bei mir felbft immer mehr ab und ift nun beinabe erloschen.

Ich fage dieß nicht, um zu klagen, sondern nur, um mich bei denen, welche dieser Schrift eine freundliche Aufnahme gewährt und eine Weiterführung der Arbeit gewünscht haben, zu entschuldigen.

Marburg ben 12. April 1858.

## Der Berfaffer.

VIII

# Aus der Vorrede zur ersten Ausgabe.

Diefes Unternehmen ist ein Nachhall meines früheren Birkens als Lehrer ber Theologie. Während ich in akademischen Borlesungen das neue Testament zu erklären hatte, reisten nach und nach die Forschungen, deren Ergebnisse ich in diesem ersten Bande kurz zusammengesaßt habe. Doch wie alles Berständniß göttlicher Dinge erst burch Ersahrung lebendig wird, so fand ich für die Einsicht in die Urgeschichte des Christenthums, nach der ich strebte, reiche Förderung durch das, was ich von dem gegenwärtigen Walten Christi in der Rirche erleben durste. Indem ich an dem reichen Segen Gottes, der in dieser Beit der Berkümmerung und Rathlosigkeit wieder ausgegoffen wird, einen Antheil bekam, ging mir ein helleres Licht barüber auf, was die Kirche Ansangs gewesen ist.

#### Borrede.

Eine tiefe Beruhigung ist seither in mich eingekehrt und, wie ich glaube, eine größere-Besonnenheit als ich sie früher bei ähnlichen Arbeiten hatte.

Es zieht fich eine aroke Einseitiakeit beinabe burch alle neueren Forschungen über bie Urgeschichte ber Rirche hin, zu deren Ueberwindung ich etwas beizutragen wünsche. Jedermann tann den Frrthum, den ich meine, da erkennen, wo er mit ben gröbsten Bügen bervortritt : bei jenen Rritikern, welche bafür halten, Die Chriften ber alten Zeit feien auch fo ein "auf literarische Existenz reducirtes" Geschlecht gewesen. Doch ist diese Ausicht, die man bei bloßen Katheder = und Literaturmännern natürlich finden muß, - weil jeder die Bergangenheit gerne zum Spiegel macht, in dem er fich felbst beschaut - nur der äußerste Ausläufer ber unfirchlichen Borftellungen vom Alterthum, welche sich feit langem eingenistet haben. Ihnen völlig zu entsagen, ift es bobe Zeit. Die Forschung sowohl als Die Erfahrung brängt gleich gewaltig auf bas Richtigere Die alte Kirche war kein literarisches Treibhaus, bin. fein Clubb von streitenden Sophisten, fein Spielplatz ber individuellen Willfür; am allerwenigsten in ihren ersten Die feierliche Anbetung Gottes, Die ehrmürdige Tagen. Strenge ber Zucht und bie Autorität beiliger Ueberlieferung waren ihr wesentlich von Aufaug an. Das Princip

Borrede.

ber Ordnung ist nicht erst durch römischen Herrschersinn oder durch anfkeimenden Pfaffenstolz in sie hineingekommen. Sie selbst ist ihrem Wesen nach eine göttliche Stiftung, ein von Gott gestalteter Bau, ein Organismus, in dem sich lauter göttliche Gedanken ausprägen. Ist dieß anerkannt — und wer sollte es nicht, belehrt durch die Noth der kirchlichen Gesetzlosigkeit in der Gegenwart, willig an= erkennen — dann erst eröffnet sich das rechte Verständniß für das christliche Alterthum. Gelingt es, nicht mehr nur eine einseitige Literatur=, Dogmen=, Retzer= und Schulge= schichte, sondern eine Kirchengeschichte im wahren Sinne des Wortes aufzustellen, so ist damit zugleich die heil= samste Lehre für die Gegenwart gewonnen.

Etwas fruchtbares für bas Leben barzubieten war mein Streben, dabei bleibt aber meine ganze Arbeit eine fireng geschichtliche. Es ist mir um das zu thun, was wirklich geschehen ist, und sonst um nichts. Durch eine Neberzeugung wie die meinige wird die Forschung nach dem Wirklichen nicht gestört, sondern gehoben, belebt und angespornt, wie durch den wahren Supranaturalismus überhaupt. Die Kirche ist himmlischen Ursprungs und wird von dem auferstandenen Erlöser wunderbar geleitet; bennoch ist sie zugleich ein wahrhaft geschichtliches Gebilde. Sie war nicht am ersten Tage so entwickelt, wie man

#### Borrebe.

auf dem Standpunkte einer ungeschichtlichen Orthodoxie vielleicht gemeint hat, und fie ist nichtsdestoweniger die Inhaberin aller göttlichen Offenbarungen. Diese Auffassung genügt ebensosehr den Anforderungen der historischen Wissenschaft als denen des Glaubens. Ich wenigstens kenne keinen Widerspruch zwischen beiden.

Es würde mir eine Freude sein, von benen, welchen bie Glaubwürdigkeit des neuen Testaments wichtig ift, als ein Mitflreiter für die Aechtheit der heiligen Schriften willkommen geheißen zu werden; benn auf biesen Bunkt haben fich mir bie meisten Anftrengungen concentrirt. Anfläger und Bertheidiger der beiligen Autoren werden nachgerade barüber einig, daß wenig banit gethan ift, wenn man abermals eine Knochen= oder Splittersammlung aufschichtet, wie fie gewöhnlich unter bem namen: Einleitung in das neue Testament, biblische Theologie u. s. w. gegeben wird. Ueber Werth und Gerfunft einzelner Trümmer läßt fich ohne Ende streiten. Ordnet sich aber alles ju einem lebensvollen Gesammtbilde, schlieft fich Glied an Glied zu einem harmonischen Gefüge, bann ift geschehen, was geschehen muß, damit der Freund der Wahrheit Beruhigung finde, dem Widersacher aber jede Entschuldigung genommen sei.

Dieß, fage ich, ift bie Aufgabe. Bie weit fie von

IIX

#### Borrede.

mir gelöft ift, beurtheile ich nicht. Doch barf ich fagen, baf ich von allen Seiten zu lernen gesucht habe, nicht am wenigsten von den Gegnern ber beiligen Schriften. Denn bie verneinende Rritik leistet ähnliche Dienste wie bie Baresie überbaupt, die fast zu allen Reiten, so verwerflich fie an sich ift, Punkte der Wahrheit, welche übersehen worden waren, hervorgehoben und ber Rirche zum Bewußtscin gebracht bat. Ift bieß im Dogmatischen ber Kall, warum nicht auch im Geschichtlichen? Manche rich= tige Beobachtungen, welche unferen gläubigen Theologen entgingen, find von Widersachern gemacht worden. Nun gilt es, alles was wirklich Beobachtung (nicht Hypothese) ift, von wem es auch geltend gemacht werde, anzuerkennen und einer jeden ihre rechte Deutung und ihre rechte Stellung im Zusammenhang des Ganzen zu geben. Die Liebe zur Wahrheit gebietet mir, biesen Gebrauch von den Schriften ber Gegner zu machen, und es foll mich freuen, wenn fie finden, daß viel von ihren Babrnehmungen in meine Schrift eingearbeitet ift. Für ihre Beiträge zur Durchforschung ber Winkel bes Alterthums fage ich ihnen, wenn sie ihn annehmen wollen, meinen Dank: ihre Berabfetzungen des Heiligen erfüllen mich nach wie vor mit Unwillen und Schmerz.

Das besondere kritische Problem in der criftlichen

ΧШ

XIV

,

#### Borrebe.

Urgeschichte ift das Geborenwerden ber eigenthümlich chriftlichen Lehre und Lebensweise aus bem Schooke bes Mofaismus, die Ablöfung der Rirche von ber Spnagoge und bas Wechselverhältniß ber hebräischen und ber griechischen Abtheilung ber Chriftenheit. Diesem Buntte ift benn bier alle Aufmerksamkeit zugewendet. Soll fich Licht über ibn verbreiten, fo ift vor allem nöthig, woran es unferen Theologen ber größten Zahl nach fehlt, fich mit wahrhaft gefcichtlichem Sinn, mit Anerkennung und Hingebung in bas Wefen bes Mosaismus bineinzudenken und ber entftehenden Rirche nachzufühlen, wie es ihr in der Lebenssphäre war, aus der sie bervorging. Glaubt man nicht an bas alte Testament, so versteht man es auch nicht; bleibt einem aber das alte Testament verschlossen, und bas Judenthum ein gleichgültiger oder widerwärtiger Begenstand, so wird aus bem Berständnig des Urchriftenthums nichts.

Ich hoffe dießmal etwas gediegeneres gegeben zu ha= ben als 1845, da ich zum erstenmal über einen Gegeustand aus diesem Gebiete schrieb<sup>1</sup>). Die Abhandlungen

<sup>1)</sup> Verfuch zur herstellung des historischen Standpunkts für die Kritik der neutestamentlichen Schriften. 1845. — Bur Ergänzung dient das Schriftchen: Einige Worte über die Aechtheit der neutestamentlichen Schriften und ihre Erweisbarkeit aus der ältesten Kirchengeschichte. 1846.

Borrebe.

über ben Brief an die Hebräer<sup>1</sup>) und über die Rede des Stephanus<sup>2</sup>) find in diese Schrift fast ganz verarbeitet. Einige historische Irrthümer, die ich früher gehegt habe, findet man hier berichtigt: über das Evangelium des Marcus und die Offenbarung Iohannis habe ich später erst geschichtlichen Ausschluß bekommen<sup>s</sup>). In meiner Dar= stellung der ältesten Häresieen wird man nichts übertriebenes mehr finden. Endlich wird man die grundlose An= klage nicht wiederholen, als hätte ich das Ende des apo= stolischen Zeitalters den zweiten Sündenfall genannt.

Ich kann nicht schließen ohne ein Wort an unsere jungen Theologen, in deren Mitte ich so lange gelebt und gewirkt. Ich kenne den Jammer der Zerrissenheit, in welchen sie durch den Streit der Lehrer gestürzt werden. Intellectuelle Abstumpfung, sklavische Ergebung an die Autoritäten des Unglaubens, Absterben des Glanbens an Wahrheit überhaupt sind die Folgen der Rücksichtslosigkeit, mit welcher man alle Doctrinen des Unglaubens und des Halbglaubens auf die Zuhörer einstürmen läßt. Rafft euch auf aus der Gleichgültigkeit und fasset Muth. Macht

<sup>1)</sup> De epistola ad Hebraeos commentatio historica. Marb. 1848.

<sup>2)</sup> De Stephani protomartyris oratione commentatio exegetica. Marb. 1849.

<sup>3)</sup> Bgl. S. 101 ff. S. 230 ff. dieser Schrift, wornach der Versuch zur Herstellung u. s. w. S. 178 ff. S. 277. 278 zu berichtigen ist.

#### Borrebe.

euch frei von dem blinden Glauben an die, welche aus ihrer öden Seele nur die Kunst des Zweisels und des Argwohns euch mittheilen können. Lernt wieder forschen und nicht nur nachschreiben; nicht bloß grübeln, sondern betend nach Wahrheit ringen. Kehret zu dem Quell der heiligen Schriften zurück, dessen Wasser und die Widersacher verdächtig gemacht haben. Schöpfet wieder mit Bertrauen und, wenn Lebenskräfte in euch strömen, so erleunet, was es ist, das man euch rauben will.

Marburg den 30. März 1852.

XVI

r. 1

÷

# Uebersicht des Inhalts.

## Einleitung.

| Erstes Kapitel.  | Das Heidenthum          | S. 1 - 20  |
|------------------|-------------------------|------------|
| 3weites Rapitel. | Der alte Bund und das   |            |
|                  | Judenthum               | S. 21 — 45 |
| Drittes Rapitel. | Chriftus und die Kirche | S. 46 — 64 |

## Erftes Buch.

## Die Kirche im apostolischen Zeitalter.

## Erstes Rapitel. Die Birkfamkeit des Petrus S. 65 - 112

Das Pfingstifest. 65 — Die Sprachengabe. 68 — Die Reden des Petrus. 70 — Die ersten Verfolgungen. 73 — Die älteste Kirchenordnung. 74 — Die Gütergemeinschaft. 76 — Die Kirchenzucht. 77 — Diaconen. 77 — Aelteste. 79 — Jacobus. 80 — Stellung der Apostel 82.

Stephanus. 84 — Rede des Stephanus. 85 — Martyrium des Stephanus. 89 — Aufrichtung der Kirche in Samaria. 90 — Simon der Magier. 91 — Laufe der erften Heiden. 92 — Berfolgung unter Herodes Agrippa I. 95 — Martyrium des Jacobus Bebedäi. 96 — Flucht des Petrus. 97.

#### XVIII

Betrus in Rom. 98 — Die jüdische Ansitedlung zu Rom. 98 — Die Bertreibung der Juden unter Claudius. 100 — Das Evangelium des Marcus. 101 — Die Gründung der Kirche zu Alexandria. 105 — Wirtsamteit der übrigen Apostel Israels. 106 — Der Brief des Sacobus. 108 — Jacobus Oberhirte der Judenchristen. 111.

#### 3weites Kapitel. Die Wirksamkeit des Paulus 6. 113 - 216

Sugendgeschichte des Paulus. 113 — Paulus als Verfolger der Christen. 115 — Seine Bekehrung. 115 — Sein äußtrer Lebensgang. 117 — Seine innere Entwicklung. 118 — Offenbarungen, die Paulus empfing. 118 — Antritt feines Apostelamtes. 120 — Paulus felbstiständiger Apostel der Heiden. 122 — Paulus und Varnabas Apostel der Heiden. 123 – Verhalten des Paulus gegen die Juden. 124.

Erste Wanderung des Paulus. Die Kirchen in Galatien. 125 — Auftreten der Judaisten in Antiochia. 126 — Das Apostelconcilium zu Jerusalem. 127 — Beschlüsse des Conciliums. 128 — Anderweitige Verhandlungen zu Jerusalem. 129 — Anertennung der Apostelwürde des Paulus. 130 — Verhalten des Paulus gegen den Concilbeschluß. 131 — Fehltritt des Petrus in Antiochia. 133 — Austreten des Paulus gegen Petrus. 135 — Trennung des Paulus und Barnabas. 136.

3weite Wanderung des Paulus. Seine Mitarbeiter. 137 — Sein Berfahren mit Limotheus. 138 — Gründung der Rirchen in Macedonien. 139 — Paulus in Athen. 140 — Paulus in Korinth. 141. — Die korinthische Gemeinde. 142 — Die Parteicn in Korinth. 143.

Dritte Wanderung. Paulus in Ephcfus. 145 — Ephefus hauptftadt für die Heidenchriften. 146 — Zugleich Ausgangspunkt heidnischer Härefieen. 147 — Effäische Strthümer in Coloffä. 149.

Kirchliche Gestaltung der Gemeinden des Paulus. 150 — Die Pastoralbriefe. 151 — Feste Ordnung in den paulinischen Gemeinden. 152 — Erlaubniß für alle, zu weissagen. 154 — Feststehende Umter in der Kirche. 154 — Die Sonntagsseier. Die Ascese. 156. — Das tirchliche Gebet. 157 — Vorlefung des alten Testamentes. Mittheilung der Reden Christi. 157 — Das Evangelium des Lucas. 158 — Die Kirchenzucht. 159 — Diaconen und Aelteste. 160 — Roch fein Bischof im engeren Sinne. 161 — Apostolische Legaten.

#### 161 — Die Einheit der Kirche. 162 — Die Bollendung der Rirche. 163.

Berhalten des Paulus gegen die Gemeinden des Petrus. 164 — Uchtung des Paulus gegen die Gemeinde zu Rom. 165 — Der Brief an die Römer verglichen mit dem Brief an die Galater. 166 — Der Brief an die Römer eine Apologie der Lehre und der Wirksmitten des Paulus. 167 — Die Pflicht der Kirche gegen die römische Staatsgewalt. 169 — Paulus zum letztenmal in Berusalem. 171 — Weitgehende Anschließung an jüdische Sitte 172 — Paulus vor dem Synedrium. 173 — Paulus in der Gewalt des Statthalters Antonius Felig. 175 -- Paulus in der Gesangenschaft. Schriften des Paulus und Lucas aus dieser Beit. 176 — Antunft des Paulus in Rom. 177 — Empfang von Seiten der Juden. 178.

Rücklict auf Judäa. 179 — Das Evongelium des Matthäus. 180 — Christenverfolgung unter dem Hohenpriefter Ananus. 184 – Martyrtod des Jacobus. 185 — Der Bann gegen die Gläubigen in Palästina. 188 — Trostichreiben für diefelben: der Brief an die Hebräer. 189 — Ausschließung der Gläubigen vom mosaischen Cultus. 196 — Ihre Anhänglichteit an den Mosaismus im Uebrigen. 197 — Meinungsverschiedenheit über den Berfasser des Briefs an die Hebräer. 198 — Paulus und Barnabas wahrscheinlich Versafter desselleben. 200.

Petrus zum zweitenmal in Rom. 202 — Erster Brief des Petrus. 203 — Damalige Ausbreitung der Kirche in Vorderafien. 204 — Petrus tröftet die Gemeinden des Paulus. 205 — Heidnische Läfterungen gegen die Kirche. 206 — Herrannahen der neronischen Verfolgung. 207 — Rom das neue Babylon. 208 — Zweiter Brief des Petrus. Die heidnische Entartung in der Kirche. 209 — Späte Aufnahme des zweiten Briefs Petri in den Konon. 211 — Wirtsamkeit des Petrus und Paulus in Rom. 212 — Die neronische Ehristenverfolgung. 213 — Martyrtod des Petrus und Paulus. 215 — Holgen des Ereignissen

## Drittes Kapitel. Die Wirksamkeit des Johannes und die Kirche am Ende des apostolischen Zeitalters 6. 217 – 372

Die Ursachen des judischen Krieges. 218 — Die erste Bolfserhebung gegen die Römer. 219 — Aufregung durch die Erwartung des

I

ľ

t

١

1

1

ł

t

ł

i.

۱

#### XVIII

Petrus in Rom. 98 — Die jüdische Ansitedlung zu Rom. 98 — Die Vertreibung der Juden unter Claudius. 100 — Das Evangelium des Marcus. 101 — Die Gründung der Kirche zu Alezandria. 105 — Wirtsamkeit der übrigen Apostel Israels. 106 — Der Brief des Jacobus. 108 — Jacobus Oberhirte der Judenchriften. 111.

#### Zweites Kapitel. Die Wirksamkeit des Paulus 6. 113 - 216

Sugendgeschichte des Paulus. 113 — Paulus als Berfolger der Christen, 115 — Seine Bekehrung. 115 — Sein äußerer Lebensgang. 117 — Seine innere Entwicklung. 118 — Offenbarungen, die Paulus empfing. 118 — Antritt feines Apostelamtes. 120 — Paulus felbstitändiger Apostel der Heiden. 122 — Paulus und Varnabas Apostel der Heiden. 123 – Verhalten des Paulus gegen die Juden. 124.

Erste Wanderung des Paulus. Die Kirchen in Galatien. 125 – Auftreten der Judaisten in Antiochia. 126 – Das Apostelconcilium zu Jerusalem. 127 – Beschlüffe des Conciliums. 128 – Anderweitige Verhandlungen zu Jerusalem. 129 – Anertennung der Apostelwürde des Paulus. 130 – Verhalten des Paulus gegen den Concilbeschluß. 131 – Fehltritt des Petrus in Antiochia. 133 – Auftreten des Paulus gegen Petrus. 135 – Trennung des Paulus und Barnabas. 136.

Bweite Wanderung des Paulus. Seine Mitarbeiter. 137 — Sein Verfahren mit Limotheus. 138 — Gründung der Rirchen in Macedonien. 139 — Paulus in Athen. 140 — Paulus in Korinth. 141. — Die forinthische Gemeinde. 142 — Die Parteien in Korinth. 143.

Oritte Wanderung. Paulus in Ephcfus. 145 — Ephefus Hauptftadt für die Heidenchriften. 146 — Zugleich Ausgangspunkt heidnischer Häresien. 147 — Effäische Irrthümer in Colossa. 149.

Richliche Gestaltung der Gemeinden des Paulus. 150 — Die Pastoralbriefe. 151 — Feste Ordnung in den paulinischen Gemeinden. 152 — Erlaubniß für alle, zu weissgagen. 154 — Feststehende Ummter in der Kirche. 154 — Die Sonntagsseier. Die Ascefe. 156. — Das tirchliche Gebet. 157 — Vorlesung des alten Testamentes. Mittheilung der Reden Christi. 157 — Das Evangelium des Lucas. 158 — Die Kirchenzucht. 159 — Diaconen und Aelteste. 160 — Roch fein Bischof im engeren Sinne. 161 — Apostolische Legaten.

J

#### 161 — Die Einheit der Kirche. 162 — Die Bollendung der Rirche. 163.

Berhalten des Paulus gegen die Gemeinden des Petrus. 164 — Uchtung des Paulus gegen die Gemeinde zu Rom. 165 — Der Brief an die Römer verglichen mit dem Brief an die Galater. 166 — Der Brief an die Römer eine Apologie der Lehre und der Wirksamkeit des Paulus. 167 — Die Pflicht der Kirche gegen die römische Staatsgewalt. 169 — Paulus zum letztenmal in Jerusalem. 171 — Beitgehende Anschließung an jüdische Sitte 172 — Paulus vor dem Synedrium. 173 — Paulus in der Gewalt des Statthalters Antonius Felig. 175 -- Paulus in der Gesanschaft. Schriften des Paulus und Lucas aus dieser Beit. 176 — Antunft des Paulus in Rom. 177 — Empfang von Seiten der Juden. 178.

Rückblick auf Judäa. 179 — Das Ebangelium des Matthäus. 180 — Chriftenverfolgung unter dem Hohenpriefter Ananus. 184 — Marthrtod des Jacobus. 185 — Der Bann gegen die Gläubigen in Paläftina. 188 — Eroftschreiben für diefelben: der Brief an die Hebräer. 189 — Ausschließung der Gläubigen vom mosaischen Cultus. 196 — Ihre Anhänglichteit an den Mosaismus im Uebrigen. 197 — Meinungsverschiedenheit über den Verfaffer des Briefs an die Hebräer. 198 — Paulus und Barnabas wahrscheinlich Verfaffer deffelben. 200.

Petrus zum zweitenmal in Rom. 202 — Erster Brief des Petrus. 203 — Damalige Ausbreitung der Kirche in Borderassen. 204 — Petrus tröstet die Gemeinden des Paulus. 205 — Heidnische Lästerungen gegen die Kirche. 206 — Herrannahen der neronischen Berfolgung. 207 — Rom das neue Babylon. 208 — Zweiter Brief des Petrus. Die heidnische Entartung in der Kirche. 209 — Späte Aufnahme des zweiten Briefs Petri in den Kanon. 211 — Wirtsamteit des Petrus und Paulus in Rom. 212 — Die neronische Christenversolgung. 213 — Martyrtod des Petrus und Paulus. 215 — Holgen des Creignisse für die Kirche. 216.

## Drittes Kapitel. Die Wirksamkeit des Johannes und die Kirche am Ende des apostolischen Zeitalters 6. 217 – 372

Die Urfachen des judischen Krieges. 218 — Die erste Bolfserhebung gegen die Römer. 219 — Aufregung durch die Erwartung des Meffias. 220 — Falfche Propheten. Vorzeichen des Uuglücks. 221 — Ausbruch des Rampfes. Bürgertrieg in den Städten von gemischter Bevölkerung. 222 — Leiden der Chriften. 223 — Riederlage des Ceftius Gallus. 223 — Flucht der Chriften aus Judäa 224 — Die Feldzüge des Bespasianus. 225 — Jerusalem durch Bespasianus bedrängt. 226 — Die Belagerung durch Litus. 227 — Die Zerkörung Jerusalems. 228 — Ihre Bedeutung für die Kirche. 230.

Die Offenbarung Iohannis. 230 — Bermuthungen über den Beitpunkt ihrer Abfassung. 231 — Iohannes der Apostel Verfasser der Offenbarung 245.

Die fieben Gemeinden. Ihre llebereinftimmung mit Paulus. 247 Häretiter in den fieben Gemeinden. 248 — Judaistische falsche Apoftel. 249 — Heidnische Gnostiter. Die Ricolaiten. 250 — Der Brief des Juda. 252.

Die Aufgabe des Johannes nach dem Hingange der meisten anderen Apostel. 253 — Die späteren Schriften des Johannes. 255 — Der erste Brief des Johannes. 256 — Die Reinigung der Kirche von den Widerchristen. 257 — Die Briefe des Johannes ein Zeugniß gegen die falsche Gnosis. 258 — Die dotetische Irrlehre. 260 Ihre zwei hauptformen. 262 — Cerinthus. 264.

.

Das Evangelium des Iohannes. 265 — Beftimmung des Evangeliums Iohannis. 266 — Verhältniß des Evangeliums Iohannis zu den drei andern. 267 — Verhältniß des Evangeliums Iohannis zur Offenbarung. 269 — Das johanneische Gepräge der alten Kirche. 270 — Acchtheit des Evangeliums Iohannis. 272.

Sohannes als Ordner der Kirche. 274 — Kirchliche Einrichtungen aus dem johann. Beitalter. 275 — Die "Engel der sieben Gemeinden". 277 — Der Episcopat in den sieben Gemeinden. 278 — Der Episcopat in allen christlichen Hauptstädten. 280 — Das Ansehen der Metropolen. Der zweite Brief des Ishannes. 281 — Bwectmäßigkeit der Aufstellung von Bischöfen. 282 — Ursprüngliches Verhältniß des Bischöfs zu den Preschytern. 283 — Die bischössiche Gewalt nicht aus herrichsucht entstanden. 284 — Mistrauch der bischössic Gewalt. Der dritte Brief des Ishannes. 285 — Liefere Bedeutung des Episcopats. 286. — Die alttestamentliche und die neutestamentliche hierarchie. 287 — Berufung und Beihe zum Amte. 289 — Die Kirchenzucht. 290 — Die rechte Wiederherstellung der Gefallenen. 291. — Wöchentliche Feste der Christen. 292 — Jährliche Haftenzeif und Ofterzeit. 293. — Verschiedenheit in der Ofterfeicr. 294 — Der Gottesdienst. Die Hymnen auf Christus. 295 — Noch teine Aufzeichnung der Ritualien. 296 — Dafein einer festen Liturgie. 297 — Die heilige Tause. 298 — Die Kindertause. 299 — Das apostolische Symbolum. 300 — Die erste Hälfte des Hauptgottesdienstes. 301 — Die heiligen Schriften des alten und des neuen Bundes. 302 — Die zweite Hälfte des Hauptgottesdienstes. 305 — Das eucharistliche Opfer. 306.

Biederaufrichtung der Synagoge in Judäa. 308 — Biederherftellung der Kirche in Serusalem. 309 — Einsehung Symeons als Bischof von Jerusalem. 310 —, Die hebräischen Bischöfe von Jerusakem. 311 — Die hebräische und die griechische Rirche noch in Gemeinschaft. 312 — Die hebräischen Gemeinden unverfällcht bis zur Zeit des Arajanus. 314 — Spaltungen und Kehereien im zweiten Jahrhundert. 315 — Auflösung der Einheit nach dem Lode der Apostel. 317 — Eindringen der pharis. und effälschen Häressen ach dem Lode ber Apostel. 318.

Die Kirche in Antiochia. 319 — Ignatius von Antiochia. 320 — Die Briefe des Ignatius. 321 — Marthrium des Ignatius. 323 — Die Kirche unter den Sprern. 325.

Die ersten Bischöfe von Alexandria. 327 — Borrecht der Aeltesten von Alexandria. 329 — Eigenthümliche Verfaffung der ägyptischen Kirche. 328 — Gefahren für die Kirche in Alexandria. 332 — Uebergang der Therapeuten in die Kirche. 333 — Der angebliche Brief des Barnabas. 334 — Das Evangelium der Acgyptier. 335 — Glaubenstreue der Bischöfe von Alexandria.335 — Düsterer Ernst der ägyptischen Christen. 336.

Bedeutung der römischen Gemeinde für das Abendland. 337 — Römischer Sinn für Geseh und Regiment. 338. — Die ersten römischen Bischöfe 339. — Sagen über Clemens von Rom und Schriften unter seinem Namen. 341 — Die domitianische Christenversolgung. 344 — Die Judenchristen in der römischen Gemeinde. 346 — Der Brief des Clemens von Rom an die Korinthier. 347 — Seine Bedeutsamkeit und seine Aechtheit. 349 — Der hirte des hermas. 350 — Vermuthungen über den hirten des hermas. 352. — Jüdische Vorstellungen bei hermas. 354 — Kein häretischer Judaismus bei hermas. 355 — Aufschlifte über den Justand der Kirche am Ende bes apostolischen Beitalters bei hermas. 356. Schluß Das Berfchwinden der Apostel und ihrer Legaten. 358. — Das bischöfliche Amt von dem apostolischen verschieden. 360 — Das bischöfliche Amt nicht das höchste in der Kirche. 361 — Uebergang der apostolischen Berrichtungen an die Bischöfe. 362 — Rothwendigteit einer höheren Autorität als die bischössiche. 363 — Die Aeltesten in Afien. Die Metropoliten 364 — Der Primat des römischen Bischöfs in seinen ersten Reimen. 365 — Die Stimmung der Rirche bei dem Verschwinden des apostolischen Amtes. 367 — Der Lod des Apostels Iohannes. 368 — Sagen von dem Fortleben und der Biedertehr des Iohannes. 369 — Stillstand in der Entwicklung der Rirche. 371 — Ungewicheit der Rirche über die Zufunft. 372.

#### XXII

# Rachweis

•

:

## über die Entstehungsgeschichte der einzelnen Schriften des Neuen Testaments und der ihnen zunächst stehenden Werke der altchristlichen Literatur.

| Das Evangelium nach Matthäus     |              | • | • | •  | •    | . 6. 180 ff.              |
|----------------------------------|--------------|---|---|----|------|---------------------------|
| Das Evangelium nach Marcus       | •            | • |   | •  |      | . S. 101 ff.              |
| Das Evangelium nach Lucas        |              | • |   |    |      | S. 158. S, 177            |
| Das Evangelium nach Iohannes     |              | • | • | •  | S.   | 266 ff. S. 358 ff.        |
| Die Apostelgeschichte des Lucas  | •            |   | • | б. | 121. | S. 177 und öfter.         |
| Der Brief des Jacobus .          | •            | • |   | •  |      | . S. 108 f.               |
| Der erste Brief des Petrus .     | •            | • | • | •  | •    | . 6. 203 f.               |
| Der zweite Brief des Petrus      | •            |   | • | •  | •    | . S. 209 ff.              |
| Der erste Brief des Johannes     |              | • | • | •  | •    | . S. 256 f.               |
| Der zweite Brief des Johannes    | •            | • |   |    | •    | . 6. 281.                 |
| Der dritte Brief des Johannes    | •            | • | • | •  |      | . <b>S</b> . 285.         |
| Der Brief des Juda .             | •            | • | • | •  | •    | . E. 252 f.               |
| Der Brief des Paulus an die R    | öm <b>er</b> |   |   |    | •    | . S. 166 ff.              |
| Die Briefe an die Rorinther      |              | • | • | •  |      | . S. 141 ff.              |
| Der Brief an die Galater .       | •            | • | • |    |      | S. 166. S. 176.           |
| Der Brief an die Epheser .       | •            | • | • | •  | • .  | S. 146. S. 176.           |
| Der Brief an die Philipper       |              | • |   |    | •    | S. 139. 212.              |
| Der Brief an die Coloffer .      | •            | • | • |    | •    | . S. 149 ff.              |
| Die Briefe an die Theffalonicher | •            | • | • | •  |      | . S. 139.                 |
| Der erfte Brief an Timotheus     | •            | • | • | •  | •    | . <b>S</b> . 151.         |
| Der zweite Brief an Timotheus    | •            | • | • | •  | •    | <b>S</b> . 151. 175. 176, |

## XXIV

| Der | Brief an    | Litus 🛛 | •             | •     | •    | •     | •     | •      |       | •   | <b>6</b> . 151 <sup>•</sup> |
|-----|-------------|---------|---------------|-------|------|-------|-------|--------|-------|-----|-----------------------------|
| Der | Brief an    | Philem  | on            | •     | •    | •     | •     |        | •     | •   | <b>S.</b> 176.              |
| Der | Brief an    | die He  | brä <b>er</b> | •     | •    | .•    | •     | •      | •     | •   | <b>S</b> . 189 ff.          |
| Die | Offenbaru   | ng des  | Johan         | nnes  | •    | •     | •     | •      | •     | •   | S. 230 ff.                  |
| Das | Evangelin   | ım der  | Şebră         | ier   | •    | •     | •     | •      | •     | 6.  | 183. S. 313.                |
| Das | Evangelin   | ım der  | Aegy          | ptier | •    |       | •     |        | •     |     | <b>S.</b> 335.              |
| Die | Offenbaru   | ng des  | Petru         | 8     |      | •     | •     |        | •     |     | S. 230.                     |
| Der | Brief des   | Barna   | bas           |       | •    | •     |       | •      | •     | •   | <b>S</b> . 334 f.           |
| Der | erfte Brief | des C   | lemen         | 8 bc  | n No | m an  | die R | arinth | er S. | 347 | ff. 363. 365 ff.            |
| Die | apotryphi   | (chen S | chrifte       | n u   | nter | dem § | Ramen | des    | Clem  | ens |                             |
|     | von Rom     |         | •             |       |      | •     |       |        | •     | •   | <b>5</b> . 340 ff.          |
| Der | firte des   | Şerma   | \$            | •     | ٠    | •     | •     | •      |       | •   | S. 350 ff.                  |
| Die | Briefe det  | 3 Ignai | ius           |       | •    |       | •     | •      | •     | •   | 6. 322 ff.                  |

## Einleitung.

Erftes Kapitel.

### Das Seidenthum.

Liefes Dunkel bebedt bie Urgeschichte ber Bölker, welche seit bem Anfang ber geschichtlichen Beit bas vorbere Assen und bie Länder rings um das Mittelmeer bewohnt haben. Sie waren bestimmt, Jahrtausende lang, eines das andere ablösend, an der Spize des Menschengeschlechtes zu stehen. Ihre Länder, von den Gränzen Indiens bis an die Säulen des Hercules, waren schon in der vorchristlichen Beit der Schauplaz für die entscheidenden Greignisse vor dur inneren, so wie der äußeren Weltgeschichte. Sie waren ber Boden, auf welchem die christliche Kirche gepflanzt werden und den ersten ihrer größen Entwickelungs zeiträume durchleben sollte. Fragt man nach dem Ursprung der Religionen dieser Bölker, welche zu den ersten Trägern des Christenthums auserschen waren, so ruht auf ihrer ältesten Religionsgeschichte dasselbe Dunkel, wie auf ihren Niederlassungen und frühesten dußeren Schickslen.

Thieric, Rirchengefdicte 1.

4)

Indeffen, wo bie geschichtliche Erinnerung der Nationen an ihre Vorzeit versiegt oder in der Mythenwelt verrinnt, geben die heiligen Schriften noch Aufschluß, wenigstens so viel Aufschluß, daß uns Ursprung und Wesen des Heidenthums, seine Finster= niß, die einst dem Christenthum weichen sollte, und sein Lichtschimmer, der zur Vorbereitung des Christenthums dienen mußte, verständlich wird.

Die ursprüngliche Einheit bes Menschengeschlechtes war nicht nur eine Ginheit ber Sprache, sondern auch bes Denkens, Strebens und Birkens gewefen. Sie tonnte und follte Grund= lage bes göttlichen Reiches auf Erben werben. Aber fie wurde zu einem Versuch titanischer Selbsterhebung gemißbraucht und beswegen von Gott zerftört. 1) Die Menschheit war auf bem Bege, ihr Reich auf dieser Belt ohne Gott auf eine Beise zu befestigen und auszubauen, daß keine Umwandlung zum Guten mehr zu hoffen ftand. Das göttliche Gericht ber Sprachenverwirrung und ber Bölkertrennung tam biefer Gefahr zuvor. Es war bie Strafe bes gigantischen Beginnens, aber zugleich bas Mittel ber Rettung. Nicht burch eine allmälige Entwicklung, welche in vielen Jahrtaufenden teine folchen Gegenfäte wurde hervorgetrieben haben, fondern burch ein außerordentliches plogs liches Verhäugniß zerfiel bie Menschheit in die einander wider sprechenden, einseitigen Sprachen, Körperbildungen und Geiftes= richtungen. 2) Doch find auch fo noch Spuren ber anfänglichen Einheit bei allen Bölkern vorhanden.

Die zertheilten Stämme follten nun mit ausgeprägter Inbivibualität ein jeder seine eigenen Wege gehen, \*) um nach langer Erfahrung und vielfältiger Jüchtigung endlich für die Wiedervereinigung zu der einen Volksgemeinde Gottes reif zu werden.

Es war, so viel wir wiffen, keine Vielgötterei und kein Gögendienst in der noch ungetheilten Menschheit. Erst nach ihrer Zerspaltung sind in den getrennten Völkern die heidnischen

<sup>1)</sup> Genefis 11, 1-9. - 2) Schelling, Einleitung in die Philosophie . der Mythologie. 1856. S. 100. - 3) Act. 14, 16.

### Einleitung. Das Seidenthum

Culte und die Mythen entstanden. Als die Nationen auseinans ber gingen, nahmen fie, fo scheint es, wenig Ueberlieferungen mit; es ift, wie wenn fie mit einem Trank aus ber Lethe ihre Wanderung begonnen hätten. Durch bas Greigniß, bas ihre Sprachen verwirrte, scheint auch ihre Erinnerung an die Urzeit bes Menschengeschlechtes großentheils ausgeloscht worden ju fein, fo fehr, daß manche in gutem Glauben sich für Autochthonen in ihren neuen Wohnfigen halten konnten. Rum mindeften wenige Lehrsätze waren es, die sie als Erbe mitnahmen, aber boch heilige Erinnerungen, religiofe Gewohnheiten, überlieferte Rechte. Denn Diese, die Elemente aller Religion und Sitte, liegen dem noch unzerftörten Wefen bes, wenn auch gefallenen, Menschen fo nabe, daß ein Vergessen berselben nur durch Hintansehung aus eigener Schuld möglich war. Auch standen die Menschen der alten Zeit in einem Maaße ben Ginfluffen der höheren Welt offen, von dem die Menschen der neueren Zeit nur wenig ahnen. So ist es tein Rathfel, wenn bie Scheu vor bem Urheber aller Dinge und die Zurudführung von Recht und Rechtspflege auf ihn, wenn die Gottesverehrung burch Opfer und Entfagungen, wenn bie Runde vom Fortleben der Seelen im Schattenreiche, von ihrer Bein ober Belohnung, fich in allen alten Religionen finbet. Diefe Grundzüge ber Religion würden, wenn fie je erloschen wären, wieder hervorgetreten fein, fo tief find fie in bem wirklichen Verhältniß des Menschen zur Gottheit begründet. Er fühlt bie Mabe bes Allwaltenden zugleich mit feiner eigenen Entfernung von 36m, und mit bem Sehnen, bie ftrafende Macht ber Gottheit zu versöhnen, bamit fie ihm Frieden bringe. Er erkennt, bag bie Sünde Sünde ift und einem göttlichen Urtheil unterliegt, daß sie nur durch Leiden aufgehoben werden kann und daß die Erhebung aus einem gesunkenen Buftande nur burch Erniedrigung, Hingebung und willige Selbftvernichtung möglich ift - ber Ursprung und Grundgebanke bes Suhnopfers in feinen mannigfachen Formen, beffen Entstehung nach

1) Genefis 4, 3. 4.

1\*

dem Berlufte der paradiesischen Gemeinschaft mit Gott nicht ausbleiben konnte. 1)

Richt bie Reflexion bes Verstandes, sondern die Stimme Gottes im Gewissen, nicht die ängstlich aufgeregte Phantasse, <sup>2</sup>) sondern der Zug der Huldigung und Dankbarkeit gegen den Geber aller Güter, ist der Quellpunkt der wahren Religion. Der Glaube an Gottes Dasein ist nicht in die freie Wahl des Menschen gestellt, sondern er ist da, ehe der Mensch es will, und nur durch ein Verbrechen kann er ihn unterdrücken. Auch die gefallenen Menschen konnten Gott nicht nur erkennen, sonbern auch anbeten. Daß sie dies versäumten, war der Ausgangspunkt des Heidenthums und aller seiner Wahngebilde und Uebelthaten.

"Sie haben Gott gekannt, Er hat sich nicht unbezeugt gelassen, sie fonnten Ihn suchen, sühlen und finden, "") — dies und nichts Geringeres sagt Paulus von den Heiden. Er sagt es von den Völkern in der Vorzeit. Er sagt es auch von jedem Einzelnen bis herab in die Gegenwart. Eine große Unterlassen bei herab in die Gegenwart. Eine große Unterlassen begaben, die mit der tiefsten Finsterniß geendigt hat. "Sie haben Gott gekannt und ihm nicht als Gott Dank gesagt, noch ihn verherrlicht. Darum wurden sie erst in Eitelkeit der Gebanken, dann in Versinsterung ihrer Herzen dahingegeben." •) Jede weitere Stufe des Versalles war ein neues Strafgericht. Auf jeder aber war Wiedererhebung des Menschen durch Himgebung an das Dank= und Pflichtgesühl und durch Achtsamkeit auf die Strahlen des Lichtes, welches alle Menschen erleuchtet, ") möglich.

Nichtigkeit ihrer Vorstellungen von dem Göttlichen, Berwandlung ihrer Weisheit in Thorheit war die erste Folge der Undankbarkeit und der zweite Schritt auf dem Wege des Abfalls. Sie unterschieden nicht mehr das Geschaffene von dem Ungeschaffenen. Un dem Schöpfer gingen sie vorüber und wen-

<sup>1)</sup> Genefis 4, 3. 4. — 2) Gegen die Anfichten Epicurs. — 3) Act. 14, 17. — 4) Röm. 1, 21 ff. — 5) Johann. 1, 9.

beten ben Huldigungstrieb, ben sie nicht erstäcken konnten, ber Greatur zu; sie begiengen das Verbrechen, von welchem alle sittliche Abstumpfung, alle Selbstentweihung des Menschen — die britte Absallsstufe — nur die nothwendige Folge ist. Sie zeigte sich in der Entstehung der heidnischen Laster. "Gott hat die, welche es verwarfen, Ihn in Erkenntniß zu behalten, in verworfenen Sinn bahingegeben an schmachvolle Leidenschaften." Wie sie bas Verhältniß der Creatur zum Schöpfer verkehrt haben, ist an ihnen das Verhältniß der Creatur zur Creatur gerftört und wider die Natur in Gräuelthat umgewandelt worden.

Nicht im Polytheismus besteht das Wesen des Heidenthums, sondern in der Vergötterung der Creatur liegt sein finsteres Geheimniß. Ob die Creatur als Ganzes angeschant und verehrt, oder ob ein einzelnes Naturwesen zum Gegenstand des Cultus gemacht wird, ob der Naturgeist, der Alles durchweht und im Menschen zum Bewußtsein erwacht, auf den Thron der Gottheit erhoben wird, oder ein materieller Gegenstand als Symbol der Naturmacht verehrt wird — ein formloser Riesenstein, ein weißer Elephant, ein Kafer des Nilschlammes, ein kriegerischer Speer — es sind Unterschiede der Bildung und Verstandesrichtung, die Sünde ist eine und dieselbe.

Allen polytheistischen Sagen und Gottesdiensten lag noch ein Gedanke an die Einheit des Urwesens zu Grunde. Wie hätte auch diese Wahrheit abhanden kommen können, die eben so sehr eine Nothwendigkeit für das menschliche Denken, wie eine ewige Aussage des Gottesbewußtseins ist? Aber ob der Heerd, dem alles Leben eutsteigt, ob der Lebensstrom, der alle Einzelwesen durchsließt, der Kern, der in allen Creaturen verborgen ist, schon die Gottheit selbst ist — dies war, dies ist bie Frage. In den pantheistischen Wahn konnte der nach Gottes Bild geschaffene Mensch erst dann fallen, als er bem unendlich Erhabenen, dem sittlich Vollkommenen, dem Liebreichen und Gerechten, den er noch kannte, seinen Dank und seine Hulbigung in Gebet und Wandel entzogen hatte.

Belche Wege schlug nun die einmal abgeirrte Vorstellung

von der Gottheit ein, und welche Gestalten nahmen die eitel gewors benen Gedanken der Menschen an? Die Antwort hierauf würde nur in einer vollständigen Entstehungsgeschichte, Sichtung und Ordnung der ganzen labyrinthischen Mythenwelt gegeben sein eine vielleicht für alle Zeiten nulösbare Aufgabe. 1) Es genügt für unseren Zweck, wenn es gelingt, einige seste Punkte zu bezeichnen.

Spuren eines übereinstimmenden Stufenganges bei verschiedenen Bölkern find vorhanden. Die Verehrung der Gestirne war die erste, und so zu sagen verzeihlichste Form der Abgötterei. Die Bewunderung und Verherrlichung der großen Naturmächte, auf Himmel und Erde im Großen gerichtet, ging dem Cultus lange voran, der sich an Einzelnes antnüpste, an heilige Verge, Haine und Flüsse, vom Himmel gefallene Steine; und erst spät, bei einigen Völkern nie, entstanden die Lunstgebilde der Menschenhand als Sinnbild nicht nur, sondern auch als vermeintliche Wohnstätte göttlicher Kräfte. Auf den Höhen sühlt sich der Mensch der Gottheit näher. Im Rauschen der Bäume erkennt er ihre Gegenwart und das beschattende Laub ist ihm ein vermittelndes Obbach, wenn er zu den himmlischen Mächten betet.

In bem Allen ift es bie Natur mit ihrer Machtfülle und ihrer balb hervorbringenden, bald zerstörenden Kraft, vor ber ber Mensch sich beugt, vergessend, daß er in sich selbst die Offenbarung eines Höheren als dies alles trägt. In bem allen ist schon eine Verdunkelung der Heiligkeit des höchsten Wessens und der Würde des Menschen gegeben. Wo die Anbetung des heiligen Gottes aufhört, versiegt der Quell aller Heiligung. Dem Naturleben, das er überall in der niederen Welt weben und schaffen sieht, huldigend, vergißt der Mensch seitemsenstwalten, er sieht in dem, was seine tiefste Herabwürdigung ist, nichts Arges mehr und tastet damit die Reste des göttlichen Ebenbildes an.

<sup>1)</sup> Identification des Verschiedenen ist der Fehler in Fr. Creuzers sonst trefflichem Werke: Symbolit und Mythologie der alten Völker. 1. a. 1810 ff. — Der ohne Bergleich großartigste Versuch zur Lösung der Aufgabe ist Schellings Philosophie der Mythologie. 1857.

Uebereinstimmend ist aber auch bei allen Bolkern neben ber zunehmenden Naturbefangenheit und im Widerspruch mit ihr noch der Rest heiliger Grundsätze und Rechtsgedanken, die Scheu vor vergeltenden Mächten burch die Stimme des Gewissen und durch Blicke in das Jenseits lebendig erhalten.

Unendlich auffallender freilich als das Gemeinsame ist das Berschiedenartige der Göttergestalten, Göttersagen und Götterbienste. In ihnen spiegelt sich die Individualität eines jeden Volkes, deren Wurzeln so wenig ergründet werden können, als die der Individualität des Einzelnen. Die Eigenheit des Landes und seiner Erscheinungen gab zur geistigen Gestaltung des Volkes ihren Beitrag, wie zur leiblichen. Hierzu kam das Wirken großer Seher, Opferpriester, Cultusstister; endlich hat auch als letzte der Ursachen die Wechselwirkung der anfangs völlig isolitren Bölker zur Gestaltung der Culte beigetragen.

Dieß alles kann für sich allein nicht genügen, um die Gewalt bes Bolksglaubens zu erklären, die zweifellofe Singabe an bie vaterländischen Götter und bas jahrtausendlange Befangensein aller Genoffen eines Volkes in einem Gultus, mit voller Ueberzeugung von der Realität des Angebeteten, und mit Fernhaltung aller Aweifel, die aus ber Bernunft bes Ginzelnen entstehen konnten. Die unermeßlichen Opfer, bie jedes Bolk feinen Göttern gebracht hat, find bas unumftögliche Beugniß aegen jede antik fleptische (euhemeristische) ober modern ratio= naliftische (Boffische) Anficht, welche aus ber bichterischen ober schmeichlerischen Apotheose bedeutender Menschen, aus bem will= fürlichen Bhantastespiel einzelner Dichter und aus ber Lift ber Mächtigen und Priefter die ganze alte Götterwelt entstehen läßt. Denn war bieg ber Anfang ber alten Sage, bann ift und bleibt ihre Ausbreitung und ihre Gerrschaft über die Geister und Gemuther ein unbegreifliches Rathfel. 1)

<sup>1)</sup> Dieß ausgeführt und begründet von Schelling in der Einleitung in die Philosophie der Mythologie 1-3. Vorlefung. Besonders G. 58. 59.

### Einleitung. Das Seidenthum.

Objective Machte haben über bas Bewußtsein ber Bölker geberricht, welche fich von ber Anbetung bes wahren Gottes gewendet hatten. Einfluffe einer Geifterwelt, bie außer bem Menschen eriftirt, aber im Menschen Eingang und Bobnung fucht, tonnen allein eine folche Thatfache erklären, wie bie Dacht bes Beibenthums felbft in feinen widervernünftigen Geftalten und feinen peinigenden Forderungen. Die, welche vom heidenthum noch umgeben waren und feine zauberischen Lockungen fannten, wußten nicht anders, als daß eine Belt von Damonen in ben heidnischen Gulten ihr Besen hatte. Bie die Juden 1), so waren bie Kirchenlehrer ohne Ausnahme biefer Ueberzeugung 2). Und mögen fie feltfame Sagen und Auslegungen bamit vertnupft haben, bie hauptsache ihrer Vorftellung wird im neuen wie im alten Teftament bestätigt. 3war bas 3bol ift nichtig, fagt ber Apostel ber heiben, die Einfluffe des heidenthums find gegen bie göttliche Kraft ein völliges Nichts; in dem Götterbilde wohnt feine höhere Macht und ber phantaftischen Gestalt eines Apollon ober Dionufos, einer Bere ober Ifis entspricht feine objective Birklichkeit. Dennoch opfern bie Heiben, was fie opfern, den Dämonen und treten burch bas Opfermahl mit Dämonen in wirkliche Gemeinschaft 3). Dies fagt berfelbe Apostel, ber auch von Beltherrichern, von Geiftern der Bosheit in den (ber Erde nachften) himmelsräumen und von einer Gewalt bes Luftfürften fpricht .); Gewalten, von benen früher bie Seiden beherricht wurden, bie Chriften befreit find, um fie fiegreich zu befämpfen. Und wer, bem Sinn fur die Geschichte und Berftandniß fur bas Alterthum aufgegangen, ift wohl noch rationalistisch genug, um alle Orakel und alle Bisionen des Alterthums für leere Ginbildung zu halten und bie größten, mitunter beilfamen Bir-

<sup>1)</sup> Bgl. das Buch henoch, Gfrörer prophetae veteres pseudepigraphi 1840 p. 167 sq. p. 267. — 2) Bgl. Juftinus Marthr in beiden Apologieen, Latianus und besonders Athenagoras in der πρεσβεία περί χριστιανών. — 3) 1. Corinth. 10, 19. 20. — 4) Ephes. 6, 12; 2, 1

kungen alter Wahrfager und Priefter lediglich auf Pfaffentrug

Gewiß steht jene alte judische Sage der Wahrheit weit näher, welche sagt: als der Ewige die Bölker zertheilte und sich Sein Erbe vorbehielt, da überließ Er jene den untergeordneten Himmelsmächten 1), den Fürsten und Mächten, die schon von Ihm gewichen waren, und an diese hingegeben, haben die Heiben ihre magischen Künste und ihre abgöttischen Culte gelernt.

Der Geift bes Einzelnen meint felbstittanbig zu fein und er ift es boch nicht. Er war es am wenigsten in jener alten Beit. Das menschliche Innere, bestimmt, gang in ber Gewalt bes heiligenden Geiftes Gottes zu ftehen, war in ber Gewalt einer andern Geifterwelt, bie damals noch nicht burch fo fefte Schranken vom Menschen geschieden war wie jest. Alle neuen und großen Gebanten und Antriebe kommen bem Menichen aus höherer Eingebung — sei diese nun guter oder schlimmer Art. Im Verkehr mit unsichtbaren Mächten muffen jene Opferer, Beter, Wahrsager gewesen sein, welche lange vor ber Zeit ber heroischen Dichter ber Griechen gewirkt und bem Bolke bie Berehrung ber Götter gelehrt haben. Bon den Sängern unterschieben, bestanden bie Briefter fort und ihre heiligen Gebräuche, unabhängig von ber weiter ausgesponnenen Götter= und helben= fage. Den Epimenibes, welcher burch feine Opfer und Gebete bie Peft in Athen gestillt hat, konnte Paulus einen Propheten ber Griechen nennen 2), den Homer und Hesiodos hatte er schwerlich fo genannt. Homer kennt die orphischen Mysterien, er wagt nicht fie zu befingen, taum fie zu berühren 3). Neben ber neuen poetischen Theogonie, wie fie von ben Dichtern ge= ftaltet worben war \*), ging ber alte Cultus feinen Weg, frei= lich fpaterhin mit jener vermischt. Daber tonnte Blaton ben

<sup>1)</sup> Angedeutet in der liebersehung der LXX. Deuteron. 32, 8. — 2) Lit. 1, 12. — 3) Creuzer Symbolit u Mythol. 1. Ausg. III. S 195 Anm. -- 4) Herodotus II, 53, vgl. Schelling Einleit, in d. Philof. d. Ryth. S. 15 – 21.

Homer aus bem wahren Staatswesen verbannen 1), ohne bamit ber Berehrung ber vaterländischen Götter zu nahe zu treten.

Bis weit in die hiftorischen Zeiten herein währt die Macht ber alten Götter selbst bei den Griechen, dem Volke, das zur Entfeffelung des individuellen Geistes von der Macht des gemeinsamen Glaubens und der Ueberlieferung am meisten Neigung in sich trug. Noch Herodotus steht, freilich bereits im Biderspruch mit seiner Zeit, und dem Vergangenen zugewandt, voll Pietät und in Gebundenheit des Gemüthes vor der alten Mythenwelt. So lange das menschliche Innere noch ganz unter jener Herrschaft stand und der Einzelne ganz und ungetheilt Glied seines Volkes und Organ des Volksgeistes war, war noch keine Stätte da für die Anpflanzung der Kirche und für die Ausgießung des heiligen Geistes. Aber eine ganz andere Zeit war angebrochen lange ehe das Christenthum in die Welt trat.

Wann geschah ber große Schritt ber Entfesselung bes menschlichen Bewußtseins von der Gebundenheit und der Befriedigung im alten Volköglauben, und wie kündigt er sich an? Geschah er bei allen Völkern zugleich oder bei einem nach dem andern?

Er fündigt sich an, nicht sowohl im gehaltlosen Zweifel und in frecher Verneinung, als in dem Versuche, einen Ersatz für das Alte aufzustellen, bessen Abnahme und Schwäche man sich nicht verbergen kann. Dieser Versuch kann nach der vers schiedenen Geistesrichtung auf ein philosophisches System oder auf eine neue Religion, auf eine Geheimlehre oder auf Errichtung eines reformirten Nationalcultus gerichtet sein. In jedem Falle ist er ber Beweis, daß das Ulte in seinen Fundamenten erschüttert und aus seinen Fugen gewichen und daß das mensch=

`

1) Plato de republ. III. pag. 398 A.

liche Bewußtsein für Aufnahme eines neuen Inhalts fähig und bedürftig geworden ist.

Nun, dieß bedeutsame Zeichen der Zeit, woran wir den eintretenden Umschwung erkennen, erscheint merkwürdig genug bei einer ganzen Reihe von Völkern in einem und demselben Jahrhundert.

Im sechsten Jahrhundert vor Christus begann die Philosophie der Griechen ihren Lauf. Thales, an der Spize der Jonier, und Pythagoras sind die ersten, welche sich unterwinben, durch Speculation ein Gebäude der Welchenschauung und der sittlichen Lebensordnung aufzusüchren. In der Physik und in der Ethik entfaltet sich die griechische Weltweischeit, warum anders, als weil statt der zerfallenden Götterwelt eine Kosmogonie und statt der zerfallenen Autorität ein philosophisches Sittengesen nöthig wurde?

Im sechsten Jahrhundert vor Christus ging mit bem Bolke ber Juden jene innere Beränderung vor, welche feinen Charatter und seine Neigungen für alle künftigen Zeiten in bas Gegentheil des früheren umgewandelt hat. Borher unbezähmbarer hang zum Dienfte ber fremden Götter, nach jeder Erhebung und Reinigung burch gottgefandte Männer eine neue Verstrickung in Die zauberischen Reize ber fremden, boch in fich felbit fo un= heimlichen, läftigen und zum Theil schrecklichen Gulte. Nach bem babylonischen Exilium völlige Freiheit von diesen Neigungen. und eine Unzugänglichkeit für jede folche Bersuchung, welche fich in den Leiden ber maccabäischen Martyrer bewährt hat, bie eber alles bulbeten, um nur nicht in bas Wefen einzuwilligen, bem fich ihre Vorfahren freiwillig hinzugeben pflegten. Wie kam im Laufe ber siebzig Jahre eine folche Umstimmung zu Stande? Es war nicht bloß der moralische Erfolg der göttlichen Heim-In Verbindung mit der heidnischen Religionsge= juchungen. schichte wird es klar, daß eine tiefere, weitergreifende, objective Beränderung biefer veränderten Stimmung zur Seite gegangen fein muß. Mag bie subjective Sinnesänderung ber Ifraeliten zur Lösung ber Bande beigetragen haben, von benen fich bas

Bolk früher so leicht umstricken ließ, genug, sie wurden gelöst und nicht für Israel allein.

Denn in bemfelben Jahrhundert geschah ober bereitete fich wenigstens vor bie Umgestaltung auch ber alten Religion bes damals weithin herrschenden Verservolkes. Zoroafters Syftem trat an bie Stelle 1). Es ward zur Bolksreligion, aber bieje Volksreligion ift nicht eine ber primären, bie in ihren Burgeln fo alt find wie das Bolt felbft, fondern eine fecundare. Traten in Griechenland bloß Schulen bes philosophischen Lebens ins Dafein, fo gelang es bier, für ben tieffinnigen Ernft eines Spftems von religios = populärer Haltung ein ganzes Bolt zu ge= winnen und biefes ben Gefegen ber neuen Lehre zu unterwerfen. Nicht ohne Einwirkung hebraischer Mahrheiten hat die Berehrung bes Ormuzd bie Gestalt, in ber sie uns bekannt ift, gewonnen. Der ascetische Ernft bes Morgenlandes faßte ben sittlichen Zwiespalt im Menschen und ben Riß, ber in fein ganzes Dasein gekommen ift, mit einer Tiefe, von der bie gries chische Welt nichts wußte. Diefer Zwiespalt in bas Objective ausgedehnt, in das Riesige ausgemalt und in das Rosmische verzerrt, ift das Wesen des parsischen Dualismus. Aber bei aller Ueberspannung des Rampfes von Licht und Sinfterniß wird boch bas Ideal ber Heiligkeit und feine Erreichbarkeit wieder zerstört, indem das, was sittlicher Art ift, zum physischen Begenfate von Kinfterniß und Licht berabgezogen wird, wodurch auch bieß Syftem ganz im heidenthum gefangen bleibt.

Im sechsten Jahrhundert vor Christus wankte auch in Judien der alte Brahmadienst. Bas sonst soll Gautamas Streben und der wunderbare Erfolg sciner Lehre bedeuten 2)? Un-

<sup>1)</sup> Die Anficht von Röth, die ägpptische und die zoroaftrische Glaubenslehre. 6. 349 ff. Die andre Anficht, daß die zeroastrische Religion uralt sei, siehe bei Schelling, Philos. d. Myth. S. 205. 229. Dunder Geschichte des Alterthums II. 1853 S. 314. — 2) Dunder, Gesch. des Alterthums II., 175. Die Parallele des Boroastrissund des Buddhismus erkennt auch Schelling an, Phil. d. Myth. S. 228. 499. Aber geset, daß beide Systeme ihre Burzeln in der Borzeit haben, so bleibt doch ihr mächtiges hervortreten im 6. Jahrb. v. Chr. bedeutsame Thatsacht.

### Einleitung. Das Seidenthum.

befriedigt burch bie volksthumliche Sagenwelt suchten indische Beije burch Versenkung ins Innere bie Gottheit zu finden und übten jene pantheistische Contemplation, die von Indien aus ihre Bauberfreife gezogen, in alle anderen Religionen fich Eingang verschafft und neben dem Christenthum und dem Islam ben machtigsten Ginfluß auf bie Geifter ber Menschen gewonnen Böllige Abgezogenheit von der Außenwelt, lautlose Stille. bat. burch feinen finulichen Genuß gestört, foll ber Seele die Kabigfeit geben, endlich in bem tiefen Brunnen ihres eigenen Innern auf unaussprechliche Beise bas Göttliche zu vernehmen und zu schauen, zur Selbstvernichtung und zur seligen Bereinigung mit bem Göttlichen zu gelangen. Sie findet etwas auf biesem ents sagungsreichen Bege ber Selbstbeschauung, aber was fie findet, ift nur ber naturgeist, ihr eigener und aller Creaturen creatur= licher Lebensgrund; er spiegelt sich ihr als die Gottheit vor und es beginnt das unheimliche Zauberspiel ber Nachahmung göttlicher Birfungen, Erleuchtungen, Beihen, wovon ber Budbhismus voll ift. Auch er - ber fubtilfte Bantheismus und insofern ber ertennbarfte Borläufer des mobernen - ift eine ber fecundaren Religionsweisen.

Im sechsten Jahrhundert traten endlich auch in dem entlegensten öftlichen Reiche die Symptome der Auslösung ein. "Bis dahin währte in China die Veriode der heiligen Ueberlieferung und der darauf gegründeten Staatseinrichtung. Um 600 beginnt die Epoche der wissenschaftlichen Philosophie. Sie nahm zwei verschiedene Richtungen, die eine durch Consucus, der sich ganz auf die praktische Seite der Sittenlehre wandte; die andere durch Laotseu, durchaus speculativ, nicht ohne Anklänge an perstische und ägyptische Lehren" 1). Es ist leicht, dieselben beiden Richtungen in der griechischen Philosophie wieberzussinden, aber gewiß höchst überraschend, so gleichzeitig und

<sup>1)</sup> Friedrich von Schlegel, Borlefungen über Philosophie der Geschichte I., S. 108.

so übereinstimmend dasselbe Phänomen bei den entlegensten Bölkern, Griechen und Chinesen, zu entdecken 1).

Zwar in Aegypten, dem Lande der dauerhafteften Ueberlieferung und Sitte, trat in jenem Jahrhundert keine merkliche Beränderung ein. Unberührt blieben auch die altitalischen Religionen, so wie die nordisch-germanischen, an deren Ernst und sittlichen Gehalt die hetrurische und die altrömische erinnert. Dennoch genügen die angeführten Thatsachen zum Beweise, daß im sechsten Jahrhundert mit dem alten Heidenthum etwas vorging, vergleichbar allein jener Geistererschütterung und Verödung, von welcher am Uebergang vom achtzehnten zum neunzehnten Jahrhundert nach Christus, christliche Völker, Juden, Moslemen und selbst die ferne indische Geidenwelt betroffen worden find.

Ein unermeßliches Gebäube, wenn ein Erdbeben seine Grundfeste gespalten hat und seine Bewohner gestohen sind, verwittert langsam, aber doch unaufhaltsam zur Ruine. So das Heidenthum, seitdem es jenen ersten Stoß erlitten hatte. Wie sich die Zerbröckelung des längst dahingefallenen Mittel= alters bis heute fortsetzt, so hat die Auslösung des griechisch= römischen Heidenthums noch fünf Jahrhunderte nach Christus fortgewährt.

Mit Recht erblickt man in dem, was mit der griechisch= römischen Welt in den Zeiten der religisssen Auflösung vorging, lauter Vorbereitungen für die Aufnahme des Christenthums, die einen directer, die anderen indirecter Art. Die große Lücke war entstanden und sie erweiterte sich immer mehr, welche durch die Herstellung des wahren Cultus und burch die Ausgießung des göttlichen Geistes ausgefüllt werden sollte und dadurch allein ausgefüllt werden konnte. In menschlichen Versuchen, sie ausz zufüllen, erschöpften sich die Denker sowohl als die Abergläubigen während der letzten Jahrhunderte vor Christus.

Unter allen religiofen Erfagmitteln, ju benen bas ichman=

<sup>1)</sup> Bgl. E. v. Lasauly neuer Bersuch einer Philosophie der Geschichte. 1856. S. 115.

tende Gemüth sich wenden konnte, waren die Mysterien des Dionysos das Bedeutsamste. Die Einheit Gottes, die Unsterb= lichkeit der Seele, ihre Reinigung für den künftigen Eingang in die elysischen Gesilde, waren Grundgedanken, gewiß von höherem Werthe als Alles, was die öffentliche Religion dar= bot <sup>1</sup>). Wie dunkel auch Ursprung und Sinn der Mysterien sein mag, wie getrückt durch heidnische Unreinheit ihr Verlauf und ihr Ende, sie waren die thatsächliche Prophezeiung einer besseren, erlösenden Religion, welche erst noch kommen sollte <sup>2</sup>).

Alle Philosophie bei den Griechen war auf Erzielung eines philosophischen Lebens gerichtet. Reine Schule war so verkommen, ihre Aufgabe nur in der Erweiterung der Intelligenz ohne sittliche Gestaltung des Lebens zu suchen.

Es bestand ichon ein merkwürdiges moralisches Erbtheil in ben Gesetzgebungen, theils in ben unvorbenklichen und un= aeschriebenen Gesetzen der Gaftfreundschaft, der ehelichen Treue, ber Scheu vor bem Göttlichen, ber Gerechtigkeit und Bahr= haftigkeit im Verkehr mit ben Menschen, theils in ben beson= beren Sayungen ber großen Gesetgeber im Aufang ber hiftos rifchen Beit. Bochft bentwurdig find bieje reinen Gefege neben ben unreinen Mythen, bieje fittlichen Lebensmaximen neben un= fittlichen Culten, und ohne Zweifel ift bas fittliche Element älter als bas entgegengesette 3). Doch noch eine höhere Ent= faltung ber Moral kommt bei Socrates, Plato und ben Stoi= fern zu Stande, beren Erhabenheit mit Recht ein Gegenstand ber Verwunderung für ben Chriften ift, wie fie es einft für ben Ifraeliten war. Eine Wiedererhebung zur annähernden Grfenntniß Gottes und Seines Willens war ben heiben möglich. Sonft wurde bie Schrift nicht fagen, daß fie feine Entschuldi-

<sup>1)</sup> Creuzer, Symb. u. Mythologie 4. B. S. 1 ff. — 2) Diefe Bedeutung der Myfterien läßt sich selbst aus der Art erkennen, wie sie von den Reuplatonikern dem Christenthum entgegengestellt werden. Sie sollen dem Menschen jene Weiedergeburt und Weihe verleihen, welche das Christenthum verspricht. Bgl Apulejus. metamorph. 1. XI. — 3) Cumäos in der Odysse ist ein solcher Charakter der guten alten Zeit.

gung haben. Ein achtfames Lauschen auf das ins Herz gesenkte Gesetz, und ein Spähen nach ben vereinzelten Strahlen des Lichts des Logos, von dem kein Mensch je underührt geblieben ist, hat hier wirklich stattgesunden. Es wird wohl immer unentschieden bleiben, aber es ist auch noch nicht widerlegt, was die jüdischen und christlichen Lehrer in Alexandrien meinten 1), daß Platon aus den heiligen Schristen oder doch aus den geoffenbarten Wahrheiten, die in Jirael niedergelegt waren, etwas geschöpft hat. Und warum sollte von diesen nichts in die Schulen griechischer Welsheit transspirirt sein? Warum sollten sie dem Pythagoras und Plato, als diese den Orient nach Weisheit forschend durchwanderten, ganz entgangen sein? Sie schweigen darüber. Aber auch Herdouts, dem das Bolk der Juden gewiß nicht verborgen blieb, schweigt.

Bie dem auch sei, eine neue höhere Stufe der sittlichen Erkenntniß wenigstens, wenn auch nicht des Lebens, ift bei Socrates, Plato und Zeno unverkennbar. Dennoch ist ihre Uebereinstimmung mit ifraelitischen und christlichen Lehren in vielen Punkten nur eine äußere, bei innerer Verschiedenheit der Grundgedanken und Grundstimmungen, und diese Verschiedenheit zu erkennen, ist wichtiger, als die Aehnlichkeiten zusammenzustellen, von denen sich die Lehrer der Christen im Alterthum nur zu oft haben täuschen lassen. Nirgends gründet Socrates oder einer der späteren seine vier Haupttugenden auf die Ghr= furcht vor der Gottheit oder auf die Anbetung Gottes und die Liebe zu ihm. Platon, so erhaben sein Ideal politischer Tugenben in dem vollkommenen Staate ist, weiß doch nichts von der Heiligkeit der Monogamie. Das stittliche Ideal des Weibes, wie es schon in den salomonischen Schriften bargestellt ist <sup>2</sup>),

<sup>1)</sup> Aristobulus der Judäer behauptete in seiner dem Könige Ptolemäus Philometor gewidmeten Auslegung des Gesehse Mosis, daß Phthagoras und Platon aus den Schriften Mosis geschöpft hätten. Siehe Valckenaer, diatribe de Aristobulo Judaeo. Ed. Jo. Luzac 1806. — 2) Proverb. R. 31

ift den Moralphilosophen des heldnischen Alterthums fremd 1). Bergebens sucht man in den aristotelischen Schriften über die Ethik unter den mannigfachen Tugenden, von denen sie reden, die Leuschheit oder die Barmherzigkeit, diese zwei Grundpfeiler wahrer Heiligkeit. Dem Stoiker ist die Barmherzigkeit eine der Seelenstörungen, über welche der Weise erhaben sein soll. Und an dem Leben der größten Philosophen haftet das unauslösch= liche Brandmal des Heidenthums, die widernatürliche Wollust — zum schauerlichen Zeugniß, daß die Heidenwelt durch ihre eigene besser stütliche Erkenntniß nicht erlöst werden konnte, sondern nur gerichtet ist.

Die platonische und die stoische Schule nahmen ein gutes Theil von bem Ernfte morgenläubischer Ueberlieferung in fich auf. Dagegen fand die Auflösung des griechischen Lebens in Leichtfünn und Frevel gegen bie Stimme bes Sittengeseges im Menschen ihren vollkommenften Ausbruck in der Lehre des Epicurus. Die Götter fern wohnend und um bas Menschliche unbekümmert, die Seele sterblich, das Weltall burch Zufall ent= standen, bas Irbijche alles vom Rufall regiert, die Luft ober vielmehr die behagliche Fernhaltung der Unluft und die feine berechnete Schwelgerei im Genuffe, Bestimmung des Menschen und feine höchfte Tugend - bieß find bie Gage, in welchen ein nicht nur von der Macht der alten Mythenwelt entbunde= nes, sondern auch gegen das Zeugniß höherer Wahrheit in der Natur und dem Gemiffen treuloses, empörtes und abgestumpftes Innere sich aussprach. Und dieß war ohne Zweifel unter allen Bhilosophien die populärfte und verbreitetste. Die alten Tugenden der Griechen waren fast allein politische gewesen. Sie fanken mit bem alten Staatsleben ber Griechen bahin, als bie= fes an innerer Entzweiung und fremder Unterjochung unterging. Die stoische und platonische Lehre zeitigte einzelne würdige Cha= raktere, - man lefe Dions Leben von Blutarch - aber fie

<sup>1)</sup> Das Bürdigste über die Ehe ist wohl was Plutarch sagt in denpraeceptis conjugialibus.

Thierfc, Rirchengefcichte 1.

war im Besitz nur von Wenigen und bei diesen ward fie zur Nährerin des gefährlichsten Stolzes und einer mehr als pharifaischen Herzenshärte.

So stand es bereits in der griechischen Welt, als in Rom noch hohe Tugend und Seelenstärke vorherrschte. Indem das römische Bolk so spät in die Bersezung des alten Glaubens hineingezogen wurde, bewahrte es seine Fähigkeit, in der Weltherrschaft die andern Bölker des Alterthums alle zu überdauern.

hundertundstebenzig Jahre lang verehrten die Römer ihre Gottheiten ohne Bilder 1). Dionpfius von Salitarnaffus fpricht noch bewundernd von ihrer Gottesfurcht 2). Bolvbius fand zu einer Beit, wo man teinem Griechen öffentliche Gelber anvertrauen konnte, -- hundert und vierzig Jahre vor Chriftus -- bei ben Römern noch unverbrückliche Gidestreue 8). Auch fannten bie römischen Staatsmänner bie Gefahr einer jeden religiofen oder philosophischen Reuerung. Die zwölf Tafeln verboten die Berehrung fremder Götter, bie nicht von Staatswegen einge führt worden sei \*). Die beimlich eingeführten Bacchanalien wurden mit beilfamer Strenge unterbrudt 5). Aber feit ber Unterjochung Griechenlands brang griechische Bildung und griechifcher Unglaube mit einer fo reißenden Schnelle in Rom ein. wie vor hundert Jahren französischer Unglaube in Deutschland. Unter ben ersten Cafaren war bie Umwälzung ichon vollenbet. Roch Marcus Terentius Barro will bie philosophische Religionsweise, d. h. die ungebundene Reflexion über die einheimischen Bötter in die Schulen zurudbrängen und einschließen 6). Und boch war der Ton schon so vom Unglauben beherrscht, daß Cicero 7) in öffentlicher Gerichtsversammlung bie Strafen ber Unterwelt mit einer ironischen Wendung berührt, als woran

<sup>1)</sup> Plutarch. Numa c. 8. Creuger Symb. u. Mythol. II. 6. 493. - 2) Dionysius Halicarn. Ant. Rom. I., 18. II. 67. 69. VII., 72. Sgl. Creuger Symb. u. Mythol. II. 6. 491 ff. - 3) Polybius hist. VI., 56. - 4) Cicero de legibus II., 8. - 5) Livius 1. XXXIX, c. 8 sqq. - 6) Bei Augustinus de civitate Dei VI., 5. - 7) Cicero pro Cluentio c. 61.

### Einleitung. Das Seidenthum.

Niemand mehr glaube. So war es auch wirklich bei allen benen, die sich für gebildet achteten. Waren die verführerischen griechischen Mythen, welche jedem Laster der Erdgeborenen ein entsprechendes auch unter den Olympischen zur willtommenen Entschuldigung erblicken ließen, schon schädlich genug gewesen, wo sollte nun, nachdem der Glaube an die Unsterblichkeit verloren war, der Muth zum Tode für das Vaterland und für die gerechte Sache herkommen? Welche Gerechtigkeit konnte noch von dem Richter, welche Milde von dem Gewalthaber, welche Treue von dem Schwörenden erwartet werden? Paulus steht nicht allein mit seinem Verzeichniß der herrschenden Lastermenge <sup>1</sup>). Heidnische Geschichtschreiber, Philosophen und Satiriker der Raiserzeit, Tacitus, Seneca, Juvenalis, haben dasselbe ausgesagt <sup>2</sup>).

Aber bie Geschichte ber Sterblichen follte nicht bamit en= Die Bhilosophen ber verfallenen Akademie meinten, nur diaen. bieß fei gewiß, daß nichts von allem gewiß gewußt werde; boch fie meinten, auch bieß Eine wiffe man nicht gewiß. Dennoch tann kein Scharffinn bes Zweifels ben hunger bes Menschen nach jener Wahrheit töbten, die gemiß ift und ben Menschen reiniat und erhebt. Unvertilglich ift bas Sehnen des Menschen nach Heiligung und das Zeugniß der Seele, daß Heiligung nur in der Versöhnung mit Gott und in der Anbetung des beiligen Gottes gefunden wird. Ein Angstruf der rathlosen und entwürdigten Menschennatur brang aus Tausenden empor, ob verstanden ober ihnen felbit unverständlich. Der Beifefte ber Griechen hatte gesagt: nur wenn ein Gott niedersteige, könne er ben Menschen Gewißheit bringen; und in der That ber, welcher Gewißheit und, mit ber Gewißheit, Erlösung und Beiligung bringen konnte, mußte nicht von biefer Welt fein.

Die Bangigkeit vor dem Unsichtbaren, die Qual des Schuldgefühls, der Hunger nach Offenbarung trieb die Ruhe-

<sup>1)</sup> Rom. 1, 28 - 32. - 2) Bgl. Giefeler Rirchengeschichte I. (1831) . 37 ff.

lofen zur Annahme ber fremden Gotter, zur Ginweihung in bie Mufterien bes Orients und zu jedem feltsamen Ritus, welcher Erlosung hoffen ließ. Blutarch gibt uns in ber Schrift von ber frankhaften Göttericheu und von der Gottesläugnung 1) bas Bild Diefes Seelenzuftandes, bei dem fein Beg zu ichwer ichien um Rube zu finden. Die Mpfterien ber agpptischen Isis und bes verfischen Mithras breiteten fich bis nach bem feruften Abendlande aus. Dieje Beiligthumer, jum Theil eine damonische Nachäffung ber wahren chriftlichen Mufterien, zogen biefen als trügerische Borläufer voran, wie die falschen Messiaffe im Jubenthum und die betrüglichen Magier. Simon ber Samariter ober Apollonius von Tyana, in der Heidenwelt dem mahren Chriftus und seinen Boten voran oder zur Seite gingen. Auch diese Truggestalten und bie Begierbe, mit ber man fie aufnahm, waren Zeichen, daß bald die Sonne der Bahrheit aufgehen werbe. Gludlich waren die Bielen, welche bie mojaifchen Lehren und ben Cultus ber Spnagoge fanden, ber fich bamals in bie bedeutendsten Städte ber Heidenwelt verbreitete 2) und Gott fürchtende Fremdlinge um fich sammelte. Ihnen ging wirklich Die Morgenröthe auf, welcher bald ber helle Tag folgen follte.

Der Charakter bes Heidenthums in feinen letten Zeiten wurde immer unheimlicher und finsterer, besonders seitdem es im Kampfe mit dem Christenthum stand. Die Lichtseiten verloren sich. Eine kraftlose, veraltete Philosophie und daneben verbrecherische, magische und nekromantische Kunste waren die letten Ausläufer des heidnischen Wesens.

<sup>1)</sup> Plutarchus περί δεισιδαιμονίας και αθεότητος. Opp. ed. Huften vol. VIII. — 2) &gl. Dan. haneberg, Gefch. der bibliichen Offenbarung. 1850. S. 418 — 432.

# Bweites Kapitel.

# Der alte Bund und das Judenthum.

In jenem bedeutsamen Reitpunkte, wo bie letten Refte bes wahren Gottesbienftes, den die Urväter der Menschheit genbt und gelehrt hatten, noch bestanden, aber bem Erlöschen nabe waren, geschah bie Berufung Abrahams 1). Sie wurde von Melchifebet, bem Vertreter ber alten reinen Urreligion, feierlich anerkannt 2). Sie war bas erste Glied in ber Rette ber gottlichen Offenbarungen, welche von ba an in langer Folge zur Erscheinung bes Belterlösers hinleiteten. Mit ihr beginnt bie wunderbare herablaffung bes Gottes, "ber himmel und Erde befiget", zu einem einzelnen Geschlecht, unter bem Er Bohnung macht. Er ift der Gott alles Fleisches und boch trägt Er fein Bedenken, fich Gott Abrahams, Ifaats und Jakobs zu nennen \*). Der Unglaube des Menschen ftößt sich hieran, wie er jede göttliche Herablassung verkennt, und zeiht bie Offenbarung des Alten Bundes der Beschränktheit. Uber bei einem Blick auf die göttliche Absicht, die sich in der Erwählung des Abrahamischen Geschlechtes ausspricht, löft sich ber Widerspruch. Während die getreunten Bölkerstämme ihre eigenen Bege betreten, ohne gottliche Dazwischenkunft barauf fortwandeln und alle in die Finfterniffe ber Naturverehrung fich verlieren, foll ein Geschlecht

1) Genefis 12, 1 ff. - 2) Genefis 14, 18 - 20. - 3) Debr. 11, 16.

zum Werkzeug für eine zukunftige Erleuchtung und Heiligung Aller ausgesondert und zubereitet werden. Dieß eine Bolk wird badurch wirklich vor allen bevorzugt, aber nicht um die Wahrheit und die Gemeinschaft mit dem Höchsten in selbstischtigem Besitze für sich zu behalten, sondern damit es sich zum Vermittler des Heils für alle Bölker erziehen lasse.

Die göttliche Zusage, daß in Abrahams Samen alle Bölker der Erde gesegnet werden sollen, ließ auf die Wiederkehr der Güter hoffen, welche die Menschheit einst schon gehabt und auf noch höhere, die sie Ziel ihrer Bestimmung geahnt hatte. Allerdings war hiemit die Aussicht auf ein Reich Gottes auf Erden eröffnet, nicht in einer unsichtbaren Geisterwelt, benn auch das Paradies war auf Erden. Diesc Erde soll der Schauplatz des Gottesreiches, lebende Menschen, Bölker von Sterblichen sollen die Gesegneten sein, die auf ihr wohnen.

Damit es einft nach erfülltem Laufe ber Zeiten bahin kommen könne, mußte wenigstens einer von den Bruchtheilen ber zerfallenen Menschheit von der heidnischen Naturtrunkenheit und von der Uebermacht der dämonischen Weltbeherrscher frei gemacht und frei erhalten werden <sup>1</sup>). Eine reine Stätte für den Fortbestand der wahren Ueberlieferung und des wahren Gottesdienstes follte bleiben, ein Ort für die Menschwerdung des Weltheilandes, ein heiliges Volk, zum Werkzeug für Ihn geeignet.

Dieß alles zu verwirklichen war die Bestimmung des mofaischen Gesetzes. Es ward in dem Zeitpunkt gegeben, wo, wie es scheint, die heidnische Entartung ihren gesährlichsten Charakter zum erstenmal blicken ließ. Es war die Zeit, wo zugleich das zum Mittelpunkt des Reiches Gottes auserschene Land der wahre Omphalos der Erde, wie die Griechen ihre pythische Orakelstätte irrig genannt haben, — von den Völkern gereinigt werden mußte, deren lastervoller Cultus, einer Pest gleich, sich in die ganze Welt hätte ausbreiten können, ähnlich wie von

1) Galat. 3, 19.

biefem Punkte aus zu seiner Zeit bas göttliche Gesetz ausgehen follte und ausgegangen ift.

Das mosaische Gesetz mit feiner strengen Ordnung und Reinigung aller Sphären des menschlichen Daseins, der äußes ren sowohl als der inneren, war wie ein schützender Zaun um das zur heiligkeit berufene Volk gezogen. Es war der Damm, welchen die steigenden Wogen des abgöttischen und unstittlichen Umwefens nicht übersluthen sollten, eine Schranke, unerläßlich, bis die Zeit der Erleuchtung für die Heiden kann, dann aber beseitigt zu werden bestimmt <sup>1</sup>).

Es enthielt bereits die höchsten sittlichen Forderungen, ben Ausdruck des ganzen Willens Gottes an den Menschen so deutlich, daß er selbst durch die Zugeständniffe an die Härte ber Herzen nicht verdunkelt werden konnte. Es gereichte dem Israeliten zur vollkommenen Schule des Gehorsams, es wies ihn in sein Inneres und führte dadurch den Gewiffenhaften in die tiefste Selbsterkenntniß. Aber nicht bloß hiedurch war es der Erzieher auf Christum <sup>2</sup>).

Mit seiner Fülle von Cultusvorschriften entsprach es bem bamaligen wirklichen Berhältniß des Menschen zur Gottheit. So räthselhaft es uns erscheint, bei der Unabhängigkeit des Geisteslebens von der Natur, welche der Menschheit der neueren Zeit verliehen ist, es war doch so, daß der Israelit diese Bermeidung der unreinen Speisen und diese blutigen Opfer bedurste, um sich von den überwiegenden Einslüssen Opfer bevalt frei zu halten. Aber freilich läßt sich auf diesem Wege allein das große Räthsel des mosaischen Gerimoniells noch nicht lösen. Noch einen anderen Gesichtspunkt eröffnet uns das Neue Testament. Die Erscheinung des Menschen ist das Neue Esymbol der unsichtbaren Welt geschaffen. In einem ähnlichen Berhältniß steht der mosaische Ritus mit seinen Aeußerlichkeiten, welche damals den Zugang des Menschen zu der Gottheit

<sup>1)</sup> Ephej. 2, 14. - 2) Galat. 3, 24.

umgeben mußten, zu einer höheren Beise bes Berkebrs mit Gott, welche erst ber erlöften Menschheit beschieden war 1).

In diesem Lichte betrachtet, enthält bas mosaische Gesetz bereits die ganze Fulle ber göttlichen Wahrheiten, keiner Ergänzung, sondern nur der Enthüllung und Deutung bedürftig. Es ist eine Schaftammer ber Geheimnisse zum Gebrauch für ewige Zeiten.

Der sich immer erneuernde Abfall der Jfraeliten in das heideuthum und die höchst unvollständige Verwirklichung den Gesetzes, auch in den besseren Zeiten, diente zum fortdauernden Beweise dafür, wie sehr Ifrael selbst eines heilandes bedurfte, ehe es zum Salz der Erde und zum Licht der Welt werden kounte. Gottzesandte Erretter und Erleuchter gingen in langer Reihe dem fünstigen Netter als eben so viele Vorbilder voran \*), welche jedesmal die Hoffnung auf Sein Erscheinen belebten, und indem sie selbst nur Unvollkommenes (rreichten, diese Hoffnung wieder auf die Zusumst verwiesen.

In ununterbrochener Erbfolge bestand bas Priesterthum. Reben ihm die Bürde der Herrscher und der Propheten, die einst in dem Geschgeber vereinigt gewessen war, auch noch in den Richtern gewissenwasen vereinigt, daun getrennt. Indem das Volk einen König verlangte, wie ihn die umwohnenden heiden hatten, erklärte es seine eigene Unfähigkeit, die Gegenwart des unsichtbaren Königs, des Ewigen selber, recht zu ertragen und sich dadurch heiligen zu lassen. Darum wird die Forderung nur mit Unwillen gewährt, aber sie wird gewährt ") mit der Bestimmung, daß nun eben durch den menschlichen Rönig, den Sohn Davids, die Rathschlüsse bes heils verwirklicht werden sollen. Neben der Aussicht auf den verheißenen Propheten gleich Mosses 4) eröffnet sich hiemit der Blick auf den

<sup>1)</sup> Coloff. 2, 17. Hebr. 10, 1. Bgl. Bāhr, Symbolit des mofaischen Cultus, I. II., 1837. — 2) So Zoseph. Moscs selbst, Josua und mehrere von den Richtern. — 3) 1 Samuel 8, 7—9. — 4) Deuteron 18, 15. 18, 19.

Gefalbten, der in Einer Person und in höherem Maße sein follte, was David und Salomo gewesen waren. 1)

Der schnöde Rückfall in Abgötterei unter den Königen ward burch Uebelthaten erschwert, von benen bie Borzeit nichts gewußt hatte. Die erleuchtetsten Bropheten erhoben fich mitten in biefen Beiten des Berderbens als Beugen gegen ben Abfall. Sie wurden von ihrem Bolke verfolgt. 3hr von den Ifraeliten vergoffenes Blut rief bas Gericht ber Zerftörung Jerufalems herbei. 2) 3hre Leiben waren bie Borbedeutung, bag auch ber arökte 'ber Bropheten von ben Seinen bas Schwerfte wurde zu erbulben haben. Waren ichon Davids Leiden ein Borbild feines Geschickes gewesen 3), fo fchloß fich jest bem Auge bes Sehers Jefaias bas Geheimniß feines Verföhnungstobes voll= ftändig auf. 4) Es war bie Zeit gekommen, wo unter bem Joche bes Weltherrichers auch ber beffere Theil bes jubischen Bolts, bas mahre Ifrael, mit ben Uebrigen und für Alle Leiben übernehmen mußte, bie vorher noch nicht bagewesen waren. <sup>5</sup>)

Mit Rebucadnezar, dem Gipfelpunkte der affprisch-chalbäischen Monarchie, hatte die Reihe der Tyrannen begonnen, welche sich mit Ersolg unterstüngen, die getrennten Völker zu einer Einheit zusammenzuschmieden und zur Grundlage eines universellen Despotenthrones zu machen. Damals wurde ber künftige Verlauf der Weltreiche, die Succession der Thierunges heuer und die schreckliche Gestalt des letzten ungöttlichen Welts bezwingers — die in der des ersten schon. so beutlich vorges zeichnet ist — endlich die Weltherrschaft tes Menschenschnucs und bes heiligen Volks durch die Gesichte Daniels enthüllt, und so die vielseitige Weissagung vom Messias zum vollständigen Bilbe abgerundet. <sup>6</sup>)

<sup>1) 2</sup> Samuel 7, 12. 13. Die meffianischen Psalmen. — 2) 2 Reg. 21, 16; 24, 4. Matth. 23, 37. — 3) Psalm 22; 69. — 4) Sesais 53. — 5) Sieher gehören die Leiden und die Rlagelieder des Seremias. — 6) Daniel 2 31.—45; 7.

Eine ganz neue Entwicklungsgeschichte des füdischen Bolkes beginnt mit diesem Jahrhundert, in welchem, wie wir gesehen haben, das Gericht über die Götter der Heidenwelt anhob. Endlich von den Zauberbanden des Gözendienstes gelöst, kehrte ein gereinigter Ueberreft aus dem babylonischen Exilium heim.

Es war alles anders geworden in diefem geringen, mubfam wiederhergestellten Gottesstaate. Berändert war vor Allem bas innere Leben bes Bolfes. Arüber ftanden ben Babrfagern und Brieftern bes Dämonendienstes bie von Gott ausgerüfteten Seber und Bunderthäter, wie Glias, gegenüber. Die Rett ber einen wie der andern ift nun vorbei. Wie die gewaltigen Einwirfungen ber beidnischen Rachtfeite nachlassen - fo febr. baß späterhin nur eine geringe Anzahl unter ben Juden burch Lift und Gewaltthat des sprischen Antiochus Epiphanes zum Heihenthum verleitet werden konnte - tritt auch bas mächtige Balten bes prophetischen Geiftes in Irael zurud. Die Sammlung ber heiligen Schriften wird geschloffen und an die Stelle ber prophetischen Wirksamkeit tritt bas Ansehen eines neuen Standes, der Schriftgelehrten, welche seit Efra und Rehemia bie Bewahrung und Auslegung ber heiligen Urfunde und ber Ueberlieferung und bamit zugleich bas Lehramt in bem neu entstehenden Synagogencultus übernehmen. In ihnen gestaltet fich eine ganz neue, auf Gelehrfamkeit und gesetzliche Beiligkeit gegründete Macht neben dem auf Erblichkeit beruhenden Briefter-Eine natürliche Entwicklung ift eingetreten, eine Theotbum. logie bahnt fich an, welche einerseits Inhaberin ber gangen überlieferten Bahrheit, andererseits menschliches Erzeugnig und voll menschlicher Buthaten ift. Ein tiefes und vielseitiges Rachbenten . nicht ohne anregende Einwirfung griechischer Biffenschaft, haben die Lehrer biefer wenig befannten Jahrhunderte nach bem Exil geubt, und als bie Früchte biefer langfamen natürlichen Entwicklung find bie pharifaische und die fadducaische Richtung und bie Secte ber Effder entstanden — Erscheinungen, beren Anglogie mit ben Stoikern, ben Epicureern und ben Blatonikern fo augenfällig ift, daß fie offenbar ichon Josephus

#### Einleitung. Das Judenthum.

bei seiner Charakteristik der "brei Secten"im Auge gehabt hat. Gelingt es, ihr Wesen und ihr Verhältniß zum Christenthum richtig zu würdigen, so ist die Frage nach dem Ursprung der Ramen und nach dem Zeitpunkt des ersten Auftretens dieser brei Richtungen unwesentlich. Die Namen mögen im dritten Jahrhundert vor Christus aufgekommen sein, die Richtungen selbst sind wenigstens ihrer Wurzel nach von älterer Hertunft. <sup>1</sup>)

Am wenigsten Bedeutung bat für bas Christenthum die fabbucaifde Richtung. Solche Gemuther, welche in ber Borzeit bem heibnischen Cultus am erften würden zugefalleu fein, ergaben fich jest bem Ginfluß ber ffeptischen und nihiliftischen Bbilo= fophenschulen und wurden zu Freigeiftern, frei von bem Bokenbienft und Mythenglauben, aber auch frei von ber wahren Rechtalaubigkeit und Gottesscheu, eine Geistesbeschaffenbeit. -verwandt bem modernen Deismus - von ber bas frühere Alterthum kaum eine Ahnung gehabt hatte. Wenige nur von ben Männern bes Lehrstandes icheinen Sabbucaer gemefen ju fein. 3br Anfeben ruhte nicht auf ber Achtung und Buftimmung bes Bolkes. Unter ben Reichen und Machtigen bilbeten fie eine Bartei; nur ihre Verbindung mit ber herodischen Dynaftie, welche felbst bem heidenthum sich anbequemte, weil sie in ber römischen Macht ihre einzige Stute hatte, verlieh ihnen Ginfluß. Dem Christenthum waren und blieben sie fremd. Auch im Judenthum verschwinden fie mit ber Zerftörung Jerusalems. Als Reger und Epicureer werben fie im Talmud noch zuweilen erwähnt. 2)

Ein Blict auf das neue Teftament zeigt, daß im Zeitalter Christi fast alle Lehrstühle, in Judäa wenigstens, im Besitze ber Pharischer waren. <sup>3</sup>) Hundert und fünfzig Jahre später wurden die sämmtlichen Ueberlieferungen der Gesegesausleger in der Mischnah niedergeschrieben. Sie sind der vollständige Ausbruck

Die pharifäische Richtung charafterifirt Sesajas 29, 13; die sabducäische 22, 13. — 2) Bgl. Lutter bed die neutestamentlichen Lehrbegriffe. I, 1852.
208 — 216. — 3) Ueber die Pharister vgl. Lutter bed a. a. D. S. 157 — 207.

ber pharifäischen Denkweise und Lehrart, wenn gleich ber Rame bes Pharifäers einen engeren Begriff bezeichnet, als ben bes Rechtgläubigen, nämlich ben Ultra, ber burch absonderliche Gewiffenhaftigkeit und Orthodoxie hervorragen will. Richt immer wird im Talmud ber Pharifäer rühmliche Grwähnung gethan, bennoch ift er durch und dusdbruck befjelben Geistes, ben im Zeitalter Christi die Pharifäer vertraten. In den letten Zeiten bes jüdischen Staates waren sie bie geistigen Beherrscher bes Bolkes, wenn auch die Zügel der Gewalt äußerlich zeitenweise in den Händen der Sadducker waren. Die Pharifäer nährten jene Stimmung im Bolke, welche sich in den wiederholten Empörungen gegen die römische Herrschaft Lust machte und zuletzt die Zerstörung Jerusalems herbeispührte.

Höchft mertwürdig erscheint nun bieneben bie große Anerfennung, welche Chriftus felbst, sowie Baulus, den Pharifäern und Schriftgelehrten zollen. Chriftus ertennt an, bag burch ibre Schuler Bunder geschahen. 1) Die Schriftgelehrten und Pharifäer, fagt Er zu Seinen Anhängern, figen auf Mofis Stuhl; alles was fie euch fagen, bas thut. 2) Und bei bem Zwiespalt zwischen den in den höchsten Stellen befindlichen Satducaern und den von ihnen untertrückten Pharifaern ftellt fich Baulus unbedenklich auf die Seite ber letteren, welche an ber Auferstehung ber Totten, diefem großen Gegenstand ber hoffnungen des Boltes Gottes festhalten. 3) So febr ertennt er bei ihnen, im Gegensatz zu den Sabbucaern, bie Babrheit. baß bagegen selbft die Differenz des Glaubens oder Richtglaubens an ben schon gekommenen Deffias einen Augenblick zurucktreten konnte. Und wäre dieß noch nicht genug, fo würde die langwierige Anhänglichkeit ber ersten Christengemeinden an den mosaischen Ritus zum Erweise genügen, wie ganz und gar auf bem Boben des orthodogen Judenthums — nicht unter ben Effaern - bie chriftliche Kirche erwachsen ift.

Richt in Irrlehren bestand das, was den Pharisäern zum

1) Matth. 12, 27. - 2) Matth. 23, 2. 3. - 3) Act. 23, 6.

## Einleitung. Das Judenthum.

Borwurf gemacht werben konnte, benn fie waren Inhaber ber richtigen Lehre. Die Doamen von bem Kalle bes Menschen und von dem bojen Trieb in dem Gefallenen, von der menfchlichen Freiheit und Fabigkeit ober Uufabigkeit zum Guten, vom Berth bes Glaubens und ber auten Berte, ber Ruftand ber Seelen nach bem Lode, die Auferstehung und bas Reich ber herrlichkeit - lauter Probleme auch ber chriftlichen Theologie - waren Gegenstände ber Forschung und Disputation für bie Schriftgelehrten und, wenn auch oft unter feltsamer Form, haben fie Tiefgebachtes und Bedeutendes über alle diefe Fragen aufgeftellt. Darin aber bestand ihre Verkehrtheit, daß sie im Befitz ber Schrift und ber richtigen Erkenntniß bas ewige Leben zu haben meinten. Je mehr es ihnen an beiligem Geifte mangelte. befto frampfhafter flammerten fie fich an ben Buchftaben ber Satzung an, und je mehr fie barin den Grfatz für bas abmefende Leben aus Gott suchten 1), befto mehr verfielen sie in ben Fehler, die vornehmsten Gottesgebote mit den kleinlichsten Menschensatzungen gleichzuftellen und zulett, wie es bem Unerleuchteten immer geht, bieje über jene zu fegen. 2) Alle Babr= heiten und vor allem die hauptlehre vom Meffias wurden dem Buchstaben nach richtig und gemissenhaft, aber boch nur fleisch= lich aufgefaßt und vorgetragen, und fo gereichte gerade bas Beiligfte und Beilfamfte zum Schaben.

Das bavidische Vorbild, an das auch der Name des "Messiäs" sich anschließt, war die Grundlage der pharisäischen Vorstellung von dem Gesalbten 3), welche zugleich die volks= thümliche war und die ganze Nation in beständige Spannung versette. Buchstäblich ward dieß Vorbild sammt allen Pro= phetensprüchen gesaßt, so daß der Messiäs lediglich ein Kämpfer, Sieger und Herrscher, wie der Sohn Isais, sein sollte, nur mit noch glänzenderem Erfolg und dauernderer Gewalt. Wie die Auferstehung nur als Wiederholung des irdisch-streblichen Da= jeins gedacht wurde, so der Messiäs nur als Wiederholung des

<sup>1) 30</sup>h 5, 39. - 2) Matth. 23. 23. - 3) Matth. 22, 42.

Schattenbildes, das ihm vorangegangen war. Das Verständniß für seine göttliche Bürde und für die Bedeutung seiner Leiden, wenn er anders solche erdulden sollte, war verschlossen, und sogar das Wort von dem Propheten gleich Moses wurde, wie es scheint, gewöhnlich auf den erwarteten Vorläuser, den Elias, bezogen und so das Gegenbild des Gesetzgebers neben den Gesalbten gestellt, anstatt beide als eins zu erkennen.

Durch bie Auslegung bes Gesetzes hatte bie Sehnsucht nach Erlösung geweckt, durch die Auslegung der Brophetie das wahre Bild bes Seligmachers vor Augen gestellt werben follen. Der pharifaische Lehrstand that von Beidem bas Gegentheil. Er verurfachte burch ben Migbrauch bes Gefetes ben Beilig= feitsftolz, durch ben Mißbrauch ber Beissagung ben Fanatismus, — bas innere Berberben und ben äußeren Untergang bes Judenthums. Dennoch bestanden unter pharifaischer Berrs schaft in nicht geringer Babl die wahren Ifraeliten, jene Armen am Geift, welche auf ben wahren Troft Ifraels warteten und bas Evangelium annahmen. 1) Bon ihnen schweigen bie mensch= lichen Geschichtsbucher, wie fie auch bas Roftlichfte in ber Rir= dengeschichte verhällt und unberührt laffen, aber bas Reue Tes ftament zeigt uns, daß das für die Aufnahme Christi fähige Beschlecht, biefer heilige Ueberreft, eben damals burch verbor= gene göttliche Birkung herangereift war. Ein ungemeiner Sinn für Ordnung und Gesetz, getragen von einer tiefen Scheu vor bem heiligen in Ifrael und von einem wahren Gifer ber Anbetung, zeichnete ben befferen Theil ber Juben aus. Mitten im Schoße des orthodozen Judenthums bestand ein Familienleben, so gereinigt, edel und zart, daß bie heilige Jungfrau baraus hervorgehen und Gottes Sohn eine Umgebung finden konnte, in der Er ohne Sünde vom Kinde zum Manne emporwuchs. Mitten unter benen, welche ber heiligen Ueberlieferung und bem Anfehen bes Lehrstandes fich beuaten , erwachte ber Geift

1) Luc. 2, 25. 38. Math. 5, 3; 11, 28.

ber Beissagung, ber in Maria und Gilfabeth, in Zacharias, Simeon und hannah das Erscheinen des heilandes kund that.

In Balästing war bie alte Neigung zur Alsimilation mit ben heiden in das Gegentheil umgeschlagen; haß und Berachtung gegen die Nichtjuden war an die Stelle getreten, wie benn immer ber natürliche Mensch fich eines Fehlers nur burch ben entgegengeseten Fehler zu entledigen weiß. Die Samariter, bei denen doch die Ehrfurcht für bie Stammpäter bes Bolks und für den Gesetzgeber und bie hoffnung auf den "Betehrer" vorhanden war 1) und die fich, frei vom Stola ber Bejegesmenschen, fo empfänglich für bas Chriftenthum zeigten 2), wurden als Ungläubige gemieden. Nicht fowohl auf eine Grleuchtung und Heiligung der Nationen, als auf eine Gewalts herrichaft über sie, waren bie hoffnungen des gewöhnlichen Jubenthums gerichtet. Es fehlte nicht an Bemühungen, Beiben für ben Cultus bes wahren Gottes zu gewinnen, aber bieje wenigen wurden zu ben Fehlern bes Pharifäismus bekehrt. 3) In Baläfting icheint man an ben zahlreichen "Gottesfürchtigen," welche fich in andern Ländern um bie Synagoge fammelten 4), ohne bas mojaische Cerimoniell anzunehmen, kein besonderes Wohlgefallen gehabt zu haben.

Eine ganz andere Stimmung entstand ba, wo die Juden nicht in der Absonderung beharren konnten und zugleich mit den befferen Elementen des griechischen und morgenländischen Heisdenthums in Berührung traten. Die Weltgeschichte zeigt die Umstände, die in ihrem Zusammentreffen verursachten, daß dieß in außerordentlichem Maaße in Alexandria, dieser zweiten Metropolis des Judenthums, der Fall war. Die Lehranstalten in der Stadt der Ptolemäer, in welchen das Beste aus der griechischen Literatur und Bhilosophie sich forterbte und zugleich die Lehren des alten Aegyptens und des seit Alexander erschlossenen Orients

<sup>1)</sup> Joh. 4, 25. Bgl. Lutterbect neuteftamentliche Lehrbegriffe I, 6. 265. — 2) Joh. 4, 39. Act. 8, 5 ff. — 3) Matth. 23, 15. — 4) Act. 13, 43; und öfter in der Apostelgeschichte.

ihre Berehrer und Ausleger fanden, konnten mit dem Reiz der Bildung und tieffinnigen Strenge, den fie hatten, nicht ohne Einfluß auf die füdische Einwohnerschaft bleiben.

Die Uebertragung ber heiligen Schriften in die griechische Sprache unter Ptolemäus Philadelphus und die Aufnahme diefer Uebersekung in ben Gebrauch ber Spnagoge mar ber erfte große Schritt ber Annäherung und Berschmelzung bes jubischen und bes griechischen Elementes. Bard ber Gebrauch ber beiligen Sprache aufgegeben und der der ariechischen gebeiligt, so war bamit schon die Abgeschlossenheit, in der sich die judische Bildung in Balaftina zu halten suchte, durchbrochen. Rudem ift die Uebersetzung schon des Bentateuchs mit anerkennender Rucfficht auf griechische Beisheit verfaßt, denn fie laßt bas Beftreben erkennen, was ber idealen platonischen Gottesvor= ftellung widerstreitet, zu entfernen. 1) Zugleich war nun ben geiftig geweckten unter ben Juben ber Bugang zur ganzen ency= clischen Unterweisung ber Griechen eröffnet, und es konnte an solchen nicht fehlen, welche sich bie Schulen ber Grammatiker und Bhilosophen zu Nutze machten und sich zu Bertretern einer griechisch-judischen Religionsweisheit beranbildeten.

Es entstand mit einem Worte die Ueberzeugung, daß das Lieffinnige und Sittliche in den griechischen Systemen mit den Wahrheiten der heiligen Ueberlieferung völlig eins sei. Die platonische Mystik, die stoische Moral, die pythagoreische Lebensart leuchteten dem einmal gefangenen Blick als lauter hehre Nebenerscheinungen derselben göttlichen Wahrheit ein, welche in den Urkunden der Offenbarung niedergelegt war. Und was konnte dem Juden, der unter den Gebildeten ein Bürgerrecht in Anspruch nahm, willkommener sein, als die vielgepriesene Weisheit der Griechen für eins mit der verachteten Lehre der Barbaren erklären und diese noch als die ältere und ursprünglichere, aus der jene alle geschöpft hätten, darstellen zu können.

<sup>1)</sup> Bgl. A. F. Dähne geschichtliche Darstellung der jüdisch-alezandrinischen Religionsphilosophie 1834, II. S. 1 ff. Gfrörer, Philo. II. 1831. S. 8 ff.

Hielt man bei den Orthodogen in Palästina mit spröder Ubsperrung griechische und jüdische Weischeit für völlig disparat, so nahm man in Alezandria mit unvorsichtiger Bewunderung für das Fremde beides für identisch. Dort war stolze Ubge= schlossenheit, hier Mangel an Unterscheidungsgabe der Fehler.

Welche Entwicklungsstufen diese Ansticht burchgemacht hat, liegt nicht mehr zu Tage. In Aristobuls allegorischem Commentar zum Bentateuch — zur Zeit des Ptolemäus Philometor, hundert und siedzig Jahre vor Philon und vor dem Auftreten Christi — muß sie schon ziemlich vollendet gewesen sein. 1) Es scheint viel verloren zu sein, da wir nur die Schristen des Philon noch haben, und doch ist nichts verloren, da diese bei der unverkennbar geringen Selbstständigkeit ihres Verfassen höchst wahrscheinlich Alles wiederholen, was die Früheren philosophirt haben.

Das Unterscheidende dieser Schule war nicht die mystische ober allegorische Auslegung. Denn alle gläubigen Juden erfannten an, daß ein Geheimsinn der heiligen Schriften sei. Das aber ist das Eigenthümliche, daß man zu Alexandria wagte, den historischen und buchstäblichen Sinn, den man daneben hätte festhalten sollen, aufzuopfern, und die Allegorie mißbrauchte, um sich selbst und die griechischen Lefer zu überreden, daß der verborgene Gehalt der heiligen Urkunde mit der platonischen Weischeit identisch sei.

Um ansprechendsten erscheint die Verschmelzung der zwei Elemente in der philonischen Lugendlehre. <sup>2</sup>) Sie steht an sitt= lichem Gehalt hoch über der griechischen Philosophen, sie ist das Vollkommenste, was das vorchristliche Menschengeschlecht in der Ethik zu Stande gebracht hat. Die vier Lugenden der so= cratischen und stoischen Schule nimmt auch Philon als Haupt= tugenden auf, wie zu erwarten ist. Aber mit ihnen verbin=

<sup>1)</sup> Ueber Aristobulus siehe oben Seite 16 Anm. 1. und vgl. Gfrörer Philo. II, S. 71-121. - 2) Bgl. Lutterbed neutest. Lehrbegriffe I. S. 432-436.

Thierich, Rirchengeschichte 1.

bet er, was bei den Heiden fehlt, die Frömmigkeit, den Glaus ben, die Hoffnung, die Liebe. Doch wird schon hier Ungleichs artiges verknüpft (wie einst später in der Moral der Scholas stiker 1), so ist dieß noch weit auffallender in den dogmatis schen Speculationen.

Die platonische Gottheit: bas wesentlich Seiende (ro örrwcor) fei eins mit bem Ewigen, ber Seinen geheimnißvollen "Der Seiende" (6 ww) Namen bem Dofes offenbart hat. gibt ihn schon die alegandrinische Uebersetzung wieder. 2) Die Materie, aus der nach Blato der Bildner der Belt die ficht= bare Belt geformt hat, fei bie noch gestaltlofe Erbe, beren bie mojaische Schöpfungsurfunde gebenkt. Die höhere Belt der platonischen Ideen, welche die ewigen Urbilder enthält, die fich in ber Gestaltung der irdischen Dinge abschatten, sei eins und basselbe mit der Engelwelt der heiligen Schriften. Der Unend= liche, rein Geistige, Unnennbare konnte feiner Erhabenheit zufolge auf ben niederen, endlichen Beltftoff nur burch folche vermittelnde Geisteswesen ober Rrafte wirken. Die Beere der Sterne find Chöre ber höchsten und reinsten unter ben Engeln. Die Musik der Sphären hat Moses auf dem Berge vernom= men, sie war ihm während der vierzig Tage anstatt Speise und Ein hauch ber Gottheit nach Moses, ftammte bie Trant. menschliche Seele, wie Platon lehrt, aus ber 3dealwelt, aus ber fie ihre edelften Grinnerungen und ihr ungeftilltes Sehnen mitgenommen. Beil fie fich von ber Liebe zum Niedern beftricken ließen, mußten die Seelen aus dem seeligen Reiche ber Engel in die Rerkernacht des irdischen Rörpers herabsteigen und hier wie ins Grab gelegt werden, um, wenn fie bie Reiten ber Reinigung durchgemacht, in die ätherische Region wieder aufzu= fteigen ; wenn fie fie nicht benützt, ju neuer Verförperung herabaufinken. 3)

<sup>1)</sup> Durch Busammenstellung der vier philosophischen und der drei theologischen Lugenden. — 2) Exod. 3, 14. LXX. — 3) Die besten Darstellungen. der philonischen Lehre: Gfrörer Philo u. die alex. Theosophie 1838. II Theile, und Lutterbed neutestam. Lehrbegriffe I. S. 418 ff.

Dieje feltjame Mischung zweier Anschauungen, bie fich boch in ihrem Wefen fremd find und einander flieben, zeigt fich bei Bhilon am auffallendsten in ber Lehre vom Logos, diesem Centrallehrsatz der jüdischen und christlichen Theologie. Nicht uns mittelbar schafft und waltet bie Gottheit, welche nach platonischer Vorftellung in unbewegter Ruhe selbst jenseits des Seins zu suchen ift, sondern durch ihren weltgestaltenden Verstand (ben vovs xooponoios), den Inbegriff der göttlichen Ideen, der zugleich bas beseelende Princip ber Belt ift. Es lag nahe ges nug, hierin bie Beisheit ber falomonischen Spruche zu finden, bie Werkmeisterin ber Schöpfung, welche ber Gwige bei fich hatte, ehe bie Welt ward. 1) Aber nicht allein mit ihr wird ber platonische Nus identisch genommen, sondern auch mit bem Bermittler aller Gotteserscheinungen im alten Bunde, bem Engel bes herrn. Mit Bügen, die auch bem Unachtsamsten in bie Augen fallen muffen, ift biefe geheimnisvolle Thatfache in ben geschichtlichen Buchern bes alten Teftamentes verzeichnet. Er, ber ben Bätern erschien und als Gott, Jehovah, mit ihnen redete, ift boch wieder von Jehovah verschieden. Bote Jehovahs heißt Er, und boch trägt er felbst wieder alle Namen des Ewi= gen. 2) Mit einem Worte, unmöglich war es für ben forschen= ben Ifraeliten, bie zweite gottliche Berfon, bie im Befen boch wieder eins mit ber ersten ift, nicht zu kennen. Auch bie beilige Ueberlieferung und die gelehrte Schriftauslegung in Palästina wußte von dem "Worte Jehovahs", wie die chaldaischen Uebersetzungen, verfaßt für die Synagogen des Mutterlandes, den erscheinenden Gott, ben Vermittler ber Offenbarungen nennen. Unverkennbar ift Er eine Persönlichkeit, ebenso wie die anderen erscheinenden Engel, und nicht anders als persönlich konnte Ihn der Bolksglaube sich denken, ob nun daneben die Erkennts niß Seiner wahrhaft göttlichen Besenheit klarer oder dunkler Berfönlich ift auch die Beisheit in Salomos Spruchen, war.

<sup>1)</sup> Proverb. 8, 22 - 31. - 2) 3. B. Egod. 3, 2. 4. 6 7. 14.

welche einft ihre Luft an den Menschenfindern hatte und selbst ben Jurenden liebevoll nachgeht.

Unpersönlich ift bagegen ber platonische Rus; göttlicher Substanz ift er unstreitig, aber nicht als ein anderes 3ch von ber ewigen Ginheit (Monas) verschieden. Dieser unlösliche Biderspruch ber beiden Anschauungen giebt fich burch alle Meußerungen Bhilons über ben Logos hindurch. In zwei Reiben zerfallen fie, fo zwar, bag bie einen allein auf den Inbegriff ber gottlichen 3been paffen, die andern allein auf ben Fürften ber Engel. 1) Der Rame Logos mit feiner Doppelbedeutung: Berftand und Bort, immanenter und hervortretender Gebanke, eignete fich trefflich, bas Biberftreitende in eine scheinbare Gin= beit zusammenzufaffen. Allein bie fremde philosophische Borftellung und die biblisch=volksthumliche ftogen fie jo fehr ab, baß fast nirgenbs ein Zweifel fein tann, welche von beiben aus bem zwischen ihnen hin und herschwankenden Ellektiker redet. Rur dasjenige in Bhilons Logoslehre, was fich wirklich auf die beiligen Schriften grundet, ift im Neuen Teftamente wiederzufinden und dieß war nicht das Eigenthumliche der alexandrinis ichen Bhilosophie, sondern das Gemeinsame des ifraelitischen Glaubens.

Eine neue Erscheinung bes Logos in ber meffianischen Beit, wie einft beim Auszug aus Aegypten, erwartete Philon, aber für ben Mefsias hielt er Ihn nicht. Den Messias bachte er sich baneben als einen menschlichen Kriegshelben, wie ihn Bileam geweissigt hat. An eine Menschwerbung bes Sohnes ist bei ihm, ist in ber gesammten judischen Theologie kein Ge= banke. Sie wußten, daß ber Sohn Gottes sei, aber daß Er selbst als Sohn Davids erscheinen werde, war ihnen verborgen. <sup>2</sup>)

Diesen alexandrinisch= judischen Theorien zur Seite steht

 <sup>1)</sup> Bgl. Gfrörer Philo I. S. 243. ff. besonders S. 300 — 302. —
2) Bgl. Dorner Entwicklungsgesch, der Lehre von der Verson Christi. 2. A.
1. 1845. S. 58. 64. — Daher auch die Unfähigteit der Pharisäer, auf die Frage Christi: Matth. 22, 41 — 46 zu antworten.

nun aber ein Versuch, das ihnen entsprechende Leben durchzuführen: der Ascetenverein der Therapeuten in Aegypten und die Secte der Essen auch gleichnamig sind. <sup>1</sup>) Die auf Heilung der Seele sowohl als auf stete Verehrung der Gottheit Bedachten bezeichnet die griechische Benennung. Wir nehmen es als erwiesen an, daß auch bei ihnen die aus Philon ersichtlichen Lehren zu Grunde lagen, und als höchst wahrscheinlich, daß diese ihre Geheimlehren im Ganzen dieselben gewesen sind, welche nach langer Verschweigung in den Schriften der mystischen Juben des Mittelalters, der Kabbalisten, wieder laut werben.

Aus Bhilous Wert vom beschaulichen Leben tennen wir bie Afcetenvereine am Mörisfee, diefe vorchriftlichen Klöfter bes Judenthums. Die Schilderung der Therapeuten mußte ben platonischen Lefer aus der Beidenwelt in Erstaunen verfegen. indem er bier jur That geworden fab, mas dem fuhnften Streben der contemplativ gestimmten Philosophen als Riel vorschwebte. Auch ber indische Buger mit feiner unendlichen Sehnsucht nach Bereinigung mit der Gottheit und nach Auflösung in ihr wurde bier etwas ihm geiftesverwandtes ertannt haben. Und, feltfam genug, ber driftliche Rirchengeschichtschreiber Eusebius, bingenommen von der Erhabenheit biefer Lebensweise, fieht wirklich in den Therapeuten die Seinigen 2); er halt fie irrthumlich für bie erste Chriftengemeinde Aegyptens und Philon felbft für einen ber Junger des Chriftenthums. Gleichartig nun, doch weniger verzeihlich, ift ber Irrthum ber Modernen, welche, von ber 20efenseinheit beider Erscheinungen ebenso überzeugt, nur bas äußere Berhältniß anders faffen, die erften Chriften von ben

In beiden ift eine Berschmelzung des Phthagoreismus mit dem Judenthum nicht zu vertennen, vgl. Lutter bed neutestam. Lehrbegriffe I. S. 270 ff. bes. S. 291. Gegen Ritschl, der den Effähmus für ein rein hebräisches Erzeugniß hält: Die Entstehung der alttatholischen Rirche 2. U. 1857. S. 179 ff. - 2) Eusebins Rirchengesch. II., 17. Seinem Irrthum folgteu Epiphanius haer. 29, 4. 5. und hieronymus catal. script. eccl., c. 9.

vorchriftlichen Myftikern Palästinas, b. 6. von ben Effären als leiten und bie avoftolischen Schriftsteller ans Poulonischer Quelle fchöpfen laffen, — eine Ansicht, welche, bald mit aelebriem Grufte <sup>1</sup>), bald mit ber Erbitterung bes bösartig u Unglaubens vorgetragen und verbreitet, bie ernstlichste Prüsung erfordert.

Riemand tann langnen, bağ bie driftliche Rirche, wie fie in ber Dogmatif vieles von ben Tharifäern aufgenommen und bemabrt bat, fo in ber Lebensweife in vielen Studen an tie Effare erinnert. Das eine ift fo unbestreitbar wie bas andere. Unt warum follte nicht bei ber eingetretenen Graltung bes jubifden Rolles ein Theil ber ihm anvertrauten Babrbeit bei ben Gffäern an finden geweien fein? Benn gleich beterotor tonnten fie in ber Darftellung eines gereinigten Lebens tie Inhaber ber Dre thoboxie thertreffen, wie tief ju manchen Beiten in ber fpateren Skriftenheit ber Fall gewefen ift, bag bie richtigere Doctrin bei bem berrichenten Briefter und Lehrerftante, tie reinere Sitte bei einer Secte an finden war. Und tie chriftliche Rirche war eben baut ba, um bie ganze Bahrheit, welche unter ben Juten vorbanden war, ju ererben, mitzunehmen, aus ihrem engen mu= mienartigen Berschluffe ju befreien, auszubreiten und ju That und Leben zu machen.

Irren wir nicht, so entsprang bas ganze therapeutischeffäische Streben aus dem Bunsche, die alte prophetische Begeisterung und Innigkeit, welche man in der Synagoge, im täglichen Tempelcultus und in den großen Festen des Bolkes schon lange nicht mehr fand, wieder hervorzurufen und ihr Dasein zu fristen. In der Vorzeit schon hatten Anstedelungen der Brophetensöhne bestanden (fälschlich von den rationalissirenden Juden und Christen der späteren Jahrhunderte: "Prophetenschulen" genannt 2), in denen die Ausübung der prophetischen

<sup>1)</sup> Bon Ofrörer Geschichte des Urchristenthums, 3. Th, das Seiligthum u. die Bahrheit 1838 S. 356 ff. 382 ff. — 2) Bon Rofes Maimonides scheint fic diese inrigs Benennung herzuschreiben.

### Einleitung. Das Judenthum.

Babe und ein hervorragender Ernft des gottesbienftlichen Lebens bie rechte Stätte fand. Diese uralte Einrichtung scheint ben Myftikern ber nachezülischen Zeit vorgeschwebt zu haben, sie nachzubilden scheint bie Absicht ber Effaer gewesen zu fein. Und wer barf behaupten, ihr Suchen fei ganz erfolglos geblieben und an ber prophetischen Gabe, bie nach Josephus unter ihnen. war 1), sei nichts göttliches gewesen? Sollte bie "Weisheit-Salomonis" ein Erzeugniß ber mpftischen Richtung fein, mofür wir feine Gewißheit haben, fo ware fie ber glanzendfte Beweis, baß nicht allein Erleuchtung, sondern beinahe Inspiration bei Einzelnen diefer Richtung stattgefnnden hat. Forschungen über ben muftischen Sinn ber heiligen Schriften waren ein haupteanliegen der Contemplativen. Schon bas beiße Verlangen, ibn zu erkennen, ift ein prophetischer Bug, ber an biefem Theile ber Afraeliten hervortritt. Die Zeit war nahe gekommen, wo bie Erfüllung und eben bamit bie Enthüllung bes Gebeimfinnes burch Chrifti Erscheinung eintreten follte, und es ift nicht ju verwundern, wenn vieles bavon gerade zu jener Beit den Myftikern bereits aufdämmerte und manches zu flarem Bewußtsein fam.

Hicher rechnen wir vieles in ber Meffiaslehre diefer Richtung. Nicht das davidische, sondern das mosaische Borbild bildete ihre Grundlage. <sup>2</sup>) Eine verklärte Wiederholung der Geschichte des Geschgebers erwarteten sie, und mit Recht. Indem sich weniger steischliche Vorstellungen hieran knüpfen als an das pharisäisch-populäre Messischlo, wovon sowohl in dem Vorbilde selbst, als in der Stimmung der Mystifter die Ursache liegt, famen sie der Wahrheit weit näher als jene. Ja sogar in den Sagen, mit welchen die mystische Phantasse das Leben Mosis ausgeschmuckt hat, sind Lichtblicke, Ahnungen dessen Mosis ausgeschmuckt hat, wieden die Netwicklichen, was an dem großen Propheten wirklich geschah, Mythen, die sich zur Wirklichkeit verhalten, wie die Nebensonnen, die, wenn gleich optische

<sup>1)</sup> Flav. Josephus, Anit. XVII, 13. 3. — 2) Bgl. Gfrörer, das Jahrhundert des geils II. 1838 6. 324 ff.

Täuschung, boch ein Resley des wirklich am Firmament stehen= ben Sonnenkörpers sind. 1)

Die Geheimlehre blieb nicht ohne eine Ahnung von ber göttlichen Dreieinigkeit. Den Logos hielt sie für ben Sohn bes ewigen Baters und Seiner gleich ewigen Weisheit. Sie erkannte, daß der Logos das Urbild ist, nach welchem der Mensch ursprünglich geschaffen worden. Noch erstaunlicher wäre es, wenn die jüdischen Mystiker die Erkeuntniß gehabt hätten, daß der Logos selbst als Erlöser erscheinen werde. Leider gestattet die Mangelhastigkeit der Quellen nicht, zu bestimmen, ob ihnen dieß Licht vor oder erst nach der wirklichen Erscheinung Christi aufgegangen ist.

Allein diese ber Wahrheit zugewendete Seite der jüdischen Mystikt wird durch ihre Frrthümer, vermöge deren sie der urchristlichen Kirche fern steht, völlig aufgewogen, und derjenige kennt Christum nicht, welcher meint, daß Seine Lehre nichts weiter als die Veröffentlichung des Essäergeheimnisses und seine Kirche eine Erweiterung des Ordens gewesen sei.

Es ift schon barauf hingewiesen, wie vollständig die älteste Kirche im rechtgläubigen Judenthum wurzelt. Bon diesem war das alexandrinische durch eine Klust geschieden, die man nicht hoch genug in Anschlag bringen fann: burch die schissmatische und in der That verwersliche Stellung, welche die Juden Negyptens seit Errichtung des unrechtmäßigen Lempels in Leontopolis angenommen hatten. Die Gsäer gingen noch weiter, indem sie die blutigen Opfer verwarsen; sie fandten Beihge= schenke zum heiligthum, aber sie selbst waren vom Zugang aus= geschlossen. Die hatten ein Gesübl von dem Undefriedigenden des mosaischen Opfers. Das Berlangen nach etwas höhe= rem, die Ahnung und die Vorbedeutung, das dies höhere bald eintreten sollte, war da. Aber voreilig verließen sie den ge= meinsamen Cultus Iraels, ebe dies Reue erschienen war —

1) Dief gegen die falichen Schluffe von Gfrörer, das Sahrhundert des Gents II. C. 354 ff. - 2) Flav. Josephus Antiquit. XVIII, 2.

ganz anders, als die ersten Christen versuhren —, fie gaben badurch ihren Theil an der gesetzmäßigen Hausordnung Ifraels auf und mußten dem strengen Ifraeliten als fern getretene Irrende erscheinen. Ihre heiligen Mahlzeilen von Brod und Salz und die noch feierlicheren nächtlichen Symposien der Therapenten, bei Lichterglanz und Hymnengesang, mystischer Betrachtung und mystischen Tänzen, sollten ter Ersas für den mosaischen Eultus und insbesondere für das Pascha sein. 1) Dieß war ein vorzeitiger fehlerhafter Bersuch, ins Wert zu seine, was erst mit dem christlichen Cultus ins Leben treten sollte und durfte. Durchaus verschieden von dieser Gefinnung weist Christus die Seinen immer auf das rechtmäßige Heiligthum in Jerusalem hin, das er selbst nicht gemieden, sondern als das Haus Seines Vaters anerkannt, nicht gering geachtet, sondern von Entweihung gereinigt hat.

In ben tiefften Grundlehren ber jubifchen Myftit find über= bieß haretische Stoffe, welche bas ganze System verunreinigten nnd eine wesentliche Berschiedenheit von dem chriftlichen Geifte Kalfch ift bie Philonische Borftellung von ber verursachten. Wie fie fich auch verhullen mag, es liegt in ihr, Schöpfung. baß bie Geifteswesen burch Emanation entstanden find, die Materie aber nicht von Gott aus bem Nichts geschaffen, son= bern felbstitandig und bie Quelle alles Uebels ift. Denn wenn= aleich die Geifter es find, die gefündigt haben, fo beftand ihre Sunde boch nur in der hinneigung zur Materie. In fich felbft blieben fie gefund, weil fie gotplicher Substanz find, und mit mit der Abziehung von der Materie gewinnen fie ben Gingang in die überirdische Heimath wieder. Jede Emanationslehre ift mit bem Matel bes Bantheismus, bes heidnischen Fundamen= talirrthums, behaftet. Nebe Bräeriftenzlehre hebt bie für bas Chriftenthum unendlich wichtige Thatsache der Einheit aller Menschen und ihres gemeinsamen Falles in Abam auf. Der Sündenfall wird bei Philon unvermeidlich zum bloßen Symbol.

<sup>1)</sup> Philo de vita contemplativa. Bgl. Gfrörer Philo II. S. 281 ff.

Gang offen wurde von der myftischen Schule zu Alexandria fo wie von ben Effaern bie Auferstehung bes Leibes geläugnet. eine Irrlehre, welche aus ben falichen Borftellungen von ber Materie unausbleiblich bervorging. Bermöge berfelben Bors stellungen waren die Effäer außer Stande, an die Incarnation zu glauben. Die Pharisäer erkannten die göttliche Ratur des Reffias nicht; die Effaer waren unfahig, feine wahre Menfch= beit anzuerkennen. Das mystische Judenthum bildete somit gerabe in ben hauptlehren einen ichroffen Gegensatz gegen bas Urchriftenthum. Die Effder mubten fich an der Bereinigung bes contemplativen und thätigen Lebens ab, welche zu allen Zeiten ber Gott suchenden Seele als die höchste moralische Aufgabe erschienen ift. Die Lösung gelang ihnen nicht und konnte ihnen bei ihren irrthumlichen Grundlehren nicht gelingen; sie gelang allein in der chriftlichen Gemeinde. Ja noch mehr, jene Sate mußten geradezu von höchft schadlichen Kolgen für die Ethik und das Leben begleitet fein.

Es war ein tiefes Gefühl der Unreinheit und Entwürdi= gung des gefallenen Menschen ba. Aber wie das ganze Beibenthum, so suchten auch diese judischen Asceten die Unreinheit am unrechten Orte: nur in ber Leiblichkeit, und giengen mit ihrem heilungsbemühen an dem am meisten der heilung bebürftigen Geistesleben vorbei. Damit wurde keine wahre Rei= Die Unreinheit des Gemiffens blieb und fie nigung erzielt. brängte zu immer überspannteren ascetischen Forderungen bin. welche bei bem nicht ganz Aufrichtigen und Demuthigen zur heuchlerischen Bemäntelung seines inneren Verderbens wurden. Indem ferner bie Materie für schlechthin unrein galt und nur in ihrer Beseitigung, nicht in ihrer Beihe und ihrem rechten Gebrauch die fittliche Aufgabe gesucht wurde, wurde dieje Aufgabe verfehlt und anftatt ber gottgefälligen Gestaltung des ganzen Lebens eine glänzende, aber in ihrer Burzel faliche Beiligkeit bervorgebracht.

Sie kommt im Urchriftenthum vor, diese Geistesrichtung. Aber nicht in Christus und seinen Jüngern, sondern in den Jrrlehrern zu Coloffä. Das Verwerfungsurtheil, welches Paulus über diese fällt, ift das Urtheil des Urchristenthums über den Effäismus und der Beweis der Grundverschiedenheit zwischen beiden. Nicht die Gemeinden der Apostelzeit find die Geistesverwandten des Effäismus, sondern die Elkefaiten oder gnostischen Ebioniten des zweiten Jahrhunderts. 1)

Diefe ascetischen Gnoftiker finden fich in benfelben beiden Landern, welche bie Beimathsftatte bes jubifch-contemplativen Lebens waren. Effåer und Therapeuten verschwinden, aber nicht in die rechtgläubige Rirche haben biefe beiden Ströme asmündet, wenngleich viele Einzelne aus biefen Secten rechtgläubig wurden. 2) Erft im vierten Jahrhundert, als bie Reit bes Gnofticismus vorbei war, tam in ber Rirche felbft bie ascetische Stimmung so zur Herrschaft, daß aus ihr, und zwar wiederum ba, wo einft bie therapeutische und effaische Ascese geübt wurde, in Negypten und Sprien, bas orientalische Mönch-In biesem mag man mit Recht etwas von thum entstand. bem alteffaischen Geifte wieder suchen. 8) 3m Urchriftenthum hat ein anderer Beift gelebt, und Chriftus felbft tann ebenfo wenig bie Frucht ber effaischen Ueberspannung, als bes Bharifderstolzes ober ber fabbucaischen Freigeisterei gewesen fein.

Es ift allerdings nur die oberflächliche Betrachtung, welche wenig Bedeutendes und Wahres in der judischen Theologie fin= bet. Die genauere Erforschung läßt immer mehr erkennen, welch ein Schatz von Wahrheiten vorhanden und wie sorgfältig jedes Dogma schon durchgearbeitet war. 4) Bor solchen Wahrneh=

Richtig urtheilt Ritfchl, die Entstehung der alttathol. Rirche 2. A. S. 200 ff. — 2) Siehe gegen Ende dieses Bandes die Abschnitte: Eindringen der pharisätischen und effätschen Hargandria u. s. den Lode der Apostel — und: Gefahren für die Rirche in Alexandria u. s. w. — 3) "Die Therapeuten sind die ersten Mönche und da es ausgemacht ist, daß das christliche Mönchthum von Neghpten ausgieng, so dürfen wir in ihnen ohne allen Zweisel Ursprung und Vorbild der christlichen Orden sinden." Sprörer Phila II. S. 2004. — 4) Dies des Eugebnis der Arbeiten von Bolitor: Philosophie der Geschiche oder über die Tradition 4 Theile (1. Th. 2. Ausf. 1853). Auch Gefrörers

mungen bat fich bie chriftliche Ueberzeugung nicht zu fürchten, als lage in ihnen etwas für ben Ursprung des Christenthums bedenkliches. Enthält das alte Teftament schon bie ganze Bahrheit, wenn auch meist verhüllt, so müßte es seltsam zuge= aanaen sein, wenn die jüdische Theologie nicht wenigstens den aröften Theil ber Bahrheit in fich getragen hatte. Der geis ftige Rampf und ber religiofe Forschungseifer von Jahrhunderten kann nicht erfolglos gewesen sein. Wer bem Christenthum einen Borwurf daraus machen wollte, daß bie meiften feiner Lehren im Judenthum schon da waren, meint, Christus sei hauptsächs lich bazu gekommen, um ber Belt neue Lehrfäte zu eröffnen, nicht um bas Gefetz zu erfüllen, bie Sünde der Belt zu tilgen und ben heiligen Geift zu geben. Bie bas Bolt Ifrael felbft gespalten war, so war auch die Bahrheit gespalten und in ihrer Bersplitterung entstellt. Die Meffiaslehre ber verschiedenen Parteien ift das auffallendfte Beispiel biefer Zertrümmerung beffen, was in harmonischer Einheit zusammengefaßt fein follte. Die heiligen Ueberlieferungen waren ba, aber fie waren für den größten Theil ihrer Inhaber zu abgestorbenen Sätzen geworden. herabgesunken durch fleischliche Auffassung, hatten fie ihre heiligende Kraft verloren. Und so mächtig das Sehnen nach Erlöfung bei den wahren gfraeliten war, fo groß die Anftrenaungen, welche biefes Sehnen bei ben Muftikern bervorbrachte, fo war es doch auch bei biefen nur ber Durft und nicht bie Stillung bes Durftes, was fie hatten. Auch bas Juden= thum, obgleich es in weit hellerem Lichte ftand, als bie Seiden= welt. blieb bei der großen Frage nach Erlösung ftehen, auf welche bie Antwort nur im Christenthum gegeben ift. Unerfannt blieb, ungeachtet ber mannigfachen Speculationen über ben Berheißenen, bas Geheimniß ber Gottfeligkeit: die Offen=

Bert, Geschichte des Urchriftenthums, besonders die Abtheilung: das Jahrhundert des heils 1838 muß dieser Einsicht dienen, wenngleich der Berfasser selbst die dem Judenthum und Christenthum gemeinsamen Wahrheiten damals nicht genug als Bahrheiten zu würdigen vermochte.

barung Gottes im Fleische. Kein Wort kommt in den sämmtlichen Messischeren der judischen Theologen von der wahren Menschwerdung des Logos vor. Die Herablassung des Sohnes zur Annahme der menschlichen Natur ist die That der göttlichen Liebe, die kein menschlicher Forschergeist im Voraus erfassen konnte, die nur, nachdem sie geschehen ist, geglaubt, erkannt und verkündigt werden kann. Erst mit ihr kam, was die Besten in Jfrael erschnt und doch nicht errungen hatten.

# Prittes Kapitel.

# Chriftus und die Kirche.

Endlich, als die Wege gebahnt und die Geifter bereit, die Roth auf's höchste gestiegen und die Erwartung am erregtesten war, erschien Jesus Christus, derselbe, wie Ihn die heiligen Evangelien uns vor Augen stellen, derselbe, der noch heute die christliche Kirche als ihr Haupt regiert.

Seine Erscheinung, außerordentlich in jeder Hinsch, ist es auch die Räthfel, welche sie der Geschichtsforschung zu lösen gibt. Keine Erzählung aus der Vorzeit ist so vollkommen befriedigend und überzeugend für die Einen und doch wieder so verwirrend und zum Zweisel herausfordernd für die Anderen, wie die Lebensgeschichte Christi. Ein tieferer Grund muß hiefür vorhanden sein, und es ist nicht schwer, etwas davon zu erkennen.

Chriftus will nicht, daß die Welt, die ihren Willen nicht in Seinen Gehorfam ergibt, mit ihrem Verstande Ihn faffen könne. Erlaubte Er es ihr, so wurde Er nicht Er selbst sein. Er will nicht, daß nur Schulkenntniffe und etwas Forschertalent dazu gehören, um Seine Lehre zu ermitteln und in Seiner Kirche geltend zu machen. Es soll der Verstand der Verstänbigen den Ruhm nicht haben, leisten zu können, wozu der heilige Geist in die Kirche gesendet worden ist. Darum also wurde von der heiligen Geschichte und Lehre so wenig geschrieben, und bas Wenige wurde so geschrieben, daß der Verstand der Menschen, die nicht im Lichte wandeln, Dunkelheiten und Anstöße findet, an scheinbaren Widersprüchen sich zerarbeitet und mit vermeinter Redlichkeit daran hängen bleibt. So will es der, von dem die Schrift sagt: Er erhaschet die Weisen in ihrer Alugheit. <sup>1</sup>)

Und boch ift die heilige Geschichte die gewiffeste aller Be schichten. Reine andere, und wenn fie mit tausend Eiden erhartet ware, hat bieje immerwährende, gottliche Beglaubigung. Alle anderen Beroen und Lehrer ber Borzeit find tobt und bleiben tobt. Chriftus allein lebt und Seine Rirche ift unsterblich wie Gr. Er waltet in ihr als ihr allgegenwärtiges haupt. Sie fennt 3bn als benfelben, ben bas viergestaltige Evangelium 2) uns vor Augen ftellt. In ihr fest Gein Leben fich fort. Er wirkt und redet in ihrer Mitte durch Seinen Geift, wie Er einft während Seines fichtbaren Bandels auf Erben gewirft und geredet hat. Alles, was bie Schrift von 36m fagt, wird in ber Rirche verständlich, für fie ift es lauter lebendige Babrbeit und barum lauter Gewißheit. Denn für die Kirche Chriffi und für fie allein ift bie Geschichte Christi geschrieben.

Rein Buch bes Neuen Teftaments, und insbesondere kein Evangelium, wurde für Ungläubige verfaßt, keines für Un= wiffende. Sie sind alle den Gemeinden übergeben worden, welche durch die Arbeit der lebendigen Zeugen ins Dasein ge= rufen waren. Sie sind Wiederholung, Zusammenfassung, Fest= steuten waren. Sie sind Wiederholung, Zusammenfassung, Fest= strache Gottes verkündigt worden war. In der Verkündigung aber und in der Aufzeichnung waltete Weisheit und tiefe Ab= sticht. Die Evangelien sind ebensosehre ein Werk der größten menschlichen Sorgfalt, als der Eingebung des heiligen Geistes. Sie kommen aus treuer hand und es sind alle Bürgschaften vorhanden, daß ihre Verfasser sich keine Entstellung erlaubt

1) δiob 5, 13. I. Cor. 3, 19. – 2) Τετράμορφον το ευαγγέλιον Irenseus adv. haer. III., 11, 8. haben. Dennoch war ihre Forschung und Darstellung nicht auf das berechnet, was die Bibersacher verlangen und wohl damals schon verlangten. Die Rücksicht, wovon die Evangelisten bei der Bahl ihres Stoffes und bei seiner Behandlung sich leiten ließen, war nicht darauf gerichtet, was der Aritik ber Abgesallenen einleuchtend vorkommen, sondern was die Kinder Gottes erleuchten und von der Stufe, auf der sie standen, zur Bollkommenbeit führen würde.

Die Geschichte bes apostolischen Zeitalters zeigt, wenn es gestattet ist, dieß mit wenigen Worten vorauszunehmen, daß die werdende Kirche brei Stufen durchlebt hat. Diesen brei Stufen entsprechen drei Gestalten der Bertündigung Christi. Und diese lassen schnickten der Bertündigung Christi. Und diese lassen schnickten der Bertündigung Christi. Und diese schangelium für die Gläubigen aus Ifrael, das Evangelinm für die neu entstandenen Gemeinden aus der Heidenwelt, das Evangelium für die aus beiden Theilen zur Einheit verschmolzene, selihftständig gewordene und der Bollsommenheit sich nähernde Gemeinde. Diese brei Darstellungen des großen Gegenstandes lassen sich erwarten. Sie liegen wirklich vor : in den Schriften des Matthäus, Lucas und Johannes. Marcus gibt die älteste, fürzeste Auszeichnung, die gemeinsame Grundlage für Matthäus und Lucas.

Das Schweigen ber früheren über Dinge von größer Wichtigkeit, die bei einem späteren Evangelisten auftauchen, wie die johanneischen Reden, würde in profanshistorischen Urkunden mit Recht auffallen. Hier ist es anders, da wir nachweisen können, daß dieses Schweigen nicht aus Unkenntniß oder Zweis fel, sondern aus höheren Absichten der Lehrweischeit hervorgeht. Unverkennbar ist, daß Christus in den vierzig Tagen nach der Auserstenubar ist, daß Christus in den vierzig Tagen nach der Auserstenubar ist, daß Christus in den vierzig Tagen nach der Auserstenug höchst wichtiges und reichhaltiges mit den nun zur tieseren Fassungstraft herangereisten Jüngern geredet hat, und ebenso gewiß, daß sie sich dieß tief eingeprägt haben. Dennoch enthalten die Evangelien von dem allen nur wenige Zeilen. Roch ein ganz anderes, sünstes Evangelium hätte geschrieben werden können, enthaltend die Geheimnisse des Himmelreichs,

48

### Einleitung. Chriftus.

bie ben Jüngern von Christo bamals enthüllt wurden. Hier hat also offenbar absichtliches Schweigen stattgefunden. Dasselbe war mit den erst von Johannes berichteten Thaten und Reben, basselbe war eine Beit lang auch mit der Kindheitsgeschichte der Fall. Das Evangelium des Marcus, in dem diese fehlte — bas älteste von allen — enthielt ursprünglich auch von den Erscheinungen und Reben Christi nach der Auferstehung kein Wort. <sup>1</sup>) So groß war die Zurückhaltung und Vorsicht, die hier gewaltet hat. Die Frechheit der antichristischen Kritt ift das äußerste Gegentheil der zarten Scheu, mit welcher die heis ligen Schristischer heilige Dinge behandelt haben.

Chriftus wurde nicht als die natürliche Frucht des adamis schen Baumes geboren. Er hätte sonst nicht können Erlöser sein. Er ist nicht eine menschliche Persönlichkeit, zur göttlichen Bürde erhoben, sondern Er ist der ewige Sohn Gottes, eine göttliche Persönlichkeit, und hat die menschliche Natur in die Einheit Seiner Person aufgenommen. <sup>2</sup>) Er ist als Gott eines Besens mit dem Bater, als Mensch eines Wesens mit uns. <sup>3</sup>) Denn Er ist unseres Fleisches und Blutes theilhaftig geworden, wahrer Mensch, stammend von dem Wesen einer sterblichen Mutter. <sup>4</sup>)

49

<sup>1)</sup> Die lesten Verfe des Evangeliums Marci 16, 9—20 find ein ergängender Jusas, welcher wahrscheinlich bei der Zusammenstellung der vier Evangelien hinzugefügt wurde. Ueber das Fehlen dieses Abschnittes im Cod. Vatican. u. s. w. siehe Lischendorf zu der Stelle. Der Inhalt dieser Verfe bleibt glaubwürdig, aus guter Quelle geschöpst. — 2) Filius Dei naturam humanam in unitatem suae personae assumsit — lautet die alte Formel der rechtgläubigen Theologen. Formula Concord. pag. 762, Dav. Hollazius examen theologicum ed. 2. 1763. pag. 665. — 3) Christus ist  $\delta\mu 000'0005 \tau \tilde{\wp} \pi \alpha \tau \varrho i \alpha \tau \Lambda' \vartheta Seo \tau \eta \tau \alpha, \delta\mu 000'0005 \eta \mu v \alpha \tau \Lambda'$   $\tau \eta \nu \dot{\alpha} \vartheta S \rho \omega \sigma \tau \sigma \tau \eta \tau \alpha$  nach dem Symbolum Chalcedonense. — 4) Hono ex substantia matris in saeculo genitus. Symbolum Quicunque.

Thierfch, Rirchengefcichte 1.

Richt damit ift das "Geheimniß der Gottfeligkeit" 1) ausges fprochen, bag ber Unendliche endlich wurde, mas auch ber Bantheist allenfalls annehmen kann, sondern barin liegt es, baß Bott im Kleische geoffenbart wurde, der Beilige in der Natur bes jetigen — nicht des paradiesischen — Menschen. Er war frei von ber Erbfunde, benn Er war empfangen vom beiligen Bei 3hm fand keine Berkehrtheit des menschlichen Beifte. Billens, fein Ungeborfam gegen Gottes Gefet, fein Gefangen= fein unter Satans herrschaft ftatt. Sein menschlicher Bille war vom erften Augenblicke an dem Billen des Baters gebor= fam und blieb es bis zum letten Augenblicke. Dennoch ift ebenso gewiß, daß der Sohn Gottes die Creatur annahm, die Er erlöfen follte, bie alfo ber Erlöfnng bedurfte, und daß Er in Seinem Hingang zum Bater bas Verlorene heimgebracht hat. 2) Dieß also ift das Bunder ber Fleischwerdung, daß ber Sohn die gefallene und vom Aluch getroffene Menschennatur in bie Einheit Seiner Berson aufgenommen und in ihr vollkom= mene Heiligkeit verwirklicht bat.

Der Sohn Gottes blieb bei Seiner Menschwerdung Er selbst, Er verzichtete auf keine Seiner göttlichen Eigenschaften. Und boch verzichtete Er für Sein Erlösungswerk auf den De brauch aller göttlichen Eigenschaften. Er versuhr auf Erden nie als der Allmächtige und Allwissende. Dieß war Seine fortwährende Entäußerung. Sein ganzes irdisches Leben war ein Wandel im Glauben. Seine Heiligkeit, leuchtender als die der nie gefallenen Engel, ist nicht das Werk Seiner göttlichen Eigenschaften, sondern die Frucht Seiner beständigen Treue und Seines Gehorsams bis zum Tode. Jede Seite der Evangelien ist eine Bestätigung der Wahrheit und Wirklichkeit Seines menschlichen Daseins.<sup>3</sup>)

<sup>1) 1</sup> Limoth. 3, 16. — 2) Irenäus erklärt das Gleichnis von dem hirten, der das verlorene Schaf auf seine Schultern nimmt und heimträgt, Luc. 15, 4—7, von der Incarnation. — 3) Das Bestreben protestantischer Theologen, wie Thomasius und Julius Müller, diese Wahrheit besser

Er nahm in Seiner Kindheit zu, wie an Alter, so an Weisheit. <sup>1</sup>) Auch dieß gehört zu Seiner wunderbaren Herablaffung, daß er alle wahren und reinen Elemente, die in Seiner Umgebung, in der Ueberlieferung und in der Lebensweise Israels sich fanden, in sich aufnahm. Die heiligen Schriften und die Gottesdienste im Hause Seines Baters waren Seine Geistesnahrung. <sup>2</sup>) Seine Treue und Einfalt war es, die Ihn das Böse vom Guten unterscheiden lehrte und Ihn vor allen schädlichen Einstütigen bewahrte.

Der Schuldlose in Mitten eines abgefallenen Bolkes kann nicht Gott gefallen, wenn er bafür hält, die Schuld der Andes ren ginge ihn nichts an. Er muß bereit stehen, mit seinem Bolke zu büßen, Er muß den Anderen durch williges Bekennen des allgemeinen Unrechts und Versalles vorangehen. Dieß that Christus, als Johannes Buße predigte. Er fühlte sich eins mit Seinem Bolke. Als der große Büßer kam Er zu Johannes und unterwarf sich der Tause zur Vergebung der Sünden, obwohl Er selbst ohne Sünde war.

Endlich war der Mensch gefunden, auf dem Gottes Wohlgefallen ruhen konnte. Auf Ihn konnte der heilige Geist herabkommen. Die menschliche Natur war in Ihm gereinigt und befähigt, ein Tempel des heiligen Geistes zu sein. 3)

Schon bis dahin war Sein Leben eine fortwährende Prüfung gewesen, aber nun erst begannen die großen Versuchungen. Er begegnete ihnen nicht mit dem Schilde der Allwissenheit und bem Schwerte der Allmacht. Er bestand sie mit denselben Waffen, welche dem Christen gegeben sind, mit dem Schild des Glaubens und dem Geistesschwerte, nämlich dem Worte Gottes.\*) Er siegte in einer weit gefährlichern Lage, als die, in welcher ber erste Mensch sich befunden hatte. Sein Rampf war kein

ins Licht zu ftellen, als es von den alten Lutheranern geschah, ist willtommen zu heißen, wenn gleich der von Thomasius (Beiträge zur kirchlichen Christologie 1845; Christi Verson und Wert II. 1855. S. 128 ff. 214 ff.) eingeschlagene Weg nicht der richtige ist. — 1) Luc. 2, 40. 52. — 2) Luc. 2, 46. 47. — 3) Matth. 3, 13—17. — 4) Matth. 4, 1—11. Bgl. Ephej. 6, 16. 17. 4\* Schein, benn ber Ernst und Schmerz bes Rampfes ist besto größer, je größer ber Widerstand ist, den wir der Versuchung leisten. "Er wurde versucht in allen Stücken gleich wie wir, doch ohne Sünde". <sup>1</sup>) Allerdings ward Er nicht versucht, wie ber Knecht der Sünde versucht wird, der schon überwunden ist, ehe es zum Rampfe kommt. Aber Er wurde versucht, wie der Wiedergeborene versucht wird, dessen Wille gereinigt, und dessen Inneres von Gott in Besig genommen ist.

Früher hatte Er feine Wunder gethan, fie begannen erst, nachdem Er mit dem heiligen Geiste erfüllt war. <sup>2</sup>) Ausdrücklich fagt Er selbst, daß Er die Thaten durch den Geist Gottes thue. <sup>3</sup>) Sie waren nicht unmittelbare Ausstrahlungen der AUmacht Seiner göttlichen Natur, sondern Werke des Glaubens. Auf dem sortwährenden Gehorsam gegen die Rathschlüffe und Winke Seines Baters und auf liebevollem Mitleid mit den Menschen beruhte Seine Kraft, Krankheit und Tod, die Folgen der Sünde, aufzuheben. <sup>4</sup>)

Wie in Seinen Versuchungen, so ward Er auch in Seinen Leiden nicht durch die Allmacht Seiner göttlichen Natur unterstützt. <sup>5</sup>) Nur so konnte Er Seiner Kirche die Fähigkeit erwerben und die Pflicht hinterlassen, Versuchungen und Leiden zu bestehen, wie Er sie bestanden hat. Durch Sein ganzes Leben hatten sich die Leiden hingezogen, gegen das Ende erreichten sie nur ihre höchste Spitze. Es waren nicht bloß änßere Schmerzen, sondern vor allem Seelenleiden, denen Er hingegeben ward. Judem Er die allen Menschen gemeinsame Natur annahm, ging Er auf den Jammer des ganzen gefallenen Geschlechtes ein. In solcher Sympathie stand Er mit der gesammten Menschheit, daß Er, das einzige gesunde Glied des großen Organismus, ben Schmerz des Ganzen empfand, für welchen die Andern zu stumpf waren. Er fühlte und trug den Unwillen Gottes, der auf der Went lag. An Ihm und in Ihm wurde die Sünde

<sup>1)</sup> Hebr. 4, 15. — 2) Job. 2, 11. — 3) Matth. 12, 28. -- 4) Joh. 5, 19. Matth. 8, 16. 17. — 5) Luc. 22, 43.

ber Welt gerichtet. Indem Er sich diesem Gerichte unterwarf, wurde Er zum vollkommenen Opfer, und mit der Vollziehung des Fluches an Ihm ward nicht allein die Schuld abgethan, sondern auch die Sünde selbst, die im Fleische wohnt, zu nichte gemacht. 1)

Durch Seine Auferstehung trat Christus in eine Lebensfphare ein, in die früher noch nie ein Mensch erhoben worden An Ihm geschah eine That Gottes, die noch niemals war. geschehen war und eine Herrlichkeit wurde 36m zu Theil, welche felbst Abam vor dem Falle nicht gehabt hatte. Er ward zum haupt eines neuen Geschlechtes, welches nicht mehr unter Abam und ben Wirkungen des Falles fteht. Ueber alle himmel erhoben, trat der Menschensohn in die unmittelbare Rähe des Baters und wurde himmlischer Hoherpriefter, das ift Bermittler aller der Segnungen für Seine Kirche, die Er selbst vom Bater empfangen hat. 2) Nur um Seiner Jünger willen erschien Er in den vierzig Tagen noch auf Erben. Nach Seinem hingang tam ber von 3hm verheißene Baraflet und bie criftliche Rirche trat ins Leben, bie Wohnstätte bes beiligen Geiftes, ber Leib bes verklärten hauptes. Gie bildet fich aus den Erwählten aus allen Bölfern, fie fteht fo boch an Ursprung, Burbe, Beruf und heiligkeit, daß der Unterschied zwischen Ifrael und ben Beiden in ihr völlig verschwindet. Die Thaten Gottes, welche mit ber Auferstehung Chrifti begannen, überftiegen weit alle Erwartungen Ifraels. Ja auch Christi eigenes Auftreten ließ am Anfang nicht ahnen, was seit Seinem Hingang zum Bater geschehen ift.

Er hatte sich felbst ganz dem mosaischen Gesege unterworfen und Seine Anhänger von dieser Verpflichtung niemals entbunden. Er hatte in Judäa die ersten Versuche des Wirkens gemacht, <sup>3</sup>) um die Bewohner Jerusalems unter Seine Flügel zu sammeln, <sup>4</sup>) und erst, als dieß nicht gelang, sich nach Galiläa

1) Röm. 8, 3. — 2) Debr. 4, 14; 6, 20; 7. — 3) Joh. 2, 13 ff.; 3, 5. — 4) Luc. 13, 34. 35. BgL & Wiefeler chronologische Synopse 1843. E. 261.

gewendet. In Seiner Rebe vom Berge, worin Er bie Grundgesetze Seines Reiches verfundigt, hebt Er mit der glanzenbften Bestätigung des ganzen mosaischen Gesetbuchs und ber prophetischen Schriften an. 1) Rie fagte Er fich von bem mojaischen heiligthum los. Ausschließlich ben Juben widmete Er fich, weil Er nur zu ben verlornen Schafen bes Bauses Ifrael gefandt fei. 2) Nur von ber Noth ber Verhältniffe gezwungen, trat Er in augenblickliche Berührung mit Samaritern und Beiben. Auch Seine zwölf und Seine fiebzig Junger fandte Er nur an bas fühische Bolk. Und wenn Seine eigene Geschichte nicht deutlich genug spräche, so würde bie langbauernde Anhänglichkeit Seiner Gemeinde an die mosaischen Sitten und Heiligthümer und ihre Bedenklichkeit gegen bie Gleichstellung ber heiden zeigen, welches Beispiel Er selbst gegeben haben muß. So schien es benn, wie wenn es mit Seinem Erlösungswerke nur auf eine Reiniaung bes judischen Bolkes und auf eine Berklärung bes Dofaismus abgesehen ware.

Alle Evangelien, auch das johanneische 3), stimmen hinfichtlich dieser Beschränkung der persönlichen Birksamkeit Ehristi auf Ifrael überein. Alle aber, die spinoptischen eben so gut als das johanneische, legen Ihm die Beissgaung bei, daß etwas ganz Anderes noch eintreten werde: die Verwerfung der Juden und die Aufnahme der Heiden. 4) Nur die Unwissenheit über die göttlichen Rathschlüsse ist welche jene Geduld mit den Juden und jene Zugeständnisse an den Mosaismus unbegreislich und anstößig finden kann.

Es war nicht eine Beschränktheit, sondern eine Selbstbeschränkung, die hier gewaltet hat. Christus kannte die Empfänglichkeit der Heidenvölker, welche einem zur Aernte gereisten Felde glichen, <sup>5</sup>) und wußte, daß Er zum Erlöser der Welt bestimmt sei. Aber Er versagte es sich, den empfänglichsten Boben aufzusuchen, und opferte sich da auf, wo Ihn Seine Pflicht

<sup>1)</sup> Matth. 5, 17—19. — 2) Matth. 15, 24. 26. — 3) Joh. 12, 20—24. - 4) Matth. 8, 11. 12. — 5) Joh. 4, 35.

binwies. Denn Er gehörte vor allen den Juden, benen Er verheißen war, und nirgenbs laffen bie Beiffagungen bes alten Teftaments sofort ein Verschwinden ber besondern Stellung Nfraels beim Gricheinen bes Meffias erwarten. Alle Bropheten feben in Ifrael bas Centralvolt bes himmelreichs, ben Sit ber Meffianischen Berrschaft und bas Wertzeug ber Grleuchtung ber Bölfer. Denn worauf fonft, wenn nicht hierauf, war Ifraels Beruf von Anfang an und die göttliche Erziehung während anderthalb Jahrtausenden gerichtet? Wenngleich alle Anwartschaft bes Menschen auf bas Beil fich auf Gnabe gründet, fo hatte boch Ifrael, verglichen mit ben Beiden, einen Rechtsan= fpruch auf ben Meffias. 1) Um ber Berheißung und bem gottlichen Billen zu genügen, hat Chriftus, erft persönlich, bann burch Seine Junger alles gethan, um Ifrael zu feiner mahren Bestimmung zu erheben, es zum Licht ber Belt und zum Mittelpunkt Seines Reiches zu machen. Denn Er erschien mit ber Bereitwilliakeit, nicht einen Theil ber Beiffagungen, fonbern alle zu erfüllen, von benen viele noch jest ber Butunft angehören.

Wer mit klarem Blicke und mit festem Glauben an das göttliche Wort die heiligen Schriften liest, muß sich überzeugen, daß einst die Zeit wirklich noch kommen wird, wo das Volk ber Juden seine wahre Stellung auf Erden einnimmt. \*) Gereinigt und wiederhergestellt wird es ein Segen für alle dann noch übrigen Heiden sein. Num eben dieß, was einst noch erscheinen soll, herbeizuführen, war Christus bereit und nur der Biderstand der Juden selbst hinderte Ihn daran. Er kam in Sein Eigenthum, \*) und so unwahrscheinlich es nach menschlichem Ermessen war, daß die Seinen Ihn ausnehmen würden, hoffte Er doch, wo nichts zu hoffen war, \*) und mit göttlicher Demuth und Geduld gab Er sich ganz der Beseligung Sei-

1) Röm. 15, 8. — 2) Deuteron. 30, 1 — 8. Sefaiat 60, Röm. 11, 25 — 27. — 3) Joh. 1. 11. — 4) 1 Sorinth. 13, 7.

nes Volkes hin, das Ihn verwarf und den Heiden überant= wortete.

War es Seine Aufgabe und Sein Verlangen, Ifrael als Bolt zu heiligen und burch Ifrael bie Belt zu erleuchten, fo ware es ein Biberspruch hiemit gemesen, wenn Er sofort auf Beseitigung bes mosaischen Ceremoniells und ber besonderen Sitten bes erwählten Bolkes gebrungen hatte. Das, was nachs ber wirklich verschwunden ift, war Vorbild gewesen, aber konnte nicht, was Vorbild gewesen war, auch nach dem Eintritt ber boheren Birklichkeit noch eine Zeitlang als gleichzeitiges Abbild baneben fortbeftehen ? Niemand burfte vorausbestimmen, wie viel von ber Eigenthumlichkeit bes Mofaismus im Neuen Bunde bewahrt, wie viel bavon aufgegeben werben murbe, wenn nun Ifrael wirklich in biefen neuen Bund eintrat. Und auch barüber, wie weit, wenn nun bie Juden fich ansichloffen, die mofaischen Formen in Seine Rirche übergeben follten, hatte Chriftus teine Bestimmungen zum Voraus zu treffen, sondern Er behielt fich vor, wenn bie rechte Reit gekommen, Seine Junger barüber zu erleuchten.

Die Seinen, unter benen Er als Friedefürst regieren wollte, nahmen Ihn nicht auf. So ftarb Er denn, der König der Juden, von Seinem eigenen Bolke verworfen. Aber er stand von den Todten auf und erwies sich als heiland der ganzen Welt. Und doch nicht bloß als Seligmacher und Wie= derbringer des Verlorenen; benn Er hat noch mehr empfangen, als nur die Macht, die Sünden zu vergeben und ihre Folgen aufzuheben. <sup>1</sup>) Die menschliche Natur ist in Ihm nicht nur ge= reinigt, sondern auch mit dem heiligen Geiste begabt und zu einer Gottesnähe und Majestät erhoben, in der sie über der Engelwelt steht. <sup>2</sup>) Christus hat Macht empfangen, die Seiznigen mit Ihm selbst Eins zu machen und Seine Herrlichkeit mit ihnen zu theilen. <sup>3</sup>) Wie Er selbst in das himmlische Wesen

1) Rom. 5, 15-21. - 2) Debr. 2, 5. 16. - 3) Joh. 17, 20-24.

56

versetzt ist, so ist es auch Seine Gemeinde. 1) Sie wird es nicht erst sein, sie ist es schon jetzt, wenn gleich ihre Einheit mit dem Haupte und ihre verborgene Herrlichkeit noch ein Gegenstand des Glaubens ist.

Erst mit bem Bfingstfeste trat bie Rirche Chrifti ins Da= Sie ift eine Gemeinschaft von Biedergeborenen, aber fie sein. ift noch mehr als bieß, denn fie ift bie Inhaberin des heiligen Beistes. Sie war vom ersten Augenblicke an ihrem Besen nach etwas höheres, als nur eine Fortfehung Ifraels ober eine Stellvertreterin für bas gefallene Bolf bes Alten Bundes. 3br Ursprung ift himmlisch, ihr Besen ift himmlisch und ihr Biel ift himmlisch, denn fie hat den zum haupte, ber über alle him= mel erhoben ift, und ihre Ginheit mit 3hm wird mit ber Ginheit, die zwischen 36m und bem Bater besteht, verglichen. 2) Sie muß wie Chriftus in Niedriakeit wandeln, aber fie wird wie Chriftus erhöhet werden. 3) Die andere Galfte Seines Erlösungswerkes ift noch im Rückstande, boch wird sie nur Enthüllung beffen fein, was jest ichon befteht. Wenn Chriftus in Seiner Glorie erscheint, dann wird auch die vollendete Rirche in ihrem wahren Befen, bas jest noch Gebeimnit ift, erichei= nen. 4) Sie ift Chrifto zur Gebulfin gegeben 5) und wird mit Ihm die Beherrscherin ber zufünftigen Belt fein. 6)

Erst nachdem die Erfüllung da war, schlossen sich die alttestamentlichen Weissagungen dem Blicke der Erleuchteten auf. Sie scheinen nur auf die Zukunft Ifraels zu gehen; aber es liegen in ihnen zugleich die göttlichen Rathschlüsse mit der Kirche. Denn wenn gleich die Kirche etwas erhabeneres ist, als bloß ein Ersatz für das Volk Ifrael, so ist doch Israel in allen Stücken ihr Analogon und ihr irdisches Schattenbild. 7) Ist ihr Höheres angewiesen, als dem judischen Volke, so ist in biesen hoch alles mit enthalten, was Israel besaß,

<sup>1)</sup> Ephef. 2, 5-7. - 2) Joh. 17, 21. - 3) Röm. 8, 17. - 4) Röm. 8, 19. 2 Lipeffal. 1, 10. 1 Joh. 3, 2. - 5) Genef. 2, 18. Cyhef. 5, 32. - 6) Apotal. 3, 21. - 7) Herr. 10, 1. Röm. 15, 4. 1 Cor. 10, 6.

und alle Namen, alle Verheißungen, alle göttlichen Einrichtungen, welche Ifrael hatte, gehören in höherem Sinne ber christlichen Rirche. Das ganze Alte Testament, in seinem buchstäblichen Sinne an Ifrael schon erfüllt oder einst noch zu erfüllen, zeugt mit seinem mystischen Sinne von der Kirche, für ste ist es in allen seinen Theilen geschrieben. Richt bloß ihre Herrlichkeit, auch ihre Prüfungen und Leiden sind in den heiligen Urkunden voraus verzeichnet. 1)

Denn obwohl bie Rirche Chrifti vermöge ihrer Einheit mit Chrifto die Rönigin des Himmels ift, so hat fie boch, ebe fie zur Ausübung ihrer wahren Burbe gelangt, eine irdifche Laufbahn zürückzulegen. Obwohl sie von Anfang an im Befipe bes Barakletus ift und 3hn für alle Beiten in fich trägt, foll fie boch eine Entwickelung burchleben und von der Rindheit zum Mannesalter beranwachsen. 2) Die ganze Bahrheit ift ihr anvertraut, aber nicht wie ein tobter Schak ausgeprägter Münzen in der Rammer des Gedächtniffes aufgehäuft. Der leben= bige Geift der Wahrheit wohnt in ihr und leitet fie in alle Bahrheit. 3) Er thut es von Stufe zu Stufe, nicht indem Er ihr plöglich eine nuglofe Allwiffenheit mittheilt, fondern indem Er jederzeit, nicht zu spät, aber auch nicht zu fruh, die Erfenntniß in ihr wedt, welche fie bebarf, um Gottes Billen ju Sie ift fein Reich von biefer Belt und fteht nicht unter thun. bem Buchftaben bes mojaischen Geseges; bennoch ift fie gur Sichtbarkeit bestimmt und soll sich schon hinieden nach einem göttlichen Gesetze gestalten. Sie ift in allen ihren Gliedern mit bem heiligen Geifte erfullt, und boch ift fie nicht blog Geift, fondern Chrifti Leib 4), ein Organismus, in welchem einem jeden Bliede durch höheren Billen feine Stelle und fein Thun angewiesen ift. 5) 3hr Beruf ift, fich auf Erben geschichtlich und fichtbar zu entfalten.

1) I Petr. 1, 10 - 12. 2) Ephel. 4, 13. - 3) In. 16, 13. - 4) Cophel. 1, 23; 4, 4. 16. - 5) Röm. 12, 4 - 6. 1 Cor. 12, 12-30,

Aber wie soll diese Entwickelung vor sich gehen? Es ift ein Borbild für sie vorhanden, dem sie in allen Stücken ents sprechen soll, nämlich Christi Vorbild. Auch Er war nicht von Anfang an vollendet, sondern wurde durch Leiden und Gehorsam vollkommen gemacht. <sup>1</sup>) Anch Er hob nicht als der Allwissende an, sondern wuchs an Erkenntniß. Auch Er entwickelte sich und blieb doch frei von aller Sünde. Auch Er wurde versucht, aber Er siel nicht. Wo ein Fortschritt sein soll, da kann allerdings das Gesühl der Unwissenkeit, der Schwäche und Gesahr nicht fehlen, aber die Treue bleibt vor jeder Uebertretung bewahrt. Prüfung und Versuchung ist nöthig, Einwilligung in das Bose ist und bie Kirche es mit der That erweisen, daß es eine menschliche Entwicklung ohne Sünde gibt.

Dieß und nichts geringeres ift die Obliegenheit eines jeben Einzelnen, ber burch bas muftische Bab ber Taufe mit Christo begraben und auferstanden ist 2), also ift es auch die Obliegenheit ber Kirche, benn sie ist bie Gesammtheit Aller, bie getanft find. Die Chriften wandeln im Fleische, aber auch Chriftus wandelte im Rleische und boch nicht nach dem Rleische. Auch in bem Chriften ift ber alte Mensch getöbtet, mit bem auferftandenen Chriftus ift ber Chrift eins geworden, um in Reubeit des Lebens zu beharren und die dem Lode ichon übergebene Sünde im Lobe barnieder ju halten. Ein himmlisches Erbtheil ift ihm zu Theil geworben, bamit er ber Welt abgestorben sei und abgestorben bleibe. Die criftliche Rirche foll in diefer Welt sein, wie Christus in dieser Welt war. 8) Er war ficht= bar, und fie ift fichtbar. Er ift jest verborgen, die Rirche foll Ihn verkündigen und offenbaren, wie Er einft auf Erben den Bater offenbarte. 4) Der heilige Geift ift ba, um Chriftum in ber Kirche zu verklären;5) bie Welt fieht und kennt ben beiligen Geift nicht, •) aber fie fieht bie Rirche, und burch bie Rirche

<sup>1)</sup> Sebr. 5, 8. 9. – 2) Rom. 6, 4. – 3) Joh. 9, 15. Matth. 5, 14, - 4) 1 Setr. 2, 9. – 5) Joh. 16, 14. – 6) Joh. 14, 17.

will Er bie Welt überzeugen, daß Chriftus von Gott ausgegangen und wieder zum Bater gegangen ift. 1) An wem foll bie Welt bie Tugenden Christi schauen, außer an der Rirche, und wie soll fie an ben Unfichtbaren glauben, wenn fie nicht an ber Kirche sein Abbild wahrnimmt ? Beftand für bas Bolt Frael die Verpflichtung, einig in der Wahrheit und im rechten Gottesdienste zu bleiben, so besteht bieje Verpflichtung für bie Rirche Chrifti in noch boberem Maße. Sollte burch ben Banbel ber Juden der Gott Ifraels verherrlicht werden, fo ift noch viel mehr die chriftliche Kirche verpflichtet, rein und heilig ju fein wie ihr unsichtbares haupt; nicht, was fie mit Worten verfündigt, mit ihren Thaten und ihrem ganzen Zuftande zu verneinen, und baburch Schmach und Verachtung auf Chriftus zu bäufen. Sie ift eine heilsanstalt für bie Berlorenen, aber fie foll ihnen wirkliche und vollkommene Beilung bringen, und nicht zum Aufbewahrungsorte ber Unheilbaren herabfinken. Das Ende ber ftreitenden Rirche, wenn bie Beit kommt, wo fie gur triumphirenden wird, foll fein wie Chrifti Ende war: Leiden, Auferftebung, Berklärung, Aufnahme in den Simmel, Theilnahme an ber herrschaft über bie neue Schöpfung. Bie bas Ende, fo follte auch bie ganze Lebensgeschichte ber ftreitenden Rirche ber irbischen Lebensgeschichte Christi entsprechen. Bie fie an ihrem Biele 3hm in ber herrlichkeit gleich fein wirb, fo follte fie in ihrer Riedrigkeit 3hm in Seiner Erniedrigung gleich fein, und in ihrer irdischen Entwicklung follte fich bas heilige Schaus fpiel Seines Banbels wiederholen.

Solcher Gestalt follte ihre Geschichte sein, und so konnte fie sein. War sie es nicht, so fällt die Schuld nicht auf ihren Stifter, nicht auf den Geist, ber in ihr wohnet, nicht auf Gott, sondern auf die Menschen. Umsonst ist der Versuch, die Menschen zu entschuldigen und zu sagen: Irrthum und Sünde waren undermeidliche Entwicklungsmomente. Diese Apologie des Neuschen ust Anklage, Verläumdung, Lästerung gegen Gott.

1) 306. 15, 26. 27; 16, 8-11.

# Einleitung. Die Rirche.

Bar bie Rirche nicht hinlänglich ausgerüftet, um in ber Bahrbeit und Beiligkeit bestehen ju tonnen, fo fallt ber Borwurf ihrer Unwahrheit und Unbeiligkeit auf Christus zurud. Sagt man : im Leben ber Rirche, weil es ein meuschliches ift, ift Sünde nothwendig, jo fpricht man bamit entweder bie Irrlehre aus, baß Chrifti Leben tein menschliches, ober bie Lafterung, baß es nicht ohne Sünde war. 3m Munde bes Bantheiften find folche Aufichten erklärlich; wie aber kommen fie in ben Sinn und bie Rebe des Chriften, welcher bekennt, bag Gott nicht Urheber des Bösen und daß die Creatur für alle ihre Thaten verantwortlich ift? Wer erlaubt bem Chriften, ben 216fall ber Rinder Gottes eine natürliche Entwicklung zu nennen und bas felbstverschuldete Verderben der Christenheit mit einer physischen Krankheit gleichzuftellen ? Das Gebiet ber menschlichen Freiheit ift groß; ebensogroß ift auch die Schuld ihres Mißbrauchs, burch welchen bie chriftliche Rirche von ihrer Beftimmung abgegangen ift.

Denn anftatt dem Vorbilde Chrifti zu gleichen, glich ihr Lebensgang dem Vorbilde des treulosen jüdischen Volkes. Was von der Untreue Israels und den daraus entsprungenen göttlichen Gerichten als Warnung für das Volk des Neuen Bundes zuvor geschrieben war, machte die Kirche, indem sie wirklich den abschüssissen Pfad des Versalles betrat, zur eintreffenden Weissagung. Die Möglichkeit des Abfalls inmitten der Christenheit, ja unter ihren bevorzugtesten Gliedern, das schmerzliche Geheimniß, welches Christus nur mit Vorsicht und in der Form der Warnung berührt hatte, <sup>1</sup>) hat die Kirche zur Wirklichkeit und zur riefigen Thatsache, die Niemand mehr läugnen kann, gemacht. Ja eine neue Stufe des Bösen ist unter den Christen in's Dasein getreten, welche es weder unter den Heiben, noch unter den Juden jemals erreicht hatte. Denn je höher die Stellung des Christen ist, besto tiefer ist sein Fall und besto

<sup>1)</sup> In den Parabeln Matth. 13, 24—33, ebend. 36–44. Kap. 22, 11–14. Rap. 24, 12 u. j. w.

schwieriger die Abhülfe. Er hat größere Kraft zum Guten empfangen; fällt er, so kann er auch größeres im Bösen leisten. Blindheit war das Loos der sleischlich gesinnten Juden, größere Blindheit ist unvermeiblich in einer Christenheit, die im Geiste angefangen hat und im Fleische endigt.

Aber auch ber Berfall ber heidnischen Rationen ber alten Beit hat fich in den chriftlichen Bolfern wiederholt. Als das Evangelium unter ben heiben gepredigt und bie Rirche angepflanzt wurde, mußte von ihr der unreine Geift des Heidenthums weichen und feine Behaufung verlaffen. Die Kirche bat bie Debe bes verwüfteten Menschen wirklich mit ber Inwohnung bes heiligen Geiftes ausgefüllt und aus bem Chaos ber Berftörung ein beiliges Volk geschaffen, an dem Christus sich der Belt offenbaren follte. Die Bolfer Europa's traten nach und nach alle in diefen Beruf mit ein, indem fie ber Chriftenwurde in der Taufe theilhaftig wurden. Bas ift aus ihnen geworben? Rach und nach find heidnische Lafter wiedergekehrt und beschalb ift der Geift Chrifti, tiefgetränkt, von Bielen gewichen. Bo aber Er nicht ift, ba kann der Glaube an Christus nicht bleiben. Der Glaube kann nicht und foll nicht in den Lafter= haften wohnen. Unbeiliger Bandel war es, der jedesmal der Entstehung des Unglaubens voranging. Entwürdigung, dann Berachtung des wahren Gottesbienstes, jene große Unterlaffungs= fünde ber alten Welt, 1) ift auch in ber Chriftenheit begangen worben. Burbe fie an der alten Belt burch Berbunkelung des Lichts ber Gotteserkenntniß bestraft, fo konnte fie an ben chrift= lichen Bölkern nicht ungestraft bleiben. Abermals aina das Wort in Erfullung : ba fie fich fur Beife hielten, find fie zu Rarren geworden. 2) Die fich weise ruhmten unter ben abgefallenen Chriften, wie unter ben abgefallenen Juden ber mobernen Beit, find in bie große Luge ber Creaturvergötterung gefallen, und mit allen Rünften neuerer Beiftesbildung haben fie bas Verbrechen ber Apotheofe bes Natur= und Meuschengeistes.

62

<sup>1)</sup> Röm. 1, 21. – 2) Röm. 1, 22.

ausgeschmuckt, ja als ben Gipfel der chriftlichen Frommigkeit gepriefen. So ift mit fiebenfacher Berftarfung ber ausgetriebene Damon wiebergekehrt, um auf ber vom heiligen Geifte verlasfenen Stätte feinen Thron aufzurichten, und es reift ein Beichlecht, mit bem es ärger wird, benn es je in ber Belt gewesen ift. 1) Die Berehrung ber Natur, die Anbetung bes gefallenen Menschen an der Stelle des Sohnes Gottes, mag fie nun mit bem nachten Unglauben, ober, wie ju fürchten fteht, mit truglichem Aberglauben hand in hand gehen, bringt bie lette und tieffte Verberbniß alles Sittlichen zur Reife. 2) Und aus welcher Quelle foll ben Abgefallenen Reinigung und Erlöfung fließen, welche bie einzige Quelle bes Beils gehabt und verlaffen haben ? Der Beidenwelt, als ihr Bestes, bas sie aus bem Baterhause mitgenommen hatte, verzehrt war, ift ber heiland gekommen; ben Abgefallenen in ber Chriftenwelt tann Er, wenn bie Frift ber Umtehr verfloffen ift, fich nur noch als Richter offenbaren.

Auch die Geschichte ber Kirche, sowie die ber Juden und bie bes ganzen menschlichen Geschlechtes, ift ber Beweis, bag alle Menschen Lugner find, Gott aber wahrhaftig und treu ift. \*) Die Menschen haben so viel gethan, daß der Untergang der Wahrheit auf Erden und bas Berschwinden des beiligen Geiftes ebenso eine natürliche Folge, wie eine gerechte Strafe sein würde. Aber was die Christenheit verdient hat, ift ihr nicht widerfah= ren. Der heilige Geift ift in ihr geblieben. Unauflöslich fteht Seine Vereinigung mit ber Kirche fest, zu ber Er fich bei Seis ner herabkunft vom himmel herabgelaffen hat. Nicht nur Seine Wirfungen ober einzelne Seiner Gaben, sondern Er felbft ift burch alle Jahrhunderte in ber Kirche geblieben, und Er ift noch in ihr. So gewiß als Chriftus im himmel ift, ift ber Paraklet, Sein Stellvertreter, noch auf Erden in ber Rirche, bei ber Er nach Christi Verheißung ewig bleiben foll. 4) Er kann fie nicht verlaffen, und nur mit ihr tann Er fich von ber Erbe zurud-

<sup>1)</sup> Matth. 12, 43. 44. — 2) 2 Cheffal. 2, 3—12. — 3) Röm. 3, 4. — 4) Soh. 14, 16.

### Einleitung. Die Rirche.

ziehen. So ift auch die Wahrheit in der Kirche geblieben. Rie ift bie zur Errettung ber Seelen unentbehrliche Bahrheit von bem Lebramte der Kirche verläugnet worden. Der Weg zur Seligteit ift offen geblieben, wenn gleich taufend Mergerniffe und eben fo viele Unmiffenheiten bie Auffindung und bas Beharren barauf erschwerten. Die Sacramente, biefe Quellen bes gott= lichen Lebens, haben ihre Kraft auch in ben traurigften Beiten bewahrt, und burch wunderbare göttliche Rügung hat sich mitten unter ben Spaltungen, wenn auch zertheilt und in ihrer Birfung verkummert, boch bie rechtgläubige Lehre in ber Kirche erhalten. Und wie bie göttliche Treue barüber gewacht hat; baß feinem Chriften bas zur Seligfeit Binlängliche unerreichbar blieb, fo forgt fie dafür, daß bie zur Bollkommenheit bienende Bahrheit und Gnade, wenn fie auch lange Zeit verdunkelt und unterdrückt war, wieder zum Vorschein kommt und in erneuerte Birkfamkeit tritt.

# Erstes Buch.

# Die Kirche im apostolischen Beitalter.

Erftes Kapitel.

# Die Wirksamkeit des Petrus.

In brei Handlungen zerfällt das Drama des apostolischen Beitalters: die Gründung der Kirche unter den Juden durch Betrus; die Gründung der Kirche unter den Heiden durch Paulus; dann nach dem Tode dieser beiden Apostel, als Jerusalem zerstört und Ephesus Mittelpunkt der nun selbstständigen Kirche geworden war, ihre Leitung durch Johannes. Für die erste Periode ist die Apostelgeschichte des Lucas fast die einzige Ouelle, für die zweite treten ihr die neutestamentlichen Briefe, insbesondere die des Paulus, zur Seite, die britte empfängt hauptsächlich aus den johanneischen Schriften ihr Licht.

Wie aus dem Leben Christi, so ist auch aus der wichtigs sten Zeit des Lebens der Kirche nur weniges geschrieben, und doch ist dieß wenige so reich, daß die Erfahrungen von Jahrs hunderten und alle Forschungen der Gelehrten den Gegenstand noch nicht erschöpft haben.

Thierfd, Rirchengeschichte 1.

5

### Das Pfingftfeft.

In ber Urzeit ber Kirche trat bas wunderbare Walten Christi des Auferstandenen noch am mächtigsten hervor. Aber eben darum nahm das Berständniß für ihre Urgeschichte in dem Maaße ab, als überhaupt der Glaube und die Erleuchtung unter den Christen schwächer wurde. Auf die Vernachlässigung des Gegenstandes folgte zuletzt seine Herabwürdigung durch eine feindselige Kritik, welche hier nicht minder als in der Lebensgeschichte Christi selbst ihr willkürliches und verwirrendes Spiel getrieben hat. Die Einsicht in die innere Bedeutung und den Busammenhang der Urgeschichte der Kirche um einen Schritt weiter gesührt zu sehen, ist das tiesempfundene Bedürfniß aller, benen die Sache noch heilig ist.

Chriftus empfing bei Seinem Gingang in ben himmel bie Macht, ben heiligen Geift ben Menschen mitzutheilen 1), welche burch ben Sohn versöhnt und mit 3hm eins geworden waren. Die der Bedeutung des Baffahfestes Chrifti Berfobnungstod und Auferstehung entsprach, fo der Bedeutung des Feftes ber Bochen die Berabkunft bes Geiftes auf bie Junger. An biefem Kefte brachte Ifrael im vorbildlichen Cultus bie Erftlinge ber Aernte in bas Heiligthum 2), und burch beren Beibe wurde bie ganze Aernte geheiligt. Die Erftlinge bes Menschen= geschlechts 3) waren für Gott herangereift. Die hundertund= zwanzig Jünger, welche auf die Erfüllung ber Berheißung warteten 4), und bie breitaufend Erleuchteten bes Bfingsttages, beren Berzen von den Banden der Kinfterniß frei wurden und dem Beifte Gottes fich öffneten, wurden, indem fie bas Unterpfand bes zufünftigen himmelreichs empfingen, in bas Beiligthum eingeführt, und ihre Annahme von Seiten Gottes war die Burgschaft, bag bas ganze menschliche Geschlecht erlöft und ber Beiligung fabig sei.

1) Joh. 16, 7. Act. 2, 33. — 2) Levit. 23, 15 – 17. — 3) Jac. 1, 18. Apolal. 14, 5. — 4) Act. 1, 15.

### Das Pfingftfeft.

Jene Fremblinge "aus allerlei Bolt, bas unter bem Himmel ist", welche Zeugen bes Ereignisses waren und von benen bie meisten an demselben Tage die Taufe empfangen haben müssen, sind die Vertreter aller der Völker, unter welchen im apostolischen Zeitalter die Kirche sich auferbaut hat. Der Ge= danke hieran ist der Grund, der ben Geschichtschreiber zur Aufzeichnung jener Völkernamen vermocht hat. 1)

Lufthauch und Keuer find bie Sinnbilder bes Geiftes. Es war ein himmlisches Licht, wahrscheinlich nur dem Auge ber Erleuchteten fichtbar, welches ben Jungern erschien und, aus einer Quelle niedersteigend, sich in feurige Rungen zertheilte und auf bie Einzelnen niederließ 2), abnlich ben Lichterscheinungen bes geöffneten himmels, welche Chriftus im Augenblick Seiner Laufe oder Stephanus im Augenblick seines Lodes sah. Da≠ gegen war es bie phyfifche Gewalt des Bindes, welche in biefem Augenblick bas haus ber Versammelten erfullte und burch ihr mächtiges Brausen bie um bie Stunde bes Morgengottesbienstes ohnehin auf dem Weg zum Heiligthum befindliche Menge her= beizoa. Durch Einwirkung der Engel geschieht es, daß die Greatur große Thaten der Gottheit durch aleichzeitige Bewegungen mitfeiert und sie ben Menschen ankundigt, wie bei bem Tobe und ber Auferstehung Christi und in vielen Momenten ber Geschichte bes Alten Teftaments.

Bahrscheinlich war es nicht ein Privatgebäude, sondern eine von den Hallen, welche sich zwischen den Borhöfen des Tempels erhoben, wo das Wunder geschah und vor welcher sich die horchende Menge versammelte, vielleicht die später bezeich= nete Halle Salomonis.<sup>3</sup>)

Mit gewaltiger Stimme und mit anderen Bungen verkunbigten die vom Geist Erfüllten die großen Thaten Gottes, die schon geschehenen sowohl als die zukunftigen. Ein jeder ber

67

<sup>1)</sup> Act. 2, 9-11. - 2) "Und es erschienen ihnen sich zertheilende Zungen wie von Feuer und es sehte sich auf einen jeglichen unter ihnen und sie wurden alle des heiligen Geistes voll" Act. 2, 3. 4. - 3) Act. 3, 11.

### Die Sprachengabe.

Berzukommenben hörte fie in feiner Sprache reben. Ginen Anschein von Tieffinn hat die Auffaffung des Wunders, als wenn die Redenden alle Eine Sprache, die Ursprache der Menschheit, geredet hatten, und als wenn diese jedem verständlich, wie seine Muttersprache, geklungen hätte. Dennoch widerspricht fie der Darftellung bes Geschichtschreibers, welcher nicht ein Bunder in ben hörenden, das zugleich eine Selbfttäufchung ber Borenben gewesen wäre, fondern wirklich eine Rebe in mancherlei Bungen beschreiben will. Er gibt uns Veranlassung und Recht zu der Borftellung, daß die Tausende in Schaaren getheilt waren, nach Nationen, wie sie zur Festfeier sich eingefunden hatten, und daß einzelne von ben Jungern an einzelne diefer Gruppen, oder auch mehrere an jede Gruppe fich wendeten. Bie es nun fonft dem Seher verliehen wird, die Gedanken ber Menschen zu durchschauen und in ihrer Seele zu lefen, fo ward biegmal ben Jüngern bas Wort gegeben, um ju bem, ben fie por fich hatten, in der Sprache seines Innern, b. h. in feiner Muttersprache zu reden.

Wer nur einmal mit Aufmerksamkeit gelesen hat, was Paulus von dem Reben mit Jungen in der Korinthischen Gemeinde schreibt<sup>1</sup>), weiß, daß der Unterschied zwischen jener Sprachengabe und dieser faum größer sein könnte. Dort eine Rebe, welche kein Sterblicher ohne Auslegung versteht, und auch kein Sprachfundiger, sondern nur der heilige Geist auslegen kann; hier eine Rebe, welche keine Auslegung bedarf. Jene Gabe gereicht nur dem Redenden zur Erbauung, diese offenbar auch dem Hörenden. Jene hilft nichts zur Unterweisung bes Unwissenden, diese ist offenbar ganz dazu gegeben. Dennoch ist es schwere Uebereilung, die Sprachengabe des Pfingstfestes deshalb für Mythus zu erklären, weil man meint, ihre Schilderung ftimme mit dem zuverlässigeren Bericht des Paulus über das Reden mit Jungen nicht überein.<sup>2</sup>) Denn wo sagt Paulus,

1) 1 Corinth. 14, 2 ff. — 2) Dieß geschah von Baur, dann von Ed. Beller, die Apostelgeschichte nach ihrem Inhalt und Ursprung tritisch untersucht. 1854. S. 89 ff.

Die Sprachengabe.

baß er eine Thatsache ganz derselben Art beschreiben wolle, wie die, welche am Pfüngstiest stattgesunden hat? Er selbst unterscheidet vielmehr, wo er die Charismen aufzählt, um zu sagen, daß sie alle ohne die Liebe nichts nügen, deutlich zwei Arten des Redens mit Zungen. "Wenn ich mit den Zungen der Menschen redete und mit denen der Engel und hätte die Liebe nicht, so wäre ich ein tönendes Erz oder eine klingende Schelle". <sup>1</sup>) Das Vorkommen zweier verschiedener Formen der Sprachengabe ist durch diese Worftels bezeugt. Erwägt man die von ihm gebrauchten Benennungen sorgfältig, so leuchtet ein, wie bezeichnend sie für die zwei verschiedenen Erscheinungen sind, und Paulus muß als Zeuge für die Wirklichkeit auch einer solchen Sprachengabe, wie sie Lucas dargestellt hat, mitgezählt werden.<sup>2</sup>)

Gewiß ift, daß die Apostel nicht die bleibende Fähigkeit befaßen, in der Sprache der Fremden zu predigen, die ihnen begegneten; es war eine momentane Eingebung, wodurch sie dieß am Pfingstheste vermochten. Ungewiß ist, ob sich dieß wiederholt hat. Einzig steht das Wunder des Pfingstfestes da, einzig war aber auch die Bedeutung des Tages. Die Menschheit, die sich bei dem babylonischen Bau in Sprachen und Stämme zerspalten hatte und zersallen ihre eigenen Wege gegangen war, ward nun, nachdem die Erlösung für alle geschehen, durch die Bredigt bes einen heiligen Geistes in mancherlei Zungen wieder zusammenberusen, um zu der einen Familie Gottes zu werden, in welcher der alte Zwiespalt erlischt und die ursprüngliche Einheit in höherer Weise wieder zu Stande kömmt.

Benn eine jubische Sage meldet, daß auf Sinai die göttliche Stimme, welche die zehn Worte redete, von feurigen Erscheinungen begleitet über die ganze Erde erscholl und in den

 1 Corinth. 13, 1. -- 2) Gegen Ed. Beller, die Apostelgeschichte
93. -- Paulus stellt a. a. D. das Reden mit Zungen der Menschen in eine Reihe mit lauter wirklich vortommenden außerordentlichen Wirtungen des Geistes. Auch 1 Corinth. 12, 10 erwähnt er verschiedene Arten von Zungen, γένη γλωσσών, als eines der Charismen.

fiebzig Sprachen ber Belben vernommen wurde 1), so erinnert bieg um fo mehr an bas Pfingftfeft, ba biefes ben Juben Bebenktag ber Gesetgebung ift, und bie Senbung bes Baraklet wirklich bie neue Rundmachung bes göttlichen Gesets war, welches burch ihn in bie Bergen geschrieben wird. 2) Die Grund= züge jener Sage finden fich schon bei Bhilon. Gefett ibre ganze Ausbildung ware vorchriftlich, fein Rug ware aus bem Beftreben entstanden, ber heiligen Geschichte ber Chriften etwas aleichgeltendes gegenüberzuftellen, fo ift fie eben aus der 216nung und bem Verlangen entsprungen, bag eine noch wunderbarere, allen Bölkern gultige Gefetgebung ftattfinden follte, als bie, welche ber mofaische Text beschreibt, ein Bunsch, der sich au ber Borftellung gestaltete, daß jene ichon eine folche wunderbare Promulgation bes göttlichen Billens für alle Nationen gemefen fei. Dieje Uhnung einer in Gottes Rathichluffen vorherbestimmten Thatsache gestaltet sich zur Sage; nach welchen Denkaesegen folgt baraus, daß die göttliche That felbft eine Sage sei? 3)

Höchst merkwürdig durch die Einfachheit ihres Inhalts find die Reden des Petrus aus dieser ersten Zeit an das Volk und an das Synedrium. <sup>4</sup>) Dieß durfte er bei den Hörenden voraussegen, daß sie Christus als den von Gott mit Wundern und Zeichen beglaubigten Manu kannten. Kaum konnte sich Jemand weigern, in Ihm ein Gegendild Mossis zu sehen. Das mosaische Vorbild war an ihm augenscheinlich und vor allem Volk in Ersüllung gegangen; nur das Ende, das er vor den Augen der Menschen am Kreuze genommen, bildete damit einen

<sup>1)</sup> Gfrörer, das Jahrhundert des heils II. S. 390-401. Schnedenburger, über den Awed der Apostelgeschichte. 1841. S 203-205. — 2) Seremias 31, 33. -- 3) Gegen Gfrörer a. a. D. Bgl. oben S. 39. — 4) Act. 2, 14 ff. 3, 12 ff.

Die Reden des Petrus.

ichmeralichen Biberipruch. Dag Er beffen ungeachtet ber Brophet wie Mofes, und nicht nur bieß, sondern zugleich ber Befalbte fei. b. b. ber Ronig Meffias, ber Berricher des Bimmelreichs, bien mar Gegenstand bes Glaubens und bes abzulegenben Zeugniffes. Die Einheit des mosaischen und des davidischen Typus, von den Juden fo menig erkannt, murde ihnen in dem Auferstandenen vor Augen gestellt. Er ift zur Rechten Gottes, Er hat ben Beift gesendet, Er wird wiederkehren und bann bie Berwirklichung aller Verheißungen mit fich bringen. Diek find bie Thatsachen, auf welche fich bie Bredigten des Betrus beschränken. Bon ber Braeriftenz bes Sohnes im Bimmel, von Seiner emigen göttlichen Bürde, von Seiner Geburt aus ber Jungfrau, von ber Bedeutung seines Versöhnungstodes kömmt hier nichts vor. Allein ber Gegenstand bes christlichen Glaubens ift eben nicht eine Summe von todten, wenn auch noch so mabren und wichtigen Gaten, fondern ber lebendige Chriftus, und alles kömmt barauf an, 3bn felbft zu ergreifen. Bas Betrus ben Juden verfündigte, find gerade bie gottlichen Thaten, welche fie damals fassen konnten. Es war vollkommen genug für sie. um ben Auferstandenen burch ben Glauben zu erfaffen und bann in die ganze Wahrheit eingeführt zu werden.

Eins ift hiebei wahrhaft Verwunderung erregend, nämlich bie Hoffnung, welche Petrus bem Bolke macht, wenn es in die Sinnesänderung eingehe, die schon Johannes der Täuser gefordert hatte und welche jest nach der großen nationalen Versündigung gegen Christus doppelte Pflicht war. Dann, verheißt er <sup>1</sup>), würden nicht allein die Sünden des Bolkes getilgt werben; es würden bie Zeiten der Erquickung von dem Angesicht bes Ewigen kommen, Er werde Christum vom Himmel wiedersenden, und die Zeit der Verwirklichung alles dessen, was die Propheten geredet hatten, werde eintreten. Also das Reich Gottes auf Erden, mit Israel als dem darin herrschenden Volk, werde mit der Weieberkunst Christi erscheinen, und dies wird

1) \$(ct. 3, 19-26,

an die Umkehr des jüdischen Volkes geknüpft. Die Umkehr Ifraels wird noch als möglich hingestellt, und die Wiedererscheinung Jesu als König soll durch sie herbeigestührt werden. Den Ifraeliken zunächst ist Er als Segenbringer gegeben, dann sollen durch sie alle Völker gesegnet werden.

Sonnenklar find bieje hauptgedanken ausgesprochen und fie eröffnen einen tiefen Blick nicht bloß in die damalige Anschauung ber Junger Chrifti, sondern in bie wirklichen Berbaltnisse. So groß war also die göttliche Nachsicht mit bem jubiichen Bolk, daß es für die Verwerfung Christi noch nicht mit Berwerfung von Seiten Gottes bestraft werden follte. In Un= wiffenheit fei diefe Uebelthat, die zur Erfüllung gottlicher Abfichten bienen mußte, geschehen, und durch Reue könne biefe Schuld sofort getilgt werden. Es war also noch in diesem Augenblick bie Möglichkeit für bie Ifraeliten vorhanden, Gottes Bolt in höherem Sinne zu werden. Gingen fie hierauf ein, fo follte fofort bie neue Ordnung ber Dinge auf Erden Geftalt gewinnen, bie von ben Propheten geweissagt ift. Jerufalem würde babei offenbar Mittelpunkt bes meffianischen Reiches blei= ben, und es scheint, wie wenn, falls die Dinge diesen Gang nahmen, gleichfam tein Raum zur Entstehung ber felbstftändigen, über Ifrael und ben Gegensatz zwischen Ifrael und ben Beiden erhabenen Rirche gewesen ware. Doch es scheint nur fo, benn Ifrael felbft wurde bann zu bem neutestamentlichen Ifrael und bas irdische gerufalem zu einem himmlischen Gottesstaate verflärt worben fein. Indem wir bieß fagen, folgen wir feinen eitlen Vermuthungen und geben keinen Schritt weiter als bie Schrift.

Doch es kam nicht so. Die Schuld ber Juden war noch nicht voll, aber sie wurde voll durch die Verwerfung des dops pelten Zeugnisses, welches die Apostel und der heilige Geist für Christum den Auferstandenen ablegten. <sup>1</sup>) Nicht weil sie Christum in Seiner Erniedrigung verschmäht und getödtet hatten, sondern

<sup>1)</sup> Act. 5, 32. 30h. 15, 26. 27.

weil sie dem Verherrlichten, der durch Seine Kirche und Seinen Geist zu ihnen redete, widerstrechten und Seine Diener tödteten, bereiteten sie sich ihr tragisches Geschick.

Die ersten Berfolgungen 1) gegen bie Gemeinde, welche nur die Fortsehung und Steigerung der Verfolgung Chrifti felbft waren, und bie Binrichtung bes Stephanus erscheinen biedurch in ihrer ganzen Bedeutung. Es find größtentheils dieselben Bersonen babei thätig, welche gegen Chriftus felbft bas Urtheil gesprochen hatten. Darin aber unterscheidet fich ber Borgang von bem früheren, daß bie fabbucaische Bartei größeren Antheil baran hatte. Die Bharifäer waren hauptgegner Chrifti gemes fen. Jett traten bie Sabbucaer, bie zwar weber im Bolf noch im hohen Rathe die Mehrheit hatten, aber im Befit der höchften Stellen waren (auch hannas und Raiphas gehörten zu ihnen) 2), feindlicher als früher hervor und von den Bharifäern oder vielmehr von ihrem angesehenften haupte Gamaliel ging ber Rath zur Mäßigung aus. Es waren nicht mehr politische Befürchtungen ober Bormante, welche biefer Berfolgung ju Grunde lagen, in denen fich damals, als Chriftus felbft befeitigt werben follte, bie Barteien geeinigt hatten, benn ju folchen Beforgniffen gab bie Chriftengemeinde feine Beranlaffung. Richt als politische Berbrecher, sondern als Irrgläubige murben in ber jett anhebenden Verfolgung die Christen zum Lode gebracht. Es war ber ausgebildete reine haß gegen die Wahrheit und bas Widerftreben gegen bas Zeugniß von bem Auferstandenen. welches jest die Sadducaer, die auch Jofephus als graufam in ihren Urtheilen bezeichnet 3), zu Gewaltthaten fortriß. In bem Borte Gamaliels 4), den uns Lucas in Uebereinstimmung mit ben Rachrichten des Talmud über ihn schildert 5), äußert sich noch ein Reft von Gottesfurcht, aber außerdem nichts als die menschliche Klugheit, welche ba, wo man Gottes Band erfennen

<sup>1)</sup> Act. 4. 5. 6. — 2) Bgl. Act. 4, 6 mit 5, 17. — 3) Flav. Josephus Antiq. XX, 8. — 4) Act. 5, 35 ff. — 5) Bgl. über Gamaliel Gfrörer Philo II. S. 402 ff.

und für die Wahrheit Partei ergreifen sollte, anstatt nach göttlichem Lichte zum Behuf der Unterscheidung zu ringen, unter dem Vorwand der Unmöglichkeit des Unterscheidens zu trägem Abwarten räth und damit die Stunde des Heils unwiederbring= lich ungenützt vorübergehen läßt.

Mitten unter biesen Bedrängniffen sehen wir Petrus in ber höchsten Kraft seines apostolischen Wirkens, wie sie später nur an Paulus und auch an ihm nur eine Zeitlang wiederer= scheint. Wir sehen ihn getragen von einer Gemeinde, beren Lauterkeit in der Geschichte aller Zeiten bis jest unübertroffen geblieben ist.

Eigenthümlich ist an dieser Gemeinde vor allem der streng israelitische Character und die innige Anschließung an das mosaische Ocsetz und Heiligthum, ohne Verläugnung des Neuen, das sie empfangen hatte. Keine spätere Gemeinde konnte und keine sollte diese Doppelstellung einnehmen, in der sich die Kirche zu Jerusalem befand, einerseits noch verwachsen mit Israel, andererseits doch schon im Besitz des Geistes Christi und der christlichen Anordnungen.

Die Halle Salomonis war nach der Ueberlieferung bei der Berstörung des salomonischen Heiligthums stehen geblieben <sup>1</sup>); sie bildete somit den Theil der den Tempelberg bedeckenden Bauwerke, in welchem sich die Einheit des ersten und des zweiten hausses darstellte. Indem Christus in dieser Halle auftrat, indem dann die Gemeinde sie als hauptversammlungsstätte gebrauchte <sup>2</sup>), ward auf sinnbildliche Weise die Ginheit des alten und des neuen Bundes ausgesprochen.

Als Glieder des ifraelitischen Bolkes erschienen die dreis taufend, dann die fünftausend Gläubigen täglich in diefer Halle,

<sup>1)</sup> Man tann nicht umhin, fie für identisch mit der öftlichen Halle zu halten, von der Flav. Josephus Antt. XX, 8 fagt, daß fie Salomos Wert war. — 2) Joh. 10, 23. Act. 3, 11.

bie ihnen offen ftand, wie andere Theile ber Tempelgebäude anderen Gemeinschaften zum Gebrauch mögen überlaffen gemejen fein. Gie fanden fich zu ben Gebetsftunden, ber britten und neunten, ein, b. b. zu bem täglichen Morgen- und Abendcultus ber Juden, beffen muftische Bedeutung erft jest bem Bewußtfein der Erleuchteten flar werden konnte. Die Theilnahme an ber Sabbathversammlung ber Synagoge und an dem Unterricht ber Schriftgelehrten bedurften fie nicht mehr, ba fie hiefur in ibrer eigenen Versammlung und in ber Belehrung burch bie Apostel reichen Grfatz hatten. Sicher haben fie ben Sabbath ftreng beobachtet, faft ebenjo ficher ift, baß fie bereits baneben ben Auferstehungstag wöchentlich feierten. In Brivatwohnungen wurde das Liebesmahl gehalten, und hiemit war, wie es scheint, bie Feier des heiligen Abendmahls verbunden. Doch ift es un= möglich zu bestimmen, in wie weit der Ritus des Altarfacras ments und die Einsicht in seine volle Bedeutung ichon entwickelt Das chriftliche Opfer und bas chriftliche Briefterthum war. follte crft in bem Maße hervortreten, als bas alttestamentliche verschwand, und biefes ftand damals noch in Rraft.

Die Unterweisung ber Apostel konnte jest erst, in der Versammlung der Gläubigen, recht in die Tiefen der Wahrheit eingehen. An den Getauften hatten sie den Beschl Christi auszuführen: "Lehret sie halten Alles, was ich euch aufgetragen habe", wodurch ihnen treue Darstellung der Reden und Thaten Christi zur Pflicht gemacht war. Haben sie, wie die Apostelgeschichte bezeugt, für die treue Bewahrung und weise Verwaltung der irdischen Süter der Gemeinde Sorge getragen 1), so haben sie gewiß für die Bewahrung höherer Güter, wie die ihnen anvertrauten Frinnerungen an Christus, zum mindesten eben so gewissenhaft gesorgt. Fortwährend wurden in der Versammlung der Gläubigen die Schristen des Alten Bundes gelesen, über bie sich jest ganz neues Licht verbreitete, und wahrscheinlich hat sich sein damals ein sefter Typus in der Versampfung ber

1) act. 6, 3.

Lebensgeschichte Christi mit ben Beisfagungen und Borbildern ausgeprägt.

Die gebraer und bie Gellenisten, aus benen bie Gemeinde bestand 1), waren nur burch bie Sprache verschieden, indem ben letteren bie griechische Rebe, fei es im Ausland ober in Baläftina, anstatt ber bebräifchen zur Muttersprache geworden mar. Die Gellenisten waren ebensowohl israelitischer Abkunft als bie Hebraer; auch fie waren treue Anhänger des väterlichen Ge fetes, boch galten bei bem Berthc, den man auf die beilige Sprache legte, die Bebräer als die strengeren in ber Bewahrung ber heiligen Trabitionen. Die Sellenisten bildeten in ber Gemeinde bie Minderzahl. Doch muß das Evangelium ichon von Anfang an in den zwei Sprachen verfündigt und bas Alte Teftament in beiden Sprachen gelefen worden sein. Die Apostel gehörten alle bem hebräischen Theil ber Gemeinde an, und als bie helleniften meinten, ihre Wittwen wurden in ber täglichen Handreichung übersehen, ba wählte die in ihrer Mehrheit hebräische Gemeinde, um durch Bertrauen bas Difftrauen ju überwinden, fieben, wie ihre Namen vermuthen laffen, bellenis ftifche Männer zu Armenpflegern.

Die Gütergemeinschaft bestand nicht als Gesetz, und bie Uebergabe des Privatvermögens an die Gemeinschaft war nicht, wie bei den Effäern, Bedingung des Eintritts. Die Freiheit eines Jeden, seine Besitzthümer zu behalten, ist durch die Worte des Petrus an Ananias unzweideutig bezeugt. 2) Aber die Liebe that mehr als das strengste Gesetz auszurichten vermocht hätte. Riemand von denen, welche Häuser oder Ueder besaßen, blieb in der Ausopferung für die schon damals in der Gemeinde zahlreichen Urmen zurück. Ananias und Sapphira wollten trügslicher Weise gleich ausopfernd wie die Anderen scheinen. Sie starben, weil sie mit ihrer Heuchelei Gott den heiligen Geist, der nicht achteten, bewies sich an ihnen durch diese

1) Act. 6, 1. - 2) Act. 5, 4. - 3) Act. 5, 9.

Die Rirchenzucht.

erschütternde That göttlicher Kirchenzucht. Dadurch mußte das erste Auftommen der Lüge in der Gemeinde vernichtet, und die Gemeinde vor dem Anschluß der Heuchler bewahrt werden, welche sich sonft, bei der eben herrschenden Ruhe und dem gunstigen Stande der Volksmeinung für die Gemeinde, bald würden hereingedrängt haben, um die Wohlthaten der christlichen Bruderliebe zu genießen. Eine denkwürdige Ersahrung ist es für alle künftigen Beiten, daß die Gemeinschaft der Güter, von deren allgemeiner Verwirklichung humanistische Schwärmer träumen, sewesen ist, nicht ohne Veranlassung zum Missmuth und Verleitung zur Unwahrhastigfeit ausgeführt werden konnte.

Die Apostel waren Anfangs Die einzigen Vorsteher der Rirche. Alle Dienfte fur bie Gemeinde, bie hohen und bie niedrigen, lagen ihnen ob. niemand außer ben Aposteln be= fleidete ein Amt. Alle Aemter waren noch, fo zu fagen, in dem apostolischen beschloffen. Die Art und Beise ihrer Entwicklung nahm ben Gang, daß zuerft die geringeren Dienste, dann höhere Functionen an Andere übertragen wurden, so daß das niedrigste unter ben Kirchenämtern, bas ber Diaconen, am ersten aus bem apostolischen hervortrat, die höheren Ordnungen erst später eige= nen Beftand gewannen. Die Aehnlichkeit der Diaconen und Aclteften mit ben Memtern in ber Synagoge, von ben gelehrten Rennern des Judenthums oft übertrieben dargestellt 1), berech= tigt nicht zu der Annahme einer Vererbung oder Nachahmnng. Indem die göttlichen Anordnungen in der Kirche den wirklichen Bedürfniffen entsprechend und naturgemäß find, tann es nicht befremden, daß aus ben Bedürfniffen des fubischen Gemeinde= lebens auf natürlichem Wege schon früher ähnliche Veranstaltungen entsprungen waren, an denen die Apostel, als an Refultaten ber Erfahrung etwas lernen burften, ohne bag baburch bie Geftaltung, welche Chriftus burch bie Apostel ber Rirche gegeben hat, zu einem bloß menschlichen Erzeugniß berabsinkt.

1) Son Campegius Vitringa, de synagoga vetere libri III. 1696. 1726.

#### Diaconen.

Mit Recht hat bie Kirche von jeher in den Sieben, welche mit der Armenpflege und der Verwaltung des Kirchenguts beauftragt wurden, die ersten Diaconen gesehen. Ihrer Fürsorge waren vor Allen die Wittwen der Gemeinde anbeschlen, deren Ausprüche auf regelmäßige Unterstüßung anerkannt waren. Paulus gibt die genaueren Vorschriften hinsichtlich dieser von der Kirche zur Versorgung übernommenen Wittwen. <sup>1</sup>) Doch sinden wir sie bereits nicht allein in Jerusalem, sondern auch in der Gemeinde zu Joppe, und es scheint, daß schon im Judenthum eine ähnliche Beranstaltung bestand. Für ihre Lebensweise hatten die christlichen Wittwen an der Hanna ein Vorbild, deren Lucas im Evangelium gedentt. Von den Diaconissinnen sind sie zu unterscheiden. Eine Diaconissin schein die in Joppe von den Wittwen betrauerte Dorkas gewesen zu sein.<sup>2</sup>)

hatten die Diaconen beim Liebesmahl Dienfte zu leiften, fo ichloß sich bieran von felbst bie Bulfeleistung auch beim Bottesdienste, die in der altfatholischen Kirche als eine ihrer haupt= verrichtungen erscheint. Die Borschriften bes Baulus binficht= lich ber Eigenschaften, Die er von ben Digconen verlangt \*), zielen ebensofehr auf bie Buverlässigkeit, bie man von bem Ber= walter irdischer Schätze fordert, als auf die Burdigkeit des Lebens, welche dem Pfleger der Seiligthumer geziemt. Eine Theilnahme ber Diaconen an ben erften geiftlichen Functionen zur Unterweisung ber noch außen Stehenden, Bredigt und Taufe, lag febr nabe. Für die meisten Diaconen wurde ihr Amt zur Borftufe für ein höheres, wie es Paulus ausdrucklich bezeich= net. 4) Sie wurden, laut ber Apostelgeschichte, vom Bolfe ge wählt (was hinsichtlich der Bresbyteri niemals gesagt wird). Dieß mußte geschehen, bamit bie irdischen Spenden ber Gemeinde nur in bie hande berjenigen famen, benen fie felbft ihr volles Bertrauen erklart hat. Durch biefe Bahl wurden bie Diaconen zu ben natürlichen Repräsentanten ber Gemeinde ober ber Laien=

<sup>1) 1</sup> Lim. 5, 3 ff. — 2) Act. 9, 36 ff. — 3) 1 Lim. 3, 8 ff. — 4) 1 Lim. 3, 13.

schaft. Sie waren das, wozu man im Protestantismus aus mangelhaftem Berständniß der apostolischen Kirchenordnung die Kirchenältesten machen wollte.

Böchftens ein Jahrzehnd hatte bie Gemeinde bestanden. als Barnabas und Baulus nach gerufalem tamen und Meltefte ba fanden, denen sie die Spenden aus Antiochia überantworteten.1) Dieje Aelteften find von ben Sieben verschieden; feit wann und wie ihr Amt in's Leben getreten, barüber fagt bie Apostelgeschichte tein Bort. Sicherlich waren fie aus ben frubesten Mitgliedern genommen, und manche unter ihnen gebors ten wohl zu den hundertundzwanzig, die seit dem Bfingftfeste ben Rern ber Gemeinde bildeten, aber mit Unrecht wurde man bafur halten, daß bie älteften Mitglieder ohne Beiteres auch ein Aeltestenamt verwaltet hatten. 2) Bu tiefem gehörte eine Einsetzung burch bie Apostel, wie wir aus bem Berichte über bie erste Apostelreise bes Barnabas und Paulus ersehen. 3) Indem Lucas überall den Barallelismus zwischen dem Balten bes Betrus und des Paulus bliden läßt, fo gibt er hiemit zu perftehen, bag auch bie Aelteften in Jerufalem burch apostolische Einsehung ihr Amt hatten. Auch dieß ift flar, daß die Fürforge für bie Gemeinde, wie sie bem Birten ober Seelforger zufteht und von der Leitung des Gottesdienstes nicht zu trennen ift, ihre Obliegenheit war. Nur bas bleibt dunkel, wann die Apostel bas Amt geschaffen haben, an welches fie biefen wichtigen Theil ihrer Functionen abgaben. Doch vielleicht ift auch hievon eine Spur in dem Geschichtsbuche. Es wurden um bie Beit nach ber Einsetzung der Sieben, während Stephanus in ber Bluthe feines Birkens ftanb, viele Briefter bem Glauben gehorfam. 4) Sollte bieg vielleicht ein Bint fein, bag jest auch ein entsprechendes chriftliches Amt entftehen durfte, welches aus

<sup>1)</sup> Act. 11, 30. — 2) Es ist auffallend, daß der siebzig Jünger Christi, Luc. 10, 1, im Neuen Test. weiter keine Erwähnung geschieht und daß sich über sie keine glaubwürdige Tradition erhalten hat. — 3) Act. 14, 23. — 4) Act. 6, 7.

dem apostolischen emanirte und mit Gutheißung der Grleuch= teten aus dem alten Aaronischen Priestergeschlechte in Wirk= samkeit trat?

Deutlicher als ber Urfprung ber Presbyteri läßt sich bas erste Erscheinen bes höheren Orbo, bes Episcopates, beobachten. Denn, welches auch sein Titel gewesen sein mag, die Stellung, welche Jacobus zu Jerusalem schon in dieser Periode einnahm, ist keine andere als die bes Bischofs gewesen.

Jacobus ift nicht einer ber Zwölfe, sondern ber älteste unter den Brüdern des HErrn, welche in der Apostelgeschichte ebenso deutlich wie in allen Evangelien von den Aposteln streng gesondert werden. <sup>1</sup>) Erst durch Hieronymus ist der Irrthum in der lateinischen Kirche vorherrschend geworden, daß Jacobus einer der Apostel gewesen sei <sup>2</sup>), des Alphäus Sohn, in Verbindung mit dem anderen Irrthum, daß unter den Brüdern des HErrn nicht Söhne Josephs, sondern Söhne des Alopas und der Schwester der heiligen Jungsrau zu verstehen seinen. Die griechische Kirche ist bei den uralten Traditionen geblieben, daß die Brüder und Schwestern des HErrn Kinder Josephs aus erster Ehe waren.<sup>3</sup>)

Diefer Jacobus nun stand an ber Spiße ber Aeltesten in Jerufalem und war das einheitliche haupt ber ganzen Gemeinde. Denn ihm gilt das letzte Wort des Betrus, als er endlich aus Jerufalem fliehen muß <sup>4</sup>), ihm ist die von den Aposteln zurückgelassene Gemeinde anvertraut. Für einen primus inter pares im Aeltesten = Collegium kann man ihn unmöglich halten, wenn man sein überaus hohes Anschen in Erwägung zieht. Er ist nicht einer der Zwölfe, und doch gehört er zu den Säulen ber Kirche und steht den Aposteln fast gleich, ja in der Meinung

<sup>1)</sup> Bgl. M. Baumgarten, die Apostelgeschichte I. 1852. S. 293. — 2) Einen scheinbaren Grund fand diese Ansicht in der Stelle Galat. 1, 19. Uber man ogl. über die Bedeutung des si  $\mu r_i'$  G. B. Biner Pauli ad Gal. ep. 1829. p. 51. — 3) Bgl. Bersuch zur herstellung des histor. Standpuncts für die Kritist der neutestam. Schriften 1845. S. 361. 431 ff. — 4) Uct. 12, 17.

Jacobus.

ber Jubenchriften wirklich gleich, so baß sie nach ber Uebereins stimmung mit ihm ben Paulus beurtheilen. <sup>1</sup>) An ihn wendet sich Paulus, indem er die Gemeinde der Metropolis wieber besucht <sup>2</sup>); mit ihm so gut wie mit Petrus und Johannes bes müht sich Paulus eine Verständigung herbeizuführen, und die Meinung, die er auf dem Concilium ausspricht, wird zum Bes schluffe erhoben. <sup>3</sup>)

Alle diese Angaben entnehmen wir beutlichen Stellen bes Neuen Teftaments. Sie paffen fo genau zu ben Nachrichten bes Begefippus fiber "Jacobus ben Gerechten" 4) und zu ben Traditionen, welche in den Apocryphen unter dem Namen des Clemens, sowohl in den Recognitionen und Homilieen, als in ben apostolischen Constitutionen zu Grunde liegen, daß diese bas burch in ihren wesentlichen Bestandtheilen Glaubwürdigkeit gewinnen. Jacobus war, wie das Evangelium der Hebräer sagt, nach ber Auferstehung Christi burch eine Gricheinung bes Auferstandenen, die auch bei Baulus angeführt ift 5), zum Glauben gebracht worden. Er war in feinem Bandel wirklich biefer Tadellose nach dem Geset, wie ihn hegesippus beschreibt, auf welchen alle Ifraeliten mit Achtung blidten, und biefer unermubete Beter für fein ungludliches Bolt, beffen Berberben er tommen fab. 3hm war wirklich von den Aposteln, als sie Pa= laftina verlaffen mußten, bie Oberaufficht über bie bortigen Gemeinden anvertraut. Bu feiner Diöcefe gehörten die Kirchen in Jubaa, Galilaa, Samaria und an bem Ruftenftriche. Ja es scheint, bag auch bie judenchriftlichen Gemeinden ber Diaspora unter feine Obhut gestellt wurden. Denn ichmer tann man umbin, ihn in dem Verfaffer des kanonischen Briefes Jacobi wiederzuerkennen.

Wir sagen nicht zu viel, wenn wir als geschichtliches Factum behaupten: mit einer wenigstens bischöflichen Würde ist

<sup>1)</sup> Gal. 2, 12. — 2) Act. 21, 18. — 3) Gal. 2, 19. Act. 15, 13. — 4) Bei Eufebius hist. eccl. II, 23. — 5) Hieronymus catal. c. 3. 1 Corinth. 15, 7.

Thierich, Rirchengejdichte 1.

## Jacobus.

Jacobus von den Aposteln bekleidet worden. Bielleicht kamen zu diefer Bürde bei ihm noch höhere Functionen, die nur ihm persönlich, nicht jedem Bischof übertragen waren. Wie dem aber auch sei, soviel ist gewiß: die bischöfliche Verfassung hatte, als sie später in anderen Theilen der Kirche zu Stande kam, ihr erstes Borbild in Jerusalem, und zu ihrer allgemeinen Einführung hat ihr so frühe schon keft ausgeprägtes Dasein in der Mutterkirche der ganzen Christenheit außerordentlich viel beigetragen.

Diaconen vom Bolfe gewählt, Aeltefte von den Apofteln eingesett, und über ihnen ein Oberhirte mit der Verantwortlichkeit für bas Ganze, - bieg find bie wesentlichen Glieber im Draanismus ber einzelnen Gemeinde, welcher fich in Jerufalem auf bie einfachfte Beije gestaltete. Aber auch noch in anderen Richtungen sehen wir bie Anfangs in den Aposteln beschloffene Birksamkeit des hauptes der Rirche fich verzweigen. Bie für Alles, so hatten fie Anfangs auch für die Berbreitung des Evangeliums felbst zu forgen; bald aber begegnen uns Evangeliften, wie Philippus 1), auf welche biefer Theil ber apostolischen Kunctionen übergeht. Sie eilen an Orte, wohin das Chriftenthum noch nicht gedrungen war. Bhilippus geht ben Aposteln nach Samaria voran, und fie folgen ihm, um sein Wert ju vollenden, ganz ähnlich, wie die fiebzig Junger von Chrifto in bie Städte vorausgefandt wurden, wohin Er felbft fich begeben wollte. Endlich sehen wir an Agabus, Judas und Silas prophetische Manner 2), burch beren Aussprüche ber gottliche Geift Sein Licht leuchten ließ, und es läßt fich hiebei ertennen, daß bieje Männer, fo hoch fie auch ftanden, teineswegs bie Leitung ber Kirche, welche ben Aposteln gehörte, an sich riffen.

Es blieb ben Aposteln, auch wenn sie so mannigfaltige Unterstützung fanden, noch Eigenthümliches genug vorbehalten, das sich zur Uebertragung an Andere nicht eignete. Sie verweilen, während alle Anderen sich slüchten, in Jerusalem \*),

<sup>1)</sup> Act. 8, 5 ff.; 21, 8, - 2) Act. 11, 27. 28; 15, 32; 21, 10. - 3) Act. 8, 1.

offenbar als genter des Ganzen. Sie führen auf dem Concilium den Vorsitk. Betrus und Johannes ziehen nach Samaria und ertheilen ben von Philippus Getauften die handauflegung zur Mittheilung des heiligen Geistes, - bie beilige Sandlung, aus welcher später die bischöfliche Confirmation hervorgegangen Ebenso burchwandert Betrus bie fammtlichen neugestifteten ift. Gemeinden in Judaa. Galilaa und Samaria; barunter auch bie an der Rufte bes Mittelmeers in Lydda und Joppe 1), um fie nach bem Muster ber Kirche zu Jerufalem zu ordnen und ihnen bie apostolische Bestätigung und Bollendung deffen zu verleihen, was andere Diener Christi dort ausgerichtet hatten. Mar die Bandauflegung, welche auf die beilige Taufe folgt, nicht bem Bhilippus überlaffen, fondern bem Betrus und Johannes vorbehalten, fo versteht fich von felbst, daß bie noch höher stehende Beihe zu einem Vorsteheramt in der Kirche Sache ber Apostel blieb.

Wir fürchten bei diefen Annahmen, da bie Glaubwürdig= feit der Apostelgeschichte feststeht, mit nichten, in den Rehlgriff einer Berlegung fpaterer Anfichten und Gebrauche in Die Urzeit verfallen zu fein. Diejenigen, welche fich fo gerne ben Buftand ber erften Gemeinden als harmloje Anarchie vorftellen, mögen bedenken, bag ber von Allen anerkannte, von den Gegnern am meiften betonte ftreng ifraelitische Charakter ber palaftinensischen Gemeinden uns nöthigt, bei ihnen einen ungemeinen Sinn für Ordnung und Gesetz, praktische Ginsicht und ftrenge Pflichter= fullung, endlich bei einem jeden Mitgliede gemiffenhafte Bahr= nehmung feiner eigenen Berufssphäre und ber aller Anderen anzunehmen. Die Schritte und Beranstaltungen in der ersten Bemeinde, welche in der Apostelgeschichte nur furz angedeutet werben, find nicht für auftauchende Bufälligkeiten, sondern für Momente eines organischen Entwicklungsganges zu halten. Die entgegenstehende faliche Vorstellung, welche keinen Schluß auf fefte firchliche Ordnungen aus der Apostelgeschichte zulaffen will, entspringt theils aus Mangel an Erfahrung und praktischem

1) Act. 9, 31. 32.

## Stephanus.

Sinne, theils aus tiefer Unwiffenheit darüber, daß die Kirche Christi, obwohl alle ihre Glieder mit dem heiligen Geiste erfüllt zu werden berufen sind, doch von Anfang an nicht bloß Geist, sondern Christi Leib gewesen ist, in dem jedes Glied seine von Gott auf rechtmäßigem Wege angewiesene Stellung und Pflicht und sonst keine auszufüllen hat. Die Kirche ist der höchste aller Organismen und das Christenthum die Vollendung aller von Gott herrührenden Ordnungen.

Noch beschränkte sich bie Wirksamkeit ber Apostel ganz auf die Ifraeliten, während durch eine rasche Folge von Ereig= nissen auf den baldigen Uebergang des Heils zu den Heiden hingebeutet und dieser Uebergang angebahnt wurde. Das erste in diesen vorbereitenden Ereignissen ist das Auftreten des Ste= phanus. Er ist der große Vorläuser des Heidenapostels, und seine Rede vor dem Synedrium umfaßt bereits einen Areis von Wahrheiten, welche Betrus mit keinem Worte berührt hatte, die für Paulus aber Hauptgedanken seiner Lehre und Wirksamkeit bildeten.

Stephanus, selbst Hellenist, trat mit den Synagogen in Berkehr, welche die gräcisirte Judenschaft fremder Länder, — Jtalien, Kyrene, Niederägypten, Gilicien und Afia proconsularis in Jerusalem errichtet hatte <sup>1</sup>), indem es ihm nicht entging, daß die Gellenisten zu Vermittlern der Erkenntniß für die hier ben bestimmt waren. Die Anklagen nun, welche sich hier gegen ihn erhoben, müssen, wenn sie gleich von falschen Zeugen vor= getragen werden, doch Anhaltspuncte in den Reden des Märtyrers gehabt haben. "Wir hörten ihn sagen: Jesus der Nagarener wird diese Stätte zerstören und die Sitten verändern, welche uns Moses überliefert hat." <sup>2</sup>) Aehnliches muß Stephanus wirklich gesagt haben, und was er gesagt hat, können

1) Act. 6, 9. - 2) Act. 6, 13, 14.

Rede des Stephanus.

wir um fo ficherer bestimmen, ba biefelbe Anklage vorher gegen Christus fich erhoben hatte, und wir wissen, was ihr damals zu Grunde lag. Rie hatte Chriftus gesagt : "ich werde ben Tempel gerftoren" 1), aber mohl: "gerftoret ihr biefen Tempel, und ich werde ibn in brei Tagen wieder aufrichten" 2). So fprach Er zu benen, welche bie Entweihung bes Beiligthums, ber fie hatten wehren follen, als Er fie beseitigte, in Schutz nahmen. Fahret fo fort und ihr werbet bie Zerftörung bes Tempels herbeiführen. Seine Feinde hatte er als die Zerftörer, fich als ben Bieberhersteller bes Seiligthums in Unverganglichkeit bezeichnet, und in diesem Sinne muß auch Stephanus gesprochen haben. Im hinblick auf ben wachsenden Biberftand ber Juben gegen die Sache Christi fündigte er mit prophetischem Blide bas an, wovon wir in den Predigten des Petrus noch fein Wort vernehmen: dieß Heiligthum wird fallen; durch ein von Chriftus geweissgates, von euch verschuldetes Gericht wird es untergehen, und bie Gemeinde Christi wird, nach bem Erlofchen bes mofaischen Gultus, als ein felbftftandiges beiliges Bolf einem neuen Gesete folgen. Dies ungefähr muß es gewesen sein, was ihm als Lafterung gegen bie beilige Statte und bas Gefetz, gegen Mofes und gegen Gott gedeutet wurde. Denn bieß ift es, was er auch in feiner Berantwortung wieberholt, nicht mit unverhüllten Borten, benn für bieje würde er nicht einen Augenblick Gehör gefunden haben, sondern indem er dem Synedrium die Geschichte ber Borzeit als einen Spiegel ber Gegenwart vorhalt. Bas er von Mojes fagt \*), hatte tonnen für bie Ausleger ben Schluffel zum Berftanbniß bes Uebrigen abgeben, benn unverfennbar wird Moses in feinem ganzen Geschicke mit Christus parallelisirt und mit Sinweisung auf das Verhalten des judischen Boltes gegen den Gesetzgeber bas jezige Verhalten gegen Chriftus gerügt. Der Born ber jubischen Geronten laßt teinen Zweifel, bag fie bie Rebe bes

<sup>1)</sup> Bas die falfchen Zeugen angeben, Marc. 14, 58. — 2) Joh. 2, 19. - 3) Nct. 7, 35 ff.

Stephanns beffer verstanden haben, als bie christlichen Theslogen, nach beren gewöhnlicher Auslegung die Rebe äußerst wenig enthält, was zur Berantwortung bes Angeklagten und gar nichts, was zur Bernichtung seiner Bidersächer bienen konnte. Ist aber einmal bas Wort bes Räthsels gesunden, so treten die in dieser Rebe verborgenen ebenso neuen als zur Sache gehörigen Glaubenssätze und Prophezeiungen in ein belles Licht.

"Abrabam erhielt, als ihm ber Gott ber Berrlichkeit erichien, ben Befehl ber Auswanderung aus feiner Beimath und Berwandtichaft". 1) Auch uns, will Stephanus fagen, benen Gott in Christo erschienen, ift ber Befehl bes Ausgangs aus unserem Geschlechte geworden — eine Anwendung, bie um fo näher liegt, ba auch nach Baulus 2) Abraham Bater ber Glaus bigen, sein Glaube unser Glanbe und sein Berhältniß zu Gott bereits bas Berhältniß bes Christen jn Gott ift. "Abrabams Same mußte im fremden Lande Rnechtschaft erdulden, aber bas Bolf ber Unterbrücker, sprach Gott, werde ich richten, und bann werben sie ausgehen und mir bienen an diesem Orte". So, will Stephanus fagen, werbe bas Geschlecht ber Unterbruder, vor dem er zur Berantwortung fand, enden wie Pharao und fein heer; bie befreite Gemeinde werde bann ihre neuen selbstftanbigen Bottesbienfte feiern.

"Joseph ward aus Reid von seinen Brüdern an die Heiben ausgeliesert, aber aus aller Trühsal errettet ward er von Gott zu einem Wohlthäter und Herrscher der Heiden einge= sest". \*) Wer kann hierin die Analogie verkennen, um welche es dem Redenden zu thun ist? Aus Reid ward auch Christus von seinen Vollsgenossen an die Heiden überantwortet. Dafür hat Ihn Gott zu einem Seeligmacher und König der Heiden bestimmt. Auch Seine Gemeinde wird, von den Juden verstoßen, bei den Heiden und ihren Königen Ausnahme und Chre finden. Doch das Vorbild endigt hiemit noch nicht. Es war

1) Act. 7, 2 ff. - 2) Rom. 4. Galat. 3. - 3) Act. 7, 9 ff.

. .

## Rebe bes Stephanns.

hiemit bas harteste ausgesprochen, was ein ifraelitisches Obr vernehmen könnte; es wird burch eine Berbeißung gemildert. welche in bem typischen Sinne berfelben alttestamentlichen Beschichte verborgen liegt. "Große Bedrängniß trieb die Brüder Josephs endlich in Neappten Speise zu suchen. Da ward 30feph von ihnen erkannt und er ließ feines Baters ganzes haus nach bem Laube Gofen kommen". Große Trubfal und geiftige hungersnoth, will Stephanus fagen, wird auch über euch fom-Endlich aber werdet ihr den von euch Berworfenen ermen. fennen, ber inzwischen ber verschmachtenben Beibenwelt Lebens= speise gespendet hat. Er wird bas Bolt Ifrael freundlich aufnehmen und ihm eine Stätte in Seinem Reiche anweisen. Alfo ein Aufichluß über bie letten Schictfale bes judischen Boltes, ganz wie ihn Baulus im elften Rapitel bes Briefs an bie Romer als ein Mysterium mittbeilt.

Wenn im britten Abschnitt ber Rebe 1) Mofis Geburt gur Beit ber ichwerften Bedrudung, fein erfter Berfuch ben Unterbrudten zum Retter zu werben, bie ichnobe Burudweisung, bie ihm bafur widerfuhr, und feine Flucht in die vierzigjährige Berborgenheit erzählt wird, so liegt für jede diefer Thatsachen das Gegenbild in der Geschichte Christi fo nahe, daß es der Auf= zeigung kaum bedarf. Christus wird geboren zu einer Zeit, wo ber heibnische Imperator bem Bolke Gottes burch Erhebung bes Cenfus ben Stempel ber vollendeten Rnechtschaft aufprägt 2) und wo ber 3bumäer bie Ermorbung ber Rinder befiehlt 3), um die Hoffnung Ifraels zu vernichten. Chriftus, zum Manne herangereift, bietet sich Seinem Volke als Retter an. Ber≠ schmäht, hat er fich ben Augen ber Juden auf lange Zeiten entzogen. Hieran reiht fich nun aber ein Aufschluß über bas Ende ber ifraelitischen Geschichte, ber um fo mertwürdiger ift. ba er zwar im Alten Teftamente fest begründet, doch im ganzen Neuen Teftamente nicht vorkömmt: bie Biederherstellung ber Juden als Folge der zweiten Erscheinung Chrifti, wic Mofes

<sup>1)</sup> Act. 7, 20 ff. - 2) Suc. 2, 1. 2, - 3) Matth. 2, 16,

bei seinem zweiten Auftreten die Erlösung aus Aegypten ins Wert gesetzt hat. 1) Es kann kein Zweisel mehr sein, daß Stephanus in diesem Sinne das mosaische Vorbild hervorhebt.

"Jest freilich, fo eilt bie Rebe zum Schluffe 2), verhaltet ihr euch gegen Chriftus, wie eure Bater gegen ben Gesetgeber, während er auf dem beiligen Berge verborgen war. Mache uns Götter, fagten fie zu Aaron, bie vor uns hergehen, benn wir wiffen nicht, was aus Mofes geworben ift." In Naron, bem Anführer Ifraels in jenem verberblichen Beginnen, mußte ber hohepriefter, ber Borfiger bes Gerichtshofs, vor bem Stephanus ftand, fich felbft erfennen. - In alter Beit mar bie Berbannung nach Babylon Strafe des Abfalls. Die hütte des Stifts, ja ter salomonische Lempel schutzte vor ben göttlichen Strafen nicht. Denn "ber Höchfte wohnt nicht in Tempeln. bie mit Menschenhanden gemacht find". Beit entfernt ift Stephanus bavon, biermit ben Bau bes Tempels zu mißbilligen. - wie ber arge Migverstand Einiger in ber neuesten Zeit meint \*) - ein Gebanke, ber nicht zur Sache gehören, burch ben Stephanus mit Paulus sowohl als mit Petrus in Biberspruch treten und bie Anklage auf Lästerung gegen bie beilige Stätte rechtfertigen wurde. Dieg vielmehr ift sein Sinn: wiewohl ber höchfte ben Bau biefes heiligthums, auf beffen ewige Dauer ihr euch fo fest verlaffet, bag meine Barnung euch als Blasphemie erscheint, gewollt hat, ift Er boch nicht baran gebunden. Er kann, Er wird es verlaffen, ba ihr zu Verräthern und Mördern und zu Gesegesbruchigen geworden feid.

Die Verblendeten glaubten das "Recht des Eifers" auszuüben, worauf einft die rühmliche That des Pinehas sich gründete, indem sie den vermeintlichen Lästerer durch ein tumltuarisches Verfahren zum Tode brachten. Es muß damals kein

<sup>1)</sup> Bereits in den Schriften der Propheten erscheint die Erlösung aus Regypten als Borbild der letten, volltommenen Erlösung, Jesai. 11, 11—16. In der Passandet erwartet Israel den Messika. — 2) Act. 7, 39 ff. — 3) Baur, Paulus der Apostel. 1845. S. 46. Ed. Beller, die Apostelgeschichte S. 147,

Procurator in Balastina gewesen sein und auch Herobes Agrippa I. seine Königsherrschaft noch nicht angetreten haben. 1) Nur in einem Interregnum konnte das Synedrium eine solche Verfolgung, die sich bis nach Damascus erstreckte, eigenmächtig veranstalten.

Der Tod bes ersten Märtyrers biente wie das Leiden aller Märtyrer zur Ausbreitung der Wahrheit, und was er geweissfagt hatte ging nun um so schneller in Erfüllung: die Uebertragung des Heils auf die Heiden. Man sollte meinen, nach dieser Uebelthat der höchsten Obrigkeit des jüdischen Volkes wären die Apostel berechtigt gewesen, Jerusalem zu verlassen, den Staub von ihren Füßen zu schütteln, das südische Volk als Volk aufzugeben und sich sofort ganz den Heiden zu widmen. Sie thaten es nicht. Sie blieben vielmehr bei der allgemeinen Flucht in Jerusalem, sie allein, obwohl sie am meisten von allen gefährdet waren. Einen bestimmten Beschl Christi müssen sie hiefür gehabt haben, der ihnen die Gewißheit gab, daß sie noch nicht zu den Heiben gehen sollten.

Und boch zeigt uns nun eine Reihe von Ereigniffen vom achten bis zwölften Kapitel der Apostelgeschichte, wie der gött= liche Geist in der Kirche auf die Bekehrung der Heiden hin= brängte, und wie mit seinem Antriebe die auffallendsten Fü= gungen der göttlichen Vorsehung zusammen trafen: die erfolg= reiche Predigt unter den Samaritern, die Lause des Aethiopen<sup>2</sup>), die wunderbare Bekehrung des zum Heidenapostel bestimmten Mannes, die Geistesausgiehung auf Cornelius und die Seinen, endlich die großen Erfolge unter den Heiden in Antiochia.

Philippus, ber von nun an, wie es scheint, nicht mehr nur Diacon, sondern zu einer höheren Stufe der Wirksamkeit erhoben, als Evangelist auftritt, geht den Aposteln mit dem

<sup>1)</sup> Bgl. Biefeler, Chronologie d. apost. Seitalters, 1848, S. 208—213, welcher für den Lod des Stephanus das Jahr 39 oder 40 annimmt. — 2) Ueber die Bedeutung dieses Ereignisse siehe M. Baumgarten, die Apostelgesch. I. S. 180 ff.

Auftrag bas Evangelium auszubreiten voran. Er findet bei ben Samaritern gleich große Empfänglichkeit für die göttlichen Einflüffe des Christenthums, wie für die trügliche unheimliche Magie des Heidenthums. Wie verbreitet magische Künste unter ben Samaritern gewesen, sagt nicht allein Justinus Martyr <sup>1</sup>); daß das Schmähwort "Samariter" im Munde der Juden so viel war wie Zauberer, Dämonischer <sup>2</sup>), ist Beweis genug.

Als Betrus und Johannes kamen, um bas Werk bes Philippus zu vollenden, ward ihnen durch die unverkennbare Ausgießung des Geistes die göttliche Sanction des Geschehenen.<sup>3</sup>) Einer solchen Bestätigung bedurfte in den Augen der Aengstlichen der Aufbau der Kirche unter den den Heiden gleichgeachteten Samaritern.

Von tiefer Vorbedeutung für die Kirchengeschichte ift es aber, daß bas Evangelium taum auf ben heibnischen Boben verpflanzt war, als ichon eine neue Entartung fich einftellte, woburch bie eigenthumliche Gefahr ben Avosteln vor Augen treten mußte, ber bas Chriftenthum in ber von feinem Gefet regierten und gezüchtigten heidenwelt ausgesetzt war. Die An= gabe über Simon ben Bauberer, daß er von ben Bethörten wegen ber Leiftungen feiner magischen Runft für bie "große Rraft Gottes" gehalten wurde 4), hat, fo abenteuerlich fie lautet, boch die ftrengste Glaubwürdigkeit für ben, ber bie Meinungen und Neigungen bes Reitalters fennt. 5) Gine Macht ichien ihm einzuwohnen, höher als andere auch für bamonisch gehaltene Mächte, ein Höllenzwang, dem alles sonftige Raubermefen weis So konnte die Vorspiegelung Eingang gewinnen, chen mußte. daß in ihm fich nicht eine ber niederen Kräfte, sondern bie erfte und höchfte Emanation der Gottheit verförpert habe, bis feine

<sup>1)</sup> Apol. I. c. 54. Bgl. Lutterbed neuteftam. Lehrbegriffe I. S. 265. - 2) Joh. 8, 48. - 3) Act. 8, 14 ff. - 4) Act. 8, 10. - 5) Bgl. Gfrörer Philo II. S. 380 ff. und Matter histoire critique du gnosticisme I. p. 180 - 235, auch unfern Berfuch zur herstellung des hiftor. Standpuncts u. f. w. 1845. S. 291.

Runft vor der Einfalt und Kraft des Evangeliums zu Schanben wurde.

Mit seinem Anstinnen an Petrus 1) verrieth er die Neigung zu jenem frevelnden Mißbrauch des Christenthums, der das Wesen der alten heidnischen Ketzereien bildet: das Christen= thum als magische Kraft zu benutzen und es als sittliche Macht zu verschmächen, seine übernatürlichen Ausschluffchlüffe und Gaben an sich zu reißen und sich keiner Jucht, Demüthigung und Heili= gung zu unterwersen, sondern alles im Dienste des Hollosophen, sei es nun der Hochmuth des Gauklers ober des Philosophen, zu entweihen.

Eben darum ift die Ueberlieferung, welche ben Magier aus Gitthin als Uranfänger aller heidnisch=guostischen Härestie und als den Hauptwidersacher des Petrus hinstellt, gewiß nicht aus der Luft gegriffen. Denn die Apostelgeschichte selbst, ob= gleich sie der späteren Begegnung zu Rom nicht gedenkt, beutet doch an, welche schlimme Bedeutung Simon für die Kirche hatte. Denn Betrus sah es voraus, daß der Magier für die Kirche zu "bittrer Galle und zu einem Bande der Ungerechtigkeit" werden <sup>2</sup>), daß er viele unter den Gläubigen verunreinigen und vergisten und für die gesetzlosen Elemente in ihr ein Bereinigungspunkt und gesährlicher Halt werden würde.

Noch hatte Niemand die Taufe ohne Beschneidung empfangen. Der Aethiope und der Centurio waren die ersten "Fremdlinge des Thores", welche als solche der Kirche einverleibt wurden. Weder Philippus, noch Betrus würde dieß gewagt haben, wenn sie nicht durch außerordentliche, übernatürliche Aufschlußse und Antriebe dazu ermächtigt und ermuthigt worden wären. So wurden sie in den Stand gesetzt, späterhin dieselbe Handlung, deren Gottgefälligkeit sie durch Erfahrung erkannt hatten, ohne Wiederkehr eines besonderen wunderbaren Winkes zu wiederholen.

1) Act. 8, 19. — 2) Act. 8, 23. Dieß der Sinn der gewöhnlich falsch verstandenen Borte els χολήν πιαρίας — δρώ σε ὄντα. Agl. Deuteron. 29, 18. Sebr. 12, 15.

### Laufe der erften Beiden.

In Cornelius, mit seiner heiligen Scheu vor Gott, seiner Wohlthätigkeit und seinem anhaltenden Gebet <sup>1</sup>), spricht sich die Bereitschaft und Schnsucht der Heilenwelt aus, welche den Wünschen des Betrus und dem Antrieb des göttlichen Geistes in ihm begegnet. Dieser Hauptmann der italischen Cohorte er scheint als Repräsentant des römischen Weltreichs, welches beftimmt war, die Weihe des Christenthums zu empfangen. <sup>2</sup>) Die Scheidewand, welche dem Apostel den Zugang zu Cornelius verschloß<sup>8</sup>), war das herkommen der Absperrung, worin die Juden jener Zeit noch viel weiter als die jezigen über die mosaische Vorgelichen Woglickkeit einer Berunreinigung vorzubeugen. Jezt verbietet die Sitte nicht mehr, wie damals, das haus des Unbeschnittenen zu betreten, sondern nur die Speisen zu genießen, welche allenfalls nicht nach talmudischer Vorschrift zubereitet sein könnten.

Die Vision, bie dem Petrus vor Augen tritt, stellt ihm unter dem Sinnbild des mancherlei Gethiers die Heidenwelt vor, welche in die Kirche zusammengesaßt werden soll. <sup>4</sup>) Die Heiden, bis dahin unrein, sollen durch den Apostel zu einem Gott gesälligen Opfer bereitet<sup>5</sup>) und der Hunger des Petrus nach ihrer Bekehrung soll gestillt werden. Dieß der Sinn der Worte: "opfere und iß". <sup>6</sup>) Durch diesen Ausspruch hat Gott bie Unreinen gereinigt.

Petrus folgt ben Boten in das haus des Centurio. Die Stätte, die ein Engel betreten hatte, darf auch er betreten. Denen, welche von Gott die Geistestaufe empfangen haben, darf er die Taufe mit Wasser nicht verweigern. Des Sacra= mentes der Reinigung durfte er sie nicht mehr unwürdig er= flären, nachdem durch Ausgießung des Geistes Gott bezeugt,

 <sup>1)</sup> Act 10, 1 ff. - 2) Siehe M. Baumgarten, die Apostelgesch. I.
6. 237. 238. - 3) Act. 10, 28; 11, 3. - 4) Linteum significat ecclesiam catholicam. ad quam totus terrarum orbis, omnes a quatuor plagis homines vocantur; illa coelestem habet originem et tandem in coelum transferetur. J. J. Wetstenius N. T. gr. II. 1752. pag. 517. - 5) Bgl. Nom. 15, 16. - 6) Act. 10, 13.

!

L

!

!

ţ

I

ł

!

1

ł.

baß Er felbst auf außerordentliche Beise diese Gläubigen schon gereinigt habe. Der Erfüllung mit dem heiligen Geiste muß fonst nach der Ordnung, an welche Gott die Menschen gebun= den hat, die Taufe vorangehen. Aber sich selbst hat Er nicht gebunden, und Er kann mit der Mittheilung Seiner Gnade Seinen Ordnungen vorauseilen.

Das Ereigniß in Cafarea wird von Petrus felbst mit der ersten Ausgießung des Geistes auf die Jünger in Jerufalem verglichen und beinahe gleichgestellt. <sup>1</sup>) Sowohl die Unmittelbarkeit in der Herabkunft des Geistes, als die Erweisung feiner Anwesenheit durch Lobpreisung Gottes in neuen Jungen war in beiden Fällen dieselbe. <sup>2</sup>) Die Erstlinge aus der Heidenwelt wurden auf eine ebenso unverkennbare Weise angenommen wie vorher die Erstlinge des Judenthums. Indem sie ohne Anschluß an den Mosaismus zu der gleichen Bürde der Gesalbten erhoben wurden, erging über die Anhänger des Mosaismus ein thatsächliches Gericht. Aus dieser göttlichen That konnte man erkennen, daß innerhalb der Kirche, welche die Wohnstätte des heiligen Geistes ist, die bevorzugte Stellung des Israeliten aufhören und die Unterwerfung unter jüdische Sitte nicht mehr Bedingung der Gemeinschaft sein sollte.

So beutlich scheint dieß alles hiemit ausgesprochen, daß baraus die historische Schwierigkeit erwächst, wie Petrus nach solchen Erfahrungen in Antiochia, laut dem Berichte des Paulus<sup>3</sup>), verleitet werden konnte, die Gemeinschaft mit den Heidenchristen aufzuheben, wie er ferner überhaupt noch so lange sich auf die Israeliten beschränken und von der Arbeit an den Heiden zurückhalten konnte? Doch ist diese Frage nur für den unauslöslich, der nicht genau erwägt, was durch das Greigniß im hause des Cornelius erwiesen und was noch nicht aufgehellt war. Sorgfältigere Betrachtung zeigt, wie viel unerledigte Ge= wissensfragen noch übrig waren.

<sup>1)</sup> Act. 11, 15. — 2) Doch scheint es, daß dießmal das Reden mit Zungen sich bereits ähnlich gestaltete, wie wir es aus 1 Cor. 14 kennen lernen. — 3) Gal. 2, 11 ff.

Ueber biefen einen Kall war Betrus und bie Gemeinde au Jerufalem beruhigt. Aber war es bamit icon ausgemacht, baß man nun auch ohne vorhergebende beutliche Geiftesmittheilung einen Beiden taufen burfe ? Gine Ausnahme war mit ben Bottesfürchtigen in Cafarea, die bereits vorher an der Schwelle bes Judenthums ftanden, geschehen. Ronnte man baraus ichon wiffen, daß es Beit fei, auszuziehen und ben im Bögendienft Befangenen ju predigen ? Bar es erwiesen, daß Betrus bereits den Juden ben Rucken wenden durfte und auf ihre Erleuchtung verzichten, zumal ba inzwischen ein Anderer als Avostel Christi jur die Beiden in Birkfamkeit getreten mar? Endlich war bavon, daß nun die geborenen Ifraeliten ihr Cerimonialgeset fahren laffen follten, noch kein Wort gesagt, und in der That war bie Zeit bazu nach göttlichem Willen noch lange nicht ge-Benigstens zwanzig Jahre vergingen noch, ebe fie kommen. Betrus wußte wohl, daß es in dem Augenblick, wo eintrat. bie Gemeinden bas mofaische Ritual fallen ließen und er als Apostel in ber Beise bes Baulus verfahren wurde, mit ber Birksamkeit auf bie Juden im Großen zu Ende sein würde.

Aus allen diesen Gründen konnte es auch nach der Laufe bes Cornelius noch keineswegs für eine ausgemachte Sache gelten, daß die Zwölfe mit Betrus an der Spiße auf Ifrael und auf die Aengstlichkeit der Judenchriften keine Rücksicht mehr zu nehmen brauchten.

Laut einer Ueberlieferung, welche bei Apollonius am Ende bes zweiten Jahrhunderts vorkömmt <sup>1</sup>), soll der Erlöser selbst den Aposteln Befehl gegeben haben, binnen zwölf Jahren nicht von Jerusalem zu weichen. Es ist zweiselhaft, ob Christus ein solches Beitmaß den Jüngern zum Voraus angegeben hat, aber die Bahl der Jahre stimmt mit dem, was die Apostelgeschichte über die Dauer der Wirksamkeit des Petrus in Jerusalem und der Umgegend sagt, ziemlich genau zusammen. Nur darüber schwankt die chronologische Forschung noch, ob 30 oder 31 unserer

1) Bei Eufebius hist. eccl. V, 18.

Beitrechnung bas Jahr ber Gründung ber Kirche ift. <sup>1</sup>) Das aber steht fest, daß das Osterfest, an welchem Petrus aus Jerusalem entweichen mußte, auf das Jahr 44 fällt, denn in diesem Jahre, im vierten des Claudius, starb Herodes Agrippa L\*)

Die Greigniffe bieses Jahres waren von großer Bedeu= tung für bie innere Geschichte bes Judenthums und ber Rirche. Seit dem Lode des Stephanus hatten die Juden feine neue Uebelthat gegen bie Chriften verüben tonnen. Nicht jeder romifche Statthalter ließ fich wie Bilatus zur Bollftrectung ber Todesurtheile des Synedriums gebrauchen. Nun aber wurde im erften Jahre des Claudius dem Berodes Agrippa L von dem Imperator die Königswürde verlieben und feine Berrichaft auch über Judaa ausgedehnt, fo daß fie benfelben Umfang erhielt, wie bie feines Borfahren, bes erften Berodes. Un ihm hatten bie Juden wieder einen Berricher, von dem fie eher die Bollführung ihrer Anschläge erwarten burften, weil er nicht in ber Spannung und Eifersucht ihnen gegenüberstand, wie die römiichen Ritter, welche die Proving zu verwalten gehabt hatten. Auch muß in ihm felbft ein Geift des haffes gegen die chriftliche Sache wirkfam gewesen fein; politische Rudfichten tamen bazu und förderten bie Ausführung ber chriftusfeindlichen Blane. Er follte fich baburch als Giferer für Das Judenthum beweisen und seine Geltung bei allen fanatisch Gestimmten befestigen. "An etliche von ber Gemeinde legte er bie Bande, um fie zu peinigen, und tobtete ben älteren Jakobus, ben Bebebäiden, mit bem Schwert." 3)

Als diefer Jakobus vor Gericht ftand, (es muß ein jüdisches Glaubensgericht gewesen sein) ward sein Ankläger durch sein Beugniß ergriffen und, in seinem Sinne umgewandelt, bekannte er auch ein Chrift zu sein und ward mit Jakobus hin-

<sup>1)</sup> Das Jahr 30 nach R. Biesseller chronolog. Synopse 1843. S. 386. Das Jahr 31 nach Rud. Anger de temporum in actis apostolorum ratione 1833. pag. 6 sqq. — 2) Bgl. Anger a. a. D. S. 39 ff. — 3 Uct. 12, 1 ff.

ausgeführt. Auf bem Wege bat er den Jakobus, daß ihm vergeben werden möchte. Dieser sann eine kurze Zeit schweigend nach; dann sprach er: Friede sei mit Dir, und kuffete ihn. So wurden sie denn beide zugleich enthauptet. 1) — So hat der erste aus der Zwölfzahl der Apostel Ifraels das Märtprerthum erlitten. Auch den Petrus ließ der König verhaften, um ihm nach dem Ofterfest ein gleiches Schicksal zu bereiten.

Es war eine gemeinsame Blutschuld, welche Bolt und König hiemit auf sich luden. Ihre rächenden Folgen traten ein, indem die Verfündiger des Heils sich von Jerusalem wegwenden mußten und Agrippa uach kurzer Frist von einem Tode ereilt wurde, welcher thpisch für das Eude so mancher späteren Christenverfolger den Tyrannen zur Warnung dienen sollte.

Uebereinstimmend mit Lucas erzählt Josephus <sup>2</sup>), wie der König in Casarea vor den versammelten Großen und dem Bolk in einem von lauter Silber kunstvoll gewebten Gewande erschien und als es in den Strahlen der aufgehenden Sonne erglänzte, von seinen Schmeichlern als Gott begrüßt wurde und die Begrüßung sich gefallen ließ. Es war eine Scene, in der die gotteslästerliche Apotheose des Cajus Caligula nachgebildet werben sollte. <sup>3</sup>) Aufsehend erblickte der König einen Unglücksboten in einer Eule, die sich auf einem Seil über ihm gesetzt hatte, und sofort von schrecklichen Schmerzen des Unterleibs ergriffen, erkannte er die Strafe der Blasphemie. Er starb nach fünf qualvollen Tagen.

Die Gemeinde Christi zu Jerusalem hatte in jenen gefahrvollen Tagen, wo ihr ber erste aus der Apostelzahl entrissen wurde und über Petrus das Schwert schwebte, keine andere Streitwaffe als das unablässige Gebet. \*) So ward ihr ber zwiesache Sieg, die Befreiung des Apostels und die Bestrasung bes Tyrannen, beides ohne Buthun einer Menschenhand. Petrus

<sup>1)</sup> Clemens Alegandrinus bei Eufebius hist. eccl. II, 9. — 2) Flav. Josephus Antt. XIX, 7. — 3) Suetonius, Caj. c. 22. — 4) Act. 12, 5 ff.

#### Flucht des Betrus.

befahl vor seiner Flucht die Gemeinde dem Jakobus und ents wich, den Staub über Jerusalem abschüttelnd, "an einen ans dern Ort").

hiemit läßt ihn ber Geschichtschreiber verschwinden, ohne ein Wort über seine ganze spätere Wirksamkeit zu sagen \*); so ganz widmet er sich von nun an dem Apostel der Heiden. Dieß auffallende Ubbrechen der Erzählung hat seinen Grund, wenn wir nicht irren, darin, daß Lucas hiemit die hauptaufgabe des Petrus für vollendet ausah. Indeffen ist es nicht unmöglich, aus andern Quellen zur Ausfüllung bieser großen Lücke der Apostelgeschichte die hauptmomente zu ermitteln.

Bohin begab sich Petrus? Im ganzen Reiche bes Agrippa war seines Bleibens nicht. Und doch war es für ihn noch nicht Zeit, zu den Heiden zu gehen. Denn noch geraume Zeit nachher hielt er es, wie wir aus dem Briefe an die Galater wissen "), für seine Pflicht, sich den Juden zu widmen. So war er auf die Juden in der Zerstreuung angewiesen; und das Neue Te= stament selbst läßt uns erwarten, daß er diese an ihren Haupt= sigen werde aufgesucht haben. Diese Hauptsige aber waren Alegandria und Rom. Und so tritt hier die Nachricht des Eusebus mit vollständiger Glaubwürdigkeit zur Ergänzung ein: Betrus habe sich unter Claudius nach Rom begeben 4) und die bortige Kirche aufgebaut, und: Marcus habe späterhin als Legat des Betrus die Kirche in Alegandria gegründet. 5)

Thierich, Rirchengefcichte 1.

 <sup>1)</sup> Act. 12, 17. - 2) Nur bei dem Concilium in Serusalem tritt Betrus in der Apostelgeschichte noch einmal auf Act. 15, 7. - 3) Galat. 2, 9. 4) So nach dem griechischen Text des Chronicon von Eusebius: im zweiten Bahre des Claudius: Πέτρος, ό χορυφαΐος την έν Αντιοχεία πρώτην Θεμελιώσας έχχλησίαν, είς Ρώμην άπεισι χηρύττων το εύαγγέλιον. Der armenische Text des Chronicon p. II. pag. 269 ed. J. B. Aucher 1818 seht diese Anfunft in das 3. Jahr des Cajus. - 5) Eusebius hist, eccl. II, 16.

### Petrus in Rom.

Es ift wahr, ichon fruhzeitig haben fich Sagen und absichtliche Erdichtungen an den Aufenthalt des Avoskels in Rom angehängt. Sein Wiederzusammentreffen mit Simon bem Magier, woran etwas geschichtliches fein mag 1), ift wit Mythen aus= geschmucht worden. Sein zweimaliges Birten in ber Sauptftabt, erft unter Claubins, bann unter Nero, ift in bem falichen Lichte eines fünfundzwanzig gabre währenden Gpifcopates bargestellt worden. 2) Bon biefen späteren Aussagen sehen wir ab und halten uns an die ältesten Berichte. Sagen, die fich nach und nach angesett haben, berochtigen Niemand, auch ben Rern, um ben fie fich fammeln, fofort für Erbichtung zu halten. Alle Beugniffe des Alterthums, auch die älteften und ichlichteften, zu verwerfen, wäre nur dann gestattet, wenn sie dem Neuen Testamente widersprächen. Daß sie ber hauptsache nach mit ihm in trefflichem Giullange fteben, gebt aus unferer Grörte= rung bervor.<sup>8</sup>)

Der Grund zu der ganzen jüdischen Ansiedlung jenseits der Tiber wurde damals gelegt, als Pompejus, der Bezwinger Judäas, im Juhr 63 vor unserer Beitrechnung den Aristobulus und Tausende von Ariegsgefangenen aus Judäa nach Rom brachte und sie dort zu Freigelassenen machte. Bon ihnen uns wurde später die Synogoge der Libertini im Mutterlande gegründet. <sup>4</sup>) Nach dem Tode des ersten Herodes, als die Gejandten aus Jerusalem kamen, welche gegen Archelaus als Nachfolger seines Baders Einsprache bei Augustus erhoden, schlossen, schlossen in Rom einheimische Bollsgewoffen

<sup>1)</sup> Es wird mit Hinzufügung einiger bisher unbetannten Umftände auch von Hippolytus bezeugt. Origenis philosophumena ed. E. Miller p. 176. — 2) So von Hieronymus im catal. scriptt. eccl. c. 1 und öfter. Sm armenischen Chronicon des Cusebius a. a. D. steht: commoratur illic (Romae) antistes ecclesiae annis viginti. — 3) Dieß ist überzeugend dargethan von Friedr. Windischmann in den vindiciis Petrinis, Batisb. 1836, einer ansgezeichneten, bis jest zu wenig beachteten Untersuchung. Sgl. auch Foggini de Romano Petri itinere. Florent. 1741. 4. — 6) Uct. 6, 9.

an, um ihre Vorstellung, die sie dem Oktavianus im Tempel des Apollo machten, zu unterstützen. 1)

In demfelden Verhältniß zahlreich müffen dort die zum Mofaismus hinneigenden heiden gewesen fein. Denn auf romische Proselpten des Thores beziehen fich die Spottreden ber römischen Satiriker, eines Horatius und Juvenalis?). So war nicht nur bie Entstehung einer Christengemeinde in ber hauptftadt vorbereitet, sondern merkwürdiger Beife auch ein deuts tiches Vorspiel ihrer bereinstigen Schickfale excignete fich im neungehnten gabre unferer Zeitrechnung, im vierten des Tiberius. "Es wurde", wie Tacitus erzählt 3), "über bie Mustreibung ber ägyptischen und jubischen Gulte berathen und von den verfammelten Batern ber Befchluß gefaßt, bag viertaufend aus bem Stande ber Freigelaffenen, bie von diefem Aberglauben angeftedt waren, fofern fie ein bagu taugliches Alter hatten, nach Sarbinien hinübergebracht werden follten, um bort bie Raubereien zu banwfen, indem man fie für Leute achtete, an denen, wenn fie bem Klima erlägen, nicht viel verloren fei. Die übrigen follten Italien verlaffen, wenn fie nicht bis au einem beftimmten Tage ben profanen Religionsgebräuchen entfagt hat= ten". Die "Augestedten" find Broselpten. Aber auch bie ge= boronen Afraeliten scheinen indeariffen gewesen zu sein. Und wie dem auch fein mag, fo war dieß eine Borbedeutung deffen, was nun balb nach der Gründung der Kirche in Rom gesche= ben sollte.

Wenn Petrus sich zunächst nach Rom wendete, so geschah es wahrscheinlich bereits im Gedauken an die känftige Wichtig= keit dieser Stadt für die Ausbreitung des Ewangeliums unter den Heiden. Doch galt seine Predigt damals noch der Syna= goge, und welche Bewegungen sie dort biunen Ruzzem hervor= gerusen haben muß, davon haben wir in den wenigen Worten des Suetonius ein überraschendes Zeugniss<sup>(4)</sup>. "Die Juden,

<sup>1)</sup> Flav. Josephus Antiq. XVII, 12 (17). — 2) Bgl. Giefeler, Sizcheng. I. 1831. 6.53. — 3) Tacitus Annal. II, 85. — 3) Sueton. vita Claudii c. 25.

# Die Bertreibung der Juden unter Claudius.

welche auf Anftiften eines gemiffen Chreftus unablaffige Un= ruhen erregten, vertrieb er (Claudius) aus ber Stabt." Daß unter biefen Vertriebenen Chriften waren, bestätigt bie Apostelaeschichte. 1) Daß "Chreftus" bei ben auswärtigen Schrift= ftellern bie Form ift, die fie dem ungewöhnlichen Ramen "Chriftus" gaben, um ihn ohne merkliche Veränderung in einen gebräuch= lichen griechischen Sklavennamen ju verwandeln, ift befannt. Die Rämpfe, welche bie Prediat vom Meffias bervorrief, konnte ein braußen Stehender leicht fo auffaffen, daß er den "Chreftus" für einen noch lebenden Unruheftifter hielt. Die Scenen, welche ben Imperator zur Austreibung ber Judenschaft veranlaßten, laffen fich leicht benten, wenn man auf die aus der Apostelgeichichte bekannten Borgange in Philippi, Theffalonica, Korinth und anderwärts hinficht. Machtigen Biderspruch erregte bas Beugniß bes Betrus vom Meffias und feinem Reiche bei ber Mehrheit. Die Giferer brachten die Sache vor die römischen Tribunale. Sie wurden abgewiefen, weil es fich zeigte, bag es nur eine judische Lehrstreitigkeit war, tein Stoff für ein gerichtliches Verfahren nach römischem Rechte. Ubgewiesen vergriffen fich, wenn nicht schon vorher, die Erbitterten an ihren chriftlichen Bolfsgenoffen, und nun mußte eingeschritten werben. Die Gewaltthätigkeiten wiederholten fich, nicht ein= fondern vielmal, und bie wahrscheinlich willkommene Veranlassung war für ben Imperator gegeben, nach bem Beispiel ber unter Ti= berius getroffenen Magregel, bie ganze judische Emigration auszutreiben. Es versteht fich von felbft, daß zwischen Chriften und Juden nicht unterschieden wurde. Erst unter Nero fing man an, das Chriftenthum für etwas Underes, als für eine "jubische Lebensweise" zu erkennen; aber noch lange nachber behielt es in der Sprache romischer Juriften biefe Benennung.

Die Vertreibung geschah nach Orofius 2) im neunten Jahre

<sup>1)</sup> Act. 18, 2. — 2) Orosius hist. VII, 6. Auf diese Angabe baute Pearson in feinen annales Paulini. Bieseler, Chronologie des apostol. Zeitalters, S. 122 ff., bestreitet sie und sest die Vertreibung der Juden aus Istalien in das 3. 52.

# Das Evangelium des Marcus.

bes Claudius, 49 unserer Zeitrechnung. Schon ehe es so weit tam, muß Betrus, der wahrscheinlich am meisten in Gefähr schwebte, Rom wieder verlassen haben, da wir ihm bereits beim Apostelconcilium in Jerusalem wiederbegegnen 1), einige Zeit früher, als Paulus zu Korinth mit dem neuerdings durch das taiserliche Edict aus Italien vertriebenen Aquila zusammentrifft. 2)

-----

Noch eine Thatsache ist uns aus dieser Zeit der allerersten Schicksale der römischen Gemeinde bekannt: die Absassung bes Evangeliums durch Marcus. Auch hierüber stimmen unseres Erachtens die Nachrichten der Alten mit dem, was aus der heiligen Urkunde selbst erhellt, zusammen.

Johannes Marcus, ein Jüngling aus der Gemeinde zu Jerusalem, also ursprünglich schon dem Petrus nahe stehend, hatte bereits den Apostel der Heiden, jedoch nur eine kleine Strecke weit, begleitet. Er verließ ihn, um nach der heimathlichen Kirche in Jerusalem zurüczukehren <sup>3</sup>), höchst wahrscheinlich aus keinem andern Grunde, als weil ihm die Entschlossenheit fehlte, sich ferner an einer so kühnen und von der des Petrus verschiedenen Wirksamkeit zu betheiligen. Der Gedanke liegt nahe, daß er den Petrus wieder aufsuchte, um diesem mit den Talenten, welche an ihm gerühmt werden <sup>4</sup>), zu dienen. Er fand ihn in Rom. Die Trennung des Marcus von Paulus fällt gerade in diese Jahre zwischen der Flucht des Petrus aus Palästina und seinem Wiedererscheinen beim Apostelconcil.

"Nachdem Betrus in Rom öffentlich geprediget und bas Evangelium im heiligen Geifte ausgesprochen, haben die Anwesenden, ihrer viel an Zahl, den Marcus gebeten, er möge, da er jenem von fernher gefolgt sei und des Gesagten sich erinnere, das Verkundigte aufschreiben. So habe er das Evangelium versaßt und es den Bittenden mitgetheilt. Betrus, als er es

<sup>1)</sup> Act. 15, 7. - 2) Act. 18, 2. - 3) Act. 13, 13. - 4) 2 Lim. 4, 11.

inne wurde, habe ihn weber daran gehindert, noch auch dazu aufgemuntert." So lautet die Aussiage, welche Clemens Aleyanbrinus <sup>1</sup>) aus dem Munde der Aeltesten mittheilt, bei denen er sich nach alten Uebertieserungen umgethan hatte. Sie trägt den Stempel der Glaubwürdigkeit schon darin, daß sie noch frei von dem Bestreben ist, die kanonische Schrift des Marcus mit der Approbation des Betrus auszustatten, oder zu einem Werke des Betrus selber zu erheben. Ueberdieß zeigt sich hier unentstellt die ursprüngliche Stimmung der Jünger Christich dien weise Zurüchaltung, welche den Späteren bald unverständlich und ein Gegenstand der Verwunderung wurde.

Aber auch ber Inhalt ber Schrift bes Marcus stimmt mit dieser ihrer Entstehungsgeschichte überein. Sie ist in der That das älteste unter den Evangelien und nicht nur das älteste, sondern auch das Document, welches Matthäus und Lucas, ein jeder in seiner Bearbeitung, der heiligen Geschichte zu Grunde gelegt haben. Bir sprechen hiermit einen Satz aus, der lange überschen wurde, aber gegenwärtig von Forschern der getrennten Confessionen und der entgegensetzten Parteien immer allgemeiner anerkannt wird. <sup>2</sup>) Es geht nicht mehr, den Marcus für einen Epitomator des Matthäus und Lucas zu halten. <sup>4</sup>) Ein solcher würde, wenn seine Arbeit einen würdigen Zweck haben sollte, die Vorzüge der beiden früheren Schriftsteller zu verbinden suchen. Das gerade Gegentheil ist hier der Fall;

<sup>1)</sup> Bei Cusebius hist. eccl. VI, 14. — 2) Diesen Sas behauptete Herder, Regel der Busammenstümmung unserer Evangelien 1797, sämmtliche Berte, zur Rel. u. Theol. XVII, 1830. S. 185. Ausführlicher begründete ihn C. S Bilte, der Urevangelist, 1838, dem Beise u. Bruno Bauer zufümmten. Herd. Higg, über Ishannes Marcus und seine Schriften, 1843, S. 37 ff., sam zu demselben Ergebnis. Aber auch Sepp, das Leben Christi, VII, 1846, S. 149 ff. und Iames Smith, dissertation on the origin and connection of the gospels, Edinb. and Lond. 1853. — 3) Diese Auflicht Griesbachs und de Wettes wird noch settes von Baur, trit. Unterjuchungen über die kanon. Exangelien, 1847, S. 548 ff.

bas Eigenthümliche bes Matthäus und bes Lucas fehlt, bas Gemeinsame findet sich; was also schon zweimal erzählt gewesen wäre, würde hier zum dritten Mal erzählt, mit so wenigen Zuthaten und genoueren Bestimmungen, daß Ubsicht und Versahren des Versassers für immer ein Räthfel bleiben müßte. Dieses Näthfel verschwindet und ein großer Schritt zur Orientirung in dem Labyrinth der Evangelienharmonie ist gethan, so wie man erkennt, daß Mareus die gemeinsame Grundlage für die Werke der beiden Anderen bildet. Wes sie ihn zum Jührer hatten, stimmen sie überein; wo er sie verläßt, in der Kindheitsgeschichte, in den Reden Christi, in den Erscheinungen nach der Auferstehung, weichen sie weit auseinander und versolgen ein jeder seinen eigenen Weg.

Es entspricht ganz der ersten Beriode bes apostolischen Zeitalters, bag bier die heilige Ueberlieferung in ihrer einfachften Gestalt auftritt, in ber fie fich am nachften an bie furge= faßten Berichte in ben Reben bes Betrus in ber Apostelgeschichte anschließt 1). Mag auch bie Geschichte ber wunderbaren Beburt bes Erlöfers ben Aposteln icon ebe fie gerufalem verließen aus dem Munde der beiligen Jungfrau mitgetheilt worben fein; mögen fie bereits jene Urfunden aus ber heiligen Familie gehabt haben, die Lucas in feinem ersten und zweiten Rapitel aufgenommen hat: Die Zeit, Dieje Geheimniffe: bag Chriftus empfangen ift vom beiligen Geifte und aus ber Jungfrau geboren, zu veröffentlichen, war noch nicht ba. Und wenn in bem Rreise ber Gläubigen hievon gesprochen werden burfte, fo follte es boch ber Schrift noch nicht anvertraut werben, bie in andere Hande kommen konnte. Ebenso entspricht es ganz biefer erften Stufe bes Unterrichts, bag bieg Evangelium von ben Erscheinungen und Reden Chrifti nach ber Auferstehung noch gar nichts enthält - benn ber jetige Schluß 2) ward Das Meiste aus ben vierzig Tagen später hinzugefügt. follte ja für immer Geheimniß bleiben. Ferner zeigt Marcus

1) Met. 10, 36-42 - 2) & oben & 49.

in seiner Sprache noch am reinsten den hebräischen Typus; er war, wie Johannes der Presbyter sagt 1), der "Oolmetscher des Petrus", aus dessen Munde er die Berichte in hebräischer Sprache vernommen hatte. Neben seinen Hebraischen läßt er aber bereits Latinismen einslichen und gibt Erklärung über palästinensliche Dinge, so daß man sicht, er hat für Ausländische und zwar im Abendlande geschrieben. 2) In der unnachahmlichen Anschaulichkeit, Frische und Rraft seines Berichtes schimmert die Treue des Augenzeugen und die Eigenthümlichkeit des Rephas durch und alles spricht dasür, daß die Alten mit Recht in diesem Werke ein, wenigstens mittelbares, Erzeugniß des Apostelsfürsten sehen. 3) Es sollte dem Urapostel der Urevangelist sich auschlieben und Petrus auch in Beziehung auf die in ber Kirche sortzuerbende geschichtliche Kunde von Christo der grundlegende unter den Jüngern des HErrn sein.

So besitzen wir also eine Zusammenfassung beffen, was in den zwei ersten Jahrzehnten von den Aposteln Ifraels zu Jerufalem und zu Rom von Christo gelehrt worden ist. Das Urevangelium, nach welchem so manche Forscher gesucht haben, steht in unserem Kanon, durch seine ganze Entstehungsgeschichte und Beschaffenheit ein sester Ball zur Vertheidigung der heiligen Geschichte gegen alle Anläufe der Mythenhypothesen.

Indeffen wurde die Marcusschrift damals noch nicht zum kirchlichen Gebrauche eingeführt oder mit apostolischer Sanction versehen. Sie blieb eine Privatschrift bis nach dem Tode des Betrus. Da erst wurde sie unter die heiligen Bücher der Kirche aufgenommen (wahrscheinlich mit Hinzufügung des jezigen Schlußabschnittes) und so konnte die unrichtige Notiz zu Clemens von Alexandria gelangen, daß die Evangelien mit den Genealogieen früher geschrieben sein 4), indem diese wirklich noch vor dem

<sup>1)</sup> Bei Eusebius hist. eccl. III, 39. -- 2) Bgl. Credner, Einleitung in das N. T. I. 1836. S. 104. 110. - 3) Siehe die Stellen bei Eredner a. a. D. S. 112 ff. und bei James Smith dissert. on the gospels pag. LXX sqq. - 4) Bei Eusebius hist. eccl. VI, 14.

### Die Gründung der Kirche zu Alexandria.

Lobe des Betrus verfaßt worden waren. Wenn der Presbyter Johannes nach Papias sagte: "Marcus habe nicht in der richtigen Ordnung geschrieden und nur weniges, weil er nichts von dem Seinigen beisegen, sondern nur, was er von Petrus gehört hatte, wiedergeben wollte, Betrus aber seine Lehrvorträge nach den Bedürsniffen einrichtete," — so ist der erste Say: seine Erzählungen ständen nicht in der geschichtlichen Reihenfolge, nur die Ansicht des Zeugen über die bekannte Evangeliendisser renz. Diese Ansicht ist falsch, denn Marcus hat die geschichtliche Folge beobachtet, Matthäus ist von ihr abgewichen. Wenn es aber auch so wäre, so würde es sich aus der Entstehungsgeschichte erklären, und was Johannes der Presbyter über diese aussagt, über das Verhältniß des Evangelisten zu Petrus, ist nicht Ansicht, sondern geschichtliche Thatsache.

· .....

Die Kirche von Alexandria ift durch Marcus gegründet Diefe Nachricht verdient allen Glauben, wenn sich worden 1). auch ber Zeitpunkt ber Gründung nicht mehr ermitteln ließe. Die erfte Runde von Christo muß zu den ägyptischen Juden fehr fruh hinübergekommen fein. Die Aufbauung ber Kirche burch Marcus tann aber erft in bie Beit gefest werben, wo Marcus nicht mehr im Jünglingsalter stand und bereits mit höherer Autorität ausgerüftet war, nach bem Apostelconcil und nachdem fich Barnabas feinetwegen mit Baulus entzweit hatte, also nach tem Jahre 50 und - segen wir hinzu - vor dem Jahre 58. Denn aus dem Anfang Diefes Jahres haben wir ein meift übersehenes Beugniß bes Baulus für bas Dafein ber chriftlichen Kirche in Aegypten. Er schreibt an die Römer 2): von Jerufalem an bis nach Illyricum, bas heißt bis an bie Rufte des Abria, habe er die ihm aufgetragene Berkundigung bes heils vollzogen, mit dem Beftreben, nicht auf einen fremden

105

I

<sup>1)</sup> Eufebius, hist. eccl. III, 39. - 2) Rom. 15, 19 ff.

Grund zu bauen, fondern Chriftum ba zu predigen, wo Er noch nicht genannt worden war. Go fei er benn viel gehemmt gewesen nach Rom zu kommen; nun aber habe er feinen Raum mehr in biejen Klimaten und gedente beshalb endlich nach Rom zu kommen und (weil auch da bie Kirche schon erbauet war) über Rom nach Hispanien zu ziehen. So konnte er nicht fprechen, wenn in Alexandria noch teine Gemeinde bestand. Megypten gehört zu den himmelsftrichen, von deneu er fagt, baß in ihnen nichts mehr für ihn zu thun fei. Die Rirche bestand bas felbft, und zwar von Andern, von den Aposteln Fraels, mar ihr Grund gelegt, wahrscheinlich nicht ohne Mitwirkung bes Barnabas. Auch die alexandrinische Rirche hatte also einen vorwiegend ifraelitischen Rern und ursprünglich eine eben folche Die drei Metropolen bes Judenthums, Jerufalem, Richtung. Rom und Alexandria, hatten sich bereits unter der Wirksamkeit bes Betrus zu brei Metropolen bes Chriftenthums gestaltet.

Auch diejenigen unter ben Rwölfen, über beren Leben. Wirken und Lod die Apostelgeschichte schweigt, muffen, als sie Palaftina verließen, zunächst ben Sigen der Diaspora nachgegangen sein und bei ber Aufrichtung ber Gemeinden mehr ifraelitische Elemente mit aufgenommen haben, als der Apostel der Ihre Wege gingen von gerufalem aus nach bem Su-Beiden. ben, Often und Norden, und ihre Spuren find fast alle verschwunden, weil sich in biefen ganbern feine folche reiche und ununterbrochene Entwicklung ber Literatur bilden konnte, wie auf dem griechisch-römischen Boben. Der Gebanke liegt nabe, baß einige von den Aposteln für Ifrael auszogen, um bie zahlreichen und mächtigen Rieberlaffungen der Juden jenfeits des Euphrates in Abiabene, im Reiche ber Barther aufzusuchen. 1) Thaddaus ift nach Edeffa, Thomas nach Barthien, Bartholo= mäus nach Indien, Andreas zu den Stythen gegangen. Dieß ift fast Alles, was wir wiffen. Die Einladung bes Ronigs von Edessa an Chriftus, zu ihm zu fluchten 2), kann historische That=

<sup>1)</sup> Bgi. Flav. Josephus de bello Jud. II, 16 (28). - 2) Eusebius hist. eccl. I, 13.

foche fein (wenn auch ber Briefwechsel zwischen Abgarus und Shriftus erdichtet ift); im Gvangelium Johaunis 1) fugt fie fich vortrefflich ein. Sicher scheint nur, bag Ebeffa ber erfte Staat war, wo ber Herrscher bas Evangelium annahm und bas Bolf ibm folgte. Diefer herricher Abgarus icheint bereits ein Frembling bes Thores gewesen zu fein. Bei ben Indern fand Bantanus bas hebraifche Gvangelium Matthäi, von Bartholomäus bortbingebracht 2), --- auch eine Andeutung bes judenchriftlichen Characters ber bortigen erften Anpflanzung bes Chriftenthums. Doch folcher Andeutungen bebarf es nicht, ba nicht allein im Alterthum, sondern bis auf den beutigen Tag die Christen in Sprien und Rurbiftan 3), in Jubien 4), Aegypten 5) und Aethiopien 6) bie mertwürdigfte Mijdung von jubifchen Gebrauchen mit der rechtgläubig chriftlichen Lebre blicken laffen. Sauter. Rachwirfungen ber Thatfache, bag bieje Rirchen nicht von Baulus, fondern von den ursprünglichen Aposteln oder von deren Schulern und Rachfolgern in's Leben gerufen worden find, und lauter Beweise bafur, bag man mit Baulus in ber Lebre von ber Gottheit Christi und von der Berufung der Beiden übereinstimmen konnte, auch wenn man einen großen Theil der mo= faischen Lebensweise beibebielt.

Das Evangelium Marci, obwohl die älteste unter allen Schriften des neuen Testaments, ist doch wahrscheinlich nicht die einzige aus der ersten Periode des apostolischen Beitalters.

L

<sup>1)</sup> Soh. 12, 20 ff. — 2) Eusebius hist. eccl. V, 10. — 3) Sgl. X[ahel Grant, die Reftorianer, überf. v. S. Breiswerl. 1843. S 128 ff. — 4) Sgl. James Hough, the hist. of Christianity in India. II. Lond. 1839. pag. 671. — 5) Sgl. Wansleb, hist. de l'église d'Alexandrie — que nous appellous celle des Jacobites-Coptes de l'Egypte. Par. 1677. Biggers, findi. Statifii I. 1842. S. 257. 258. — 6) Sgl. S. Gobat, Journal of a three years residence in Abyssinia, Lond. 1834. p. 344. 350.

Anspruch darauf, für fast ebenso alt gehalten zu werden, hat ber Brief tes Jacobus, das encyclische Schreiben des Bischofs von Jerufalem, welches sich noch ganz und gar auf den judenchristlichen Kreis beschränkt.

Die, welche Jacobus anredet, find an Chriftus gläubige Ifraeliten. Es find nicht gläubige und ungläubige Juden aufammen 1), benn fie werben alle als Biebergeborene und als Erftlinge ber neuen Schöpfung angeredet. Aber ebensowenig find in biefen Gemeinden Fraeliten und Griechen vereinigt. Es find Chriften, die ihre Berfammlung noch nicht Efflesia, fonbern noch Synagoge nennen, mas fpäterhin an ben Nazaräern bemerkt wird. Bon einer Beziehung zu einer Gemeinde aus ben Nationen ift noch keine Rebe, von dem Streit über bie Beschneidung und die anderen Gesetzescerimonien, der gegen Ende ber vierziger Jahre in Antiochia feinen Anfang nahm, ift noch keine Spur, und es scheint, wie wenn bie griechische Rirche, wie fie von Paulus aufgerichtet worden ift, noch gar nicht beftünde; sicher ift, wenn sie bestand, daß ihre Verschmelzung mit ben Gemeinden bes Jacobus noch in ferner Bufunft und gang außerhalb des Gesichtsfreises der Gegenwart lag.

Etwas anderes bildet ben Gegenstand ber Ermahnung; zuvörderst die Armuth, unter der diese Gemeinden seufzen, und ihre Bedrückung von Seiten ihrer mächtigen und reichen Volksgenossen, der Juden. Arm waren die Kirchen Judäas von Anfang an; überdieß haben sie ben Raub ihrer Güter erlitten, von dem der Brief an die Hebräer spricht 2), eine große Consiscation oder Plünderung, welche in einem der geseslosen Zeitzräume von dem Synedrium außgegangen oder vom Volke ungestraft verübt worden sein muß. 3) Von den Reichen wurden

1) Die Anficht von M. Baumgarten II, 2. S. 121-132 — 2) gebr. 10, 34. — 3) Es läßt fich nicht begründen, daß diese Christen ihrer Armuth wegen den Namen Ebionim — als Ehrennamen — getragen hätten. Der Name Ebioniten ist Sectenname späteren Ursprungs, auf Ebion zurüczuführen, f. unten, 3. Kap: Eindringen der pharis und effäischen Härefte nach dem Lode der Apostel.

fie vor heidnische Gerichte geschleppt und wegen ihres Christennamens geschmäht. Diesen Reichen, die den Gerechten ohne Widerstand verurtheilt und getödtet haben, fündigt Jacobus einen Tag des Gerichtes an. Die Unterdrückten tröstet er auf die baldige Ankunst des HErrn. Die sadducäsischen Hohen= priester, die ihre Tyrannei in Judäa geübt haben, sind hier leicht zu erkennen 1). Auf die von Christus verfündigte Zer= störung Jerusalems gehen diese prophetischen Ahnungen. So konnte man in den letzten Jahren vor dem jüdischen Kriege, etwa nach der Hinrichtung Jacobus des Gerechten selber sprechen, aber auch schon nach der Hinrichtung bes Stephanus oder des Zebedälden Jacobus war Ursache genug dazu vorhanden.

In eine fo fruhe Beit weifet die Geftalt, in der die chrift= liche Lehre hier vorliegt. Das Streben des Jacobus ift, die Gemeinden von allen moralischen Gebrechen des Pharifäismus und Judaismus zu reinigen. Die Versöhnung burch Christi Tod und das himmlische Priefterthum des Auferstandenen find Dinge, über bie bier noch völliges Schweigen herricht. Die Beit für bas Erlöschen bes irdischen Opfers und Briefterthums und für bie Ablöfung ber Gemeinden von demfelben mar noch nicht ba. Die Gläubigen sollten erst wahre Iraeliten, rechte Bollbringer bes Gesetzes werden. Sie follen frei werden von allem unlautern Gifer, von bem Selbstbetrug berer, bie bas Befet horen und nicht thun, frei von ber Sucht Lehrer zu fein, frei von bem Migbrauch ber Bunge und bem eitlen Schwören, von der Bevorzugung der Reichen in der Versammlung und von ber Vermeffenheit in Blanen und Entwürfen zur Bereiche rung - alles Schattenseiten bes gewöhnlichen jubischen Wefens. Bor allem aber follten fie ben Rechtgläubigkeitsstolz ablegen und die Meinung, durch einen Glauben ohne Früchte gerecht Jacobus kämpft hier 2) nicht gegen eine uble An= ju werden. wendung ber paulinischen Lehre, noch weniger gegen Paulus felbit, fondern gegen den hervorstechendsten Charafterzug ber

1) Jac. 2, 6. 7; 5, 1 ff. - 2) Jac. 2, 14 ff.

bamaligen jüdischen Orthodoxie und jeder innerlich erstorbenen Rechtgläubigkeit. Die orthodoxen Juden waren es, welche sich auf den Besig und die Kenntniß des Gesetzes verließen. Wie Ubraham, aus einem Geschlecht, das fremden Göttern diente, und Rahab durch die Annahme des monotheistischen Glaubens gerecht geworden seinen, so vermaßen sie sich auch, durch ihren Glauben, daß Gott nur einer sei, der Seligkeit sicher zu sein. Dieses Unheil konnte in die christlichen Gemeinden um so eher übergehen, da es manchem Iraeliten leicht wurde, ohne tiefgehende Umwandlung seines Innern Jesum von Nazareth als Mcissa anzuerkennen, während bei dem heiden eine weit mächtigere persönliche Erleuchtung und Reinigung mit dem Eintritt in die Kirche verbunden zu sein pflegte.

Jacobus tämpft hiegegen nicht gang auf die Weife, wie es Paulus gethan haben würde, aber er tampft fo wie es Chriftus felber gethan hat. Sein Brief ift der Bergpredigt Christi, wie in den Einzelnheiten, fo in der Tendenz des Ganzen entsprechend. Wie dort Christus, fo ftreitet hier Jacobus gegen den Bharifäismus und schärft das vollkommene Gefes ber Freiheit ein, und eine ebenso würdige und wichtige Stelle wie unter beu Reben Chrifti bie Bergpredigt, nimmt unter ben Briefen der kanonischen Sammlung der Brief des Jacobus ein. Er war nicht in der Schriftensammlung, welche die griechisch= römische Christenheit im zweiten Jahrhundert für tanouisch gehalten hat. Für fie war Jacobus, der Bischof, keine folche Autorität wie die Apostel, von denen sie gegründet war. Doch war der Brief im Besitz der sprischen Kirche, denn die Beschito enthält ihn, und auch in Rom hat man ihn, wie aus Clemens von Rom und hermas erhellt, am Ende des apostolischen Zeitalters gefannt. Es ift leicht zu feben, daß bieg mit ber an= fänglichen Bestimmung des Briefes zusammenstimmt. Erft als wir Beit des Clemens Alexandrinus fieben fatholische Briefe zusammengestellt wurden, trat er für die griechisch-römische Kirche an's Licht und gewann endlich am Uebergang zum fünften Jahrhundert für bie ganze Kirche bas Unsehen, bas ihm wegen feines unzweifelhaft inspirirten Inhaltes gebührt, wenngleich zu der Aufnahme in den Kanon der von Hieronymus verbreitete Irrthum beigetragen hat, daß Jacobus, der Bruder des HErrn, mit Jacobus Alphäi Sohn, dem Apostel, eine und dieselbe Berson sei.

Die "awölf Stämme in ber Berftreuung", an welche Jacobus geschrieben hat, find das geiftliche Ifrael, welches fich bamals aus ber Hulle bes Ifraels nach bem Aleifch berausgeftaltete. Noch nicht bie Kirche in ihrer himmlischen Erhabenheit über alle Unterschiebe ber Abstammung, fonbern ber Rern bes 3wölfftammevolfs, ber jest burch bas Evangelium ausgeschieben, gereinigt und verklärt wurde; eine Genoffenschaft, welche, obwohl zum größten Theil im heiligen Lande wohnend, fich boch in ber Frembe, in ber "Diafpora" fühlt, weil bieg Land und bie bochfte Gewalt ber Erbe in ben hanben ber Biberfacher bes Meffias ift. Es find zunächft die Rirchen in Judaa, Beraa. Galiläa und Samaria. Aber, irren wir nicht, so find es nicht bieje allein, fondern auch bie chriftlichen Gemeinschaften in ben jubischen Colonien, in Sprien, in Rom, vielleicht auch in Meappten. Benn folche von ben Aposteln gegründet maren und bie Apostel weiter zogen, mußten sie unter einen Oberhirten geftellt und auf einen Mittelpuntt hingemiefen werben, an ben fie fich halten follten. Der Brief des Jacobus scheint uns eine Bestätigung bafur zu enthalten, daß biefem Bruder bes BErrn eine solche Stellung angewiesen war, wie fie ihm in ber Ueber= lieferung zugeschrieben wird.

Es ift nicht so ganz aus der Luft gegriffen, wenn in den Schriften kirchlicher und häretischer Judenchriften der späteren Zeit Jacobus als Bischof der Bischöfe und als chriftlicher Hoherpriefter dargestellt wird. 1) Es war in seinem Verhältniß zu den Gemeinden aus Israel wirklich der erste Keim zu einem Episcopat über die Gesammtkirche; es war keine völlig neue Ibee, wenn späterhin der römische Bischof eine solche Stellung

<sup>1)</sup> Bgl. Credner, Einleitung in d. R. E. I. 2. 1836. S. 572. 575-577.

in Anspruch nahm. So ist es auch nicht ohne Bedeutung, daß, wie Eusebius 1) fagt, der bischössliche Thronsitz des Jacobus in Jerusalem als Reliquie aufbewahrt wurde, ein Symbol der einst dasselbst auffeimenden bischösslichen Centralgewalt. Denken wir uns, daß das apostolische Amt nicht erloschen, Jerusalem nicht zerstört und die judenchristliche Abtheilung der Christenheit von der paulinischen gesondert geblieben wäre, so hätte sich höchst wahrscheinlich ein Brimat der Bischöfe von Jerusalem über alle judenchristlichen Gemeinden des Erdfreises für die Dauer besestigt. Aber Jerusalem sollte fallen, die judenchristliche Gemeinde sollte abnehmen und mitten in der Heidenwelt der Hauptheerd des christlichen Lebens sich bilden, auf dem später in Ermangelung des vollfommenen apostolischen Regiments der Rirche eine andere episcopale Obergewalt über die Gesammtkirche sich zu erheben suchte.

1) Eusebius hist. eccl. VII, 19.

112

# Bweites Kapitel.

## Die Birksamkeit des Paulus.

Die Zwölfe hatten ihr Werk an den Juden noch lange nicht ausgerichtet, als Saulus berufen und ihnen zu den Heiden vorausgesandt wurde. Durch eine von seinen Jüngern nicht geahnte That beschleunigte Christus der HErr die Erleuchtung der Heidenwelt. Betrus und seine Mitgenossen arbeiteten noch an der Bekehrung der Israeliten, als sie mit Erstaumen ein Werk unter den Heiden in's Dasein getreten sahen, welches ihnen keinen Zweisel mehr daran gestattete, das dem Baulus ebenso das Apostelamt für die Heidenwelt, wie dem Betrus das für die Juden anvertraut sei.

Bermöge einer merkwürdigen Fügung mußte in der Lebensgeschichte des Jünglings aus Tarsus von Anfang an Alles dazu dienen, um ihn für den ihm selbst noch unbekannten künftigen Beruf vorzubereiten. Ihm wurde in einem Maße, wie vielleicht keinem seiner Beitgenossen, in früher Jugend griechische Bildung und hebräische Gelehrsamkeit im Vereine zu Theil. Alehnlich wie in Athen blühten in Tarsus die Schulen griechischer Wissenschaft, nur mit dem Unterschied, daß nach Athen die Fremden strömten, in Tarsus aber die Einheimischen ihre Söhne in die Lehranstalten der Philosophen, Rhetoren und

Thierich, Rirchengeichichte 1.

8

.

Grammatiker fandten, um fie bann als Lehrer biefer Biffen= schaften in's Ausland gehen zu laffen. 1) So ift es benn mehr als wahrscheinlich, daß auch Baulus als Knabe an den griechischen Studien in feiner Baterstadt Antheil genommen. Nich fowohl feine Citate aus Aratus und Rleanthes, Menander und Epimenides, als feine vollkommene Berrschaft über die griechische Sprache und seine wahrhaft classifiche, nicht rabbinische Dialectik berechtigen zu diesem Schlusse. Die Aehnlichkeit seiner Briefe an bie Römer und Galater mit ber großen Ethik bes Aristoteles, in Diction und Methode, ist so auffallend, daß es ichmer ift, bieß fur zufällig zu halten. Wenn Baulus als Berfundiger bes Chriftenthums nicht im philosophischen Mantel einherging, wie fpater Juftinus, und teinen Glanz griechischer Eloquenz und Beltweisheit zur Einführung ber Bahrheit bei ben Sellenen anwendete, fo war es nicht, weil er nicht konnte, fondern weil seine Ueberzeugung es ihm verbot.

Bielleicht war es die Befürchtung, daß er zu tief in den Geist der auswärtigen Philosophie hineingezogen werde, welche seinen Bater, einen Mann der strengsten israelitischen Richtung, in dessen hause sich die alte heilige Sprache erhalten hatte, bestimmt hat, den Jüngling nach Jerusalem zu Gamaliel zu senden, welcher das Haupt der von seinem Bater Hillel gegründeten rigoristischen Schule der Schriftgelehrsamkeit war. War dem Gamaliel, nach talmudischer Nachricht, als Vorrecht vor allen gleichzeitigen Meistern der hebräsischen Theologie ge= stattet, die griechische Richtung des Mannes, sondern auf das Vertrauen, das man in seinen pharistälischen Rigorismus setz, wodurch man bei ihm für unschädlich hielt, was bei jedem Anderen bedenstlich erschien.

Es gelang, ben Saulus ganz in bie Begeisterung für das Gesetz ber Bäter und für die Hoffnung Jsraels hineinzuziehen, beren endliche Erfüllung dem religissen Eifer des Phari-

<sup>1)</sup> Strabo, geograph XIV. pag. 991. Amst. 1707,

fäers burch vollkommene Treue im Geborfam aeaen alle Satzungen Mosis und der Aeltesten bedingt ichien. Seine Lehrer theilten ihm bie Keindschaft gegen bie Sache Christi mit; es geschah wie gewöhnlich, baß ber Schuler die Entschiedenheit des Meisters überbot. So groß die Schuld ift, die er als Berfolger der Junger Christi durch Fanatismus und harte auf fich geladen, so ift boch die Unwissenheit, in der er, durch hochgeehrte Lehrer verleitet, befangen war, ein Milderungs= grund, ber seine Bekehrung möglich machte. Bas er an ber chriftlichen Gemeinde betämpfte, war basfelbe, was er ipater Er fand also schon vor, was als Grundlage verkündiate. feiner eigenen Lehre zum Vorschein kommt: Die Beftimmung des Evangeliums für Alle, und was fich bavon nicht trennen laßt, bie Erhöhung und bie göttliche Burbe Chrifti, welche allein Ihn zum Grlöfer bes ganzen Menschengeschlechts geeignet macht und burch welche Er Allen gleich nabe fteht. In dem Reim ber Berneinung gegen ben Mofaismus fab er ben Anfang bes Untergangs aller hoffnungen Israels, und für ben zufünftigen Deffias eiferte er, indem er ben ichon erschienenen in Seinen Anhängern verfolgte. Neben feinem Enthusiasmus und feinen Talenten empfahl ihn wahrscheinlich seine angesehene Berkunft von einer burch ben Besitz bes römischen Burgerrechts ausge= zeichneten Familie 1), als ein höchft werthvolles Wertzeug für die Absichten bes Spnedriums.

Jesus erschien ihm. Die Majestät und Heiligkeit des Berklärten vernichtete seine ungeläuterte Naturkraft; die Milbe, mit der der Himmlische zu ihm sprach, wandelte sein Herz um, und alle Eindrücke der Wahrheit und Unschuld, die von den Verfolgten, zuletzt von Stephanus, auf ihn ergangen waren, kamen nun nach Ueberwindung seines Widerstandes zu ihrer

1) Act. 22, 28.

8\*

vollen Kraft. Wie zur Genugthuung für die Jünger in Damascus, die er peinigen wollte, ward er an einen von ihnen gewiesen, um das Bad der Wiedergeburt und den Troft des heiligen Geistes zu empfangen. Er fand in der Abwaschung seiner Sünden und in der mystischen Vereinigung mit dem Erlöser jenen Frieden und jene Kraft, wornach er sich vergeblich geschnt hatte, so lange er unter dem Geset nach der Reinigung seines Junern rang. <sup>1</sup>)

Baulus felber bezeugt, daß ihm Chriftus der Auferstan= bene ebenso wahrhaftig erschienen ift, wie ben andern Jüngern während der vierzig Tage. 2) Den Begleitern des Paulus erging es hiebei, wie es den hutern bes Grabes im Augenblick ber Auferstehung erging. 3) Diejenigen, welche an Diejer Grfceinung Chrifti durch halbnaturaliftische Darstellungen zu deuteln magen, follten vor ben Folgen erschrecken, indem, wenn bier Täuschung gewaltet hat, die Grundlage für den Glauben und bie Birtfamkeit bes Mannes, ber bie Rirche unter ben Beiden gestiftet hat, zur Schwärmerei wird. Jene Anderen aber, welche offen naturaliftisch von einem plöglichen Uebergang ber cholerischen Natur in das andere Extrem sprechen, follten bebenken, daß hievon nur dann die Rede sein könnte, wenn Saulus zu einem Gesetzesstürmer und zu einem Feind Ifraels geworden wäre, wie allerdings mancher überspannte Afcet in bas Extrem ber Zügellosigkeit und mancher Abergläubige in ben Unglauben ober umgekehrt umschlägt. Paulus offenbart eine Mäßigung und Weisheit, eine sittliche Reinheit und eine fo richtige Burdigung ber noch auf feinem fruheren Stand= punkt Buruckgebliebenen, wie sie nur bas Werk der gottlichen Gnabe sein kann.4)

<sup>1)</sup> Die Erfahrungen, welche er unter dem Geses gemacht hatte, schildert Paulus Röm. 7, 9—24. — 2) 1 Corinth. 15, 8. — 3) Act. 9, 7; 22, 6; 26, 14. — 4) In dem Charafter des Paulus, wie er sich nach seiner Bestehrung gestaltete, spiegelt sich der Charafter Christi ab. Bgl. A. P. Stanley, the epistles to the Corinthians. II. Lond. 1855. pag. 298. sqq.

### Sein äußerer Lebensgang.

Gleich bei seiner Erscheinung auf dem Wege nach Damascus fagte ihm Christus: "ich sende dich unter die Heiden." 1) Ob hiemit dem Jünger schon seine fünstige Stellung als Apostel geoffenbart war, läßt sich bezweiseln und schwer entscheiden. Gewiß ist, daß er zur Ausübung des Apostelamtes in vollem Sinn erst nach langen Vorbereitungen und Uebungen gelangt ist. Es liegt uns ob, den Stufen seines äußeren und seines inneren Entwicklungsganges bis dahin, wo wir ihn auf der Söbe seines Wirtens angelangt sehen, nachzuspüren.

i

Sofort nach seiner Umwandlung legt er zu Damascus in ber Spnagoge als Rabbiner Reugniß von dem Meffias ab. 2) Er fluchtet nach Arabien 3), um, wie es scheint, bei bem König Aretas Schutz zu finden 4), ba er jest felbst von den Juden verfolgt wird. Er lernt, von Barnabas eingeführt, ben Betrus und Jacobus in Jerufalem perfonlich kennen. 5) Auch hier tritt er nur in der Spnagoge als Lehrer auf. Die Gemeinden wagen noch nicht, an die Erhörung ihrer Gebete für den Berfolger zu glauben. nach wenigen Tagen muß er nach Tarsus flüchten, wo er, noch ein einfaches Mitglied ber Chriftengemeinde, verborgen bleibt, bis Barnabas, ber zuerft ihn richtig erkannt hatte, ihn nach Antiochia abholt, wo er in der neuent= ftandenen Gemeinde aus ben Heiden als einer ber "Bropheten und Lehrer" im chriftlichen Lehramte wirkt. 6) Babrend ber Berfolgung durch Berobes Agrippa I., welche ben Betrus aus Jubaa vertreibt, verweilt Baulus mit Barnabas in Jerufalem. wohin er die Geschenke ber antiochenischen Gemeinde gebracht hat, die mit irdischen Liebesgaben ihre Dankbarkeit für die von ber Muttergemeinde ihr zuftrömenden geiftlichen Guter aussprach. 7) Dann erging an ihn und Barnabas zu Antiochia der Ruf des heiligen Geistes 8), der ihn berechtigte als Heidenbe-

<sup>1)</sup> Act. 26. 17. -- 2) Act. 9, 20. -- 3) Gal 1, 17. -- 4) Bermuthung von Sepp, das Leben Christi IV. 1845 S. 46, 47. -- 5) Act. 9, 27. Gal. 1, 18. 19. -- 6) Act. 11, 25; 13, 1. -- 7) Act. 11, 30. --8) Act 13, 2.

kehrer nach ben weftlichen Ländern zu ziehen, wohin schon längst sein Sinn stand. Nun erst werden ihm auf Epprus, iu Pisibien und Lycaonien Erfolge zu Theil, welche ihn als Apostel beglaubigen. <sup>1</sup>) Dieß sind die äußeren Hergänge, die wir aus dieser Periode seines Lebens kennen. Leider sind die gleichs zeitigen inneren Erlebnisse so sehr in Geheimnis verhüllt, daß hierüber die Forschung und Vermuthung nur wenig erreichen kann.

Als er in die Gemeinschaft der-Gläubigen eintrat, floß auch ihm der reiche Quell chriftlicher Ueberlieferung, ber jedem Chriften zugänglich war, und ber burch bie heiligen handlungen ber Kirche und höchft wahrscheinlich auch schon burch Brivataufzeichnungen in ben hauptpunkten gesichert war. Eine mertwürdige Rügung hielt ihn von dem Verkehr mit benen, die vor ihm Apostel waren, fern, fo bag er später bezeugen konnte, er habe sein Evangelium nicht durch ihre Vermittlung empfangen. 2) Bei seiner ersten Erleuchtung wurden ihm laut der Apostelgeschichte wiederholte himmlische Gricheinungen verheißen, burch welche er bas, was er zu bezeugen hatte, inne werden follte. 8) Aber zu wenig ift uns von diefen übernaturlichen Mittheilungen berichtet, um barnach genau bestimmen zu können, was Alles unter bem "Evangelium" des Paulus zu verftehen ift, welches er, laut feiner Versicherung im Briefe an die Galater, "nicht von Menschen empfangen, noch geleert hat, son= bern burch Offenbarung Jeju Christi." Raum läßt sich an= nehmen, baß es geschichtliche Einzelnheiten find, wie bie Worte ber Einsetzung bes Altarsacramentes und bie Erscheinungen Chrifti nach der Auferstehung, die er im 1. Briefe an die Korinther mit ähnlichen Ginleitungsworten anführt: "ich habe es von bem HErrn empfangen - ich habe euch überliefert, was ich empfangen habe." .) Das Evangelium, welches ihm auf übernatürliche Beise mitgetheilt wurde, tann nicht wohl bas sein, was ihm mit allen anderen Verfündigern bes Chri-

<sup>1)</sup> Act. 13 u. 14. — 2) Gal. 1, 11. 12. — 3) Act. 26, 17. — 4) 1 Corinth. 11, 23; 15, 3,

ftenthums gemeinsam war, wiewohl ihn die lebendige Offenbarung Chrifti befähigte, in ber Tradition Bichtiges und Unwichtiges, Bahres und Irriges ju fcheiden und bas Bahre in feiner Tiefe zu erfaffen, fondern er muß bas meinen, was ihm eigenthumlich war und ihn in ber Lehre von allen Anderen, felbst von den anderen Aposteln unterschied. Und bieß war feine Ginficht in die gottlichen Rathfchluffe mit Israel und ben Beiden, fein tiefes Verständniß ber großen Thatfachen bes Lebens Chrifti, wie Tob und Auferstehung, fein Blick in bie verborgene herrlichkeit der Rirche Chrifti und auf ihre zufünftige Offenbarung. Dieß nennt er bas Geheimniß Christi, bas er au verkundigen hatte 1): daß bie Beiden Miterben, mit einverleibt und Theilhaber an der Verheißung Gottes in Christo find, und daß selbst den himmlischen Mächten an der Kirche bie mannigfaltige Beisheit Gottes offenbar werden foll.

Mit einem Worte: bie Kirche, nicht bloß eine Fortsehung und Lauterung bes alttestamentlichen Bundesvolkes, auch nicht bloß ein zeitweiliger Erfat für basselbe, sondern etwas Böheres und herrlicheres, Eins mit ihrem himmlischen haupte, mit Chriftus auferwedt, mit 3hm ihn die himmlischen Regionen versetzt; bieg fammt allen Folgerungen, die baraus für ben Gläubigen entspringen, war bas Neue, bas vor Baulus felbft ben andern Aposteln nicht fo aufgeschloffen war. Man wende nicht ein, daß dieß erft in den Briefen an die Ephefer und Coloffer hervortrete; es fteht in dem innigsten Zusammenhang mit ben Lehren, welche er ben Römern und Galatern vorträgt. Durch ben Glauben werden wir alle gerecht wie Abraham 2), burch bie Laufe fiud wir mit Christo befleidet, fo bag wir alle Einer in 3hm find 3); vor dem Glanz ber Gerechtigkeit Chrifti erbleichen bie Gesetzeswerke. Bir haben, was feine gesetliche Anstrengung erzielen konute: Christus ber Auferstanbene lebt in uns. In 3hm verschwindet ber Unterschied ber

<sup>1)</sup> Eph. 3, 4 ff. — 2) Röm. 4, 11. Gal. 3, 28. — 3) Röm. 6, 3. Gal. 4, 27.

Beschneibung und ber Vorhaut, weil uns weit Größeres zu Theil geworden ift. Die Beschneibung und das übrige Gerimonicil noch zur Bedingung der Seligkeit machen, heißt die Heiligkeit und Bürde, zu welcher die Getauften bereits erhoben find, verläugnen.

Alle diese Bahrheiten, welche bem Einzelnen zunächft liegen und ihm die Einsicht in die Bürde und Seligkeit ber Kinder Gottes öffnen, find in den Auffchlüffen über die Kirche beschloffen und zusammengefaßt. Jene geheimnisvolle Biston, die Paulus im zweiten Briefe an die Korinther <sup>1</sup>) andeutet, und die gewiß zu den wichtigsten Momenten seines innern Les bens gehörte, stand, wenn wir nicht irren, damit in Zusammenhang. Sie versetzte ihn in den dritten Himmel; sie vergegenwärtigte ihm die noch verborgene, einst aber zur Erscheinung bestimmte Herrlichkeit der Kirche Christi, welche später Johannes in den wunderbaren Geschichten der Offenbarung geschaut hat.

Kassen wir den Reitpunkt bieser Vision ins Ange, so nähern wir uns ber Auflösung ber Frage, wann Baulus in die Ausübung seines Apostelberufes eingetreten ift. Bierzehn Jahre por Abfaffung des zweiten Briefes an die Korinther, der vom Ende bes Jahres 57 ift, fällt fie also in ben Anfang bes Jahres 44. Es war bieg bie Beit, wo Baulus mabrend ber Berfolgung in Jerufalem weilte, welche bem älteren Jacobus bas Leben kostete und ben Betrus zur Entweichung nöthigte; es war bie Reit, wo Christus selbst sich von ber Stadt wegwendete, in ber bas Blut feiner Beugen vergoffen mar. Bau≠ lus war voll Sehnsucht, seine früheren Mitschuldigen zu erleuchten, aber fie waren gegen ihn verschloffen. Eben bamals, wie es uns scheint, wiederfuhr ihm auch, was er Act. 22 bem hebräischen Bolke ju gerufalem erzählt. Er betete im Tempel, für wen, wenn nicht für fein Bolt? Da erschien ihm Jejus, zum Beichen, daß Er bie heilige Stätte Israels bis babin noch nicht verlaffen hatte, aber mit bem Befehl für Paulus,

<sup>1) 2</sup> Corinth. 12, 1 ff.

von hinnen zu eilen und mit der Zusage seiner Sendung unter bie fernen Heiben. <sup>1</sup>) Damals also ward ihm der Blick in die himmlische Berusung der Kirche, der ihn in seinem Apostelamt leitete. Der Augenblick für den Beginn seiner Apostellaufbahn war gekommen. Sein Wert unter den Heiben war ein Zeugniß gegen die Juden, es steigerte ihre Erbitterung und Berblendung. Aber es durfte nicht länger unterbleiden, denn sie hatten nichts Anderes verdient; der Zeitpunkt war da, wo sich die große Wendung der Dinge entschied.

Unmittelbar nach diefen Greigniffen in Jerufalem erzählt bie Apostelgeschichte von dem Ruf, der in der Gemeinde zu Antiochia durch den beiligen Geift an Barnabas und Baulus erging, und wenn auch ber Bericht hierüber ju furg ift, um baraus allein zu entscheiden, ob hiemit ber Gemeinde und bem Baulus felbft bas volle Bewuftfein feiner Avostelmurbe aufgefcbloffen wurde, fo laffen boch bie geschichtlichen Umftande taum einen Zweifel barüber, bag Paulus mit Diefem Augenblick in feine apostolischen Kunktionen eintrat. Bon diesem Augenblick an werden ihm die Erfolge unter ben heiben zu Theil, welche ben Thaten des Betrus das Gleichgewicht halten und ihn als ebenso selbftständigen Apostel Chrifti im vollften Sinne beglaus bigen. Mit Bedacht läßt Lucas vom dreizehnten Rapitel an bie burchgreifende Analogie zwischen ben Thaten beider Männer wabrnehmen. Kaft zu jedem bedeutenden Greigniß aus ber Wirtfamkeit bes Petrus findet fich im Leben bes Paulus bas entsprechende. 2) Bie ein chriftlicher Plutarch stellt Lucas bie Lebensbeschreibung beider Männer als eine Parallele hin. Aber nicht er erft hat dieje Barallele gefunden ober gar erfunden. Denn was war es, woburch nach Bollendung der erften Apostel= reife bes Baulus und Barnabas, Jacobus, Betrus und Johannes

1) Act. 22, 17-21. - 2) Den Rachweis hiefür hat zuerst Schnedenburger geliefert, über den Zweck der Apostelgeschichte 1841, besonders S. 52 ff. - Obenstehende Bemerkungen über die Thatstächlichteit des Parallelismus find zur Abwehr des Mißbrauchs jener Wahrnehmung bestümmt, welchen Baur und Beller sich erlaubt haben. fich überzeugten, daß bem Baulus die heilsverfündigung für bie heiden ebenso anvertraut sei wie dem Betrus bie für bie Juden? fie nahmen wahr, wie derfelbe, welcher für Betrus zur Ausübung bes Apostelamtes unter ben Juden wirkfam gewefen war, für Baulus zur Ausübung des Apostelamtes unter ben Heiden wirksam gewesen war 1). Baulus selbft ift es, ber bieß im Brief an die Galater berichtet. Die Aehnlichkeit ber beiderseitigen Thaten bestand also in der Wirklichkeit. Baulus felbst muß, als er in Jerusalem Bericht erstattete 2), bieje Aehnlichkeit hervorgehoben haben, die ichon bamals bervorgetreten war. Er felbst hat an ber Auswahl bes Stoffes, ber in der Schrift des Lucas vorliegt, bedeutenden Antheil. Die Apostelgeschichte überhaupt, insofern der Barallelismus der beiden Apostel einen ihrer Hauptgedanken bildet, insbesondere aber bie erfte Reife des Baulus, bie nur der Bahnfinn für Fiction erklären kann, gewinnt somit burch ben Brief an die Galater eine alanzende Beftätigung.

Lucas schreibt die Geschichte unstreitig mit der Abssicht, bie Judenchristen mit Paulus auszusschnen. Er betont nicht den Anspruch des Paulus auf gleiche Dignität mit Petrus, welche jenen am schwersten zu fassen war. Nicht durch den Titel des Mannes, sondern durch die Früchte seiner Wirksamteit sollten die Leser von seiner göttlichen Sendung überzeugt werden. Aus dem Briefe an die Galater erkennen wir dagegen deutlich den ganzen Umfang seiner Ansprüche. Er ist Apostel, nicht von Menschen und nicht durch Menschen <sup>3</sup>); er ist ebenbürtig mit Petrus und berechtigt, auf dem Boden der heidenchristlichen Rirche diesem entgegenzutreten <sup>4</sup>). Er gründet seinen Anspruch nirgends darauf, daß im Apostelcollegium eine Stelle leer gewesen wäre. Die Stelle des Judas war vollgültig durch Matthias besetzt <sup>5</sup>). Es ist ein Irrthum, wenn man meint, die Einsehung des Matthias habe nicht die Sanction Christi er-

<sup>1)</sup> Galat. 2, 7 - 9. - 2) Act. 15, 12. - 3) Galat. 1, 1 ff. - 4) Galat. 2, 11 ff. - 5) Act. 1, 26.

halten; fie erhielt fie burch bie Senbung bes Beiftes, bie nicht früher als nach Vervollständigung ber Zwölfzahl eintrat, und ber ganze folgende Bericht fest bie Rechtmäßigkeit diefer Cooptation voraus. Und wenn bem auch nicht fo wäre, niemals, wie gesagt, macht Baulus geltend, baß eine Bacanz im Avostelcollegium, etwa bie burch ben Tod Jakobus bes Aelteren entftandene, ihm den Eintritt in das Amt ermöglicht habe. Auch ift er nicht ber breizehnte in ber Reibe, nicht ein Zusatz ober Anhang zu bem ursprünglichen Apostelchor, sondern Aufang einer neuen Reihe ober Centrum eines neuen Apostolats. Nur wenn bem fo ift, fann er fich mit Betrus, ber Saule bes erften Apostolats, fo vollständig und in ftrengstem Sinne gleichstellen. Db bieß zweite Apostolat, welches bie Rirche aus ben heiden fammeln und vollenden foll, noch in anderen Männern neben Paulus zur Erscheinung gekommen, ift eine Frage, von beren Beantwortung bas eben gesagte völlig unabhängig feststeht. Barnabas, ber Levite aus Cyprus, ein Mitglieb ber Urgemeinde, ein Mann von mildem Charakter, seinem Streben nach ein Vermittler zwischen ihr und ber neu entftehenden Seidenfirche, wird von den Aposteln in Jerufalem als Legat nach der Gemeinde zu Antiochia gefandt und nimmt schon hiemit eine beinahe apostolische Stellung, ähnlich ber bes Jacobus, ein. Nachdem er eine Zeitlang an der Spipe der heidenchriftlichen Metropole gestanden, tritt er, mit Baulus berufen, mit ihm in Birkfamkeit, und wenn auch Paulus von nun an den Barnabas, deffen Anfehen bis bahin bas höhere war, burch feine Thaten überragt, fo find boch beide Amtsgenoffen im Apostolat für die Beiben.

Dieß Verhältniß zwischen ihnen läßt sich aus ben paulinischen Briefen eben so klar erkennen, wie aus der Apostelge= schichte. In letzterer wird Baulus nur zweimal, und zwar mit Barnabas zusammen, Apostel genannt 1), so daß der Lefer ver= anlaßt ist, entweder auch Barnabas als Apostel zu betrachten,

1) Wet. 14, 4. 14.

L

ober wenn er bies nicht will, bie Benennung auch bei Paulus für zweifelhaft zu halten. Die griechische und römische Kirche hat das Richtige im Gedächtniß behalten, indem sie den Barnabas in ihren Marthrologien als Apostel bezeichnet. So nennen ihn auch Clemens von Alexandria, Ambrosius, Hieronymus 1), und auch die sprischen Christen seiern ihn mit dieser Benennung 2).

Baulus, obwohl Apostel ber Heiden, hielt fich boch, laut ber Apostelgeschichte, von Anfang bis ju Ende an ben Grundfat, bag er an jedem Orte bie Botschaft bes heils zuerft ben Juden anzubieten habe. Dieß ftimmt mit seinen Briefen vollkommen überein. Die heilsverkündigung, bie ihm anvertraut ift, gehört ben Juben vornehmlich und auch ben Griechen \*). Die Juden hatten ein Recht auf die Erscheinung Christi in ihrer Mitte; fie hatten bas Anrecht auch barauf, bag bie erfte Berkundigung Chrifti in ihrer Mitte geschebe 4). Des Apostels unabläffiges Sehnen war auf Beseligung feiner Bolksgenoffen gerichtet; er fuhlte für fein Bolt wie einst Moses; er wünschte, wenn er fie badurch retten könnte, felbft von Chrifto verftogen zu fein für feine Brüder nach dem Fleisch 5). Er konnte also nicht an ihnen vorübergeben; er hätte biemit eine Bflicht bintangesetzt, welche weder burch seine Sendung an die heidenwelt, noch durch einen Vertrag mit Betrus aufgehoben werden konnte. Und wenn dieß alles nicht gewesen wäre, so gebot ihm die Ructsicht auf die Förderung der Sache Christi, von seiner Befugniß als Schriftgelehrter Gebrauch zu machen und jedes-

<sup>1)</sup> Bgl. Tillémont mémoires pour servir à l'hist. ecclésiastique I., 3. 1706 pag. 1047. — 2) Auch die anglicanische Rirche so wie die Episcopaltirche in Schottland und Amerika bezeichnet in ihrem Ralender, den 11. Suni, den Barnabas als Apostel. — 3) Röm. 1, 16. — 4) Röm. 15, 8. — 5) Röm. 9, 1 ff.

## Erste Banderung des Paulus. Die Kirchen in Galatien. 125

mal in der Synagoge zuerft aufzutreten, welche schon durch ihr Dasein eine Vorbereitung auf die Entstehung einer christlichen Gemeinde war, indem sie in der heidnischen Büste als Dase eines gesitteten Lebens erschien und eine Schaar von gottesfürchtigen heiden um sich gesammelt hatte, die sich in der Ersahrung als die empfänglichsten unter allen Menschen für das Ghristenthum erwiesen. Ihnen mußte das volle Licht von eben dem Punkte aus erscheinen, wo sie die andrechende Dämmerung wahrgenommen hatten. Sie bildeten das Mittelglied für die Berbreitung der Wahrheit in dem weiteren Kreise der noch ganz unerleuchteten heidnischen Umgebungen. Sie bildeten in den meisten paulinischen Gemeinden den Kern, aber sie waren eben, weil ihnen früher schon das Judenthum mit göttlicher Autorität nahegetreten war und Ehrsurcht abgewonnen hatte, auch der Versuchung zum Judaismus vor anderen ausgesett.

Als Baulus und Barnabas von ihrer Banderung burch Cyprus, Bamphylia, Bisidia und Lycaonia nach Antiochia heims fehrten, fonnten fie fagen, daß Gott ben Beiden die Thure bes Glaubens aufgethan hatte 1). Durch bas Apostelamt für bie geiden war die Bforte gebrochen, durch welche feitdem Un= zählige aus ben Bölkern in bas ihnen früher verschloffene himmelreich eingegangen sind. Gemeinden voll heiligen Geiftes waren gegründet. Auf bie Wunderthaten und bie Leiden bes Baulus in ihrer Mitte weiset auch ber Brief an bie Galater zuruck 2). Denn es hat ben höchsten Grad von Babricheinlichkeit für sich, daß wir uns unter ben Rirchen Galatiens, bie fo fruhe ichon durch judaiftische Irrlehrer irre gemacht worden find, nicht etwa Gemeinden in den Städten der Gallogräci, Ankbra, Beffinus, Gorbium ober Lavium vorzuftellen haben, indem es nach der Apostelgeschichte scheint, daß Paulus nie in bas eigentliche Land der keltisch=germanischen Einwanderer ge= tommen ift; fondern die von Paulus und Barnabas gemein= schaftlich gestifteten Rirchen zu Iconium, Lyftra und Derbe,

<sup>1)</sup> Act. 14, 27. — 2) Galat. 4, 13. 19.

vielleicht auch die zu Antiochia Pisibiä, da nach des letten galatischen Königs Amyntas Lode Jconium und dreizehn benachbarte Städte der römischen Provinz Galatia einverleibt waren 1).

Unmittelbar nach der Heimkehr begann in Antiochien der Rampf mit ben Judaiften, ber einen fo großen Theil ber Kraft und Amtsthätigkeit des Paulus in Anspruch genommen hat 2). Chemalige Pharifäer aus der Gemeinde zu Jerufalem hatten fich in Antiochia eingefunden und machten ben Getauften aus ber heidenwelt Beobachtung des mojaischen Cerimoniells zur Bedingung ber Seligkeit. Es waren neben eingeschlichene falsche Brüder, welche durchaus feinen Beruf zum Lehren in biefer Rirche aufmeisen konnten. Sie widersprachen ber vor ihrer Anfunft beobachteten heilfamen Ordnung ber Verhältniffe mit vermeffener Neuerung. Die Gemeinde wurde hiedurch wirklich erschüttert und Baulus begab fich mit Barnabas nach ber Kirchenversammlung in Jerufalem, um eine befinitive Drbnung ber Streitfrage herbeizuführen. Ungern, wie es scheint, entschloß sich Paulus hiezu; nur eine Offenbarung konnte ihn bestimmen, auf den Wunsch der Gemeinde einzugehen 3). Den Titus, einen Nichtbeschnittenen, vielleicht bereits einen Genoffen im Lehramt, nahm er mit, um bie Berechtigung ber Heidenchriften auf Anerkennung ihrer heiligung ohne mojaisches Cerimoniell thatsächlich geltend zu machen. Und es gelang ihm, benn während bie falschen Lehrer ben Titus zur Beschneidung zwingen wollten, wurde er, laut dem Berichte bes Paulus, von ben entscheidenden Männern, den Aposteln in Jerufalem, nicht dazu gezwungen, sondern, offenbar in Folge einer darüber gepflogenen Verhandlung, von biefer Rumuthung freigesprochen 4).

<sup>1)</sup> Dio Cassifius 49, 32; 53, 26. Strabo XII. 569. Vgl. 3. P. Mynster Einleitung in den Br. an die Galater (1816) in deffen kleinen theolog. Schriften, Ropenh. 1825 S. 58 ff. — 2) Act. 15, 1 ff. — 3) Galat. 2, 2. — 4) Galat. 2, 3.

In ber öffentlichen Versammlung ber Avoftel, ber Aelteften und ber Gemeinde, hatte Betrus als Borfigender bas erfte Wort 1), und er ertannte bas Gereinigtfein ber Beiben burch ben Glauben, wie es vermittelft ber Ausgießung bes Beiftes bestätigt worden war, feierlich an; ein Zweifel an Gottes Thaten, ein Gottversuchen würde es fein, wollte man ihnen jest noch Mosis Joch, b. h. das Cerimoniell, als Bebingung ber Reinheit und Seligkeit auferlegen. Barnabas und Baulus erhielten bas Wort und erzählten von übereinftimmenben Gottesthaten unter ben heiden. Jacobus, von bem man, nach feiner Stellung und Lebensweise, am meiften Biberftand erwartet hatte, hatte bas lette Bort 2). Das Gott ein Bolt aus ben heiben, im Unterschied von bem Bolke Ifrael annimmt, erkennt er als übereinftimmend mit ben Weisfagungen, und ba für ben Fortbestand des Mosaismus ohnehin burch die Synagoge gesorgt ift, indem Mojes in allen Städten folche hat, bie ihn verfündigen, hält er bafur, man folle ben fich betehrenden Beiden als Bedingung ber Gemeinschaft mit ihnen nichts weiteres vorschreiben, als die Enthaltung von heidnischen Opferfpeisen, von Blut und Erfticktem und von hurerei.

Ohne nähere Erläuterung und Begründung wird dieser merkwürdige Vorschlag zum Beschluß erhoben und publicirt<sup>3</sup>). So räthselhaft er für uns ist, für die Damaligen, sowohl in Jerusalem als in Antiochia, muß er verständlich und einleuchtend gewesen sein. Und er war es, weil er, worin die verschiedensten Forscher übereinstimmen, keine neuen Forderungen enthielt, sondern nur die Vorschriften, welche unter dem Namen der noachischen Gebote den Fremdlingen des Thores schon lange gestellt waren, wenn gleich an keiner Stelle des Talmud diese noachischen Gebote genau in derselben Zahl vorkommen. In dieselbe Stellung sollten die Heidenstriften, von denen eine große Bahl ohnehin schon vordem diese Obliegenheiten über-

1) Act. 15, 7 ff. - 2) Act. 15, 13 ff. - 3) Act. 15, 20. 28; 21, 25.

nommen hatte, sich fügen, und in bieser Stellung eine volle Anerkennung genießen, welche der Jude dem Fremdling vers fagte, denn nur der strenge Proselyt der Gerechtigkeit hatte denselben Zutritt zu allen Heiligthümern wie der Jude. ı.

Den Gemeinden in Antiochia, Syrien und Cilicien wird diefer Beschluß, den mit Gutheißung des prophetischen Geistes das Concilium einstimmig gesaßt hat, durch Barnabas und Paulus, Judas und Silas zugesandt <sup>1</sup>) und nachher durch Paulus und Silas auch den lycaonischen, d. h. den galatischen Gemeinden überliefert <sup>2</sup>).

Hervor: wie kömmt es, wenn dem so geschah, daß Paulus die galatische Airche, die er nach eingetretener Wiederkehr derselben Irrung durch sein Sendschreiben zurechtbringen muß, an diesen Beschluß, der doch das mächtigste Mittel zu ihrer Beruhigung und zur Abwehr der Judaisten sein mußte, mit keinem Worte erinnert? Wie kömmt es, daß er auch im ersten Briefe an die Korinther, wo er die Anfrage wegen der Opferspeisen beantworten muß<sup>3</sup>), der schon geschehenen Entscheidung dieser Frage nicht gedenkt? Wie kömmt es endlich, daß sein Bericht von jener Reise nach Jerusalem im Briefe an die Galater sich so ganz anders ausnimmt, als der Bericht in der Apostelgeschichte?

Bir gehen von dem letzten diefer Punkte aus und verfuchen vor Allem den Text der Epistel an die Galater in's Licht zu stellen, der in unserer Zeit vermittelst falscher Auslegung zum Ausgangspunkt und scheinbaren Halt der widrig= sten und weitgreifendsten kritischen Verirrungen gemacht worben ist.

Wir nehmen an, daß er von derfelben Reise von Jeru= falem handelt, wie das fünfzehnte Kapitel der Acta. Es kann keine frühere sein, denn Thaten, welche den Apostolat des

128

<sup>1)</sup> Act. 15, 23 ff. - 2) Act. 16, 4. - 3) 1 Corinth. 8, 1.

Paulus- erhärten, müssen schon geschehen, bie Wanderung, welche Lucas im dreizehnten und vierzehnten Kapitel berichtet, muß demnach bereits vollbracht sein. Es kann auch keine spätere Reise als die zum Apostelconcilium sein, denn alsbald nach diesem entzweien sich Paulus und Barnabas, hier aber, Galat. 2., sind sie noch beisammen. Hiezu kommen die übrigen Punkte des Busammentreffens beider Berichte: dieselbe Controverse, dieselbe nächste Veranlass in beiden Berichten hauptpersonen bei der Verhandlung, in beiden endlich ein von Paulus und Barnabas vorgelegter Nachweis ihrer Erfolge unter ben heiden.

Die Reise ift bieselbe, aber kein menschlicher Scharffinn wird herausbringen, daß auch die Besprechung und die aus ihr entspringende Beschlußnahme dieselbe sei.

Und eben dieß, icharf in's Auge gefaßt, ift ber Schluffel jur Löfung des Rathfels. In der Apostelgeschichte handelt es fich von den Rechten und Bflichten der Seidenchriften; von der Apostelwürde des Baulus fteht ba fein Bort, ber Name Apostel wird ihm in dem Decret nicht beigelegt. Dagegen handelt es fich bei ber im Briefe an bie Galater geschilderten Erörterung lediglich von dem Apostolate des Baulus; auf die Frage, wie= viel von den Heidenchriften zu verlangen sei, wird nicht eingegangen, bie Anerkennung ber völlig unabhängigen Apostelgewalt des Paulus ift bas Refultat der Unterredung sowie ber Vertrag, daß Paulus und Barnabas zu den Seiden, Ja= cobus, Petrus und Johannes zu den Juben fich wenden follten. Berschiedener kann kaum etwas gebacht werden, und Paulus felbft fpricht bas Bort 1), wodurch bas rechte Berhältniß beider Verhandlungen flar wird: privatim (xar' idiav) geschah bie Verständigung über seine Apostelwürde, nachdem, wie die Apostelgeschichte zeigt, die Sache ber beunruhigten Chriften Spriens öffentlich, Angesichts ber ganzen Gemeinde, geschlichtet war 1).

129

<sup>1)</sup> Galat. 2, 2. — 2) Mit diefer Löfung ftimmt die von M. Baum. garten gegebene überein, die Apostelgesch. U., 1 S. 165 ff.

Thierich, Rirchengeschichte 1.

Und warum bieß? - Beibe Fragen find zwar verwandt, aber boch verschieden. Beit ichmieriger war es, bie vollftanbige Apostelwürde bes Baulus als bie Rechte ber Seiben anzuerkennen. Man konnte aber gludklicherweise beides getrennt halten, die Beunruhigung ber Gemeinden gerufalem und Untiochia befeitigen, und bie Entscheidung bes ichwierigeren Begenftandes noch ausgesetzt laffen. So geschah es, indem wahr= fcheinlich Baulus felbft fowohl als Betrus bie Chriften Jerufalems mit ber Autoritätsfrage noch verschonen wollte, in welcher man nicht leicht die volle Einsicht von ihnen erwarten fonnte. Nur vor bie Gefördertften, vor bie, welche fich zugleich vermöge ihres Amtes ein Urtheil barüber bilden und eine flare Stellung zu Paulus und Barnabas gewinnen mußten, wurde biefer Gegenstand gebracht. Noch Niemand in ber Gemeinde zu Jerufalem hatte, wie es scheint, über bas Amt bes Paulus und Barnabas das rechte Licht, allein Jacobus, Betrus und Johannes waren burch eine bewunderungswürdige Selbftverläugnung und durch Erleuchtung von oben im Stande, die wunderbare Thatsache anzuerkennen, daß ohne ihr Buthun ein Apostel in wahrem Sinne in Birtfamkeit getreten war, welcher von dem erhöheten Chriftus diefelbe Sendung und Gewalt fur bie Seiben empfangen hatte, welche einft Betrus von Chrifto auf Erben für bie Juben empfing 1), womit zugleich festgestellt wurde, bag Paulus fowohl als Petrus nur Chrifto felbft für fein Verfahren verantwortlich fei.

Hiemit war ber Grund ber Verständigung auch über alle fünftigen Fragen gelegt. Als sie Abschied nahmen, war es nicht ein Auseinandergehen wie damals, wo Luther auf dem Schlosse zu Marburg die Hand des Zwingli zurückwies, oder wie Jacob Andrea in Montbeliard die des Theodor Beza. Nur eine Mißdeutung ohne Gleichen kann dem brüderlichen Abschluß der Unterredung, wie ihn Paulus erzählt \*), den Sinn eines aus Rathlosigkeit und Erschöpfung entsprungenen

<sup>1)</sup> Galat. 2, 7. 8. - 2) Galat. 2, 9. 10.

### Berhalten des Paulus gegen den Concilbeichluß.

Baffenstillstands unterschieben, wie wenn die Drei zu ben Bweien gesagt hätten: macht, was ihr wollt; nur mischt euch nicht in unseren Wirfungskreis, auch wir bekümmern uns nicht um die Heidenwelt, so daß die Darreichung der Rechten kein Beichen der Gemeinschaft, sondern das Gegentheil, eine Handlung der Heuchelei oder der stumpffinnigen Gleichgültigkeit gewesen wäre <sup>1</sup>).

Nun verbreitet sich auch über die angränzenden bunkeln Buntte befriedigendes Licht, querft über bas Schweigen ber Apostelgeschichte; benn noch zu ber Beit, wo Lucas mit pers fohnlicher Rudficht auf die Judenchriften fcbrieb, konnten von biefen nur wenige fich in bas absolut felbftftanbige Apostelamt bes Baulus finden, und biefelben Gründe, welche ben Baulus bewogen, bie Gemeinde ju Jerufalem in biefe Frage nicht mit ju verwideln, bewogen ben Geschichtschreiber, feine noch auf berfelben Stufe fteben gebliebenen Lefer bamit unverworren ju laffen. Ferner ift nun ersichtlich, wie Baulus bazu kommen tonnte, jenes Decret in feinen Briefen ju übergeben. Er war felbftftandig in ber Leitung feiner Gemeinden, wie Betrus in den seinigen. Dieje Selbstständigkeit war anerkannt. Unbeforantt burch menschliche Autoritäten burfte er bier walten und war Niemanden auf Erden Rechenschaft schuldig. Dieß eben ift es, worauf er in Galatien und in Korinth bestand. Die Beit war gekommen, wo er fein Apostolat nach allen Seiten bin zur vollen Geltung bringen durfte und bringen mußte. Er braucht ben Galatern, die wegen ber Cerimonien wieder irre geworden waren, und den Korinthern, die über bie Opferfpeisen anfragten, feine fremden Decrete zu citiren; fein Bort als Apostel Christi fur die heiden muß ihnen Decretes genug fein. In einer Lage, wo feine Apostelwürde von feinen eigenen Gemeinden in Zweifel gezogen war, hätte er fich zu viel vergeben, wenn er eine andere Gewalt als die feinige als gesets=

9.

<sup>1)</sup> Gegen Schwegler, das nachapostolische Beitalter I. 1846 G. 120 bis 122.

### 132 Berhalten des Paulus gegen den Concilbeschluß.

gebend in der Heidenkirche angeführt hätte. Dabei kam es ihm nicht in ben Sinn, in der Sache selbst jenen ohnebin fo milben Forberungen zu widersprechen. Fern war er babon, an ben Chriften ein Berhalten zu billigen, wie es nicht einmal ben Fremblingen bes Thores gestattet gewesen ware. Ob seine Erläuterung hinsichtlich ber Opferspeisen 1) ganz mit ben Beweggründen zusammenstimmt, welche bei dem Beschluß von Jerusalem gewaltet haben mögen, wiffen wir nicht. Wir sehen aber, wie er im Refultat, in ber ernften Ubmahnung vom Benuß ber ben Idolen geopferten Dinge, mit jenem Beschluffe zusammentrifft. Schwerlich hat er über ben Genuß bes Blutes und des Erstickten anders gelehrt, ba noch jest die griechische Rirche an dem Berbot diefer Dinge festhält; hinfichtlich des vierten Bunktes, ber Borneia, was auch barunter zu verstehen fein mag, ob nun Ghen in nahen Verwandtschaftsgraden ober gemischte Ehen mit Heiden, ift die Uebereinstimmung ohnehin außer Rweifel.

Auf bem Apostelconcilium war die Einheit beider Theile der Kirche anerkannt und ber Grundsatz war ausgesprochen worden, ber, wenn er sestgehalten wurde, zur vollen Berwirklichung der Einheit führen mußte. In den Häuptern der beiden Theile war sie schon verwirklicht. Dennoch müßte man blind gegen die Zeugnisse der Geschichte sein, um nicht zu sehen, daß die Gemeinden noch sehr weit hin hatten bis zur vollen Aneignung und Durchführung des großen und göttlichen Gedankens der Einheit, ja daß in den Aposteln selbst, von benen sie ausgehen sollte, die Einheit wieder wankend werden konnte. Dieß lehren uns jene ernsten Scenen, die bald nach dem Concilium zu Antiochia vorsielen: der Wicht, in den er mit gegen Betrus erheben mußte, und der Zwift, in den er mit

1) Corinth. 8, 1 ff. 10, 23 ff.

Barnabas gerieth, das Eine aus dem Briefe an die Galater 1), das Andere aus der Apostelgeschichte 2) bekannt.

Der Fehltritt bes Petrus in Antiochien und bas Auftreten bes Baulus gegen ihn war keine Rleinigkeit. Begreiflich ift es, wie auf biese Thatsache bie Ebioniten ihre schwerfte Anklage gegen Paulus, bie Gnoftiker ihr Vorurtheil gegen Betrus und gegen die fämmtlichen Apostel Ifraels, die Rationaliften ihre Einwendungen gegen bie Infpiration 3), die neue ften Berunftalter ber Rritik ihren Wahn von bem ftets unaus= geglichenen Zwiespalt beiber Apostel gründen zu können vermeinten. Und offenbar verfehlt find bie gewöhnlichen Erwieberungen, wenn Clemens Alexandrinus einen anderen Rephas unterschiebt, ber bie Borwurfe bes Baulus auf fich nehmen foll; wenn Tertullian meint, nur im Wandel, nicht in der Lehre håtte Petrus gefehlt — als ob man nicht auch mit dem Wandel lehrte — wenn Hieronymus nach dem Vorgang einiger Briechen ein verabredetes lehrreiches Scheingefecht der beiden Apostel annimmt, eine Ansicht, der Augustinus mit Recht wider= (prach 4).

Petrus besuchte zum erstenmal die Metropolis der Heibenchriften; es scheint nicht in der Absicht, apostolische Amtsverrichtungen dort auszuüben, denn ein Conflict dieser Art mit Paulus wird nicht berichtet. Anfangs aß er mit den Heidenchristen, das heißt, er feierte mit ihnen Eucharistie und Liebesmahl und erfannte sie dadurch als Geheiligte an. Da fanden sich einige aus der Gemeinde des Jacobus ein, gewiß mit gespannter Erwartung, zu sehen, wie sich ber Apostel Israels in dieser ungewohnten Umgebung verhalten würde, und bereit, Anstoß an seinem Thun zu nehmen und in ihr Mißvergnügen die noch immer streng mosaischen Gemeinden der Heimath

<sup>1)</sup> Galat. 2, 11 ff. — 2) Act. 15, 36 ff. — 3) 8. B. Bretschneider, Handbuch der Dogmatik I. 4. A. 1838 S. 168. — 4) Bgl. Möhlers gesamm. Schriften von Döllinger I. 1839 S. 1 ff.: "hieronhmus und Augufinus im Streit über Galat. 2, 14."

bineinzuziehen. Denn selbst bei Anerkennung bes Concilbe= schluffes konnten bie Chriften Balaftings noch Bedenken gegen bie volle Gemeinschaft ber Sacra mit ben Beibenchriften hegen. Denn auch ber Broselpt bes Thores hatte, wenn er nach Jerufalem tam, nicht gleiches Recht mit bem Judaer zur Theil= nahme an ben Cultusversammlungen 1). Dag bie Gläubigen aus ber heidenwelt ohne Mojaismus felig würden, war anerkannt. Folgerichtig scheint bieraus auch die Berpflichtung zu voller religiofer Gemeinschaft mit ihnen zu entspringen. Aber nicht fo leicht war es, biefer Confequenz fich zu unterwerfen. Ober wiederholt fich nicht ganz basselbe iu ben späteren Spaltungen ber Rirche ? Die Anhänger ber einen Confession fuhlen fich gebrungen, benen ber anderen bie Seligkeit nicht abzusprechen und laffen zugleich bie Rumuthungen zum Uebertritt fallen, lehnen aber nichtsbestoweniger bie Kirchengemeinschaft mit ihnen als etwas, bas ihr Gewiffen nicht erlaube, beharrlich ab.

Betrus sonderte sich ab; seinem Beispiel folgten alle aus bem Judemthum stammenden Mitglieder der antiochenischen Kirche; selbst Barnabas ward mit sortgerissen. <sup>2</sup>) Der Riß ging durch die ganze Gemeinde und an die Stelle des früheren gemeinsamen Cultus und Liebesmahls trat nun ein zweisaches indem die Judenchristen ihre gesonderte religiöse Bersammlung hielten. Paulus war der einzige Israelit, der mit den Brüdern aus der Heibenwelt noch aushielt.

So schwer bas Aergerniß war, so verhängnißvoll bie Folgen werden konnten, so ist doch der Fehltritt des Petrus nicht unerklärlich. Es trat ihm nahe, welches Auffehen, ja welche Entzweiung in der Heimath sein kuhnes handeln erregen wurde. Sein eigenes Ansehen unter den ihm anvertrauten Gemeinden konnte wanken und noch mehr seine Wirksamkeit auf die Juden beschädigt werden. Es konnten ihm Zweifel aufsteigen, ob er überhaupt recht gethan habe, sich in diese Lage zu begeben, wo er entweder der einen oder der andern

1) Crod. 12, 48, 49. — 2) Galat. 2, 13.

134

Partei Anstoß geben mußte. Es ist wahr, er hätte troß dem allen ruhig bei dem einmal eingeschlagenen Versahren bleiben und die Folgen übernehmen sollen. Aber wer kann es unbegreislich finden, daß er wankte, indem die Rücksicht auf die, denen er seinem Beruse nach noch angehörte, überwog, und er einen Schritt that, der seiner so eben mit der That ausgesprochenen Ueberzeugung von der Reinheit der Heibenchristen widersprach, und deshalb von Paulus als Heuchelei bezeichnet werden mußte. Er sehlte, wenn auch nicht so schwer, doch ähnlich wie er damals geschlt hat, als er Christum im Hofe des Hohen vollgültigen Beruf in eine Gesahr begeben. Er stand allein auf einem fremden Boden und wie jenesmal opferte er auch jetzt seine besseugung der Rücksicht auf schen auf.

Aber das Ansehen des apostolischen Amtes und die göttliche Leitung der Kirche fällt damit nicht; denn nicht so ist die Unsehlbarkeit der Apostel zu verstehen, daß für keinen eine Gesahr des Jrrthums wäre. Nur so, daß, wo er in seinem Berufe zu handeln hat, keinem das Licht und die Kraft dazu gebricht. Und hier, wo Betrus in einen fremden Berufskreis eingetreten war und irrte, da fand sich Baulus und brachte den Jrrenden zurecht. Er war hier an seinem Orte, und wie in der Gemeinde zu Jerufalem er sich hätte müssen ber Rüge bes Betrus unterwersen, so mußte zu Antiochia Betrus sich von ihm zurechtweisen lassen. Darin besteht die göttliche Leitung der Kirche, daß durch das Zusammenwirken der verschiedenen Glieder des Organismus, eines jeden an seinem Orte, das Maschsthum und die Befestigung in der Mahrheit erzielt wird.

Es ift kein Grund, baran zu zweifeln, daß burch bas gewaltige Einschreiten des Paulus, der "in Gegenwart Aller," d. h. in einer eigens hiezu veranstalteten Versammlung beider Theile der Gemeinde, den Petrus strafte, dieser von seinem Fall wieder aufgerichtet und der Riß in der Gemeinde geheilt

worden ift. Daß aber eine ichmergliche Erinnerung noch zurudblieb, zeigt der bald nachher ausbrechende Zwiespalt zwischen Baulus und Barnabas und die, wie es scheint, langer bauernde Spannung zwischen beiden. Lucas hat feine Lefer mit Grachlung des antiochenischen Schisma verschont. Daraus folgt je boch nicht, daß er eine einzige ber Thatfachen, die er mittheilt, entstellt habe. Wie fern er bavon ift, zeigt bie unverhullte Art, worin er ber Verstimmung gebenkt, in ber bie beiben Apostel ber Heidenwelt sich trennten. 1) Marcus hatte fich auf ber erften Reise bes Barnabas und Baulus, als fie Cyprus durchwandert hatten und die Rufte Kleinasiens betraten, von ihnen losgeriffen und heimbegeben; nicht aus Rurcht vor äußeren Gefahren, sondern höchftmahrscheinlich aus Zweifeln an der Rechtmäßigkeit biefer Art zu wirken. Darum bielt ibn Baulus nicht für geeignet, fein Mitarbeiter im Berke ber Beiden= bekehrung zu fein; und als Barnabas barauf bestand, ihn boch wieder mitzunehmen, jog Baulus, eingedent beffen, bag Barnabas selbst in Antiochia einen Augenblick die Wahrheit verläugnet hatte, vor, ganz feinen eigenen Beg zu geben und fich Gehülfen zu mablen, auf die er fich völlig verlaffen konnte : Silas ben Propheten, Lucas ben Evangeliften, ber in ber Gefangenschaft bei ihm aushielt, und Timotheus, den treneften feiner Jünger, ben wir zulet als Oberhirten ber ephefischen Rirche finden. Diefe brei waren es, welche ben Apoftel auf feiner zweiten großen Wanderung begleiteten, die ihn nach Europa berübergeführt hat. 2)

Silas ober Sylvanus ist einer von benen, welche burch bie Gabe ber Weisfagung im Stande waren, den Aposteln die wichtigsten Dienste zu leisten, und laut dem Briefe an die Epheser in dem Bau der Kirche als Bropheten den Aposteln

1) Act. 15, 39. - 2) Act. 15, 40 ff.

#### Zweite Banderung des Paulus. Seine Mitarbeiter.

zunächft ftehen. 1) Durch ihn find nicht allein Aufschluffe über göttliche Wahrheiten, sondern auch Rundgebungen bes göttlichen Billens bem Baulus zu Theil geworden. Durch ihn erhielt Paulus Binke des heiligen Geiftes über den einzuschlagenden Weg. 2) Wenn Timotheus durch prophetische Aussprüche auf feinen künftigen Beruf bingewiesen und Baulus burch folche bewogen worben ift, ihn zu orbiniren, wie aus feinen Briefen an Timotheus beutlich hervorgeht 3), fo war es augenscheinlich Silas, burch beffen Mund ber Ruf an Timotheus erging, ganz ähnlich, wie Paulus und Barnabas selbst durch Propheten be= rufen worben waren. Auch bei Lucas hat basselbe ftattgefunden. Bei dem Uebergang nach Europa beginnt er in erster Person zu erzählen 4), nicht weil er ba erft zu Baulus gekommen und Augenzeuge ber Begebenheiten geworben mare, fondern weil er ben Ruf zur Verkündigung bes Evangeliums erhielt und von ba an eine ber mithandelnden Versonen ber Geschichte mar.

Paulus hieß den Timotheus, einer jüdischen Mutter und eines griechischen Baters Sohn, ehe er ihn mitnahm, der Beschneidung sich unterwerfen. <sup>5</sup>) Wie stimmt diese Anbequemung an die Forderungen des Judenthums, welche Lucas herauszuheben nicht unterläßt, mit der entschiedenen Weigerung, den Titus beschneiden zu lassen, überein, deren Paulus selber sich rühmt? Schon im höchsten Alterthum sühlte man diese Schwierigkeit. Manche hielten dasür, Paulus müßte hinsichtlich des Titus dieselbe Nachgiedigkeit geübt haben und so lautet wirklich im Texte des Briefes an die Galater die alte Bariante, auf die Tertullian gegen Marcion sich schücht, das Versahren des Paulus auf fürzestem Wege von dem Widerspruch zu befreien und den gnostischen Widersachern des Alten Testaments einen vermeintlichen Stüppunkt im Briefe an die Galater zu entziehen.

137

<sup>1)</sup> Ephel. 2, 20; 3, 5. — 2) Act. 16, 6. 7. — 3) 1 Lim. 1, 18, 4, 14. 2 Lim. 1, 6. — 4) Act. 16, 10. — 5) Act. 16, 3. — 6) Gal. 2, 5 ohne die Regation. Bgl. Tertullian. adv. Marcion. V. 3.

Der Widerspruch liegt zu Tage, aber bie Verschiedenheit ber Falle war groß genug, um einmal bieß, bas anderemal jenes Verhalten als Pflicht erscheinen zu laffen. Bei Titus, bem Griechen, galt es, ben falfchen Lehrern zu widerftehen und bie Gemeinde vor ihren Bumuthungen zu schuten. Bei Timotheus galt es, ihm ben Eingang in die Spnagogen zu verschaffen, in benen bas Evangelium noch nicht gepredigt war und an welche boch Baulus seine Wirksamkeit anknupfen mußte. Baulus bezeugt, baß er felbst ben Juben ein Jude geworden, um ihrer etliche zu gewinnen, die nämlich sonst nicht konnten gewonnen werben. 1) Dasselbe verlangte er von Timotheus, um fo mehr, ba bie Forderung des jubischen Rechts an ihm nicht befolgt worden war. Der Mutter soll bas Kind nach talmubischem Grundfatz folgen 2), ber Sohn einer gemischten Ghe, beffen Mutter eine Jubin ift, foll bie Beschneibung empfangen; unter einer andern Bedingung wurde bie Ghe nicht zuläffig gefunden - wie auch bie romifch-tatholische Rirche nur unter abnlichen Bedingungen bie gemischte Che gutheißt. Dieß war bei Timotheus versäumt worden, wahrscheinlich hatte es fein Bater verhindert; bieg wußten bie Juden feiner Beimath, und Timotheus würde nie Eingang bei ihnen gefunden haben, hatte nicht Baulus für Nachholung des Unterlaffenen geforgt.

Paulus, Sylvanus, Lucas und Limotheus brachten im Anfang der fünfziger Jahre unserer Zeitrechnung die Botschaft des Heils aus Asien nach den griechischen Küsten herüber. Die Sehnsucht der europäischen Menschheit nach der göttlichen Hülfe that sich dem Paulus in einer Vision kund; ihr kam der mächtige Drang des Geistes Christi, der die Verkündiger des Evangeliums nach dem Westen hinwies, entgegen. Reich belohnend waren gleich die ersten Mühen des Apostels in Macedonien und

1) 1 Corinth, 9, 33. - 2) Bgl. 3. 3. Betftein ju Act. 16, 3.

Griechenland, und es ist höchst anziehend, ihm auf biesem ersten Kriegszug in das noch unberührte heidnische Gebiet der alten griechischen Welt zu folgen. 1)

In Philippi, in Theffalonica und Berda entstanden, wiewohl die Verfolgung dem Apostel kaum monatelang zu verweilen gestattete, wie durch einen Zauberschlag die Gemeinden, welche ihm unter allen Gemeinden die reinste Freude und den wenigsten Kummer bereitet haben. Gering an Zahl der Mitglieder und arm an irdischen Gütern erlitten sie ebenso schwere Verfolgung, wie vor ihnen nur die Christen Judäas. <sup>2</sup>) Märtyrer sind in Thefsalonica gestorben, über deren Loos Paulus in seinem ersten Briefe die Gläubigen tröstet. <sup>3</sup>) Bon keiner Gemeinde, selbst wenn sie es ihm angeboten hätte, nahm er Liebesgaben an, außer von der zu Philippi. <sup>4</sup>) In Korinth und Ephesus nährte er sich und seine Mitarbeiter mit der Arbeit seiner Hande. <sup>5</sup>)

Gegen bie pharisaische Irreleitung blieben bie macedos nischen Christen fest. Das Vorwiegende in ihrer religiosen Gigenthumlichkeit war bie brüderliche Liebe und bie Erwartung ber Biebertunft Chrifti zur Aufrichtung feines Reiches. 6) Diefe hatte Baulus unter ihnen verfündigt und auf biese hatte fich bie politische Anklage gegen ihn gegründet. 7) Diese Erwars tung tann, ehe die Theffalonicher burch ben zweiten Brief bes Paulus zurechtgewiesen waren, einzelne zur hintansegung irbifcher Berufsarbeit mit veranlaßt haben. - Unter biefen Chriften, bie der Apostel seine Freude und seine Krone nennt, hat er, merkwürdig genug, bas buftere prophetische Geheimniß ausges fprochen 8): erft wird ber Abfall kommen und aus ber Apostafie ber Mensch ber Sunde entstehen, ehe Chriftus mit bem Reiche ber Herrlichkeit erscheint. Also in dem Augenblick, wo die driftliche Gemeinde unter ben heiben am lieblichften aufblubte,

<sup>1)</sup> Act. 16, 11 – 18, 17. – 2) 1 Theff. 2, 14. – 3) 1 Theff. 4, 11 ff. 4) Bhil. 4, 10 ff. – 5) Act. 16, 20. 2 Cor. 11, 8 ff. Act 20, 33–36. 6) 1 Theff. 1, 10; 4, 9. – 7) Act. 17, 7. – 8) 2 Theff. 2, 3 ff.

#### Paulus in Athen.

ward die Weissagung gegeben, welche, ob es nun die Zeitgenoffen verstanden oder nicht, bedeutet, daß in der christlichen Kirche selbst das Verderben einreißen und in ihr, dem geist= lichen Tempel, der Widerchrift seinen Thron aufrichten werde.

Einfam burchwandelte Baulus die Stadt ber Athena 1), in ber ihn vieles an feine Baterftadt erinnern mußte. Mit Schmerz in feiner heiligen Seele fah er bie 3bole alle und bie bem unreinen Gultus geweihten Bunder ber griechischen Runft. In ber Infchrift bes Altars, ber einem unbekannten Gotte errichtet war, las er, obgleich fie nach bem Sinne ber Urheber nicht gerade ben Höchften bezeichnen follte 2), boch ein Geständs niß ber Unwissenheit über bas Göttliche und ben Bunsch zugleich, keinen der Himmlischen unverehrt zu laffen. Auf der Agora knüpfte er Lag für Lag wie ein zweiter Sokrates Befprache voll Beisheit mit bem zufällig ihm Begegnenden au. An ben Sokrates fuhlten fich etliche erinnert und wie biefen ftellten fie ihn vor Gericht, jeboch nicht im bitteren Ernft, fonbern mit leichtfertiger gronie. Sie führten ihn nach bem Bügel bes Ares, nicht vor eine feierliche Versammlung bes Gerichts= hofs, sondern nur um die seltsame neue Lehre ungeftörter zu vernehmen und ihr oberflächliches Urtheil barüber zu fprechen. hier im Anblick des Barthenon und des Theseustempels bezeugte Baulus, daß die Gottheit nicht in Gebäuden ber Men= schenhand wohnt und nicht den Gebilden der menschlichen Bhantafie verähnlicht werden barf. Bier kündigte er einen Tag bes Gerichts über ben Erbfreis und eine Auferstehung ber Epicureische und ftoische Bhilosophen spotteten Lodten an. seiner. Ob auch platonische Lehrer mit ihm zusammentrafen und wie fie ihn aufnahmen, fagt ber Geschichtschreiber nicht. Und

<sup>1)</sup> Act. 17, 16 ff. — 2) Bgl. die Citate bei 3. 3. Betstein zu Act. 17, 23.

Paulus in Rorinth.

boch waren gewiß auch solche zu Athen. Gleichsam um biefe Lücke auszufüllen, macht eine finnvolle Sage den gläubig gewordenen Areopagos-Richter Dionysios zum Vertreter der pla= tonisch=mystischen Beischeit, dieser letzten Blüthe des ernsteren Heibenthums, und ihrer Vermählung mit den christlichen Wahrheiten.

In Korinth 1), welches sich seit kurzem zu feinem alten Glanze wieder erhoben hatte, mußte Baulus die Lafter ber Beidenwelt in jener Ausdehnung feben, wie er fie fpater von bemselben Orte aus in bem Sendschreiben an bie Römer befcrieben hat. Ueberdieß trat ihm hier ebenso wie in Athen bie ganze Macht der falfchen griechischen Bildung mit ihrem Stolz, ihrer Berneinung gegen bie höhere UBahrheit und ihrer Dulbsamkeit gegen Aberglauben und Unsitte entgegen. In die Fluth bes Berberbens bineingestellt, fuhlte er fich gebeugt und höherer Tröftung bedürftig. Gine Zeitlang, ehe feine Mitarbeiter aus Macedonien nachkamen, verweilte er, verhältniß= mäßig an fich haltend mit seinen Predigten, in ber Werkstätte feines Bunftgenoffen Aquila. - nach bem weisen Bertommen bei ben Rabbinen war er neben ber Schriftgelehrfamteit in einem handwert unterwiesen, ber Bereitung von Belt= und Mantelftoffen aus bem haar ber wilden Biegen, welche fein heimathland Cilicien hervorbringt. - Bald aber wurde feine Birkfamkeit in Beweisung bes Geistes und ber Rraft fo groß, baß in diefer Stadt des Berderbens ein zahlreiches Bolt Chrifti fich fand, eine Gemeinde, an der alle Borzuge, aber freilich auch alle Fehler bes griechischen Stammcharafters und ber griechischen Rirche zum Vorschein gefommen find; wie es uns bie auf ber britten Wanderung bes Apostels verfaßten Briefe an die Korinther fund thun.

Wie die heidenchriftlichen Gemeinden überhaupt sich vor

1) ¥tt. 18, 1 ff.

ben jubischen burch einen größeren Reichthum von Charismen auszeichneten, fo unter jenen wieder bie forinthische. und infofern konnte fie Paulus bas Siegel feines Apostelamtes nennen. 1) Aber Die föftlichsten Gaben wurden hier mehr zum Ruhm ber Einzelnen als zur Erbauung des Ganzen angewendet, benn neben großem Licht ber Erkenntniß fehlte beiliger Ernft und neben einem machtig erregten Geistesleben ber Sinn für Aus torität, Rucht, Unterwerfung und gegenseitige Dulbung. Und nur Baulus tonnte bier Ordnung und Ginigfeit berftellen, bie rechte Anwendung der individuellen Gaben lehren und bie Bemeinde von innerer Auflösung retten. Auwandlungen griechischen Leichtfinns zeigten fich in ber Beurtheilung beidnischer Lafter und in der verwegenen Theilnahme Einzelner an beidnischen Opfermahlzeiten. Jene Zweifel an ber Auferstehung und bie Frage, mit was für einem Leibe bie Auferstandenen angethan fein würden ? welche Baulus ben Korinthern beantworten muß, entsprangen hier nicht wie anderwärts und sväterbin aus dem finftern afcetischen Abscheu vor der Leiblichkeit, fondern fie ftanden mit epicureischer oder sabducaischer Stimmung und mit philosophis schem Zweifelgeift in Zusammenhang. Nicht einer Partei eigenthumlich, fondern vermuthlich bem gangen griechischen Theil der Gemeinde gemeinsam war die frankhafte Bewunderung für griecifche Beredtsamkeit und philosophischen Tieffinn - diefer Grundzug bes ganzen griechischen, auch bes chriftlich-griechischen Befens. Baulus tam, wenn er auch tonnte, biefen Neigungen nicht entgegen. Er beschränkte fich nur um fo mehr auf bie schlichte, furchtbar ernfte Predigt von dem Getreuzigten. In Chriftus ift bie menschliche Natur fammt aller ihrer Weisheit mit dem Verdammungsurtheil belegt und gerichtet. Nur Gr. an welchem der der Menschheit zukommende Fluch vollzogen warb, ift uns zur wahren Beisheit geworben, indem in 36m Gerechtigkeit, Beiligung und endlich völlige Erlösung zu finden ift.

Dieje Gemeinde konnte ein heerd ber gefährlichften Um=

<sup>1) 1</sup> Corinth. 9, 1. 2. 2 Corinth. 3, 2. 3.

triebe gegen Paulus und sein apostolisches Wirken werben. Und wirklich erwuchs aus ihrem Verhalten bem, ber sich ihren geistigen Vater nennen durfte, Leiden über Leiden. Seine Widersacher, Abgesandte der pharisälich gesinnten Partei in Judäa, müssen sich auch hier, wie in Antiochia und Galatien eingefunden haben. In Galatien gelang es ihnen, Lehre und Amt des Paulus zu verdächtigen; hier konnten sie das erstere noch nicht, mosaische Geremonien hat man in Corinth nicht angenommen. Aber die Vorarbeit, die Verdächtigung des Apostels, seines Amtes, ja sogar seines Charakters gelang ihnen nur zu gut. Aus dem allen zusammen entstand jenes Parteiwesen, das noch immer einige ungelöste Räthfel für die Geschichtssorschung darbietet. Was war der innere Unterschied, wenn sich bie Streitenden nach Paulus, nach Apollos, nach Rephas und nach Christus nannten ? 1)

Bier ift zuvörderft ber Unterschied zwischen Anhängern bes Baulus und Betrus verständlich. So konnten fich, wenn fie in fleischlicher Entzweiung beharrten, Die zwei Theile nennen, in welche auf einen Augenblick bie antiochenische Gemeinde zer-Und bes Baulus mochten fich folche, wenn auch mit fiel. Unrecht, ruhmen, welche fich im Genuffe ber Opferspeisen anftößige Freiheit berausnahmen, während die meiften ifraelitisch Bebornen und alle ängftlich Geftimmten bem gegenüber fich lieber auf Betrus beriefen. Einige mögen in der That Borer des Betrus und ihm zur Dankbarkeit verpflichtet gewesen fein. 2Bas ben Alexandriner Apollos ober Apollodorus betrifft, fo nimmt man gewöhnlich an, daß sich um ihn vorzugsweise die Freunde philosophischer Ginkleidung ber chriftlichen Lehre geschaart hatten. Aber nur mit bebeutenden Ginschränfungen tann bieje Anficht anerkannt werben. Apollos felbft war bei der Entstehung biejes Parteinamens jedenfalls ohne Schuld. Nirgends räumt Paulus ein, daß zwischen ihm und Apollos irgend eine Verschiedenheit ber Gefinnung ober des Berfahrens ftattfinde. Er war nicht

1) 1 Corinth. 1, 12.

Rhetor, fonbern ein erfter Johannesjunger, vor allem Schrifts forscher 1) und wenn er Bhilosoph war, nur in dem platonisch= ascetischen Geiste wie sein heimathgenoffe Philon. Menn er fpater fich beharrlich weigerte, wieder nach Korinth zu kommen 2), fo fieht man, wie mißfällig ihm bie übertriebene Borliebe gewefen ift, mit der ihn einige, bie ihm besonders viel zu verdanten batten, verehrten und zum Parteibaupt machen wollten. Was endlich biejenigen anlaugt, die fich nach Chriftus nennen, fo ift gang unerwiesen, daß sie heidnischer oder gnoftischer Richtung waren, ebenso irrig, daß fie bas Rechte getroffen hatten, noch irriger, baß fie fich eines myftischen Chriftus, nicht bes geschichtlichen, gerühmt hatten. Ihre Benennung wird neben ben andern Barteibenennungen in gang gleicher Beije wie bieje gu beuten fein : persönliche Schüler Chrifti. Barum follen nicht folche nach Korinth gekommen sein? Es gab deren zwanzig Jahre nach Christi Hingang noch genug, die Ihn selbst gesehen und gehört hatten. Nach Korinth mögen fie fich aus Baläftina fowohl als aus Rom nach der Zerstreuung der bortigen Bemeinde begeben haben. Diese einzelnen, die fich Chriftusjunger mit Auszeichnung nannten, waren bie gefährlichen Biberfacher, mit benen Baulus im letten Theile feines zweites Briefes einen peinlichen Rampf durchfechten muß. Bharisäisch gesinnt und ftolz auf ihre hebraische Hertunft so wie darauf, daß sie Chris ftum nach bem Fleische getannt, machten fie bem Apostel fein ganzes Ansehen ftreitig. Sie find die "übergroßen Apostel," wie er fie ironisch bezeichnet 8), fie find es, die fich felbit empfehlen, fie uben ihr ufurpirtes Anfehen in der Gemeinde auf tprannische Beise, fie zwingen ben Apostel, indem fie ihm alles absprechen und ihm das Berg ber Gemeinde ftehlen, zum Rubmen, fie finden Bankelmuth in feinen Borfaten. Barte in feinen Briefen, Schwäche in feinem verfönlichen Auftreten, Rudsicht auf Menschen und Verfälschung des Wortes Gottes in

<sup>1)</sup> Act. 18, 34. — 2) 1 Corinth. 16, 12. — 3) 2 Corinth. 11, 15; 12, 11.

seiner Lehre, sie wissen selbst seine Aufopferungen, als er keinerlei Liebesgaben von der Gemeinde annahm, statt aus Liebe und aus Eifer für Christi Sache, aus verschlagener List her= zuleiten. Mit den Irrlehren, die sie im Hintergrund hatten, waren sie noch wenig oder nicht hervorgetreten. Aber sie hatten sich genug entlarvt, daß Paulus sie falsche Apostel und Diener bes Satans nennen durste. <sup>1</sup>)

Daß solche Eingang finden und, wenn auch nur für eine Beit lang, dem Apostel die Gemeinde entfremden konnten, welche ihm alles verdankte und den vollen Segen seines Amtes ersahren hatte, ist eines der traurigsten Zeichen aus dem apostolischen Zeitalter. Es ist zwar anzunehmen, daß Paulus bei den Korinthern durchdrang und mit seiner persönlichen Weieberkehr vollends zu Stande gebracht hat, wozu seine Briefe nicht ausreichten, denn er erließ am Ausang des Jahres 58 von Corinth aus ein Sendschreiben, worin er das Bewußtsein ausspricht, sein Werk in diesem Lande glücklich hinausgeführt zu haben. <sup>2</sup>) Dennoch ist es nicht zu verwundern, wenn dieser Undankt gegen Paulus in der Kirche jenes Zeitalters noch fortgeglommen und für ihr inneres Leben schädliche, verfümmernde Folgen gehabt hat.

Nachdem Paulus Jerusalem und Antiochia besucht und in der cilicischen Nikopolis überwintert hatte 3), beginnt seine britte Wanderung 4) und auf dieser sehen wir erst sein aposto= lisches Wirken in der höchsten, herrlichsten Entsaltung. Was für Petrus Jerusalem gewesen war, wurde Ephesus für den Apostel der Heiden: die Stätte, wo Christus durch ihn die größten Thaten vollbrachte, so unverkennbar geschah hier die Ausspendung des heiligen Geistes durch Paulus, so zahlreich waren die wunderbaren Heilungen und die vernichtenden Er= folge gegen das Heidenthum und seine magischen Kunste. \*)

Thierfo, Rirchengeschichte 1.

10

<sup>1) 2</sup> Corinth. 11, 13 – 15. – 2) Röm. 15, 17. 18. 19. 23. – 3) Act. 18, 22. Tit. 3, 12. Bgl. Hug Einleitung in das N. T. II. 1826. 6. 348. – 4) Act. 18, 23 ff. – 5) Act. 19, 1 ff. 10 ff.

# 146 Ephefus hauptstadt für die Beidenchriften.

Hier an einem Hauptheerde des Berkehrs zwischen Morgenund Abendland, orientalischer und griechischer Religion und Bilbung follte fich bie Gemeinde bilden, welche bald Antiochia und Corinth überragte. Afia proconfularis, bas ift Ephefus mit bem Kranz der ionischen und phrygischen Rachbarftäbte, erhob fich für die Chriftenheit in dem Maße, als Jerufalem feine centrale Stellung verlor, ju einer Bedeutung, welche es im johanneischen Zeitalter unbeftritten behauptete und bie ihm erst im britten Menschenalter nach Baulus durch bie römische Rirche ftreitig gemacht werden konnte. Nicht erft die Offenbarung Johannis, sondern ichon bes Baulus Brief an bie Ephefier erkennt ber Metropolis Ufiens biefe Stellung zu. Bei feinem Abschied von den Aeltesten zu Milet 1) hatte Baulus über bas Bachsthum ber ephefischen Gemeinde mabrend feiner Abwesenheit und über- die Fortschritte des Evangeliums in Afia folche Runde bekommen, welche ihn bewog, Diefes ency= clifche Schreiben zunächft an bie Chriften ber hauptftabt, aber zugleich im hinblic auf die von dort aus entsprungenen suburbicarischen Rirchen zu erlaffen, welche ihm als die Rrone feines Werkes unter den Heiden und als der erhabene Ban inmitten ber Chriftenheit vorschwebten, an den sich die übrigen Rirchen ber weiten heidenwelt anschließen follten. Es ward ihm ge= gegeben , biefen Gemeinden das Größte , was er über die Rirche Chrifti, ihr Bachsthum zum Mannesalter in Chrifto und ihre fünftige Herrlichkeit fagen konnte, wie in einem Vermächtniß anzuvertrauen. Aber freilich auch eine Ahnung anderer Art bewegte ihn beim Abschied von den Borftehern von Ephejus, unter benen, er brei Jahre gemirkt hatte. Er ertannte, bag von biefer Stätte auch eine härefie neuer und gefährlicher Art ausgeben würde, eine heidnische Verderbniß bes Chriftenthums, wie von Jerufalem bie pharifäische Mißgestaltung ausgegangen war. Er fab, bag aus dem Lebensherde bes Beidenchriften= thums, ja aus ber Mitte berer, bie bas heilige Amt ber

<sup>4)</sup> Act. 20, 17.

### zugleich Ausgangspunkt heidnischer Säreficen.

Hirten in der Kirche empfangen hatten, Männer aufstehen, würden, bie Berkehrtes reden, eine Bergerrung ber Bahrheit an bie Stelle ber Bahrheit fegen, bie Seelen ber Junger, bie Chrifto gehören, an fich reißen und an fich feffeln und wie gräuliche Bölfe unter ber heerbe Bottes haufen murben. 1) Er fab mit einem Worte in jener Abschiebsrede, beren Grnft an Mosis und Samuels lette Worte erinnert, mit prophetischem Beifte bas Auftommen ber falichen heidnischen Gnofis, jener ichauerlichen Entstellung feiner Lehre, burch welche im Alterthum fo viele Erlöften an Glauben und Sitte und Seelenheil Schaden genommen haben. Mit wenigen Worten gab er ben versammelten Aelteften von Ephesus Diefen Wink; beutlicher spricht er fich in ben Seudschreiben an den in Ephefus zuructgelaffenen Timotheus aus, fowohl über bas, was ichon geschehen war, als was burch ben prophetischen Geift voraus verfündigt wurde. Hymenaus und Philetus (vielleicht derfelbe, der im erften Briefe Alexander genannt wird) waren Genoffen des Apostels im christlichen Lehramt. Sie litten Schiffbruch am Glauben 2), denn fie hatten bie Reinheit des Gemiffens nicht bewahrt und zu allen Beiten war es Verstrickung ber Chriften in heimlichen ober offenbaren Sündendienst, die der Entstehung bes Irrglaubens und des Unglaubens voranging. Ihren Irrwahn, die Auferstehung sei schon geschehen, d. h. eine Auferwedung des Leibes fei nicht zu erwarten, behaupteten fie mit einer hartnäckigkeit gegen ben Apostel, baß fie es bis zur Lafterung trieben und bem Satan übergeben werden mußten. In Rorah und feiner Rotte ficht Paulus das Borbild diefer Bi= berspenftigen 3); wie jene gegen Mofe und Aaron auftraten und bas Priefterthum ohne göttlichen Auftrag an fich riffen, fo wollten bieje im Gegensatz gegen den Apostel und die rechtmäßige Autorität ein anderes, ihr eigenes häretisches Lehramt aufrichten, und Paulus sah im Geiste, daß das Wort dieser

<sup>1)</sup> Atet. 20, 29 ff. — 2) 1 Tim. 1, 20. 2 Tim. 2, 17. 18. — 3) 2 Tim. 2, 19. vgl. mit Rum. 16, 5. 26.

empörerischen Lehrer in der Kirche um sich freffen würde, wie ber kalte Brand im menschlichen Leibe <sup>1</sup>), bis sie ein Ende, ähnlich dem ihrer Borläufer Korah, Dathan und Abiram finden würden. Auch unheimliche Zauberer waren schon da, mit Jannes und Jambres den Widersachern Mosis in Aegypten vergleichbar, Gestalten wie Simon der Magier oder der spätere Gnostiker Marcos <sup>2</sup>), Verführer zu Schändlichkeiten, welche den Dienern Christi auf dem Fuße nachfolgten und sich in die Gemeinden und in die Familien einschlichen. <sup>3</sup>)

In solchen Erscheinungen auf christlichem Boben zeigte fich bereits der geweisfagte Abfall, von dem Banlus zuerft ben Thessalonichern gesagt hatte. Seine erste Gestalt war bie beuchlerische Afcefe eines gebrandmarkten Gemiffens. 4) Erft feine spätere Entfaltung war die Gesetlosigkeit und bie Rerftorung aller fittlichen Banbe, beren Allgemeinheit in ben letten Reiten ichon bamals prophezeit wurde. 5) Allen biefen Berunstaltungen gegenüber weist der Apostel den Timotheus auf bas Beheimniß ber Gottfeligkeit, bie Saule und Grundfefte ber Wahrheit : Gott ift geoffenbaret im Kleisch. 6) Gottes Mensch= werdung zur Erlösung und Heiligung ber menschlichen Natur ift bie Quelle aller wahren Beiligung. Gbenfofehr bie Berpflichtung zur Heiligkeit als bie Rraft und bie Möglichkeit bazu ift barin gegeben, daß Gottes Sohn im menschlichen Fleische heilig wandelte, ftarb und auferstand. Der Unheilige will und tann bieg nicht glauben. Gin gebrandmarktes Gemiffen nagt immer an biefer Wahrheit, von ber es sich verbammt fühlt. Die unreinen Geifter können nicht bekennen, daß Jefus Chriftus im Fleische gekommen ift. 7) Diese Bahrheit zu ver= neinen war ber Grundgebanke ber ganzen haretischen Gnofis.

Noch hatte sie ihr Unwesen nicht vollständig enthüllt; nur eine Berirrung von weniger gefährlicher Natur fand Pau-

<sup>1) 2</sup> Lim. 2, 17. — 2) Ueber diesen Magier vgl. Irenaeus, adv. haer. I. c. 13. — 3) 2 Lim. 3, 6 ff. — 4) 1 Lim. 4, 1 ff. — 5) 2 Lim. 3, 1 ff. — 6) 1 Lim. 3, 16. — 7) 1 Soh. 4, 3.

lus in einer ber mit Ephesus nahe verbundenen Rirchen ju beseitigen und für die anderen warnend zu bezeichnen. An bem Briefe an bie Coloffer, ber ber Zeit wie bem Inhalte nach von bem encyclischen Schreiben nicht getrennt werden kann, rugt er bas Einschleichen einer afcetischen jubischen Gnofis, bie Berschmelzung bes Christenthums mit bem Effäismus. Dañ eine solche sofort nach dem Entstehen der christlichen Rirche versucht werden würde, war zu erwarten. Sie hat gewiß nicht nur in ber phrygischen Stadt am Lykos, fondern an vielen Orten fich eingestellt. Gerade hieher mag fie burch bie bem Effaismus nabe verwandten Johannesjunger gefommen fein, beren etliche vom Apostel zu Ephefus vorgefunden wurden und bie, fo zu fagen, ben erften Rern ber ephefischen Gemeinde bildeten. 1) Auch ber Brief an bie Ephefer ift nicht ohne Rücksicht auf diese Richtung geschrieben. Weit milber wird fie von Paulus beurtheilt, als ber in Galatien eingebrungene Pharifaismus, benn fie war in ben Gemeinden noch lange nicht zu ber Feindseligkeit gegen ben heidenapostel und feine Lehre fortgeschritten, welche wir in späteren Jahrhunderten in ben von ihr verfälschten Schriften unter bem Namen bes Clemens von Rom an ihr bemerken.

į

Während diese effälsche Philosophie eine himmlische Hier= archie emanirter Geisterwesen zwischen die Gottheit und den Menschen stellte, Vermittlung durch Engel und Verkehr mit ihnen behauptete, Verehrung der Engel in den christlichen Cultus neben einführen wollte <sup>2</sup>), erinnert Paulus daran, daß die Engel alle durch den Sohn geschaffen sind, daß dieser, der tief Erniedrigte jet in seiner Erhöhung Haupt der Kirche ist, daß an Ihn selbst der Gläubige sich zu halten hat, indem wir in Ihm nicht allein die Tilgung der Sünden, sondern auch die Vollendung schon haben. <sup>3</sup>) Ascese ohne Schonung gegen den Körper und ängstliche Wahrnehmung der mosaisch= unreinen

<sup>1)</sup> Act. 19, 1 ff. — 2) Coloff. 2, 18. 19. — 3) Coloff. 1, 16 ff. 2, 10 ff.

Speisen, Beobachtung des Sabbaths, der Neumonden und anderer jüdischen Feste, ja sogar Annahme der Beschneidung ward von den jüdischen Mystiktern empfohlen. <sup>1</sup>) Sie erkannten nicht, daß von allen diesen Schattenbildern das Wesen, das sie andeuteten, in Christus und dem mystischen Leibe Christi schon vorhanden ist. <sup>2</sup>)

Es hat einen tiefen Grund, wenn gerade in diefen Sendschreiben zugleich mit dem himmlischen Wessen und Beruf der Kirche die göttliche Würde ihres Hauptes in so hellem Glanze hervortritt. <sup>3</sup>) Sie liegt auch in den früheren Briefen des Apostels zu Tage, aber Hauptgegenstand wurde sie erst jetzt, da die Christenheit zum vollen Bewußtsein dessen, was sie ist und was sie hat, heranreisen sollte, zu einer Erkenntnißstufe, welche wir die johanneische nennen, die aber in diesen Schristen des Paulus schon erreicht ist. Nur im Briese an die Hebräer geht einiges noch tiefer. Aber auch der Inhalt des Briess an die Ephesier ist in das Leben der Kirche noch nie vollständig übergegangen; die Zeit, wo sie die Briese an die Galater und an die Römer durchleben sollte, ist bagewessen; nicht dasselbe kann man von diesen Denkmälern der noch entwickelteren paulinischen Lehre sagen.

Bir find bem Apostel bis in das Jahr 58 gefolgt, bis zu dem Beitpunkt, wo seine Wirksamkeit in der höchsten Blüthe stand. Im Briese an die Römer, am Anfang dieses Jahres, konnte er sagen, daß er die ihm übertragene Verkündigung des Evangeliums von Jerusalem an bis an die Küste des Abria ausgeführt habe. Es stimmt hiemit, daß in demselben Jahre Titus, der früher die Gemeinden in Creta geordnet hatte, von dem Apostel ohne Zweisel gesendet, nach Dalmatien ging. •)

<sup>1)</sup> Coloff. 2, 11. 16. 20. 23. — 2) Coloff. 2, 17. — 3) Coloff. 1, 16 ff. 4) 2 Lim. 4, 9.

In ben füdlichen Ländern, Megypten und Ryrene, muß ebenfo wie in Italien mittlerweile von andern Aposteln die Kirche icon aufgerichtet gewesen sein, und Baulus wollte über Rom nach bem fernen Beften eilen, um bort einen noch von niemand in Besitz genommenen Wirkungstreis zu finden. 1) Von zahlreichen Mitarbeitern umgeben, besuchte er auf einer Abschieds= reife 2) die Gemeinden an ben Ruften bes ägeischen Meeres zum lettenmal, aber bie Beissagungen von ben Dingen, welche in Jernfalem feiner warteten 3), ermedten nun gang andere Ahnungen in ihm und gingen in Grfüllung, als er am Bfingftfest gefangen und in die langwierige Haft nach Casarea ge= bracht wurde. 4) An diesem Punkte angelangt, blicken wir, ebe mit ber Erzählung ber letten Thaten und Schicksale bes Baulus weiter fortgeschritten werden foll, noch einmal auf feine Gemeinden zuruck, um zu feben, in welcher Anordnung er sie hinterließ, als sein Birten von einer so plöglichen und ichweren Unterbrechung getroffen wurde.

Neben bem ersten Briefe an bie Korinther und bem an bie Ephesier dienen uns hiefür die Pastoralbriefe als Hauptquelle, so zu sagen das Vermächtniß des Apostels für die Vorsteher der Kirche, die Summe aller der heilsamen Anordnungen, nach denen in Abwesenheit der Apostel das Haus Gottes regiert werden soll, aber zugleich das Zeugniß gegen die Untreue der Haushalter und den Versall der Kirche in allen späteren Zeiten. Paushalter und den Versall der Kirche in allen späteren Zeiten. Baulus beschwört seinen Sohn Timotheus Angesichts des jüngsten Gerichts diese heiligen Gebote untadelig bis auf die Erscheinung Christi zu halten. <sup>5</sup>) Wo aber ist in der Gegenwart eine Kirchengemeinschaft, welche sagen könnte, daß sie nicht davon abgewichen sei? Und doch werden ohne Zweisel alle Vorsteher ber Kirche nach dieser Urfunde gerichtet werden. Niemand sürwahr wird diesem Gericht unter dem Vorwand der Unächtheit ber Bastoralbriefe entsliehen.

1) Röm. 15, 20-24. - 2) Act. 20, 3 ff. - 3) Act. 20, 23; 21, 11. 4) Act. 21, 33; 23, 33. - 5) 1 Xim. 5, 21; 6, 13. 2 Xim. 4. 1 ff.

Litus war als Stellvertreter des Apostels nach Preta aefendet, Timotheus in Ephefus zurudgelaffen, als fie diefe Anweisungen bes Apostels, eine furze Biederholung ber mundlichen Aufträge, erhielten, zugleich eine Beglaubigung ihrer Miffion Angesichts ber Gemeinden. Rach Rreta muß ber Apostel auf feiner zweiten Wanderung von Korinth aus einen Ausflug gemacht haben; am Ende berselben ift ber Brief an Titus erlaffen. 1) In die Zeiten ber britten Banberung gehört ber erste Brief an den in Ephesus zurückgelassenen Timotheus. Baulus muß feinen breijährigen Aufenthalt in Afia burch eine von Lucas nicht berichtete Reife nach Macedonien unterbrochen haben, auf welche auch der zweite Brief an die Korinther beutet. 2) Der zweite Brief an Timotheus endlich ift von Cafarea aus erlaffen, wenige Monate nach ber Abschiedsreife, auf welche sein Anfang und Schluß deutlich zurückweist. 3) Nur aus Mißverständniß einiger Stellen 4) hat man biesen Brief in die römische Gefangenschaft verlegt.

Es ift eine weltläufige Anficht, daß, wenn auch ander= wärts Anfänge einer festen Kirchenordnung vorhanden gewesen seien, doch wenigstens in den paulinischen Gemeinden keine solche bestand. Hier habe, laut den Briefen des Apostels, ein jeder das Recht zu lehren gehabt und eine geistliche Gleichheit aller sei das einzige Grundgeset der Kirche gewesen, kein von oben begründetes, mit Autorität bekleidetes Amt, keine sichere

<sup>1)</sup> Act 18 2' ff. vgl. mit Lit. 3, 13. — 2) 2 Corinth. 13, 1. — 3) 2 Tim. 1, 4 vgl. mit Act. 20, 37. — 2 Tim. 4, 13 vgl. mit Act. 20, 13. 2 Tim. 4, 20 vgl mit Act. 20, 15, — 4) Der Sinn der Stelle 2 Tim. 1, 17, welche am meisten Anlaß gegeben hat, den Apostel bei der Abfaffung in Rom zu denten, ist: "Nachdem er (Onefiphorus) in Rom gewesen (in der Meinung. mich dort zu finden, aber mich vergeblich daselbst gesucht), suchte er mich noch eifriger und fand mich (endlich hier, als Gefangenen in Cäsarea), — Die andere Stelle 2 Tim. 4, 16 ff., die man gewöhnlich auf eine Verantwortung vor dem Raiser Nero bezieht, ist von der Verantwortung vor dem Procurator Kelix Act. 24 zu verstehen.

# Sefte Ordnung in den paulinischen Gemeinden.

Tradition über Thatsachen und Glaubenslehren, feine Berbind : lichkeit zum Gehorsam, fein Gesetz über Ausübung ber Bucht und Regierung ber Kirche, tein übereinftimmender Ritus ber heiligen handlungen fei bagewesen, sondern eine Unbeftimmt= beit, Billfur und Kluffigfeit in allen Berhaltniffen, von beren Vorzüglichkeit man fich glanzende Vorftellungen macht, bei ber aber in ber That feine Gemeinschaft in ber Belt acht Tage beftehen könnte. In folche Irrthumer konnten nur biefelben verfallen, welche bie Lehre bes Baulus vom Glauben und von ber chriftlichen Freiheit als eine Lossprechung von Gottes emigen Besehen und von ber Berpflichtung zur Beiligkeit aufzufaffen Beber in ber Lehre, noch in ber chriftlichen Braris waaten. findet fich bei bem Apostel eine Spur von Antinomismus, und aus feinen Briefen erhellt hinlänglich, daß an jenen phantaftischen Borftellungen von einem goldenen Zeitalter ber firch= lichen Gesehlosigkeit nicht einmal ein Schatten von Babrheit ift.

Baulus wiederholt in feinen Briefen an die Gemeinden wenig von ben Anordnungen, die er bei Gründung einer Rirche au treffen pflegte, denn die Briefe find eben an ichon geordnete, nicht an erft zu errichtende Gemeinden geschrieben. Er verweist auf bie Ueberlieferungen und Festsehungen, bie technischen Ausdrude für eine Rirchenordnung ober Agende, welche fie von ihm empfangen hatten 1); er verlangt beren genauefte Befolgung; er verspricht ben Korinthern, wenn er fomme, noch vollftanbigere Anordnungen über Cultus = und Disciplingegenstände, ba folche fich mittlerweile als nöthig erwiefen hatten. 2) Er vergleicht bas Berhalten einer Gemeinde, wie es fein foll, mit bem eines geordneten Rriegsheeres 3), und icharft den Korinthern, bie mit ber Ausübung ihrer geiftlichen Gaben bie Schranten einer beilfamen Ordnung überschritten, ben Grundfatz ein, ber in allen Gemeinden festgehalten werbe, daß Gott nicht ein Gott ber Unordnung, sondern des Friedens ift. 4)

ί

<sup>1) 1</sup> Corinth. 11, 2. 2 Theffal. 2, 15. 1 Corinth. 16, 1. — 2) 1 Corinth. 11, 34. — 3) Coloff. 2, 5. Philipp. 1, 27. — 4) 1 Corinth. 14, 33,

Gerade in dem Stücke, welches bei einer gedankenlosen Benutzung ber paulinischen Schriften am meisten Veraulassung zu ber verkehrten Lebre von einem uranfanalichen anarchischen Naturzuftand der Kirche gegeben hat , hinsichtlich des Gebrauches ber geiftlichen Baben, scharft Baulus bie ftrenafte und weisefte Ordnung ein. 1) Er gestattet allen zu weissagen, ja er wünscht, baß alle weisfagten. Aber er geftattet nirgends allen ju lehren. Denn weisfagen und lehren ift zweierlei, mag es auch in ben späteren Beiten taufendmal aus Unfunde verwechselt worden In ber Beisfagung rebet ber heilige Geift burch ben sein. Menschen; in ber Lehrthätigkeit redet ber Mensch mit Bulfe bes beiligen Geiftes. Bu lehren ift ben Krauen völlig verfagt; zu weißsagen ift ihnen gestattet. Auf ihre Neigung zu lehren bezieht fich bas Mort: "fie follen schweigen in ber Gemeinde" 2); ihr Recht zu weissagen aber ift anerkannt, indem ihnen nur bie Bedingung gestellt wird, bag es mit verhülltem haupte geschehe 3), eine Vorschrift, die sich offenbar nicht auf den engen häuslichen Rreis, fondern auf die firchliche Versammlung bezieht.

Reden in Jungen der Engel mit begleitender Auslegung in Menschensprache, Weissjagungen voll Ermahnung und Troft, Gesänge vom heiligen Geiste eingegeben, wurden während des Gottesdienstes und bei dem Liebesmahl vernommen. <sup>4</sup>) Aber von allen diesen Aeußerungen der Charismen war die Thätig= feit deffen, der den Gottesdienst leitete und von wegen seines Amtes die Gemeinde unterwies, offenbar verschieden. Aelteste waren da, vom Apostel ordinirt und eingesetzt, diese hatten vor allem im Worte und in der Lehre zu arbeiten <sup>5</sup>), und wer sonst hatte auf die Beobachtung jener Vorschriften im Gottes= dienste zu sehen, wenn nicht diese? Wenn Paulus sagt: "es find Unterschiede der Charismen, aber es ist Ein Geist; es

<sup>1) 1</sup> Corinth. 14, 1 ff. — 2) 1 Corinth. 14, 34. 35. 1 Lim. 2, 12. — 3) 1 Corinth. 11, 5 ff. — 4) 1 Cor. 14, 26. Ephel. 5, 18—20. — 5) 1 Lim. 5, 17.

Die Sonntagsfeier.

find Unterschiede ber Aemter, aber es ift Gin Berr" 1), fo ftellt er neben die Gaben, in benen ber heilige Geift waltet, und genau unterschieden von ihnen, die Alemter, burch welche Chriftus, das haupt der Rirche, die Rirche regiert. In jenen äußert fich bas Leben, welches alle Glieder burchftrömt, in biefen bie Autorität, mit welcher Chriftus zum Beften bes Ganzen einzelne Glieder befleidet hat. Ohne das Amt würde fein Organismus, ohne bie geistlichen Gaben wurde fein lebensvoller Organismus ba fein. Und wenn je ein Menfch bie 3dee bes organisch geordneten Ganzen flar und gewaltig bingestellt hat zur Bernichtung aller atomiftisch=bemokratischen Borftellungen von ber Kirche, fo ift es Baulus gewesen 2), ben man burch einen Mißgriff ohne gleichen zum Schupherrn einer Theorie machen will, welche in Beziehung auf die Anfänge der Rirche ebenso boden= los falfch ift, wie in Bezug auf bie Anfänge bes Staates.

Leider wiederholt Paulus in feinen Briefen insbesondere von Gultusvorschriften fo wenig, daß uns gerade in biefem Stude mehrere wichtige Bunkte verborgen bleiben. Die Sonntagsfeier bestand 3) und gewiß bildete die Feier des heiligen Mables ichon damals ihren Mittelpunkt. Diese aber war nicht nur Ausfpendung eines göttlichen Segens, fondern vor allem bie höchfte That ber Anbetung; sonft könnte fie nicht ben jubischen und heidnischen Opferhandlungen verglichen werden. Sie ift bas Bahre, von bem fich bei ben Juden bas Schattenbild, bei ben Beiben bas Berrbild findet. 4) In welcher Beije bie Guchariftie mit ber Agape verbunden war, bleibt ungeachtet der Borschriften 1 Cor. 11 ein Rathfel. nur mit Gulfe fpaterer Quellen laßt fich als bas wahrscheinlichste ermitteln: bag am Morgen die gottesdienstliche Keier, geschieden bavon am Abend das Liebesmahl stattfand. 5) In= bem bie Rorinther bei letterem bie Liebe und bie Daßigkeit ver= legten, wurden fie unfähig, bas heil. Ubendmahl würdig zu feiern.

1) 1 Cor. 12, 3. — 2) 1 Corinth. 12, 12 — 30. Ephel. 2, 21; 4, 4—16. Nöm. 12, 4 ff. — 3) Act. 20, 7. 1 Corinth. 16, 2. — 4) 1 Cor. 10, 15—22. — 5) So verstehen wir den Bericht des Plinius an Trajan, epist. X, 97.

Die Sabbathkeier neben dem Sonntag war nicht porges schrieben; gegen ihre Aufrichtung ober Einführung als eine Bedingung zur Seligkeit tampfte ber Apostel auf's Entichiebenfte. Doch ift andererseits flar, daß er fie den Mitgliedern ifraelitischer Herkunft aus Rudficht auf ihre Schwachheit geftattet wiffen will. Wollten biefe für fich, ohne andere bamit ju beläftigen und zu verwirren, auch bie Speifegesete beobach= ten, ober in der Enthaltsamkeit noch weiter geben, so verlangt Baulus auch hiefür Schonung von Seiten des freieren ariechis schen Theils der Gemeinde. Wirklich ergaben fich manche von benen, welche ben bufteren Ernft ber ftrengeren Richtungen bes Jubenthums in die Kirche mitgebracht hatten, einer fo angft= lichen Afcefe, bag fie Fleisch und Bein, entweder für immer oder an bestimmten Tagen vermieden 1). Es war ihnen Gewiffensfache, weil fie von früher ber zu fühlen meinten, baß jeder folche Genuß die Macht und herrschaft des Geiftes über bas Rleisch beschädigte. Um fo ficherer hofften fie auf biefe Beise ben alten Menschen barnieder zu halten. Es ift bieß eine Stimmung, beren moralischer Ursprung vollkommen begreiflich ift. Rein gnoftischer Jrrmahn, teine Unreinheit bes Gemiffens, feine Beuchelei brauchte bei diefer Afcefe im Spiel Sie ift burch und burch von jener verwerflichen zu sein. Rafteiung verschieden, welche aus "Lehren der Damonen"?) entspringt. Das rechtgläubige Judenthum hatte folche Buger. wie jener Banus, ju bem fich Flavius Josephus in die Bufte begab 8), wie vor allen Johannes der Täufer mit seinen Jun= gern. Der judenchriftliche Mythus hat, um fie zu verherrlichen, auch bem Jacobus, Betrus, Matthaus bieje Lebensweise angedichtet. Sie ift in der That der Ausgangspunkt der gangen firchlichen Afcefe. Baulus verwarnt ben Afceten, ben Freieren nicht zu richten, aber ebenso gebietet er biesem, ben Asceten nicht zu verachten 4).

1) Röm. 14, 1 ff. 21. – 2) 1 Lim. 4, 1. – 3) Flav. Josephus de vita sua, init, pag. 999 ed. Colon. 1691. – 4) Röm. 14, 10. Vorlefung des alten Testamentes. Mittheilung der Reden Christi. 157

Nirgends erklärt sich Paulus ausdrücklich barüber, ob er ben Mitgliedern von ifraelitischer Herkunft gestattete, an ihren Kindern neben der Taufe auch die Beschneidung vollziehen zu laffen. Doch ist anzunehmen, daß er ihnen nicht verbot, was er selbst in der Sache des Timotheus angeordnet hatte. Das Oftersest und Pfingstiest der Juden hat Paulus selbst zu Jerusalem mitgeseiert und gewiß hatten für ihn, indem er dieß that, diese zugleich eine neue, christliche Bedeutung. Ob er aber entsprechende Feste in der Kirche angeordnet hat, bleibt ungewiß.

"Gebet und Dankfagung für alle Menschen" war ein Hauptstück des christlichen Cultus, und hierin sollten besonders "die Könige und alle in hervorragender Stellung Besindlichen" eingeschlossen sinnen Bott, der da will, daß alle gerettet werden, und an den Einen Wittler, der, selbst wahrer Mensch, allen Menschen angehört und allen gleich nahe steht. Um zu erkennen, wie großes mit dieser Vorschrift des Apostels für die Kirche gesagt war, muß man an jene Eiserer in Jerusalem zurückdenken, welche die Darbringung der von den Heiden zum Tempel gesendeten Opfer= gaben nicht dulden wollten <sup>2</sup>).

Die Vorlefung ober Anagnosis bes Alten Testaments blieb ein Haupttheil des Gottesdienstes. Die ganze heilige Schrift Alten Bundes erkannte Paulus als theopneustischer Bedeutung, in allen ihren Bestandtheilen zur Unterweisung der christlichen Gemeinde geeignet. Seine eignen Sendschreiben wurden der vers sammelten Gemeinde vorgelesen <sup>4</sup>) und unstreitig knüpften sich manche Belehrungen an Worte und Thaten Christi. Diese waren den Gemeinden mündlich auf's sorgsältigste mitgetheilt, den Lehrern höchst wahrscheinlich bereits auch schriftlich. An zwei Punkten sieht sich Paulus genöthigt, den Korinthern diese Mitthheilungen zu wiederholen, hinsichtlich der Einsetzung des heiligen Abend-

1) 1 Xim. 2, 1 ff. — 2) Flav. Josephus de bello Jud. II., 30 (17). — 3) 2 Xim. 3, 16. 17. — 4) Coloff. 4, 16. 1 Xheff. 5, 27.

## Das Evangelium des Lucas.

mahls 1) und ber Erscheinungen bes auferstandenen Christus 2). (58 find dieß zwei Fragmente der vorber mundlich mitgetbeilten Baradofis und fie geben eine febr hohe Vorstellung von ber Genauigkeit und Bollftandigkeit, mit der bas geschichtliche Evan= gelium ben Gemeinden anvertraut wurde, anderer Beweise, bie biefür vorgebracht werden könnten, nicht zu gedenken. Weit mehreres, als man gewöhnlich meint, ftutt sich in ben paulini= ichen Briefen auf Musipruche bes herrn. Ja, es ift fein Theil feiner Glaubens - und Sittenlehre und feine unter ben wichtigeren Anordnungen, welche nicht auf bicfem Grunde rubte. Einiges, was in unseren synoptischen Evangelien nicht steht. mehreres, was wir erft im Evangelium Johannis finden, muffen Baulus und feine Schuler als Wort Chrifti gefannt haben. ein Gegenstand, über den eine specielle Nachforschung noch manches Licht verbreiten könnte. Lucas, der fein Evangelium in ben Jahren 58 - 60 in Cafarea geschrieben hat, benutte allerdings neben den unauthentischen Privatschriften unbefannter Borgänger, neben dem Evangelium Marci und den reichen Erinnerungen, die in Palästina noch lebendig waren, mündliche Erzählungen und schriftliche Aufzeichnungen des Baulus, Ur= funden, welche dieser für ihn nach Cafarea kommen ließ »); boch enthält sein Evangelium nicht alles ohne Unterschied, was in dem Schülerfreise des Baulus befannt war; er verspricht nirgends, alles, auch das noch zurückbehaltene, zu fagen, fon= bern nur bas, was schon im mündlichen Unterricht bem Theo= philus mitgetheilt worden war 4). Sein Evangelium ift einerfeits vollständiger, als die Erzählung in den paulinischen Gemeinden war, benn es ergänzt biefe aus paläftinenfischen Quellen; andererseits aber reicht es noch nicht bis zu der hohe ber Erkenntniß, wie ber Brief an die Gpheser, mit welchem vielmehr bas Evangelium bes Johannes ungefähr auf gleicher Stufe fteht. Die Einführung bes Gvangeliums Luca in firchlichen Gebrauch mag erft fpater ftattgefunden haben.

<sup>1) 1</sup> Corinth. 11, 23. — 2) 1 Corinth. 15, 3 ff. — 3) 2 Tim. 4, 13. - 4) Luc. 1, 4.

Die Rirchenzucht.

Baulus kennt keine andere Kirche als die sichtbare, und biefer wird man burch bie Taufe einverleibt 1). Alle aber, welche die Taufe empfangen haben, find wirklich mit Chrifto angethan 2); fie find mit 36m gestorben und mit 36m zu einem neuen Leben auferstanden, alfo alle zur Beiligkeit berufen 8). Nicht allein die Gläubigen zu fammeln und auf Chriftum zu grunden, fondern auch fie als Gine Gemeinde zur Bollendung zu führen, ertannte Baulus als die Aufgabe feines Amtes 4). Mit bem Beruf zur chriftlichen Bollfommenheit ift aber von felbst die Bflicht zur Ausübung einer reinigenden und schutenben Rucht in die Kirche gegeben. Baulus übt fie in einer Beise, daß die Grundzüge feines Verfahrens fowohl mit ben beiden Stufen ber fühischen Excommunication als mit ber Borfcbrift Sbrifti zusammentreffen. Ermahnung beffen, ber unorbentlich wandelt, dann Buruckzichung von ihm macht er ber Gemeinde zur Pflicht, doch foll fie ben Irrenden babei noch als Bruder, nicht als Feind betrachten 5). Der haretifer, b. b. ber eigenfinnige Irrlehrer, wenn er einmal und abermal zurechtgemiefen ift, foll gemieden werden 6). Go weit ungefähr reicht auch die erste Stufe bes jubischen Bannes (Ribbui). Das Lette und Schwerfte, mas über ben Lafterhaften und über ben Irrlehrer verhängt wird, ift das Anathema, - bem jubi= fchen Cherem entsprechend - bie Uebergabe an Satans feindliche Gewalt 7). Aber auch bieß hat nicht ewiges Berderben, fondern, wenn fie noch möglich ift, die Rettung ber Seele bes Ungludlichen zum Zwect. Es wird mit dem feften Glauben verhäugt, daß ohne menschliches Buthun göttliche Buchtigungen ben, ber bie Stimme Gottes in ber Rirche nicht hören wollte, treffen werden.

<sup>1) 1</sup> Corinth. 12, 13. — 2) Galat. 3, 27. — 3) Röm. 6, 3 ff. — 4) Ephef. 4, 13. 2 Corinth. 11, 2. Röm. 15, 16. — 5) 2 Lheffal. 3, 6. 14. 15. — 6) Lit. 3, 10. — 7) 1 Cor. 5, 4. 5. 1 Lim. 1, 20. — Ueber die zwei (nicht drei) Stufen der rabbinischen Excommunication vgl. Gildemeister, Blendwerte des Rationalism. zur Beseitigung des paulin. Anathema 1841 S. 10 — 43.

## Diaconen und Meltefte.

Die Diaconen und bie Aeltesten finden wir hier ganz wie in Jerufalem; das Diaconenamt als die Borftufe für das Aeltesten= ober Bischofsamt, und von diesem genau unterschieden 1). Die Natur der Sache brachte es mit fich und Clemens von Rom bezeugt es ausdrücklich 2), daß bie Apostel die Erstlinge unter ben burch fie Bekehrten zu Diaconen und zu Bischöfen ber werdenden Gemeinden einfesten. Bon ben Diaconiffinnen \*) find bie Bittmen unterschieden, welche von ber Rirche ernährt werben 4). Diefelben Männer, welche hinfichtlich ihrer Burbe Ueltefte beißen, werden von wegen ihrer Bflicht, Aufficht zu üben und bie Gemeinde Gottes zu weiden, Bischöfe genannt 5). Ein jeder von ihnen foll zum Lehren geschickt fein 6), und es ift ein reiner Migverstand, wenn man vom Dienst am Worte einen Theil ber Aelteften ausgeschloffen fein laffen wollte 7). Nirgends ift gesagt, daß sie vom Volke burch Stimmeneinheit ober Stimmenmehrheit gewählt worden. Sie werden vom heiligen Geifte gesett 8) und von oben berab empfangen fie Beibe. Auftrag, Befähigung zum geiftlichen Amte burch bie Ordination bes Apostels .) ober feines Legaten 10). Andererseits ift gewiß, daß bei ihrer Einsetzung auch das chriftliche Bolt eine Stimme hat, benn die Gemeinde ift es, von der ihnen alle die erfor= berlichen fittlichen Eigenschaften bezeugt werden muffen ; fie wurde, wenn sie Einwendungen vorzubringen hatte, um so ge= wiffer gehört, ba ja sogar darauf gesehen werden muß, daß der zu Ordinirende von benen, bie braußen ftehen, ein gutes Beug= niß habe 11).

Höchst merkwürdig ist es nun, daß von dem Episcopat, der sich in Jerusalem schon vordem gebildet hatte und bald

<sup>1) 1</sup> Lim. 3, 8. Phil. 1, 1. — 2) Clemens Rom. 1 Cor. 42. — 3) 1 Lim. 3, 11. Röm. 16, 1. — 4) 1 Lim. 5, 3 ff. — 5) Act. 20, 17, 28. 1 Lim. 3, 2. — 6) 1 Lim. 3, 2. Lit. 1, 9. — 7) 1 Lim. 5, 17 wurde fo verstanden. Aber man betone das Bort xoruwvres, die sich abmühen am Bort und in der Lehre. — 8) Act. 20, 28. — 9) 2 Lim. 1, 6. — 10) Lit. 1, 5. 1 Lim. 5, 22 — 11) 1 Lim. 3, 7.

Apostolifche Legaten.

nachber im johanneischen Zeitalter in ben fieben Gemeinden zum Borfchein fommt, in ber Apoftelgeschichte und ben Briefen bes Baulus feine Spur zu finden ift. Es tann bieg fein zus falliges Schweigen fein. Bare in Rorinth ober in Ephefus bereits ein Oberbirte mit der Aufficht über bas Ganze bleibend beauftragt gemesen, so könnte bieg nicht so gang unberührt bleiben. Es muß alfo der Apostel der Beiden wirklich eine fo beträchtliche Reit bamit gezögert haben, ben höchsten ber brei Ordines, den bischöflichen, in Birkfamkeit treten zu laffen. Doch sehen wir ihn auch bier schon im Entstehen begriffen. indem Baulus mehr als nur bischöfliche Functionen an feine Mitarbeiter Titus und Timotheus überträgt. Bir nennen fie apostolische Legaten, weil fie nicht, wie ber Bischof im eigentlichen Sinne, an eine Gemeinde gebunden erscheinen und weil ihre Bollmachten größer find, als bie eines Bischofs, fo bag fie bem apostolischen Amte um ein Bedeutendes naber fteben. Sie erhalten eine Sendung und fehren von ihr zurud. Paulus gibt ihnen ihre Inftructionen, aber mit dem Bewußtfein, daß er felbst kommen und das Wert wieder in die hand nehmen muffe 1). Bejett, er hatte im Sinn, ein bischöfliches Regiment einzuführen, so muß er, als er die Bastoralbriefe schrieb, die Einsegung von Bischöfen fich felbft vorbehalten haben. Er beauftragt feine Legaten zwar, bas, was fie gelernt, anderen zuverläffigen Denfchen anzuvertrauen, Diefe fomit mit Autorität zu bekleiden \*). Dennoch hat ihre Aussendung und Birkfam= feit etwas Juterimistisches an fich und man weiß nach ben Pastoralbriefen in der That nicht, was eigentlich zu erwarten ftand, ein Uebergeben ihrer Functionen in die Bande eines ftehenden Episcopates ober eine Bieberaufnahme berfelben burch Paulus und gleichftehende Männer. So, wie ber firchliche Dr= ganismus in ben Paftoralbriefen bafteht, ift er noch nicht vollftåndig ausgebaut.

Sehen wir nun auf bas Ganze ber Rirche mit Ginschluß

<sup>1) 1</sup> Lim. 3, 14. 15; 4, 13. — 2) 2 Lim. 2, 2.

Thierich, Rirchengejdichte 1.

fener Gemeinden, bie von bem erften Apostolate gestiftet waren. fo schaut fie Paulus alle zufammen als eine ungetheilte Ginheit in Christo 1). Es war leicht für bie Beibenchriften, die Rirchen, die unter Betrus ftanden, anzuerkennen; für bieje aber war es schwer, den Paulus anzuerkennen und sich mit den griechischen Gemeinden ganz als Ein Leib und Ein Geift zu fühlen. Darum bemühte sich Baulus die ganze Reit seines Birkens, die wirklich vorhandene Einheit durch Beweise ber Liebe von Seiten ber Beidenchriften auch den Judenchriften zum Bewußtsein zu bringen. Aber man fann leider nicht fagen, bag ihm dieß vollftändig gelungen fei. In Chriftus, bem Baupte, ift bie Einheit der Rirche vollendet von Anfang an; von ba geht fie aus; von oben herab sucht fie fich zu verwirklichen; in den Aposteln wurde fie vollzogen, indem fie fich zum Reichen ber Gemeinschaft bie hand reichten. Bon biefen follte fie nun auch nach unten geltend gemacht und bie widerstrebenben Buntte ber Beripherie follten in bas volle Bewußtfein ber Einheit mit bineingezogen werden, wenn auch die Berschiedenbeit der Abstammung und Sitte noch nicht verwischt werden fonnte.

Wie die einzelne Gemeinde, so ist nach Paulus auch die Kirche im Ganzen fest geordnet und organisch verbunden; sie erwiese sich sonst nicht als das, was sie ist, der Leib Christi, und könnte nicht gedeihen, noch zum Maunesalter erwachsen. Christus ist der Eckstein des Tempelbaues; an ihn schließt sich die Grundlage an, welche nächst ihm das Ganze trägt und zusammenhält: Apostel und Propheten <sup>2</sup>), nicht Verstorbene, nicht Bücher, sondern lebendige und in Wirksamse. Machst ihnen hat Christus der Kirche zu ihrem Ausbau Evangelisten und Hirten und Lehrer gegeben <sup>3</sup>), ganz wie auch in ber Apostelgeschichte diese neben den Propheten hervortreten;

<sup>1)</sup> Ephef. 4 4. Gal 3, 28. und an vielen Stellen. — 2) Ephef. 2, 20 — 3) Ephef. 4, 11 ff.

füe alle bestimmt Er zum Werke des Amtes, b. h. zur Ausübung des in seiner Wurzel und seinem Wesen einheitlichen, in seinen Functionen aber getheilten Amtes, damit durch ihr Busammenwirken die Bollendung der Kirche zu Stande komme<sup>1</sup>).

Diefes Riel, wie er es im Briefe an die Ephefier barstellt, fah Paulus noch nicht erreicht, aber er fah bie Gemeinben auf bem Wege zu diefem Riele. Und fo gefahrvolle Rampfe im Innern ber Rirche ihm bereits zugestoßen waren, bas war ihm gelungen, als ein weiser Baumeister ben Grund au legen 2) und mitten in der Büftenei des moralisch verfalle= nen Heidenthums die liebliche und wunderbare Erscheinung einer chriftlichen Lebensordnung bervorzurufen. Die Seiligkeit ber chriftlichen Ghe, als Ubbild der höchften und reinften Liebe; bie Erziehung ber Rinder mit bem Ernft und ber Freundlichkeit Chrifti; die Milderung ber Herrschaft über die Leibeigenen; bie Mildthätigkeit gegen die Dürftigen ; bie Bietat ber Untergebenen; die Achtung vor ber Obriakeit und ihren Gesetzen, uicht aus Menschenfurcht, sondern aus Gewissenhaftigkeit 3) bieß find bie Grundzüge ber von Baulus nicht allein geforder= ten, sondern zum Dasein gebrachten Lebensgestaltung, deren Berwirklichung nicht burch ein planloses Bredigen und burch ein Arbeiten auf's Ungewiffe, fondern nur durch die Kirche und in der Kirche, als einer göttlich belebten und göttlich geordneten Anstalt, möglich war.

<sup>1)</sup> Baumgarten. Erusius fagt in dem Commentar über den Brief an die Ephefer und Coloffer (herausgeg. von Rimmel und Schauer 1849) zu Eph. 4, 13–16 (S. 118. 119): "Auf den himmlischen Justand bezieht sich die Stelle gewiß nicht, vielmehr auf einen irdischen, auf ein Ideal, aber ein erreichbares. Mézges gehört zum Edwxer und allem Folgenden: diefer Justand foll dauern, ein solches Wirten mannigsacher Art fortbestehen, bis das wir Alle gelangen werden zur Einheit u. s. w." – 2) 1 Corinth. 3, 10. – 3) Ephef. 5, 21–6, 9; Coloff. 3, 18–4, 1.

# 164 Berhalten bes Paulus gegen die Gemeinden des Petrus.

Judem wir nach diefem Ueberblick der Ergebnisse, mit benen das Wirken des Paulus unter den Heiden gekrönt war, uns der Darstellung seiner Lebensschicksale in der Apostelgeschichte wieder zuwenden und ihm nach Jerusalem und nach Rom folgen, sehen wir ihn in ganz anderen Verhältnissen, nämlich im Verkehr mit den Juden und mit den Gemeinden, die nicht von ihm gestiftet waren, sondern zu dem Bereiche des Jakobus und des Betrus gehörten. Wir haben den Bericht des Lucas über das Verhalten des Heidenapostels in der Hauberen Ausdruck seiner Gesinnung gegen die Gemeinden, die nicht unter ihm, sondern unter Vetrus standen, nämlich den Brief an die Römer, dessen geschichtliche Bedeutung hier erörtert werden muß.

Mit bem Lobe des Imperator Claudius (54) hörte die Bultigkeit ober wenigstens die Bollziehung des Edictes, burch welches bie Juden aus Rom verwiefen worben waren, auf. Es folgten bie fünf erften Jahre des Nero, eine gludliche Beit für bas durch bie Uebelthaten ber brei vorhergehenden Cafaren ermubete Reich. Ohne Verhinderung konnten die Juden in bie hauptstadt zurudtehren und auch die zerftreute Christengemeinde sammelte sich wieder. Noch trug sie in der hauptsache denfelben ftreng ifraelitischen Charakter wie vor ihrer Bertreibung; noch war sie eine Stiftung des Betrus und ein Theil der ihm untergebenen Kirche, wiewohl er felbit weder im Jahre 58, mo Baulus an die Römer schrieb, noch im Jahre 61, wo Baulus nach Rom kam, daselbst anwesend war. Indessen hatte sich bereits eine Minderzahl von Heidenchriften der Gemeinde ans geschlossen, welche Baulus im Briefe an die Römer ausnahmsweise einmal anrebet 2), und aus ben öftlichen Landern find nicht wenige Freunde des Paulus dahin gezogen, unter ihnen auch folche wie Aquila, die ganz in feinen Sinn eingegangen waren 3). 3hre Uebersiedelung nach Rom konnte bem Apostel

<sup>1)</sup> Act. 21, 15 ff. - 2) Rom. 11, 13. - 3) Rom. 16, 3 ff.

nur erwünscht fein, wie alles, wodurch die beiden Theile ber Kirche einander näher kamen, die Verständigung gefördert und die Verschmelzung vorbereitet wurde. Um jeden Anknüpfungspunkt zu benügen, läßt Paulus am Schlusse bes Sendschreibens keinen seiner persönlichen Bekannten ungegrüßt.

Anfang und Ende bes Briefes an die Römer zeigen gleich beutlich und in völliger Uebereinstimmung, bag fich ber Apostel hier einer Gemeinde gegenüber fuhlt, die nicht fein Bert war, auch nicht bas Bert feiner Schuler, wie etwa bie Gemeinde zu Coloffa, fonbern einem Anderen ihr Dafein verbankte und nicht auf feine, fondern auf eine andere, ber feinigen gleichstehende Autorität angewiesen war. Sein Grundian, nicht auf einen fremden Grund zu bauen, beftimmt ihn zu bem Borhaben, bie römische Gemeinde nur auf ber Durchreise zu seben und von ihr nach Gispanien geleitet zu werden 1). Seit vielen Jahren war fein Augenmerk auf Rom gerichtet, um auch bort bas Evangelium zu verfündigen, boch jest, ba er endlich babin zu gelangen Aussicht hat, ift es schon so weit gekommen, baß ber Glaube ber römischen Chriften in ber gangen Belt ruhmend verfündigt wird, und Baulus kommt mit der Erwartung nach Rom, burch ben Glauben ber bortigen Gemeinde mit getröftet und ermuntert zu werben 2). Mit einem Worte, er tritt aana fo auf, wie es ihm bie Rudficht auf ben Apostel Ifraels und auf eine fremde Diocese gebietet. Doch verhehlt er nicht, bag er im Stande ift, der Gemeinde auch etwas von geiftlichen Gutern mitzutheilen, das fie noch nicht befigt. Er erfennt ben Grund vollkommen an, ber in ihr gelegt war. Aber das Eigenthumliche, was ihm gegeben war, hatte bieje Rirche noch nicht empfangen. Sie ftand nicht in feindlicher Auflehnung gegen ihn; boch erkannte fie fein Apostolat nicht an, denn fie war in feine Lehre noch nicht eingeweiht; fie betrachtete vielmehr feine Lehre und noch mehr feine Urt zu wirken mit abnlichem Vorurtheil, wie es ihm in Jerufalem begegnete. Was

1) Röm. 15, 23. 24. - 9) Röm. 1, 8-13.

166 Der Brief an die Römer verglichen mit dem an die Galater.

er für sie auf dem Herzen hat, ist fomit eine Apologie feiner Lehre <sup>1</sup>) und seiner Wirksamkeit <sup>2</sup>), und da sie mündlich über dieß alles noch nichts Authentisches vernommen hatte, gewinnt, uns zum Nuzen, die Auseinandersezung beider Gegenstände eine systematische Bollständigkeit, wie sonst nirgends.

Den Galatern führt er dieselben Wahrheiten zu Gemuth, aber bei ihnen, da sie von ihm selbst unterrichtet waren, thut er es mit einer Kürze und Gedrängtheit, welche, wenn nicht der Brief an die Römer zur Erläuterung diente, unauslösliche Schwierigkeiten für unser Verständnis darbieten würde.

Doch noch eine andere bedeutende Verschiedenheit besteht zwischen biefen beiden Briefen. Bei ben Galatern waren falfche Lehrer eingebrungen, benen er mit bem Anathem begegnen muß \*); bie Römer waren nur unentwickelt in ber Erkenntniß. Diefe hatten die Wahrheit noch nicht ergriffen; jene hatten sich ihr ergeben und waren von ihr abgefallen. Die Galater ftanden unter Paulus und empörten fich gegen sein Ansehen; bie Römer ftanden nicht unter feiner Jurisdiction und konnten fich nur in seinen Apostolat noch nicht finden. Ueberall in den paulinis schen Briefen ift fein verschiedenes Verfahren mit ben Berftörern feiner Gemeinden und mit den Schwachen im Glauben bemerk lich, benn anders mußte er ben Bölfen, anders ben fcmachen Schafen der Heerde Christi begegnen. Auch im Briefe an die Römer macht er diesen Unterschied. Er warnt am Ende vor benen, welche Zwiespalt und Aergerniß anftiften und babei vorgeblich Christo, in der That aber ihrem Bauche bienen 4), ganz wie er ste im Briefe an die Philipper und an die Galater cha= rakterisirt. Von ihnen völlig verschieden ift bie Gemeinde im Ganzen, welche aus einfachen Anhängern ber Apostel gfraels Betrus felbft aber war ganz anderer Gefinnung, als besteht. jene pharifäischen Emiffare, bie feinen namen mißbrauchten,

<sup>1)</sup> Röm. 1—8. — 2) Röm. 9—11. — 3) Galat. 1, 8. — 4) Röm. 16, 17—20.

eine Thatsache, zu beren Bestätigung auch der Brief an die Römer bedeutende Dieuste leistet.

So sucht er benn biesen ifraelitischen Christen von ihrem nicht häretischen, aber noch etwas zurückgebliebenen Standpunkt zu einer reicheren Einficht in bas Erlösungswert emporzuhelfen, bei ber bie Aenastlichkeit schwindet, welche Anschließung an bas mojaische Gesetz als Bedingung des Heils noch aufrecht erhalten möchte. Auch Ifrael ift ja, wie die Heiden, durch das Gesetz verurtheilt, und Alle können bie wahre Gerechtigkeit nur noch als ein Geschent von Gott empfangen, ber fie in Christo unter ber Bedingung bes Glaubens barbietet 1). Selbst Abraham, beffen fich ber Ifraelit ruhmt, ift, als er noch Seibe war, burch ben Glauben gerecht geworden. Das Evangelium versetzt uns wieder in basselbe unmittelbar findliche Berhältniß zu Gott 2). Wie burch Gines Menfchen Kall Gunde und Lod zu allen binburchgebrungen, fo tommt burch Ginen Menschen Gerechtigkeit und Leben für alle, fo bag ber Unterschied zwischen bem Bolt bes Geseges und ben anderen verschwindet und bie Serrschaft bes Bejeges uur wie eine große Episobe in ber gottlichen Leis tung ber Menschheit erscheint 3). Richt Gesetlosigkeit ift, wie bie Berlaumbung fpricht, Folge biefer Lehre, vielmehr neues Leben in ber Bereinigung mit Christus, bem Auferstandenen 4). hierin liegt auch feine Unflage gegen bas Befet, benn biefes ift heilig, wenn gleich bie Erfahrung zeigt, bag es im Menschen nur bie Erkenntniß ber Sünde, nicht bas Leben zu Stande bringt »). Erft unter ber Berrichaft ber Onabe, burch ben Bandel nach dem Geifte, wird des Gefeges eigentliche Forde= rung erfullt. Die Rindichaft ift uns geworden, mit ihr bie Grwartung ber zufünftigen Herrlichkeit und Troft in allen Leiden 6).

Ebenso beutlich, wie diese hauptgedanken des ersten Theils, find die des zweiten auf die Stimmung der Gläubigen aus Ifrael berechnet. Wenn diese sich auch über die Früchte des

<sup>1)</sup> Röm. 1, 17 – 3, 30. – 2) Röm. 4, 1 – 5, 11. – 3) Röm. 5, 12–21. – 4) Röm. 6, 1–7, 6. – 5) Röm. 7, 7–25. – 6) Röm. 8.

Epangeliums unter ben Beiben freuen konnten, fo machte boch ber Schmerz über bie traurige Rudwirfung ber Beibenbefehrung auf Ifrael fich noch mehr bei ihnen geltend. 3hr ganzes Bolt erleuchtet zu seben war ja ihr beiligstes Anliegen. Aber mit jedem Fortschritt ber Wirksamkeit bes Beidenapostels wuchs bie Entfremdung ber Juden gegen bie chriftliche Sache und bie Bahrscheinlichkeit ihrer Bekehrung nahm ab. Jene alte Anflage gegen Chriftus und gegen Stephanus ichien burch ieben Schritt bes Baulus neue Bestätigung zu erhalten. Das Evangelium Christi war also wirklich ein Biberspruch gegen bas Gesek und bie Hoffnungen der Bater. Darf ber Meffias fo verfündigt werden, daß bas Bolt bes Meffias 3hn vertennen und Anftog an 36m nehmen muß? Darf man, um bie Seiben zu bekehren, Ifrael in feinen beiligften Gefühlen verlegen, barf man, um jene befto rafcher felig zu machen, Ifrael zurudftogen und vielleicht für ewige Beiten aufopfern ?

Diefen Empfindungen gegenüber, die man ebenso natürlich als achtungswürdig finden wird, fich zu rechtfertigen, war feine leichte Sache für Paulus. Er beginnt 1) mit ber Betheuerung feines Schmerzes über feine Brüber nach bem Rleisch. Er felbft wünschte von Chriftus verstoßen zu fein, wenn er fte bamit felig machen könnte. Doch ift es ein göttlicher Rathschluß, ber jest in Erfüllung geht und in typischen Geschichten des alten Bunbes ift bieje schmerzliche Spaltung abgebildet, welche gegenwärtig bas haus Ifrael zerreißt, indem ein fleiner Theil die Verheißungen erbt, der größere ihrer verluftig geht. So war in Abrahams haus nur Ifaat ber Erbe und unter Ifaats Söhnen nur Jakob geliebt, Efau aber gehaffet. Bier icheint Ungerechtigkeit von Gottes Seite ftattzufinden, aber wer barf mit 3hm rechten ? Ueberdieß erzeigt Er an benen, bie burch eigene Schuld schon zum Gerichte reif find, jest wie einft an Pharao und den Aegyptiern noch den Reichthum Seiner Bebulb. Für Ifrael wird ber Erlöfer zum Stein bes Anftoges,

1) Röm. 9, 1 ff.

weil es bie Gerechtigkeit aus bem Glauben verkennt und mit ben Werken des Gesetzes den Erlöser erst vom himmel herabholen will, als wäre Er noch nicht gekommen. Aber Er ift da als ein Retter für alle, die Ihn anrufen. Eben darum muffen aber auch zu allen Seine Boten gesandt werden.

Endlich <sup>1</sup>) fügt ber Apostel tröftend hinzu: Gott hat Sein Bolk nicht verstoßen. Auch jetzt schon ist ein heiliger Ueberreft vorhanden. Aber noch mehr kann den zum Uebermuth geneigten Geidenchriften zur Warnung, den bekümmerten Judenchristen zur Beruhigung gesagt werden. Paulus weissagt den Fall der Heidenchristen und die einstige Wiederaufrichtung der Juden. Benn die heibenchristen, die Zweige des wilden Oelbaums, die in den edlen Oelbaum eingesenkt sind, sich überheben, so werden sie abgehauen werden. Sobald als die von Gott bestimmte Vollzahl der Erwählten aus der Heidenwelt in die Himmte Vollzahl der Erwählten aus der Heidenwelt in die gernichteit eingegangen sein wird, dann wird ganz Ifrael selig werden — ein Geheimniß, das gewiß auf Worte Christi gegründet, aber in den öffentlichen Vortrag des Evangeliums noch nicht aufgenommen war. Wörtlich sollen dann die alten Prophezeiungen über Ifrael in Erfüllung gehen.

Roch bietet ber britte Theil bes Briefes an die Römer einen Punkt von geschichtlichem Interesse bar. Warum wird gerade hier <sup>2</sup>) eingeschärft, daß die bestehende Obrigkeit von Gott gestiftet und Gottes Dienerin sei? Weil die Gemeinde von weit überwiegend israelitischem Charakter in großer Versuchung war, die römische Staatsgewalt ebenso anzusehen, wie sie von ben Juden angesehen wurde, und somit zur Betheiligung an empörerischen Versuchen sortgerissen zu werden. Denn das ganze damalige Judenthum war von keinem Gedanken so sehr beiligen Bolke nicht, einem heidnischen Scepter zu gehorchen. Frei das von müsse der Ifraelit sein und nur dem Ewigen und Seinem Gesalbten unterthan. Hiemit hatte Judas der Gaulonite bei

.

<sup>-1)</sup> Rom. 11, 1 ff. - 2) Rom. 13, 1 ff.

# 170 Die Pflicht der Rirche gegen die römische St aatsgewalt.

Bollstehung bes ersten Genfus die Emporung in Balastina ents fammt. 1). In einem heiligen Rrieg, wie ihn bie Maccabaer gefochten, follte Ifrael feine Unabhängigkeit erringen und bieje Gefinnung war es, welche zuletzt ben Untergang ber heiligen Auf Diefen Berhältniffen beruhte ja Stadt berbeigeführt hat. eben bie Berfänglichkeit ber Frage, mit welcher bie Bharifaer und bie herobianer vor Christus traten, ob man ben Cenfus entrichten solle ober nicht. Sagte er ja, so rief er die Anklage ber Einen hervor, er sei ein Verräther an dem heiligen Bolk; sagte er nein, fo ftanden bie Undern bereit, ihn als Unfacher ber Empbrung zur Strafe zu ziehen. Man kannte in Rom jene Gefinnung bes orthodozen Judenthums ganz gut und wußte, weffen man fich von biefer nation zu verfeben hatte. Bir feben, wie viel barauf ankam, die Gemeinde, die aus bem Judenthum hervorwuchs, von biefem Vorwurf zu reinigen und ihre Gache in politischer Sinficht von ber ber Juden zu trennen. Sie mußte lernen, in ber römischen Obrigkeit nicht eine ungöttliche, finftere, feindliche Gewalt, sondern ein Ehrfurcht forderndes Organ ber göttlichen Weltregierung zu feben. Wenn Baulus ben romifchen Chriften fagt: bie fich Biberfegenden werden für fich felbft ein Gericht herbeiziehen, so hat er ihnen bamit ben Ausgang des fühischen Krieges prophezeit. Nur burch bie richtige Lehre von ber Obrigkeit konnte bie Kirche im römischen Reiche vor einem abulichen Schickfal bewahrt werden.

Im Briefe an die Römer schließt uns Paulus selbst sein Juneres auf und gibt seine Gesinnung gegen die judenchristlichen Gemeinden zu erkennen. Der letzte Theil der Apostelgeschichte zeigt uns sein äußeres Auftreten, als ihn sein Weg nun wieder in die Mittelpunkte des judisch-christlichen Lebensgebietes führte. Die Erzählung des Lucas bedarf nur in einigen

<sup>1)</sup> Flav. Josephus, Antiquit. XVIII, 1 et 2.

Hauptmomenten ber Erläuterung. Ihre Beglaubigung liegt in ihr felbst, indem nach dem Urtheil der Kundigsten <sup>1</sup>) kein anderer Bericht aus dem Alterthum ein so treues und lebendiges Bild des Treibens in den Provinzen gibt, als dieser hier <sup>2</sup>) und keine Beschreibung einer Seereise alter oder neuer Zeit an Genauigkeit und geschichtlicher Treue es der von Lucas in den beiden letzten Kapiteln <sup>3</sup>) gegebenen zuvorthut.

Die Aelteften ber Rirche von Jerufalem verfammeln fich bei ihrem Bischof, um aus dem Munde der Fremdlinge, Baus lus und Lucas, zu vernehmen, was Gott burch fie gewirft hatte. 4) Früher war unter bem ganzen Clerus von Jerufalem Jacobus ber einzige, ber ben Baulus vollftanbig anerkannte; jett scheinen auch die unter ihm ftebenden Bresbyteri fo weit zu fein. Sie priefen Gott über bas Bernommene, aber fie verheblten bem Baulus ihre Beforgniß eines gefährlichen Berwärfniffes mit ben Myriaden von Judenchriften nicht, welche noch eifrige Anhänger bes Gesetswaren. Es ift nicht zu verwundern, wenn nun Paulus das Aeußerste that, was er konnte, um bem Anftog vorzubeugen. Er fand fich mit vier Mannern, welche ibre nafirätichen Gelubde entrichteten, in den Borhöfen des Tempels ein und ließ durch ben Priefter die vorgeschriebenen Opfer für fie bringen. Er that hiemit nichts, als was er den Korinthern als seinen Grundsak und als sittliche Bflicht für jeben in abnlicher Lage bezeichnet 5); er wurde benen, bie unter bem Befege find, als ein unter bem Befeg ftebenber, um ihrer etliche felig zu machen. Man wundere fich nicht, daß berfelbe, ber ben Galatern geschrieben hat : "bie an ben Gesetswerten hangen, find unter bem Fluch", fich bier felbft mit Erfullung des Cerimonialgeseges befaßt. Es ift wahr: biejenigen, welche

<sup>1)</sup> Gförer, die heilige Sage, I. 1838. S. 430. — 2) Act. 21 — 26. — 3) Act. 27. und 28. — Ngl. hierüber das Wert von James Smith the voyage and shipwerck of St. Paul etc. 2. ed. Lond. 1856, baraus die Nuszüge in den Götting. gel. Anzeigen 1851. S. 1361 ff. und M. Baumgarten, die Apostelgesch. II, 2. S. 389—391. 4) Act. 21, 18 ff. — 5) 1. Sorinth. 9, 19—93.

## 172 Beitgehende Anschließung an judische Sitte.

fich, wie bie Galater, wieber an bie Gesezeswerke hängen, um baburch erst gerecht und selig zu werden, müffen sich bann auch ganz unter das Gesetz stellen und den Fluch übernehmen, ber auf die unvollständige Erfüllung des Gesezes gesetzt ist. Aber etwas ganz Anderes ist es, wenn man im vollen Bewußtfein der Gerechtigkeit und Seligkeit, die wir, vereinigt mit Christo, schon haben, aus Liebe zu den Brüdern, aus Achtung gegen die Sitte der Bäter und des Bolkes, unter dem man verweilt, aus Unterwürfigkeit gegen Autoritäten, die an dem Orte zu Recht bestehen, die Last des mosalschen Gerimoniells mit über= nimmt. Die Berschiedenheit der Absticht und der Gesinnung in beiden Fällen verursacht, das dasselbe äußerliche Berhalten entgegengesetzten stitlichen Werth hat, das eine Mal tadelhaft, das andere Mal löblich ist. 1)

Hierin also lieat die Schwieriakeit dieser Vorgänge in gerufalem nicht, aber in einem anderen Buntte. Die Aelteftenwollen, Baulus folle hiemit beweifen, bag auch er bas Gefet halte und bie Nachrede widerlegen, als fagte er ben in der Beibenwelt zerftreuten Juben : fie follten ihre Rinder nicht beschneiden und nicht nach den Sitten der Bäter wandeln 2). Aber wie konnte er bieje Nachrede widerlegen, ba fie zur halfte me= nigstens begründet war? Die Aeltesten in Jerufalem hielten fest, ber geborene Ifraelit folle mit feinen Rachkommen ftrenge bei bem Gefetz ber Bater bleiben , wenn auch ber Beibe, bem ja bieß Befet nie gegeben worben, nicht daran gebunden fei \*). Paulus dagegen, ein ifraelitischer Mann, nahm es fich heraus, nach Umftanden auch unter benen, die ohne Geset find, fo ju wandeln, als ware er felbst ohne Gefet, und mittelbar brachte er allerdings die gläubig gewordenen Juden bahin, daß fie ben mosaischen Ritus in ihren Familien für etwas Gleichgültiges hielten und endlich fallen ließen. Den Aeltesten konnte dieß

<sup>1)</sup> Bgl. DR. Baumgarten, die Apostelgeschichte, II, 1. S. 187 ff., befonders die S. 189 angeführten Worte Luthers. — 2) Act. 21, 24. — 3) Act. 21, 25.

## Paulus vor dem Spnedrium.

nicht unbekannt fein, und Baulus konnte es ihnen nicht verheb-Bas fie aussprachen, ift ber Bunich, er mochte fich von len. nun an wenigstens nach ihren Grundfagen richten und jest gleich ben Anfang bazu machen, indem er als Opfernder im Beiligthum erschien. Es fteht nicht ba, mas Baulus auf bieje Borftellungen, beren Beweggrund er ehren mußte, geantwortet bat, ob er ben Brubern auseinandergesett bat, bag er fich als lerdings innerlich nicht mehr an bas Ritual gebunden achte, und wenn auch jest bie jubifche Sitte noch gelten möge, boch bie Zeit erwarte, wo fie in ber Kirche erloschen foll. Wir wiffen nicht, ob er dieß gesagt ober geschwiegen hat. Darauf aber können wir uns verlaffen, daß er fich nicht burch ein Berfprechen für alle Zukunft mit Retten beladen und feine Autonomie in seinem apostolischen Wirkungstreis aufgeopfert hat. Ohne dieß zu thun konnte er für die Gegenwart jenen Rath befolgen. Er mußte fich bie Freiheit bes Berfahrens in feinem eigenen Gebiete vorbehalten. hier aber in einem fremden Ge= biete, war es ebenso sehr seine Bflicht, sich in seinem Verhalten bem Rathe und ber Anweisung bes Bijchofs zu fügen. 1)

Des anderen Tages nach seiner Gefangennehmung, wo ihn nur die größte Energie und die gesetzliche Strenge des römischen Beschlöhabers vor der Wuth der ungläubigen Juden retten konnte, stand Paulus vor dem Synedrium, in einer abermals sehr schwierigen Lage <sup>2</sup>). Er fand die Sadducker, diese Partei von Abtrünnigen, die fürwahr kein Recht hatten, in Israel zu Gericht zu siehen, zugleich die schwalt und des hochristlichen Sache, im Besitz der höchsten Gewalt und des hohenpriesterthums, die Bharister, welche in allen Glaubenspunkten — nur in der politischen Frage nicht — gegen den Sadduckismus die reine Wahrheit versochten, zugleich seit Gamaliels Abmahnung milder gegen das Christenthum gestimmt waren, fand

<sup>1)</sup> Ed. 3 eller, die Apostelgesch. S. 279, erwähnt die hier gegebene Lösung der Schwierigkeit und verwirft sie, ohne sie einer Widerlegung zu würdigen. — 2) Act. 22, 30 ff.

er in unterbrudter Lage. Er fublte fich getrieben, ben fabus cauchen Sobenpriefter, ber ihn gesetwidrig ichlagen bieß, ju fchelten, weil er ihn an feinem Verfahren nicht als Sohenpriefter erfennen tonnte 1). Er nahm ferner wahr, wie ohne fein Rus thun bie Grörterung über feine Sache zu einem Streit über Die große Frage wurde, über welche ber Sabbucaismus mit bem rechtaläubigen Judenthum im Rampfe lag. Es war nicht eine profane Kriegslift, wenn bier Baulus für bie Orthoboxen Partei nahm und feine Sache als verfnupft mit ber ihrigen erklärte 2). Er war dies nicht allein seinem Vortheil, sondern ber Sache bes Chriftenthums schuldig, ihre Uebereinftimmung mit ben bogmatischen Grundfägen ber orthodoren jubischen Theologie zu erklären und biefer felbit baburch eine Berftärkung zu verschaffen. Denn wirklich fteben Christenthum und rechtglaubiges Judenthum gegen ben Sadducaismus fo gut, wie gegen ben mobernen Naturalismus, auf Ginem Boden und bie Auferstehung ift in der That der Fundamentalsatz jeder supranaturalistischen Ueberzeugung, benn mit ihr find alle bie anderen Thatsachen der böheren Belt entweder anerkannt oder verwors fen; ift fie wahr, fo ift ber naturalismus in allen feinen Bes ftalten, ben älteften wie ben neueften, miderlegt,

Nicht eine Lift des Paulus, von der sich das Synedrium wahrlich nicht hätte fangen lassen, sondern eine unerwartete Fügung der Umstände und Umstimmung der Geister<sup>3</sup>) tam seiner Sache in diesem gesahrvollen Momente zu statten. Es ist dieß ein Glied in der Kette von auffallenden Wendungen, durch welche die Vorschung den Apostel auf seinem schicksalsollen Wege von Jerusalem nach Rom schützte, und ber Hauptgesichtspunkt des Geschichtschreibers in diesen Letten Ubschnitten ist eben, diese Reihe von Lebensrettungen und Beschirmungen, welche Paulus ersuhr, an's Licht zu stellen, wie auch Paulus selbst sie in der Rebe an den König Agrippa hervorhebt <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Dies der Ginn von Act. 23, 5. - 2) Act. 23, 6. - 3) Act. 23, 9. - 4) Act. 26, 22.

So mußte es kommen, daß Paulus vor dem Bolt und dem Synedrium, vor Felix, Festus und Ugrippa II., dem letten König des herodischen Hauses, endlich vor den Vorstehern der römischen Synagoge, die herrlichsten Zeugnisse für die Wahrheit ablegen konnte. Es find lauter Erfüllungen des Wortes Christi: "vor Fürsten und Könige wird man euch führen um meinetwillen zu einem Zeugnisse für sie und für die Völker".

Awei Jahre lang war bas Leben bes Heidenapostels in ber Gewalt bes Brocurators Antonius Felix 1), bes Manues, ber von niedriger Berfunft "fönigliche Gewalt nach achter Stlavenart voll Graufamfeit und Billfur geubt hat", wie fich Lacitus über ihn ausbrudt 2), und ber nur beghalb gögerte, ben Apostel an bie Juden auszuliefern, weil er barauf wartete, bag ihm von den Christen noch größeres Geld für seine Loslassung würde angeboten werben, als von jenen für feinen Lob. Ginen Augenblick gelang es dem unerfcbrockenen Reugen der Gerechtigkeit, bas Gemiffen biefes Mörders und Chebrechers zu weden, bann fiegte wieder der Arge, und fo fchmebte über bem haupte bes Baulus fortwährend bas Schwert \*). In die Laune bes Tyrannen bahingegeben, fah er fich während zweier Jahre in einer Lage, die zwischen Furcht und Soffnung ichwantte, wie es feine widersprechenden Meußerungen in den Briefen aus ber Befangenschaft verrathen 4).

Der zweite Brief an Timotheus, im Sommer ober Herbst 58 unter Lobeserwartungen geschrieben, läßt uns tief in die ganzen damaligen Stimmungen bliden. Die Gefangennehmung des Paulus, nach der man nichts anderes erwarten konnte, als seinen Lod, war für alle seine Freunde ein furchtbarer Schlag <sup>5</sup>). Bei seiner ersten Berantwortung vor dem Statthalter stand Niemand von den Christen ihm zur Seite <sup>6</sup>). Aber nicht allein die Gläubigen in Judäa muß ein panischer Schrecken ergriffen

<sup>1) 46</sup>ct. 23, 33; 24, 27. — 2) Tacitus hist. 5, 9. — 3) Uct. 24, 24 — 26. — 4) Philipp. 1, 25. Philem. 22. 2 Lim. 4, 6. — 5) 2 Lim. 1, 8. — 6) 2 Lim. 4, 16.

176 Paulus in der Gefangenschaft. Schriften des Baul. u. Luc. aus dief. Beit.

baben. Selbst seinen Mitarbeitern war bie Glaubensprüfung Demas verließ ihn, um es in ber Belt gut zu au schwer. baben. Alle die in Afien wendeten fich von ihm ab 1), angfte lich, weil es ichien, als bekenne fich Gott nicht mehr ju feinem Berte, für welches einzufteben obnehin, felbit in feiner ichonften Bluthe, eine Sache großen Glaubens war. Lucas allein war in feiner Rabe 2) und ben Timotheus, feinen achten Sohn im Glauben, ben einzigen Mitarbeiter, ben er ausnahm 3), als er flagte: "fie fuchen alle bas 3bre, nicht bas 3efu Chrifti ift", bescheidet er von Ephefus zu fich, um vor feinem Abscheiden ihm noch feinen letten Billen fund zu thun. Alles mußte zus fammenkommen, um feine Seelenleiden ju vergrößern, bie ohnebin aus einer folchen Gebundenheit, Unthätigkeit und Ungewißs beit entspringen mußten, nach einem fo berrlichen Birten, wie es ihm zulegt in Ephefus erbluht war, und in einer folchen Beit, wo bie Belt und bie Kirche das volle Birten bes Apoftelamts fo febr zu bedürfen ichien. Das ihm folche Bande angelegt wurden, muß mit bem inneren Verhalten ber Rirche in einem Zusammenhang fteben und es ift erlaubt, bie Vermuthung zu außern, daß von Seiten ber Gemeinden ein Mangel an Dankbarkeit für bas, was sie an Baulus hatten, mit Ursache bavon ift, daß das Apostelamt für die Heiden in Retten gelegt wurde.

In biefer Beit der dunkeln Führung hat Paulus aus seiner einsamen haft den entfernten Gemeinden seine Briefe voll Licht und Troft gesendet. Rurz vor dem zweiten Briefe an Timotheus sandte er die Sendschreiben an die Ephesier, Colosser und an Philemon durch Tychicus ab 4). Crescens, der nach Galatien ging 5), brachte wahrscheinlich den Brief an die Galater mit. Später, als die Aussichten auf Befreiung deuteten,

<sup>1) 2</sup> Lim. 4, 9; 1, 15. — 2) 2 Lim. 4, 10. — 3) Phil. 2, 19—22. — 4) Bgl. Ephel. 6, 21 und Coloff. 4, 7 mit 2 Lim. 4, 12. — Coloff. 1, 1 enthält keinen Biderspruch hiegegen; Saulus konnte den Brief in seinem und des Limotheus Ramen erlaffen, auch wenn Limotheus zu der Zeit nicht an demselben Orte wie Saulus war. — 5) 2 Lim. 4, 9.

ging, wahrscheinlich auch noch von Cafarea, nicht von Rom, ber Brief an bie Bhilipper ab. Während biefer zwei Jahre ber Bebundenheit hat auch Lucas sein Evangelium verfaßt und zu feiner Apoftelgeschichte ben Stoff gesammelt. Fur ihn, wenn unfere Vermuthung nicht täuscht, läßt Baulus die in Troas auf ber Abichiebsreife jurudgelaffenen Bucher und Bergamente tommen. Lucas hatte nach folchen Erfahrungen, wie er fie zur Seite bes Baulus, erft in Macedonien, bann in Jubaa gemacht hatte, Urfache genug, etwas jur Verftanbigung ber beiden Theile ber Chriftenheit zu thun. Er war felbft griechischer herfunft aus Antiochia 1) und gewiß ganz in ben Sinn bes Baulus eingegangen. Er hatte nun die tiefe Frommigfeit ber Chriften in Judaa, jugleich aber ihre Vorurtheile gegen Baulus gesehen. Er burchichaute ben nicht ju verachtenden Grund biefer Bebenten. Dieß alles ftimmte ihn zum Vermittler. Seine Schriften enthalten lauter Bahrheit, aber fie enthalten fie fo, wie fie am beften zur Anbahnung und Befestigung ber Ginheit beider Theile ber Rirche bienen tonnte.

Paulus hatte sich auf ben Kaiser berufen. Der römische Rechtssinn überwog und vereitelte alle Anläuse der Widersacher. Er wurde zum Kaiser gesandt. Als er nach den Stürmen der Meerfahrt und nach der Ueberwinterung in Melite im Frühjahr 61 den Boden Italiens betrat und ihm die Christen aus Rom bis zu den drei Tabernen entgegengingen, da dankte er Gott und faste freudigen Muth<sup>2</sup>); durch den Anblick dieser Jünger wurde sein Rummer über die Verstockung der Bewohner Jeru= salems gemildert<sup>2</sup>). Nun sah er die Busage in Erfüllung gehen, welche ihm Jesus in der Nacht nach jenen Schreckenstagen in Jerusalem gegeben hatte: "wie du von mir in Jerus

1) Eusebius, hist. eccl. III, 4. — 2) Act. 28, 15. — 3) Bgl. R. Baumgarten, die Apostelgeschichte II, 2 S. 454.

Thierfo, Rirdengefdicte 1.

salem gezeugt haft, sollft bu auch in Rom zeugen" 1). Sein Sehnen ftand nach dem Beil der beidnischen Bewohnermenge ber Beltstadt. Aber ebe er mit biefen beginnen burfte, hatte er noch eine Bflicht gegen bie Juden zu erfullen. Er lud bie bornehmften unter ihnen, nicht gerade die Schriftgelehrten, ju fich ein, und fein offenes und vertrauensvolles Befen marb belohnt. Es ift feltsam, wie fie ihm antworten 2), als ware von allem, mas vorgefallen war, nichts vorgefallen, als ware feine Christengemeinde ba, und als hatte feine Bertreibung ber Juden aus Anlaß der Predigt des Chriftenthums ftattgefunden. Aber eben als etwas seltsames wird es von bem Geschichte fchreiber berichtet 3). Durch ein günftiges Geschick war wirklich während ber Winterstürme teine feindliche Unfunbigung feines Rommens aus Paläftina an bie romische Jubenschaft gelangt: Durch fein Auftreten, bas fie fich gang anders gedacht hatten, wurden sie überrascht und umgestimmt. Er hatte alle Unbilden von Seiten feines Bolkes vergeben und vergeffen; auch fie vergeffen, mas fie gegen ihn haben. Doch geben fie ihm babei zu verftehen, wenn auch gegen feine Berfon feine Anklage ein= gelaufen fei, fo mußten fie boch genug von bem Streit gegen feine Secte, welcher, wie fie zur Rechtfertigung ihrer eigenen entfrembeten Stellung gegen bie romische Christengemeinde be= merten, nicht bloß bier, fondern allenthalben widerfprochen wird. Weiter raumten sie nichts ein, als daß sie ihr Urtheil fusvendirten und bem Apostel für einen Tag Gehör zufagten. Aber ichon am Ende biefes einen Tages trat ber Biberfpruch wieder hervor und sie mußten das Wort vernehmen : "ben Beiden ift bas Beil Gottes gefandt; fie werben es horen" .).

~~~~~~

<sup>1)</sup> Act. 23, 11. - 2) Act. 28, 21. 22. - 3) Bgl. M. Baumgarten, die Apostelgeschichte II, 2, S. 496. - 4) Act 28, 28.

Bald ging biefes inhaltschwere Wort, bas lette, welches uns Lucas aus dem Munde des Beidenapostels vernehmen laßt, in großartige Erfüllung. Denn bie Beit war ba, wo bie Birklamkeit bes Baulus unter ben Beiben burch Betrus verfartt werben follte, und wie groß ber Erfolg gewesen, ben beide Apostelfürsten durch ihre Bredigt in der hauptstadt der Beidenwelt hervorgebracht, bieg läßt uns der Rudschlag der neronischen Christenverfolgung ahnen, die nichts anderes als bie Antwort bes Widersachers auf die gemeinsame Predigt diefer beiden Berolde des Evangeliums war. Den Beiden wurde das Beil verfündigt, benn bie Gnadenstunde ber Ifraeliten lief ab; eine neue Christenverfolgung in Jubaa vollendete bas Maaß ihrer Schuld. Die Beisfagungen Christi über gerufalem gingen in Erfüllung. Das heiligthum fant in Trummer und mit ihm fiel bie Scheidewand bes Dofaismus, fo bag fich nun bas Epangelium ungehindert mit mächtigem Fortschritt nach allen Seiten in der Beidenwelt ausbreiten konnte.

Aber leider verläßt uns in dieser ereignißreichen Uebergangszeit die sichere Führung der Apostelgeschichte und mehrere wichtige Thatsachen können nur aus den abgerissenen und zum Theil schon mit sagenhaften Klängen vermischten Stimmen der späteren Beit ermittelt werden. Doch sind wir von den zuverlässteren Beit ermittelt werden. Doch sind wir von den zuverlässteren Beit ermittelt werden. Doch sind wir von den zuverlässteren Beit ermittelt werden. Doch sind wir von den zuverlässteren Beit ermittelt werden, dies seine Stimmen ber späteren Beit ermittelt werden, aus den kanonischen Schriften dieser Periode, dem Evangelium Matthät, dem Briefe an die Hebräer und den Briefen des Petrus kann mehr geschichtliches Licht gewonnen werden, als man gewöhnlich dafür hält.

Wenden wir uns zunächst nach Judäa, um zu sehen, wie es damals im Innern der dortigen Gemeinden stand, so haben wir nur ein aus ihrem Schooße um diese Zeit hervorgegange= nes Schriftwerk: das Evangelium nach Matthäus. Wir sehen es in der Gestalt, wie es uns vorliegt, an den Anfang der sechzigter Jahre. Das Wert des Marcus muß schon dagewesen sein, als dieß Evangelium Matthäi verfaßt wurde, das Evan-12\* gelium Luck schwerlich. Andererseits hat Lucas sicher den Matthäus nicht vor sich gehabt; er hätte bei seinem Streben nach Vollständigkeit nicht so manchen herrlichen Stoff aus Matthäus unbenußt gelassen. Es scheint uns: beide haben ganz unabhängig von einander, also ohne einander zu kennen, also ungesähr gleichzeitig geschrieben. Und es ist nicht zu verwundern, wenn das Streben, die bisher mündlich vorgetragene heilige Ueberlieferung schriftlich sestzustellen und in gesicherter Form den Gemeinden zu übergeben, um dieselbe Beit in beiden Kreisen, in der Umgebung des Paulus und der des Jacobus sich geltend gemacht hat.

Johannes Presbyter, ein Zeuge, der die Apostel noch gesehen hatte, hat dem Papias mitgetheilt 1): "Matthäus habe in hebräischer Sprache die heiligen Sprüche geschrieben." Alle Alten haben dieser Aussage geglaubt. Dabei haben sie aber auch das griechische Werk ohne Bedenken dem Matthäus zuge= schrieben. Erst hieronymus sagt, es sei ungewiß, wer nach der hand das hebräische Evangelium Matthäi in's Griechische überset habe <sup>2</sup>). Die Nazaräer rühmten sich in ihrem "Evangelium der Hebräer" die Urschrift zu besitzen. Offenhar mit Unrecht.

Wir wiffen schon, daß im ältesten christlichen Cultus, wie in der Synagoge, wie in der Gemeinde zu Jerusalem selbst, zwei Sprachen um die Hufzeichnung der Reden Christi zuerst in der Sprache geschah, in der Christus sie gehalten hatte und welche auch den Jüngern, sowie der Mehrzahl der Gemeindeglieder Muttersprache, noch dazu die heilige Sprache war. Wäre es auch von Niemand bezeugt, daß das Evangelium zuerst in dieser Sprache aufgezeichnet worden, so müßten wir es doch gemäß den ganzen damaligen Sprachverhältnissen annehmen. Es gab wirklich ein hebräisches Evangelium Mat-

<sup>1)</sup> Bei Cufebius hist. eccl. III, 39. — 2) Hieronymus, catol. scriptt. eccl. c. 3.

thåi. Es enthielt nicht bloß die Reden Chrifti, denn diefe laffen sich von seinen Thaten nicht trennen und ohne diese auch nicht verstehen <sup>1</sup>). "Ein jeder verdolmetschte es, so gut er konnte", sagt Johannes Presbyter, d. h. ein jeder Vorsteher der Gemeinde fügte, wenn er im Gottesdienste daraus vorgelesen hatte, mündliche Auslegung in griechischer Sprache hinzu — ein Verschren, zu dem sich in der Synagoge und in der Kirche Parallelen genug sinden. Vermuthlich war die Denkschrift damals nur den Lehrern übergeben, noch nicht den Gemeinden; sonst würde sie schwerlich wieder verschwunden sein. Auch enthielt sie höchstwahrscheinlich bei weitem noch nicht alles, was in der griechischen Ausgade vorliegt.

Als nun die Zeit kam, wo die Apostel Balastina verließen, wo bie andern Beitgenoffen Chrifti einer nach bem anbern binftarben und ein jungeres Geschlecht von Lehrern und von Laien aufwuchs, war es nöthig, ben ganzen Schatz ber Unterweifung, welche bie Rirchen Balaftina's aus bem Munbe bes Petrus, Johannes und Jacobus, ber brei hauptzeugen bes Lebens Chrifti 2), vernommen hatten, vervollftanbigt burch alles, was in ber bamaligen Lage heilfam ichien, in einer offentlichen fanctionirten Urfunde niederzulegen. Es war nicht eine Privatschrift, welche entstand, fondern eine Recapitulation ber gemeinsamen Lehre ber Apostel, sich anschließend an die schon stereotypische Form und dieselbe bereichernd. Ein durch bie Autorität bes Betrus empfohlener Entwurf, bie Marcusschrift, war schon da; an diesen konnte ober mußte fich bie vollftandige Denkschrift anschließen. Wem auch ihre Abfaffung übertragen wurde, er mußte feine Individualität zurüchtreten

<sup>1)</sup> Segen Schleiermachers Deutung der Ausfage des Papias, als hätte Matthäus nur die Reden Chrifti aufgezeichnet: über die Zeugniffe des Papias von unfern beiden ersten Evangelien, theol. Studien u. Krit. 1832. S. 758. Bgl. über diese viel verbreitete Hypothefe unfern Versuch zur gerstellung des hik. Standp. S. 185 ff. — 2) Ueber diese dies Bürgen für den Hauptinhalt der drei ersten Evangelien siehe Herder sämmtl. Werte, zur Relig. und Lieol. XVII S. 181 ff.

lassen, indem er im Namen der gesammten Zeugenschaft ihre schon gethanen Aussagen niederzuschreiben hatte. Der Zeitpunkt, wo das mosaische Geiligthum verschwinden sollte, war nahe; zugleich sollte auch die hebräische Sprache an Boben verlieren und die griechische, ein Bindemittel für die noch gesonderten Abtheilungen der Kirche, immer mehr überwiegen, weshalb diese Urkunde nicht mehr, wie in ihrer ersten Auszeichnung, sprochaldalsch, sondern in der Universalsprache der einen allgemeinen Kirche ausgestellt wurde.

Wer den Beruf zu diefer Arbeit, sei es durch besondern Auftrag der Apostel oder durch die Fügung der Umstände, bekommen follte, ließ sich nicht vorausbestimmen und läßt sich auch nicht hinterher errathen. Wäre keine Nachricht darüber da, so könnte unsere Vermuthung auf Jakobus den Bischof, oder auf Philippus den Evangelisten fallen 1). Um so sicherer ist anzunehmen: die Nachricht, daß Matthäus Alphäi Sohn, einer der Zwölfe, der Verfasser sei, beruht nicht auf Vermuthung, sondern auf Tradition.

Unabhängig von allen Einwendungen steht fest, daß wir in diesem Werke wirklich die gesammte Mittheilung der Reden und Thaten Christi besigen, wie sie den hebräischen Gemeinden bis dahin von den Aposteln und ihren Schülern zu Theil ge worden war. "Christus ist der von den Propheten Verheißene; Er ist nicht Zerstörer, sondern Erfüller des Geseges, wenn auch Gegner der Pharischer"; dieß sind die leitenden Gedanken. Das Ganze ist mit messinsichen Citaten durchwoben, tieffinnig und schwerverständlich für uns wegen der Kürze, aber faßlich für die, welchen von den Jüngern Christi das Alte Testament aufgeschlossen war. Diese Aufschlüsse über Borbild und

<sup>1)</sup> Jatobus wird als Ueberjeher des hebräischen Evangelinnes Matthäi in der Synopsis Scripturas sacras genannt, Athanasii opers od. Benediet. II Par. 1698 pag. 202. — Sepp hält dafür, das hebr. Evang. Matthäi sei verloren gegangen, unser erstes Evangelium sei vou Jakobus und dem Evangelisten Philippus versaßt, das Leben Sprifti VII, 1846 6. 177. ft.

Beissagung zu geben und bamit bie Auslegung bes Alten Testamentes festzustellen, ift gerade eines Apostels Sache, eber als eines Apostelschulers. Die Thaten Christi in ber ersten Balfte feines öffentlichen Birtens 1) find nicht dronologisch wie bei Marcus und Lucas, sondern nach einem anderen Brincip geordnet. Theils bie Gleichartigkeit, theils bie noch nicht vollftändig enträthselte typifche Bedeutung, welche biefen Thaten Christi felbst innewohnt, muß bei biefer Anordnung au Grunde liegen. Eine ähnliche Freiheit hat fich der Verfaffer mit ben Reben Chrifti genommen. Auch biefe find nicht angftlich an ihre jedesmalige Veranlassung angeknüpft, wie bei Lucas, sondern frei zu größeren Ganzen verbunden. Dieß spricht nicht gegen bie Aechtheit bes Berkes. Gin Späterer hatte fo nicht schalten burfen. Wenn Jemand Macht bazu hatte und fich biefe Freiheit nehmen burfte, ohne Gefahr, bamit bie Bahrheit des Bildes und ben Sinn des Ginzelnen zu verlegen, fo war es am Ersten noch einer ber ursprünglichen Zeugen, ein Apostel. Es entstehen Schwierigkeiten in Menge für bie Berftellung ber Evangelienharmonie, aber bie Apostel hatten wichtigeres zu thun, als eine tagebuchähnliche Chronik zur Befriedigung aller zufünftigen Zweifler und Rritiker zu veröffentlichen. Die absolute Glaubwürdigkeit jeber einzelnen Erzählung im Evangelium Matthai fteht ohnehin feft, felbst wenn es aus zweiter hand, von einem Apostelschuler mare, wie bie Evangelien bes Marcus und Lucas. Aber auch gegen feine Abfaffung burch Matthaus ben Apostel hält, wie es uns nach bem Obigen scheint, feine ber in neuefter Beit vorgebrachten Ginmenbungen Stic 2).

Das sprochaldäische Evangelium der Nazaräer war eine britte, vermehrte, aber nicht verbefferte, nicht apostolische, doch auch nicht häretische Ausgabe der palästinensischen Denkschrift.

<sup>1)</sup> Matthäus 4 — 14. — 2) Diefe Einwendungen find verzeichnet bei Credner, Einleitung in d. R. S. I. 1, 1836. S. 95 ff. und Baur, frit. Unterfuchungen über die tanou. Svangelien 1847 S. 617 ff.

184 Chriftenverfolgung unter bem Hohenpriefter Ananus.

Die erste Ausgabe, das hebräische Wert des Matthaus, ift verschwunden; die zweite Ausgabe, die griechische, steht in unserem Kanon; von der dritten nachträglichen Bearbeitung, dem Evangelium der Hebräer, sind Fragmente vorhanden, die hie und da zur Erläuterung des kanonischen Evangeliums dienen <sup>1</sup>).

Für die Geschichte des apostolischen Zeitalters gewinnen wir das Ergebniß, daß für die Gemeinden Palästinas zur Zeit, wo sie den Brief an die Hebräer empfingen, die göttliche Würde Christi, der Rathschluß Gottes zur Berufung der Heiben und die bevorstehende Zerstörung des mosaischen Heiligthums wohlbekannte Wahrheiten gewesen sein müssen.

Einen flaren Blick in bie außeren Verhältniffe in Judaa, wie fie im Jahre 58 waren, hat uns ber Bericht ber Apoftels geschichte über bie Anwesenheit bes Baulus baselbft eröffnet. Begen Paulus, ben vermeintlichen Gesetzesfeind, hatte fich ber Baß ber fanatifirten orthoboxen Bevölkerung gerufalems ents laden. Daneben scheint eine buldsame Stimmung gegen bie ftreng gesetzliche Chriftengemeinde und ihr haupt, ben Jacobus, geherrscht zu haben. Die Myriaden von Christen, welche felbft Eiferer für bas Gefetz waren 2), hatten von Seiten ber Bha= rifder keinen Angriff zu erwarten und ben fabbucaischen Gewalt= habern war burch bie ftrenge römische Verwaltung und bie ei= fersüchtige Beschränkung ihrer Befugniffe von Seiten ber Statthalter eine offene, organisirte Verfolgung gegen die Messasgläubigen unmöglich gemacht. Diefer Stand ber Dinge hat fich aber balb geändert. Die Thatsache, daß noch vor bem Anfang bes jubischen Krieges von ber jubischen Obrigkeit eine neue, schwere, spftematische Verfolgung gegen bie Chriften

<sup>1)</sup> Die Fragmente find gefammelt bei Kirchhofer, Quellensammlung zur Geschichte des neuteft. Canon 1842, S. 448-457. - 2) Act. 21, 90.

Paläftinas ausging, steht vollständig fest, wenn auch kein anberes Zeugniß barüber vorläge als ber Brief an die Hebräer. Aber es ist näheres barüber bezeugt und zwar vor allem in bem durch und burch glaußwürdigen Berichte des Josephus, am Anfang des letzten Buches feiner Archäologie.

Feftus ber Brocurator ftarb nach zweijähriger Amtsfuhrung in ber Proving im Anfang bes Jahres 63. "Nero fanbte auf bie Rachricht von feinem Lode ben Albinus als Statthalter nach Judda. Aber ber hohepriefter Ananus, ber Jungere (bes Rebebaus Sohn), seinem Charakter nach von hervorragender Berwegenheit und ber fabbucaischen Partei zugethan, bie fich vor allen Judaern burch graufames Gerichthalten bervorthat, ergriff bie Gelegenheit biefes Interregnums, währenb Albinus noch auf bem Bege war, und versammelte ein Spnebrium von Richtern. Bor bieje fuhrte er Etliche mit ber Ans flage auf Besetzesübertretung und übergab fie (offenbar nachbem bas Synebrium bas Lobesurtheil gesprochen) ber Strafe ber Steinigung. Aber gerade bie am meisten unparteilschen Manner in ber Stadt, folche, bie zugleich felbft genau in ber Besetesbeobachtung waren, migbilligten bieg fcmer. Sie fandten bem König Agrippa II. heimlich bie Aufforderung, er möge bem Ananus burch schriftliche Mahnung Einhalt thun. Auch bem Albinus zogen Ginige entgegen, während er von Alexanbria her bie Reife machte, und ftellten ihm vor, bag es bem Ananus nicht zuftand, ohne seine Buftimmung folch ein Gericht ju halten, worauf ber Statthalter bem Ananus voll Unwillens eine Buschrift fanbte, in ber er ihm Rechenschaft brohte, ber Ronig Agrippa aber (bem bas Recht zur Ginsehung und Abfetzung bes Hohenpriefters zutam) ihn nach breimonatlicher Berwaltung bes hohenpriefterthums entfeste." 1)

Dieß die Nachricht des Flavius, nur ohne die in seinem Text befindliche Erwähnung des Jacobus, des Bruders Christi,

1) Flav. Josephus, Ant. XX, 8 (15, 16).

. . . .

unter ben Hingerichteten. Diefe mag eine Gloffe fein 1), aber sie ist eine richtige Gloffe. Es ist zuvörderst nicht zu bezweifeln, daß die zur Steinigung verurtheilten "Geschessübertreter" Christen waren und wir erblicken hier noch benselben Stand ber drei Religionsparteien, Pharisäer, Sadducker und Christen, wie am Schluffe der Apostelgeschichte. Das Versahren ist völlig dem früheren gegen Stephanus entsprechend. Kein geeigneterer Zeitpunkt als dieser, nach dem Tode des Festus, kann für das Martyrium des Jacobus gefunden werden, welches als Thatsache nicht anzuzweifeln ist.

Denn auch bie Erzählung bes Begefippus ift nicht ohne großen geschichtlichen Werth 2). Erst rebet er von ber ascetiichen Lebensweise, welche Jacobus als Dafiraer und zum Beichen fteter Bußtrauer beobachtete, von feinem unermudeten Bebete im Tempel für fein Bolt und von feinem hoben Ansehen bei ber Menge. "Er allein ging in ben Tempel." bas ift, ihm allein war ber Zugang zu dem Tempel noch gestattet zu einer Beit, wo er allen andern Chriften bereits versagt mar. Dennoch überwog endlich ber haß berer, bie an keine Auferftehung glaubten, mit benen fich - ein Biderspruch gegen bie richtige Angabe des Josephus - die Bharifäer gegen ben Berechten verbunden hatten. "Wegen des Baschafestes hatten fich alle Stämme Ifraels und mit ihnen auch die heidnischen Gafte in Nerufalem verfammelt. Da ftellten bie Biberfacher bes Jacobus ihn auf bie Binne bes Tempels und riefen ihm zu: o Gerechter, bem wir alle zu gehorchen schuldig find, ba bas Bolt fich zur Nachfolge Jeju bes Gefreuzigten verführen läßt, thue uns tund, wohin feine Lehre führt (ob fie ber Eingang aur Bahrheit ober zum Irrthum ift). Er antwortete mit lauter Stimme: warum fragt ihr mich über Jejus, ben Menschenfohn? Er fist im himmel zur Rechten ber großen Rraft und

<sup>1)</sup> Wie die andere Ausfage über Jacobus, welche von Eufebius hist. eccl. II, 23 aus Josephus angeführt wird, aber in unserem Texte des Josephus sich nicht findet. – 2) Bei Eufebius a. a. D.

#### Rartprtod des Jacobus.

wird kommen auf den Wolken bes Himmels. Da nun viele überzeugt wurden und Gott priefen, wegen bes Zeugniffes bes Jacobus und Boftanna bem Sohne Davibs riefen, fcbrieen bie Biberfacher : wehe, auch ber Gerechte ift verführt. Sie ftiegen hinauf, fturzten ben Gerechten binab und fingen an ihn au fteinigen, ba er binabgefturat noch nicht gestorben war. Er aber fant auf feine Rniee und fprach : ich bitte bich, herr Gott Bater, vergib ihnen, benn fie wiffen nicht was fie thun. Da rief einer von ben Prieftern, ein Sobn Rechabs : laffet ab, was thut ihr ! für euch betet ber Gerechte. Aber einer von den Balkern traf mit feinem Holze bas Baupt bes Gerechten und fo ftarb er ben Martprtob. In berfelben Stelle baben fie ibn begraben und noch fteht sein Denkftein (ben ihm später bie Chriften von Aelia gesetzt ober erneuert haben mögen) in ber Rabe' bes (einftigen) Tempels. Alsbald barnach überzog Bespafianus Indaa mit Rrieg."

Alles wesentliche bieser Erzählung halten wir für glaubwürdig.<sup>1</sup>) Es war keiner der Apostel mehr in Jerusalem. Jacobus hatte, wie es die Pflicht des Bischofs erfordert, als treuer hirte bei seiner Gemeinde in allen Gefahren ausgeharrt. Nun sollte nach der Absicht der Feinde der hirte fallen und die heerde sich zerstreuen. Der sicherste Weg hiezu war, wenn man ihn zu einer öffentlichen Verleugnung Christi bestimmen konnte.

Am bebeutenbsten an dem ganzen Berichte und zugleich vollkommen glaubwürdig, indem es einen so großen Gegensatz mit dem späteren haffe ber Christen gegen die Juden bilbet, ist der von hegestippus über die Gefinnung des Jacobus gegebene Aufschluß. "Seine Aniee waren hart geworden von dem unablässigen Gebete, welches er that, um dem Volke Vergebung zu erstehen." Er sah die wachsende Schuld dieses Bolkes und das Kommen der angefündigten Gerichte. Aber

<sup>1)</sup> Auch Credner, Einl. in das R. T. I. 2. S. 573, nimmt fie in Schuy,

er fühlte sich noch ganz als Glieb bes jübischen Bolkes. Richt als Ankläger, sondern als Fürsprecher richtete er seine Bitten an Gott, und gewiß nicht er allein. Die Christengemeinde in Jerufalem hatte sicher dieselbe Gesinnung. Mit unablässiger Fürbitte suchte sie bas Unheil abzuwenden, welches schon über dem jüdischen Bolke schwebte. Noch sterbend betete Jacobus für seine Feinde. Mit Necht sieht Hegisspus die bald nachher kommenden Kriegsereignisse in einem von der strafenden Vorsehung geordneten Zusammenhang mit der an diesem Gerechten begangenen Uebelthat.

Es find bamals wenige Martyrer gefallen. Aber bamit waren bie Leiden der Christen nicht abgethan. Lodesftrafen fonnte bas Synebrium nicht weiter verhängen, aber mährend ihm das Recht über Leben und Tod versagt war, blieb ihm feine geiftliche Gewalt. Der Hoherath konnte unbeirrt burch bie römischen Statthalter eine Maagregel ergreifen und unter ben folgenden hohenprieftern aufrecht erhalten, welche ben Chriften Balaftinas hochit schmerzlich war, ja gewiß vielen von ihnen als ein furchtbarer Schlag tam. Bei ber letten Anwefenbeit des Baulus hatten die ifraelitischen Christen offenbar noch ungeschmälerten Autritt zu ben Vorhöfen bes heiligthums. Sie burften ihre Opfer bringen und an allen Gottesbiensten fich betheiligen; bie heilige Stätte war ihnen nicht verschloffen und fie genoffen bie Rechte rechtaläubiger Ifraeliten. 1) Alles bieß tonnte bas Synebrium ihnen versagen. Es tonnte, wie einft über Christus felbst, den großen Bann aussprechen. Es konnte ben Gläubigen auferlegen, entweder Chriftum zu laftern oder als Ausgestoßene und Verfluchte alle Gemeinschaft mit bem heiligen Bolt und feinem Gultus zu meiden. Und biefer Maagregel konnte, wenn nicht mit Lodcoftrafen, boch mit fonftigen Bebrückungen aller Art nachbruck und Scharfe verlieben werden.

Alles bieß ift geschehen. Es ift zu verwundern, daß es nicht früher geschehen ift. Späteftens unter Ananus, des Rebe-

ŝ.

1) \$ct. 21, 23, 24, 26.

baus Sohn, muß man biesen Schritt gethan haben; daß man ihn wirklich gethan, erhellet so klar als möglich aus dem Briese an die Hebräer. Sein ganzer Inhalt von Ansang bis zu Ende deutet auf diesen Stand der Dinge, indem er die Gemeinden in einer Versuchung zu trösten sucht, welche genau diesen Verhältnissen entspricht.

Diese Brüfung mußte bie Gläubigen aus Ifrael im Innersten angreifen. So lange hatten sie an ber hoffnung festgehalten, bag Jejus boch noch von ihrem Bolke anerkannt werben würde. Es war ihnen zur Bflicht gemacht, bieje Boffe nung nicht weazuwerfen. Sie waren von dem Gedanken der Einheit bes alten und bes neuen Glaubens, bes alten und bes neuen Gultus burchbrungen. Sohne Ifraels zu fein und Chriftusglaubige zu fein, mar ihnen beides gleich wichtig und heilig. Alle Berheißungen, welche auf bem erwählten Bolke ruhten, gehörten auch ihnen. Und nun follten fie mit einem= male bieß alles aufopfern. Sie follten aufhören, Genoffen ber jubaischen Bolts = und Religionsgemeinschaft zu fein, und nicht mehr Recht auf bas Beiligthum ihrer Bater haben als bie Samariter und bie Heiben. Das Aaronische Briefterthum sollte für sie nicht mehr ba sein, und ber heiligen Stätte, an ber bie Borfahren angebetet hatten, an ber Christus felbft aufgetreten war, follten fie ben Ruden wenden. Je größer ihre Pietat gegen die Offenbarungen Gottes im Alten Bunde war, besto schwerer mußte ihnen diese Entfagung fallen. Nur wer gang in bas Berg bes ächten Fraeliten jener Reit, ba ber Tempel noch ftand, geschaut hatte, tonnte bie Schwere biefer Glaubensprüfung ermeffen. In Diefer Bebrängniß mußten Zweifel auffteigen: ob bas wirklich Gottes Wille fei, bag bie Anhänger bes Messias von bem Bolke bes Meistas ausgestoßen würden? ob bie gottliche Sendung Jeju wirklich gewiffer fei, als die göttliche Erwählung des Bolkes? ob ber, in beffen Ramen bie chriftlichen Borfteber eine willige Berzichtleistung auf ben Antheil an ben Berheißungen ber Propheten für Ifrael forberten, ber von den Broubeten Berbeißene fein tonne ?

Wer auch der Verfaffer des Briefes an die Gebräer sein mag, er hat die hebräischen Christen in dieser Prüsungsstunde, wo sie im Glauben und der Erkenntniß einen mächtigen Schritt vorwärts thun mußten, mit wahrhaft apostolischer Weisheit und Araft getröstet und ermahnt. Von allen Briefen der kanonischen Sammlung geht dieser am tiefsten in die Tiefe. Er bietet wirklich starke Speise für die Erwachstenen in Christo und ohne lebendige Aneignung dieser Wahrheiten gibt es kein Wachsthum der Kirche zur Vollkommenheit.

Bögerud nähert fich ber Verfasser im Laufe ber Erörterung bem neuen himmlischen Priesterthum, im Gedanken baran, wie schwer diese himmlischen Dinge auszulegen seien und wie schwach noch die Fassungskraft der Gläubigen. <sup>1</sup>) Angelangt an der Deutung des Allerheiligsten in der Hütte des Stifts hemmt er abermals seine Rede mit den Worten, daß hierüber im Einzelnen zu sprechen jetzt nicht gestattet sei. <sup>2</sup>) Wir stehen hier an dem Punkte der neutestamentlichen Lehre, wo sie selbst zu einem tieferen Eindringen in die Geheimnisse der heiligen Schriften die stärkste Aufforderung enthält. Doch darf an diesem Orte, was der Brief an die Gebräer an Dogmen, vorbildlichen Geschichten und Ermahnungen enthält, nur insofern berührt werden, als es zur Aufhellung der geschichtlichen Verhältnisse

Es war Zeit, biefen Gläubigen bie ewige Gottheit bes. Erlösers, bie bei ber ersten Verkündigung des Evangeliums in Palaftina weniger in den Vordergrund trat, zum vollen Bewußtsein zu bringen, damit sie einfähen, wie hoch der neue Bund über dem alten steht und wie der alte, unbeschadet seines göttlichen Ursprungs, diesem weichen muß. Es war Zeit, ihnen, da sie an den Segnungen des Naronischen Priesterthums keinen Theil mehr haben sollten, das himmlische Priesterthum, welches Ghristus der Auferstandene verwaltet, zu enthüllen. Da sie vom mosaischen Cultus ausgeschlossen waren, mußte ihnen das Wesen des christlichen Gultus, ihr Recht des Zugangs zu Gott

<sup>1)</sup> gebr. 5, 11 ff. -- 2) gebr. 9, 5,

und die Gottgefälligkeit der neutestamentlichen Opfer zu Gemuthe geführt werden. Eben dieß ist das Bestreben des Verfassers in den dogmatischen Theilen des Sendschreibens.

Durch Engel wurde das mosaische Gesetz gegeben. Soll es einem andern weichen, so muß dieses von einem Höheren, denn die Engel sind, verkündigt sein. Der Sohn, durch den Gott am Ende der Zeiten zu uns geredet hat, ist gewaltiger als die Engel. Wie durch Ihn die Welten geschaffen sind, so ist Er zum Erben aller Dinge gesetzt, zum Beherrscher der zu= künstigen Welt. Seine Leiden, woran die steischliche Denkart der Juden Anstoß nimmt, geziemten ihm, da ja viele Gottes= söhne im alten Bunde durch Leiden zur Herrlichseit gelangt find. Seine Leiden machten ihn gerade zum treuen hohenpriester, zum Helfer derer, die in gleicher Weise wie Er versucht wurden. <sup>1</sup>)

Moses, ber Mittler bes alten Bundes, war zwar treu, boch nur als Diener; ber Mittler bes neuen Bundes ist ber Sohn selbst. Wir, die Seinen wandeln jest durch die Büste; bie Prüfungszeit für uns ist da, wie einst in den vierzig Jahren für Ifrael. Noch liegt die verheißene Sabbathruhe vor uns. \*)

Bir haben einen Hohenpriester, ber burch bie Himmel gegangen ist, höher benn Aaron; benn bas göttliche Wort bes Alten Testamentes selbst nennt ihu Priester in Ewigkeit nach ber Ordnung Melchisedeks.<sup>3</sup>) Es weissagt damit eine Beränderung des Priesterthums. Damit wird auch das Gesets aufgehoben und ein neuer Bund tritt an die Stelle des vorigen. Das Alte welkt kraftlos dahin; es ist nahe an dem Verschwin= ben. Dafür tritt das Neue, Vollkommene, Himmlische ins Leben. <sup>4</sup>)

Auch die einzelnen Theile des Gottesdienstes und bes Heiligthums finden jest ihr höheres Gegenbild. Doch nur der Gingang des Erzpriesters in das Allerheiligste, nachdem im

<sup>1)</sup> febr. 1 u. 2. — 2) febr. 3, 1 -4, 13. — 3) febr. 4, 14-5, 10. - 4) febr. 7, 1--10, 18.

Borhof bas Sündopfer gebracht war, wird hier gedeutet. Chriftus ist, nachdem Er hienieden zum Sündopfer geworden, in das Allerheiligste des himmels eingegangen, um vor Gottes Angesicht für uns zu erscheinen. Er wird wieder hervortreten, dem Bolke, das auf Ihn wartet, zur Seligkeit. <sup>1</sup>)

So viel über bie bogmatischen Abschnitte, in benen so wie anderwärts bas Wort immer wiederkehrt : "wir haben einen großen hohenpriefter - wir haben einen folchen Bohenpriefter, ber fich zur Rechten bes Thrones ber Majestät in ber Hohe gesetzt hat - wir haben Freudigkeit zum Eingang in bas Beilige — wir haben Gnade, durch bie wir Gott auf wohlgefällige Beife Anbetung barbringen - wir haben einen Altar, von welchem jene nicht Macht haben zu effen, bie ber (mofaischen) hutte bienen." So spricht man zu benen, bie von einem schweren Verlufte betroffen worden find, und ber Erfatz, auf welchen bie Bebraer bingewiesen werden , zeigt fo beutlich und ficher, als irgend eine Geschichtsurfunde es vermag, auf bie Guter und Rechte hin, beren man bie Chriften Balaftina's eben damals beraubte. Man fieht, wie am Orte bie erschutternben Barnungen bor bem Abfall waren, bor ber Lafterung und erneuerten Areuzigung Chrifti. 2) Man fieht, wie volls tommen paffend bie Bergleichung mit ben Leiben Chrifti mar, wie tröftend bie hinweisung auf sein Mitgefuhl mit benen, bie in gleicher Beije versucht werben, und mit welchem Rachbrud gesagt werden konnte : "auch Er hat als ein Ausgestoßener vor dem Thore gelitten; laffet uns ju 36m hinausgehen und Seine Schmach tragen, benn wir haben hier feine bleibenbe Baterftadt, fondern bie zufünftige fuchen wir."\*) Dan versteht, moher die wiederholte Ermunterung zur Darbringung ber geiftlichen Opfer bes Lobgesanges und ber Wohlthätigkeit, weil die Betheiligung an dem mojaischen Opfer versagt war. Endlich, weßhalb bie Ermahnung: "gehorcht euern Borftehern, - nicht

<sup>1)</sup> febr. 9, 28. - 2) febr. 6, 4 ff. 10, 26 ff. - 3) febr. 12, 12-14.

benen bes fübischen Volkes — benn fie wachen über euere Seelen." 1)

Uber ebenso flar leuchtet bieg aus den vorbildlichen Ge= ichichten bervor, auf die fie bingemiefen werden. Es find nicht nur Beispiele des Gottvertrauens im Allgemeinen, welche im elften Rapitel verzeichnet ftehen; sie find so ausgewählt und in folche Borte gefaßt, daß fich in jedem diefer Beispiele bie befondere Lage der hebraer abspiegelt und eine That des Glaubens in einer Brüfung ganz gleicher Art hervortritt. Warum. es in diefer Gebenktafel ber alttestamentlichen Glaubenszeugen beißt : "burch ben Glauben hat Ifaat ben Jatob und Gfau, ber fterbende Jatob bie Sohne Josephs gesegnet" 2), mabrend fo manche herrliche Glaubensthaten übergangen find; warum gerade diese Auswahl getroffen sei, wird schwerlich ein Ausleger fagen können, wenn er nicht bie von uns vorausgesette Lage ber Gemeinden ins Auge fast und die Analogie diefer alttefta= mentlichen Begebenheiten mit ihr erkennt. Der Verfaffer wußte auf bieje Beije ben Chriften hebraifcher Bertunft ebenjo icho= nend und nachdrucksvoll wie einst Stephanus bem Synedrium bie bevorftehenden Schickfale ihres Bolkes anzudeuten und zu= gleich die Bufunft ber Kirche zu enthüllen.

Die Sonderung der Kirche und ber Synagoge sollte unter jenen Wehen zur Bollziehung kommen. Die Gemeinde Christi, gleichsam der jüngere spätgeborene Sohn des Vaterhauses ward von dem älteren Bruder, dem "Ifrael nach dem Fleische", an= gefeindet. Schon diese Anschauung, die wir bereits aus dem Briefe an die Galater<sup>3</sup>) kennen, gibt den Schlüffel zu mehreren dieser Typen. Noch leichter ist es, in anderen die Stellung der christlichen Gemeinde gegenüber ihren Unterdrückern zu erkennen. "Abel hat durch den Glauben ein größeres Opfer denn Kain gebracht" 4). Nach Rains Weise versährt jest Ifrael gegen die Kirche, aber ihre Gottesdienste gelten vor Gott, wäh-

<sup>1)</sup> Hebr. 13, 15—17. — 2) Hebr. 11, 20. 21. — 3) Galat. 4, 22 ff. — 4) Hebr. 11, 4.

Thierich, Rirchengeschichte 1.

rend Er auf den mojaischen Cultus fo wenig als auf Rains Opfer mit Bohlgefallen bliden tann. - "Durch ben Glauben ward henoch verset, daß er ben Tod nicht fah" 1). Er hat von ber kommenden Sündfluth geweissagt; ehe fie tam, warb er binweggenommen. So foll Chrifti Gemeinde mitten aus bem jubischen Geschlechte berausgeführt werben, um nicht in das gleiche Gericht zu gerathen, das jene bald ereilen wird. --"Noah baute aus heiliger Schen die Arche zur Rettung seines Hauses" 2), auch ihr muffet in Kurcht vor den noch unsichtba= ren kommenden Dingen auf eure Rettung aus dem verkehrten Geschlechte finnen. - Bie Abraham 3) muffet auch ihr die Beimath verlaffen, Fremblinge auf Erben werden und ftatt des irdischen Jerusalems einer himmlischen Gottesstadt warten. -Bie aus Sarah der unfruchtbaren unzählige, gleich den Sternen bes himmels und bem Sand am Meeresufer, geboren find \*), so wird die Gemeinde Christi, sehr gering an Zahl und hülfloß, wenn fie im Glauben ausharrt, es erlangen, bag ihr zum Trofte unzählige Söhne in der Beidenwelt, die geift= liche Nachkommenschaft Abrahams, geboren werden. — "Abraham hat, als er geprüft ward, den Eingebornen, auf dem die Berheißungen ruhten, geopfert, mit bem Gedanken: Gott ift mächtig, auch aus den Lodten aufzuwecken" 5). So fordert Gott jest von euch die Aufopferung des Theuersten, mas ihr hattet; bas Bolk, ben Tempel, bie Gottesbienfte, welche gottliche Gin= sezung und Verheißung für sich haben, muffet ihr verlaffen. Thut es im Glauben, daß ihr alles bieß, wie aus dem Lode erwedt, in verklarter Geftalt wieber empfanget. - Ifaat feg= nete ben jungern Sohn mit ben Butern ber Grftgeburt, beren Ejau verluftig ging . An Ejaus Stelle fteht jest Ifrael, welches mit Drohungen den jüngeren Sohn in die Berbannung treibt. Auch Ifrael hat fein Erftgeburtsrecht eingebußt. --Auch Jakob hat mit bem Glauben, ber auf bas Unfichtbare

<sup>1)</sup> Hebr. 11, 5. — 2) Hebr. 11, 7. — 3) Hebr. 11, 8 ff. — 4) Hebr. 11, 11 ff. — 5) Hebr. 11, 17 ff. — 6) Hebr. 11, 20 ff.

ichaut, ben arößeren Segen auf den jüngeren der Söhne 90fevhs gelegt. — Joseph hat fterbend eine Auswanderung Ifraels aus Megypten geweissagt; auch ihr muffet euch zu einer Auswanderung aus dem Lande und Bolfe bereit halten, deffen Beichict nicht minder schwer sein wird als das der Aeapptier. --"Durch ben Glauben murbe Mofes als Rind von feinen Meltern brei Monate verborgen ; fie fürchteten fich nicht vor bes Ronias Gebot" 1); auch ihr sollt das Gebot der Gewalthaber nicht fürchten, bas, was Gott euch geschentt bat, nicht verrathen. fonbern im Berborgenen bemabren. - "Mofes felbft wollte nicht mehr ein Sohn der Tochter Pharao's heißen, sondern lieber mit dem Bolke Gottes leiden. Er achtete die Schmach Chrifti für größeren Reichthum als bie Schätze Megyptens. 3m Glauben verließ er Aegypten, ohne Furcht vor dem Rorne des Ronigs. 3m Glauben feierte er bas Bascha, bamit ber Berderber bie gfraeliten nicht berührte. 3m Glauben durchwandelten fie bas rothe Meer." Euch ift bieselbe Wahl gestellt. Auch bei euch gilt es, mit Chrifto bie Schmach ber Ausstoßung zu tragen. Auch ihr follt ohne Furcht vor ben Drohungen des Tyrannen bie von Gott euch gebotenen heiligen handlungen, den christ= lichen Cultus, feiern und badurch bewahrt werden, mahrend über eure Bidersacher bas Berberben fommt. Gin Ausweg ftebt euch und ben Gegnern bevor, wie zur Beit, wo Ifrael burch bas Schilfmeer ging. Den Negyptern, ja ben Ranaanis tern ift bas ungläubige Ifrael ähnlich geworden. - "Durch ben Glauben fielen bie Mauern Jericho's, nachdem fie fieben Tage umwandert worben waren" 2). Jerufalem, bas irbische, ift zu einer Ranaaniterstadt geworden und wird einen Fall wie Jericho thun. Euch liegt es ob, die von Gott beftimmte Zeit im Glauben auszuharren. - "Durch ben Glauben fam Rahab nicht um mit ben Ungehorfamen, nachdem fie bie Späher mit Frieden aufgenommen hatte." Auch ihr wohnt wie Rahab mitten unter benen, bie zur Strafe reif find. Nehmet bie Bo-

13\*

<sup>1)</sup> Debr. 11, 23 ff. - 2) Debr. 11, 30.

196 Ausschließung ber Gläubigen vom mofaischen Cultus.

ten, welche euch das Gericht über Kanaan voraussagen, im Glauben auf. — Euer Kampf ist berselbe, den die Richter der alten Zeit, David, Elias und die Propheten, endlich die maccabäischen Märtyrer gefämpst haben. "Diese alle haben das Berheißene noch nicht davon getragen, und sollen nicht ohne uns vollendet werden<sup>(1)</sup>.

Ift hiemit ber Sinn bes Berfaffers getroffen, fo treten bamit noch einige hiftorische Graebniffe bervor. Kaft gemiß ift es, baß gegen den chriftlichen Cultus ein ausdrückliches Berbot von dem Hohenpriefter und dem hohen Rathe erlaffen war, worauf auch die Worte deuten : "laffet uns nicht verlaffen uns fere Versammlung, wie etliche pflegen"2), und daß die Chriften nur im Verborgenen noch zusammenkommen konnten. Wahrscheinlich wird ferner, daß ben Chriften nicht allein ber Bugang au den Tempelvorhöfen verwehrt, sondern jogar ihre Bermeifung aus Jerufalem ausgesprochen war. Es ift nicht undents bar, daß selbst während der Anwesenheit eines römischen Statt= halters die judische Obrigkeit ihre Macht so weit auszudehnen Bewiß ift, daß der Verfaffer des Briefes die Gemein= suchte. ben auf eine Auswanderung aus ihrem Baterlande Judaa vor= bereiten will, welche ihnen Chriftus felbft in feiner Beisfagung als Weg der Rettung bezeichnet hatte 3). Es bedarf taum einer Bemerkung, wie fehr dieß alles zur Bestätigung bient, daß wirklich bie Gemeinden in Balästina angeredet find 4), und zwar zu einer Beit, wo ber judische Staat noch bestand.

Bugleich löft sich das Räthsel, weshalb sich hier die 216mahnung von der Anhänglichkeit an den Mosaismus um so ganz andere Punkte bewegt, als im Brief an die Galater oder an die Colosser. So oft sonst Paulus oder ein anderer christlicher Lehrer mit dem Judaismus zu thun hat, sind Beschneidung, Sabbathseier und Vermeidung der unreinen Speisen die Dinge,

<sup>1)</sup> gebr. 11, 39. 40. – 2) gebr. 10, 25. – 3) Matth. 24, 15–21. – 4) Richt, wie einige Ausleger, 3. B. Biejeler, Chronologie des ap. Beitaltere, E. 479 ff., vermuthet haben, die Christen in Alexandria und Aegypten.

#### Ihre Anhänglichkeit an den Mosaismus im Uebrigen.

197

Gerade von biefen Dingen schweigt von benen es sich handelt. ber Brief an bie Bebräer fast gang. Nicht weil man ihnen icon entfagt gehabt hatte. Nein, er läßt bie hebräifchen Chriften bei ber Beobachtung biefer Theile bes Gefeges. Auf ber an= bern Seite scheint er wieder weiter zu gehen, als Paulus, in= bem er bei geborenen Ifraeliten auf Losfagung von bem Naronischen Briefterthum und Cultus bringt. Die Antwort auf bieje fonft ungelöften Fragen ergibt fich nun von felbft. Beschnei= bung, Sabbath, Speisegesetz ju beobachten, wehrte Niemand ben palaftinensischen Chriften. Niemand konnte es ihnen wehren; bagegen mußten sie auf die öffentlichen Sacra verzichten. Hiezu werden fie ermuthigt. Wie es mit jenen anderen Studen in Butunft gehalten werden foll, bleibt babingestellt. Es ift höchft mertwürdig, daß die Nazaräer, die Rachkommen ber hebräifchen Chriften, wirflich bei jenen judischen Obfervangen blieben, mabrend man ihnen ben Glauben der Chriften nicht absprechen fonnte 1). Sie ftanden noch auf demfelben Bunkte, wo ber Brief an bie hebraer fie gelaffen hatte, wenn gleich biefer aller= bings auf eine fünftige Beit beutet, wo bie vollftanbige gofung vom Mosaismus zur That werden follte.

Wer aber war es, ber in der Stunde der Gefahr ben Chriften Palästina's dieß Schreiben voll apostolischer Kraft und Autorität aus Italien 2) fandte? Alle unsere bisherigen Erör= terungen wurden unabhängig von der Frage nach dem Verfasser gehalten, und wie diese auch beantwortet werden möge, die Antwort ändert an den obigen geschichtlichen Behauptungen nichts. Auch der Werth des Briefes bleibt derselbe, von wem er auch ausgegangen sein mag, ob von Paulus, wie die mor= genländische Kirche von jeher behauptet, späterhin auch die abend= ländische angenommen hat, oder von einem Anderen. Es ist wie mit einem Gemälde von vollendeter Schönheit, das für

<sup>1)</sup> Ueber die Nazaräer und ihr Verhältniß zur Rechtgläubigkeit siehe Mosheim, de redus Christianorum ante Constantinum. 1753 pag. 328 sqq. - 2) hebr. 13, 24.

198 Meinungsverschiedenheit über den Berfaffer des Br. an die Bebr.

Rafaelisch gehalten wurde. Bird erwiesen, daß es nicht von Rafael, sondern von einem Anderen stamme, so ist damit nicht ein classisches Kunstwerk verloren, sondern ein Meister ersten Ranges mehr gefunden. Für die Geschichtssorschung ist diese Frage wichtiger, als für die Glaubenslehre, weshalb die Hauptpunkte der Untersuchung hier eine Stelle finden muffen 1).

Bu den uralten Differenzen zwijchen ber morgen = und abendländischen Rirche, welche im zweiten, britten Jahrhundert auftauchen, gehört auch biefe, daß man im Orient ben Brief an die hebraer unter ben Briefen des Baulus las, im Occibent nicht. Erst burch die Concilien und Rirchenlehrer des vierten und fünften Jahrhunderts wurde biefe Berichiedenbeit ausgeglichen. Nicht eine Meinung ber Schule, fondern eine Ueberlieferung ber Kirche bezeugte im Orient die Abfaffung burch Paulus. Es ift nicht wahr, bag bie Borliebe ber alexandrinis schen Theologen für die Allegorie, ober, richtiger ausgebrückt, ihr hervorragender Sinn für bie prophetischen Tiefen ber beiligen Schrift Quelle biefer Ueberzeugung gemejen fei. Diefelbe Tradition war in Sprien und ihr beugten fich felbst die halb rationalistischen Lehrer von Antiochia. Sie war in Balaftina selbst, wo man die sicherste Kunde über die herfunft dieses Aleinods voraussehen darf, welches man von ben Borfahren, ben ursprünglichen Befigern, als Erbstud überkommen hatte. Im Abendlande kannte man bas Sendichreiben, aber man hatte es nicht in ben heiligen Buchern ber Rirche. Man wußte nichts bavon, daß es von Baulus fei. Einige ber erleuchtetften Lehrer haben es gar nicht benutzt. Einige haben es bestritten. Dieß fonnten fie nur magen, wenn es von jeher teinen Theil bes Ranons bilbete. Sie wagten es wirklich, weil die Schismatiker barauf fußten. Die Montanisten und Novatianer hatten für ihren furchbar ftrengen Grundfag: ewige Ausschließung ber Befallenen aus ber Gemeinschaft ber Rirche, ben allerträftigften

<sup>1)</sup> Die Nachweisungen zu der hier folgenden llebersicht fiehe bei Bleet, der Brief an die gebräer, I. 1828. G. 82 ff.

Beweisgrund in dem sechsten und zehnten Kapitel des Briefes an die Hebräer. Und was weiß Tertullian, der Vertheidiger dieses Grundsapes, zu sagen, um dieses Document zu empfehlen? er wagt nicht zu sagen, es sei von Paulus; er sagt, es sei zwar nicht von einem Apostel, aber doch von einem Begleiter der Apostel, dem Barnabas<sup>1</sup>).

Die Gelehrten in Alexandria erkannten die inneren Gründe, welche fich gegen die überlieferte Abfaffung burch Baulus ftrauben. Unübertrefflich ift, was über biefen Biberftreit Origenes 2) gesagt hat. "Jeber Rundige musse einräumen, daß die Sprache bes Briefes vollendeter griechisch sei, als bei Baulus, andererfeits, daß bie Gebanken wunderbar feien und ben Schriften des Apostels nicht im mindesten nachstehend. So werde ber Inhalt von Baulus fein, der Ausbruck und die Fügung der Säke von einem Underen, der, was von dem Meister ausgesprochen morben, niedergeschrieben und weiter ausgeführt habe. Benn nun eine Kirche ben Brief als Werk des Baulus besigt 3), fo möge ihr dieß zum Ruhme angerechnet werden. Denn nicht ohne Grund haben ihn die Alten als Bert des Baulus überliefert.. Ber ihn niedergeschrieben, das wiffe Gott. Die Forschung Einiger (des Clemens Alexandrinus und des Bantanus) habe (vermuthungsweise) auf Clemens (von Rom) ober auf Lucas hingewiesen."

Auf bemfelben Punkte steht die Forschung noch heute. Bu ber Verschiedenheit des Styls kommt die der Anführungen aus bem Alten Testament, die hier ganz der griechischen Uebersezung entnommen sind. Dagegen schließt sich der Inhalt harmonisch an die paulinischen Briefe an, ja die Krone von ihnen allen ist der Brief an die Hebräer und des Heidenapostels der würz bigste. Schwer ist es, den Baulus in dem letzten Kapitel nicht zu erkennen. Wiederum schwer ist es, ihn im zweiten Kapitel <sup>4</sup>) zu sinden. Irren wir nicht, so hat er den Schluß, wie auch

<sup>1)</sup> Tertullian. de pudicitia c. 20. — 2) Bei Eufebius hist, eccl. VI, 25. — 3)  $\tilde{\epsilon}\chi\epsilon\iota$ . — 4) Sebr. 2, 3.

200 Paulus und Barnabas wahrscheinl Berf. des Br. an die Debr.

fonst, eigenhändig geschrieben, alles Uebrige, nicht wie sonst bictirt, sondern mit Angabe der Hauptgedanken einem Anderen übertragen. Sollte von diesem Anderen in der Tradition keine Spur übrig geblieben sein? Wie Tradition, nicht wie Vermuthung lauten die Worte des Tertullian. Und da wir sonst nicht wissen, was die Kirchen Rleinassen von der Sache dachten, liegt es nahe, daß Tertullian von ihnen her diese Nachricht hat, von denen er seine ganze damalige Richtung angenommen hatte. Thorheit wäre es, in diesen Dingen, nach Art heutiger Kritik, auf Gewißheit Anspruch zu machen. Wahrscheinlichkeit aber hat es in hohem Grade, daß Barnabas der Auszeichner der paulinischen Gedanken ist, nach dem sich die Lehrer Alezandrias vergeblich umgeschen haben, wogegen Luthers mit Unrecht neuer= dings beliebte Vermuthung<sup>1</sup>), daß Apollos der Verfasser seit, ohne alle Wurzel im Alterthum dasteht.

Paulus also hat die Kirchen Judäas getröftet, die ihres Hirten Jacobus beraubt waren und keinen der Apostel Jsraels mehr in ihrer Mitte hatten. Mit ähnlicher Bescheidenheit, wie im Briese an die Römer, entschuldigt er hier sein Unternehmen <sup>2</sup>). Dabei stand ihm der Vertrag nicht im Wege, den er und Barnabas, vor ungesähr vierzehn Jahren, mit Petrus, Johannes und Jacobus geschlossen hatten. Damals trennten sie ihren Birkungskreis. Die zwei sollten sich den Heiden widmen, die drei andern den Juden<sup>3</sup>). Wenn dieser Vertrag nicht schon früher erlosch, so mußte er in dem Augenblick seine Verbindlichkeit verlieren, als der Apostel der Heiden ein Gesangener wurde. Denn Petrus und die um ihn waren, hatten diesen Vertrag eben nur deshalb schließen können und dürfen, weil sie zwei Apostel der Heiden in voller Wirksamkeit erblickten. Von nun an war es Pflicht der ersten Apostel, auch für die Heidenwelt

1) Sie wird von Bleet vertreten, der Brief an d. Hebräer, I. S. 423 — Die neuesten Erklärer haben ihre Blicke auf Lucas gerichtet: Ebrard, der Brief an d. Hebr. 1850. S. 459, "Lucas arbeitete den Brief für Paulus und als in deffen Ramen aus". Rehnlich Delizsch, Comm. zum Br. a. d. hebr. 1857. S. 707. — 2) hebr. 13, 22. — 3) Galat. 2, 9. Paulus und Barnabas wahrscheinl. Berf. des Br. an die Debr. 201

mitzusorgen und fich ber paulinischen Gemeinden anzunehmen. Rugleich nahte bie Stunde, wo das Judenthum feine Geschicke erfüllen follte. Die Reichen ber Beit, im Lichte bes gottlichen Beiftes verftanblich, fprachen bieg beutlich aus. Die Theilung ber Gebiete hatte ein Ende und wie die Apostel einft in vertraulicher Unterredung fich bie Rechte gereicht, zum Beichen ber Gemeinschaft, so beurkundeten sie jest ihre Einigkeit, bie Einbeit ihres Umtes und die Ginheit ber ganzen Rirche, Angesichts ber gangen Chriftenheit; ber Apostel ber Beiden wendete fich an bie Gemeinden aus Ifrael, ber Apostel Ifraels an bie aus ben Nationen gesammelten Gemeinden Borberafiens. Jene wurben in ber Verfolgung, die Ananus anstiftete, burch Paulus ermahnt; biefe wurden, als man bie Neronische Christenverfolgung herannahen fab, burch Betrus getröftet. Der erfte Brief Betri, unbestritten im ganzen Alterthum, seinem Inhalte nach unverkennbar an Beidenchriften, ift Zeugniß genug für bie Thatfache, daß damals teine ftrenge Sonderung ber Wirfungstreife der beiden Apostel mehr bestand, wenn überhaupt jene Son= berung je fo ftreng zu nehmen gewesen ware, bag fie wechselfeitige Unterftugung im Amt ausgeschloffen hatte.

Aber wie konnte es Paulus wagen, an jene Chriften bas Bort zu richten, welche, fünfundzwanzig Jahre früher, er felbft zum Abfall und zur Lafterung zu zwingen gesucht hatte? welchen Eingang konnte er bei ihnen erwarten, die sich noch nie von seiner apostolischen Vollmacht recht hatten überzeugen können? Es war ein fchweres, mas ihm oblag, wenn er, vielleicht von Petrus bazu ermuntert, an die hebräischen Chriften fchrieb. Er wagte wirklich nicht, fich fo zu geben, wie in feinen anderen Briefen. Er bedurfte einen, der ihn einführte und ihm die Gemuther aufschloß. Und einen folchen hatte er langft gefun= Barnabas war ein Mitglied ber Urgemeinde und boch den. ein Apoftel ber Beiden, mit Paulus in ben hauptsachen Gins und doch auch in Jerufalem mit Vertrauen angesehen. Sein Bemühen war von Anfang gewesen, zwischen Baulus und Ja= cobus zu vermitteln. Noch einmal führte er jest, in biefem Sendschreiben, wie einst perfönlich 1), den Paulus in Jerusalem ein.

Nichts tann gegen bie Annahme eingewendet werden, daß Barnabas mit Paulus wieder ausgesöhnt und in feiner Rabe war. Marcus, über den sie sich entzweit hatten, war ibm ichon in Gafarea wieder zur Seite 2). Dem Barnabas, fo icheint es nach bem allen, eröffnete Paulus alles, was er für bie bebräng= ten Gemeinden aus Ifrael auf bem Gerzen hatte. Barnabas arbeitete es für ihn aus mit der ganzen Rraft feiner eigenthum= lichen Gabe und boch fo, daß Paulus es als feine eigene Lehr= und Billensmeinung unterschreiben konnte. Bon Barnabas bem Cuprier, alfo einem Selleniften, durfen wir annehmen, daß er bieje hohe Bildung, bieje Vertrautheit mit der griechijch-religiofen Literatur bejag, die aus dem Sendschreiben hervorleuchtet, und wenn auch im mündlichen Vortrag Paulus bem Hermes verglichen wurde, mahrend man in Barnabas ben Reus fab 3), fo tann boch in schriftlicher Ausarbeitung biefer wohl bie größere Rube, Bolltönigkeit und Abrundung an den Tag gelegt haben. Er war Levit, also ber mosaischen heiligthumer fundig. &r war Broyhet, wie seine Schrift voll prophetischen Lichtes ift. Er ward von den Aposteln "Sohn der Ermahnung" genannt, und tein Theil der heiligen Schrift entwickelt eine folche Kraft bes aufmunternben Buspruchs, wie biefe "Ermahnungsrebe" 4) an die hebraer. Er war endlich an apostolischer Burbe bem Paulus gleich; er burfte mit solchem Nachbruck auftreten, was kein Lucas, Clemens ober Apollos gegenüber ben ehrwürdigften Rirchen bes Erbkreises vermocht hatte.

In Rom concentrirten sich um jene Zeit, am Anfang ber sechziger Jahre, die bedeutendsten Kräfte der christlichen Kirche. Petrus kam ein zweitesmal dahin. Dießmal nicht um sich, wie

1) Wet. 9, 27. - 2) Coloff. 4, 10. - 3) Wet. 14, 12. - 4) . pebr. 13, 28,

### Erfter Brief des Betrus.

einst unter Claubius, auf die Juden zu beschränken, sondern.um neben Paulus die Predigt unter den Heiden zu übernehmen. Es sollte auch im Westen eine seite Stätte für das Christen= thum gegründet werden, eine weithin sichtbare Burg des Glau= bens, und hiefür eignete sich kein Ort so sehr, keiner hatte so große Ansprüche darauf, keiner versprach einen so großen Ein= fluß auf alle abendländischen Regionen zu üben, als Rom. Es war ein Gebot der Weisheit, daß die beiden Apostel ihr letztes und bestes thaten, um in der römischen Gemeinde ihre ganze Lehre niederzulegen, bereit, sie auch mit ihrem Blute zu verfiegeln<sup>1</sup>).

Von Rom aus erließ Petrus, bald nachdem der Brief an die Hebräer abgesendet war, im Jahre 63 oder 64 das Send= schreiben an die Kirchen "in Pontus, Galatien, Kappadocien, Assault und Bithynien". Ulso auch in den Theilen Vorderassens, welche Paulus nicht betreten hatte, war inzwischen die Kirche angepflanzt — nur die süblichen Küstenstriche werden hier nicht erwähnt — und es ist aus dem Briefe selbst sonnenklar, daß diese Gemeinden saft ganz aus dem Dunkel des Heidenthums hervorgerussen waren und das israelitische Element in ihnen kaum bemerbar war<sup>2</sup>).

Die Mitarbeiter bes Baulus muffen von den schon gewonnenen festen Punkten aus sein Werk mit großem Erfolge fortgesetht haben, so daß sich das Christenthum in wenigen Jahren von Ephesus aus nach Bithynien, von den lycaonischen Städten nach dem galatischen und kappadocischen Binnenlande verbreitete. Nach Pontus sind, wie wir aus der Uebereinstimmung der Ofterfeier schließen, die Verkündiger des Christenthums nicht von Ephesus, sondern von dem näher gelegenen Antiochia gekommen <sup>3</sup>). Bithynien war schon ganz griechisch und hier schritt die Christia-

<sup>1)</sup> Ista quam felix ecclesia, cui totam doctrinam apostoli cum sanguine suo profuderunt — fagt von der römischen Gemeinde Tertullian, de praescript. haereticorum c. 36. — 2) 1 Petri 4, 3. — 3) Bgl. Beigel, die chriftl. Paffafeier der drei ersten Sahrhunderte, 1848. S. 143, 240. 241.

### 204 Damalige Ausbreitung der Kirche in Borderafien.

nifirung fo rafch vorwärts, daß nach vierzig Jahren ein Erloichen ber beidnischen Culte in biefer Broving nabe lag 1). Die Ausbreitung der griechischen Sprache, die judische Einwanberung und bas römische Recht hatten bis in die entlegensten Striche Vorderafiens den Beg bereitet. Die verschiedensten Elemente fanden fich in diesem wunderbar reichen Erdstrich vor. bie in ber chriftlichen Kirche vereinigt und geläutert werden follten. Roch bestand das alte Urvolt ber Bhrygier mit seinem Cultus der unförmlichen Göttermutter und seinen rasenden Brieftern. Reben ihnen bie feltischen Ginwanderer, bie auf abenteuerlichem Zug, ein Vorspiel der Völkerwanderung, über ben Hellesvont gekommen waren und in ihren neuen gebirgigen Wohnfigen ihre Verfassung bis auf bie Zeiten ber erften Raifer behielten, ihre Sprache bis in die Zeiten des Hieronymus, der fie eins mit ber Sprache ber Treviri fand. Neben ihnen wa= ren bie Rappabocier, am fernften noch von griechischer Bilbung; bie Art des Gögendienstes und ihr Sklavenhandel entsprach ihrer niedrigen Culturftufe. Sublich vom Taurus wohnten femitische Stämme. An ber Norbfufte im Reich bes Mithribates ein bem indogermanischen Stamm angehöriges, mit Armeniern und Perfern verwandtes Geschlecht, unter bem Boroafters Lehren und Religionsgebräuche, die bei den armenischen Nachbarn berrfcend waren, ebenfalls Eingang gefunden hatten. Bochftwahrscheinlich bildeten fich bie fleinen Gemeinden ber apostolischen Beit in benfelben Stäbten, welche später als Metropolen ober boch als Bischofsfitze bedeutend werden, wie Nicomedia in Bithynien, Ankyra in Galatien, Cafarea in Rappadocien 2) und Sinope in Bontus.

Wenn nun Vetrus die neuentstandenen Kirchen dieser Lanber anredet, so geschieht es, wie er selbst zu verstehen gibt, um ihnen durch sein Zeugniß zu bestätigen, daß das Wort, das

<sup>1)</sup> Rach dem Berichte des jüngeren Plinius an Trajan. Plinius, epist. X, 97. — 2) Früher Mazaca oder Eusebia am Flusse Argäus, seit Kappadocien von Liberius im 3 18 n. Chr. zur römischen Provinz gemacht worden, Cafarea genannt.

von Baulus und seinen Schülern unter ihnen gepredigt worden war, ewige Bahrheit fei, und daß es die wahre Gnade Gottes fei, in ber, fie ftanden 1). Er will bem Berte bes Beidenapostels feine Bestätigung und fein Siegel aufbruden. Er fieht in biefen Gemeinden, welche die Mitte im großen Geerlager ber ethnischen Christenheit bildeten, bas heilige Bolt und bas auss ermählte Geschlecht, auf welches die Rechte Ifraels in höherer Berklärung übergegangen 2), er fieht in ben Gläubigen aus ber heidenwelt Steine des geiftlichen-Tempels, welcher fich anstatt bes bald zerfallenden falomonischen erheben foll 3). Splvanus 4). ber Prophet, der einft den Paulus durch einen Theil diefer Länder begleitet hatte, biente bem Betrus bei ber Abfaffung und in der Ueberbringung des Briefes, zur thatsächlichen Be= ftatigung ber Geisteseinheit. Auch ift es nicht zu verwundern, wenn Betrus bie Briefe feines Mitapostels an bie Ephefier und Colosser im Auge gehabt hat und Grinnerungen baran burchklingen laßt. Selbst in ber Erkenntniß ber göttlichen Rathschlusse hat Betrus von Paulus etwas gelernt. So konnten auch auf feine bidattischen Schreiben bie von dem Beidenapostel aufgestellten meisterhaften Beispiele Diefer Urt von Literatur wie der Brief an die Römer - Ginfluß üben 5).

Ebenso beutlich ift bie andere hauptabsicht: beim herannahen einer weitverzweigten heidnischen Verfolgung die Christen zu stärken. Ein ganz anderes Verhalten ber öffentlichen Meinung und der römischen Obrigkeiten gegen die Christen als vordem war laut dem Briefe des Betrus eingetreten. Früher erschien den Heichen Aberglaubens. Die Juden brachten zwar alles vor, um die römischen Autoritäten zum Einschreiten zu bewegen, aber selbst ihre politischen Verbächtigungen verfingen nicht recht. In Macedonien, in Korinth, in Palästing

<sup>1) 1</sup> Petr. 1, 12. 25; 5, 12. — 2) 1 Petr. 2, 9. — 3) 1 Petr. 2, 5. — 4) 1 Petr. 5, 12. — 5) Gegen de Wette, welcher (Lehrbuch der Einf. in d. R T. 4. A. 1842. S. 318 ff.) die Anflänge an paulinische Briefe als einen Grund gegen die Aechtheit des 1. Br. Petri geltend macht.

felbst wurden nie abgewiesen und bie Christen wurden von Berichts wegen freigegeben, wenn auch nicht immer fraftig genug gegen Unbilden geschützt. Die Worte bes Gallio 1) und bes Keftus in der Apostelgeschichte 2) sprechen die damalige Anficht ber römischen Staatsmänner und Richter aus. Aber alles dieß änderte fich noch unter ber neronischen herrschaft. Un manchen Orten lernte man die Gläubigen als Christianoi von den Juben unterscheiden \*), und bieg mußte um fo mehr ber gall fein, je bedeutender und vom Mosaismus unabhängiger die Kirche unter ber Leitung bes Baulus wurde. Die Ausbreitung eines Monotheismus, welcher alle anderen Religionen verbrängen wollte und selbst die römischen Götter verneinte, konnte in bem Beitalter, wo bie Delatoren ihr Befen am ärgften getrieben haben, nicht lange unberücksichtigt bleiben, und indem bereits einzelne unerschrockene Christen, bie eine Stellung im Beere ober in ben Magiftraten hatten, mit ben Gebräuchen bes Rais ferreichs in Collifion geriethen, genügten wenige Kalle, um bie ganze Secte in den Augen der Herrschenden als politisch gefährlich darzustellen. Doch weit mehr als dieß verschlimmerte ein anderer Umftand die Lage der Christen : ber natürliche haß bes heidenthums gegen bie reine, ernfte, teusche Sinnesart ber Gläubigen regte fich. Das innere Befen ber Rirche und ihrer dem profanen Auge verborgenen Mysterien war ein Räthsel, welches fich ber unreine Sinn ber entarteten heibenwelt auf feine Beise zu deuten suchte. Es konnte Diese geheimnisvolle Gemeinschaft nur ein Verein zur Ausübung ungemeiner, un= nennbarer Verbrechen sein. Gben zu ber Beit trat im Innern ber Kirche ein ichreckliches Ereigniß ein. Bum erftenmal wurde bie chriftliche Lehre, wie sie Baulus verfündigt hatte, verdreht und zum Deckmantel der Laster gemißbraucht. Es entstanden Abtrünnige, welche heidnisches Leben mit christlichen Worten beschönigten und unter dem Namen christlicher Agapen geheime

<sup>1)</sup> Act. 18, 14. 15. — 2) Act. 25, 18. 19. 25. 26. — 3) Act. 11, 26. 1 Sets. 4, 16.

ichandliche Orgien feierten. Die späteren Schriften bes Reuen Teftamentes beweisen dieß Factum zur Genüge. Ram nun auch nur ein einziger Kall biefer Art zur Kenntniß ber Heiden, so biente er als Beweis gegen alle Christenversammlungen. Das Beheimniß der Sache schien verrathen. In einigen Jahren muß fich fast im ganzen Reiche die Verläumdung verbreitet baben, welche für die Apologeten im zweiten Jahrhundert einen hauptgegenstand ber Abwehr bildete. Mahlzeiten von Men= ichenfleisch, wie bie bes Atriden Thuestes, Blutschande, wie fie in ber Dedipusjage vorkommt, bieg feien bie Dinge, bie in den geheimen Busammenkunften vorgingen. Das eine war bie teuflische Nachrebe gegen die Feier ber Eucharistie, bas andere die ebenso teuflische Auffaffung bes Liebesmahls. Das bieje Berlaumdungen umliefen, daß fie überall geglaubt wurden, daß fie ben hauptgrund bes allgemeinen haffes gegen bie Chriften bilbeten, ber fich in ber neronischen Berfolgung entlud, sagt Ta= citus deutlich genug. Warum sonft rechnet Tacitus bas Chriftenthum unter bie "schauberhaften und schändlichen Dinge" (atrocia et pudenda), bie fich von allen Enden her in Rom fammeln, als weil jene beiden Rachreden, benen biefe Ausbrude genau entsprechen, geglaubt wurden. Beweise konnten nicht geführt werben, aber ber haß bes gangen Menschengeschlechtes, ben bie Chriften auf fich hatten, ichien Ueberführung genug zu fein 1).

Auf eben biese Verläumdungen bes christlichen Namens und bie daraus entspringenden Verfolgungen bezieht sich auch Petrus <sup>2</sup>). Darum sagt er, daß der Widersacher, der Verläumder, der durch solche Verdächtigungen haß und Verfolgung entzündet, durch die Verfolgung Abfall und ewiges Verderben verursachen will, wie ein Löwe, der brüllend seine Beute um= treiset, umherwandle, suchend, welchen er verschlinge <sup>a</sup>).

Von ben römischen Magistraten und Richtern war für bie Christen zum Minbesten fein Schutz mehr zu hoffen, und

<sup>1)</sup> Tacitus, annal. XV, 44. – 2) 1 \$etr. 1, 6; 2, 12; 3, 14 ff.; 4, 1. 4. 12 – 19. – 3) 1 \$etr. 5, 8. 9.

von ber beibnischen Menge war bas Schredlichste zu befürchten. Man ftand am Vorabend ber ersten großen Christenverfolgung, zu der von Rom aus bas Reichen gegeben wurde. Die blinde Buth einer burch Thierkämpfe und Gladiatorenspiele verwilberten heibnischen Bevölkerung und die Bucht eines centralis firten Weltbespotismus wirkten zusammen, um bieje ichauerlichen Zwischenspiele der römischen Geschichte verhängnißvoll ju machen. Babrend in Rom ber Grund zu einer neuen chriftlichen herrschaft über bie Geister der Meuschen gelegt ward, ents widelte an berselben Stätte bie bereits bem Untergang bestimmte alte beidnische Gewalt ihren gangen antichriftlichen Charafter. Was in den Reiten der chaldaischen Tyrannen Babylon für bie Ifraeliten gewesen war, bas wurde jest Rom für bie Chriften. Die bie Juben in ben Ländern unter beidnischem Scepter zerftreut, fich als Fremdlinge gefühlt und nach ber heimath gesehnt hatten, fo bildeten jest bie Chriften im romi= fchen Weltreich bie verstreute heilige Saat, bas Bolt von Pilgrimen, die eines besseren Baterlandes warten. Darum ging auf fie ber Name ber Diaspora über und auf Rom ber Name Babylons. 1) Wie die eine Benennung am Anfang bes Briefes Betri, fo ift bie andere Benennung an feinem Ende mystisch zu verstehen : "es grußet euch bie Mitauserwählte in Babylon," b. b. die römische Gemeinde, ber bie euch bebrohenden Befahren am allernächsten stehen. Es hat volle Glaubwürdigkeit, wenn Eusebius nach älteren Vorgängern fagt \*), bağ unter biefem Babylon Rom zu verstehen fei. Reiner ber Alten hat, fo viel uns befannt, die Stelle anders gefaßt, feiner hat dabei an das alte Babylon am Euphrat gedacht.")

Bur Stärkung ber Christenheit gegen ben Sturm von außen follte ber erste Brief bes Betrus bienen; nicht lange

<sup>1) 1</sup> Petr. 1, 1; 5, 13. — 2) Eusebius hist. eccl. II, 15. — 3) Dan. Haneberg, Versuch einer Gesch. der biblischen Offenbarung als Einleit. ins A. u. R. T. 1850. S. 626 nimmt an, Petrus habe den Brief in Antiochia geschrieben und ihm von der Schwestertirche in Babylonien einen Gruß beigefügt.

## Der 2. Brief Petri. Die heidnische Entartung in ber Rirche. 209

barnach, furz vor feinem Lobe, erließ er ben zweiten, eben= falls encyflischen, zunächft an biefelben Rirchen, um fie gegen ben ebenso gefährlichen inneren Feind zu marnen und zu schuten. Bie ber Schwanengesang Mofis, wie des Baulus Abschieds= rebe an Die Aeltesten von Ephefus, fo ift auch bieß lette Wort bes Betrus eine Brophezeiung fünftiger Rampfe, die er eben erft im Keime sich entwickeln fab. Bie es schon Baulus im Beifte gesehen hatte 1), fo murbe es Betrus gewahr, bag bas Bebeimniß ber Bosheit in Birffamfeit ftebe. Un einzelnen Erscheinungen mag es fich ichon gezeigt haben, und aus diefen Anfängen erkannte ber Apostel ben fünftigen Fortgang bes Uebels und bas endliche Gericht. So hatte Chriftus felbft gesagt, daß nach geschehener Aussaat bes guten Samens auf bem Ucker ber weiten Belt der Feind fommen und heimlich bas Unfraut ausstreuen werbe, bie "Rinder ber Bosheit" - Men= ichen, in denen das Boje eine Stufe erreicht wie vorher noch nie 2). Denn wirklich fteht ber Chrift, wenn er ungläubig und lafterhaft wird, auf einer Stufe, ju ber es tein Gottlofer im Heidenthum oder Judenthum jemals gebracht hat. Die Ubtrünnigen in der Rirche besigen eine Rraft zum Berderben, die fich vorher noch nie geäußert hat. Und auch dieß hatte Chris ftus gesagt, baß bie Beiten vor feiner Bieberkehr, also bie Tage der ftreitenden Kirche, den Tagen Noahs ähnlich fein würden 3). Bie bamals ein Ubfall von ber Uroffenbarung ein= trat und eine Emporung gegen bie Gottheit, fo werde es in bem chriftlichen Beltalter ergehen. Aber auch bas Ende Diefer legten Eutwicklung bes Bösen werbe bem bamaligen Ausgang, bem Gericht ber Sundfluth entsprechen.

Diese prophetischen Gedanken, welche die Kirche Chrifti erst in ber modernen Zeit recht verstehen gelernt hat, find in dem zweiten Briefe bes Betrus und bem ihm nachgebildeten Sendschreiben des Juda niedergelegt. Die Aufforderung dazu war in dem ersten Aufkommen einer heidnischen Entartung in

<sup>1) 2</sup> Lheff- 2, 7. — 2) Matth. 13, 38. 39. — 3) Matth. 24, 37. Thierich, Kirchengeschichte 1. 14

ber Chriftenheit gegeben. Eine beidnische Entartung war es, benn bie hauptfehler bes Beidenthums, Unzucht und anoftischer Stolz, waren ber Fallftrict, in ben biefe erften Abtrünnigen geriethen. Die gefährlichste, wahrhaft antichriftliche Entartung war es, weil sie die criftliche Lehre und insbesondere bie Schriften des Baulus zur Beschönigung ber Schändlichkeiten verbrehten und das göttliche Licht, das fie empfangen hatten, zu einer vermeintlichen Gnofis verfälichten, welche ihren Befiger über bas Sittengeset erheben und ihm Straflofigfeit für Diese Verführungen gingen von alle Lafter sichern sollte. Menschen aus, welche, einft Beiden, von ihren Sunden wirts lich gereinigt und erleuchtet worden maren. 1) Beftimmt, leuchtende Sterne am himmel ber Rirche zu fein, wurden fie zu irreführenden Lichtern, wie fie aus ben Sumpfen auftauchen und ben Manderer verloden. 2) Sie werden mit Bileam verglichen, ber Anfangs ein Brophet bes Bochften, nachher ein Berführer des Bolkes Gottes murde, und mit Rain als geiftige Mörder ihrer Brüder. 3) Ochandliche Berführungsfünfte wenbeten fie bei ben Arglosen, Reubekehrten an, hochtonende Berheißungen ber wahren Freiheit und Grtenntnis neben Feilbietung ihrer Ocheimlehre für niedrigen Geminn. 4) Daß teine Auferftehung ber Lobten zu erwarten fei, mar ber erfte Sat ber heidnischen harefie gewesch. Der zweite mar bie Berneinung ber Biederkunft Chrifti zum Gericht. 5) Rachdem bie ersten Chriften entschlafen feien ohne bieß Greigniß zu erleben, werde alles fo bleiben, wie es von Anfang ber Schöpfung gewefen, fagten bie Spotter. Ihre positiven Irrlehren find nicht enthullt; wenn aber gesagt ift, daß fie nicht erzittern, die Dajeftaten zu laftern 6), fo erinnert dieß an eine Lehre, welche schon dem Magier Simon zugeschrieben wird: bie Engel, bie bei ber

<sup>1) 2</sup> Petr. 1, 9; 2, 20-22. — 2) Judā 13. — 3) 2 Petr. 2, 15, Judā 11. — 4) 2 Petr. 2, 13. 18. 19. Judā 16. — 5) 2 Petr. 1, 16; 3, 4. — 6) 2 Petr. 2, 10. Judā κ.

Beltichopfung thatig gewesen, seien niedere Besen, feindliche Gewalten und boch über ihnen stehe der Erkennende. 1)

Den Barnungsruf, welchen Betrus vor feinem Scheiben gegen biefes Unheil erließ, bedurften zur bamaligen Beit nicht alle, vielleicht nur wenige Gemeinden. Der Brief war mehr für die Butunft, für die Zeiten nach seinem Hingang, wie Petrus felbft fagt 2), als für bie Gegenwart bestimmt. Er war wie ein erft lange Zeit nach bem Lobe des Urhebers au eröffnendes Teftament. Wem er anvertraut und ob gang nach ber Ubficht bes Berfaffers bamit verfahren wurde, wiffen wir nicht. Wir feben aber, bag er in bem alteften Ranon ber Rirche, wie er im zweiten und britten Jahrhundert mar, feine Aufnahme gefunden hatte. Denn als diefer Ranon abgeschloffen wurde, war die Reit für die allgemeine Veröffentlichung und Einführung bieses Sendschreibens noch nicht ba. Und später, nachdem bie apostolische Gewalt in ber Rirche erloschen, bie neue Autorität der allgemeinen Synoden aber noch nicht in Wirkfamkeit getreten war, nahm man keine Buthaten zum Ranon auf, selbst wenn man von ihrer Authentie überzeugt gewesen ware. So konnte benn ber zweite Brief Betri, als er aus bem Dunkel hervortrat, auch Biberspruch finden. Die erfte Rirche, bie ihn hatte, und bie ersten Lehrer, die ihn auslegten, waren die zu Alexandria. Mit Recht hat fich die Rirche aus feinem innern Werthe von seiner Nechtheit und Inspiration so fest überzeugt, daß er bei der Bervollständigung ber kanonischen Sammlung im vierten Jahrhundert als einer ber fieben tatholischen Briefe ohne ferneren Biderspruch allae=

<sup>1)</sup> Die Berwerfung des Weltschöpfers und die Erhabenheit des Erfennenden über ihn scheint bei den Gnostistern des ersten Jahrhunderts als Geheimlehre vorhanden gewesen zu sein. Im zweiten Jahrhundert trat die blasphemia creatoris an's Tageslicht und bildete einen hauptgegenstand für die Augriffe der Rirchenlehrer, welche gegen den Gnosticismus geschrieben haben. Brgl. Cinige Worte über die Auchtheit der neutestamentlichen Schriften. 1846; 5. 46 ff. – 2) 2 Vetr. 1, 14. 15.

mein angenommen ward. Je riefiger sich das darin geweisfagte Verderben ausbreitet, je näher das darin angefündigte Gericht ist, desto mehr Ursache hat die Christenheit, an dieser beiligen Urkunde festzuhalten. <sup>1</sup>)

Es bedarf zum Schluffe bieses Abschnitts nur noch weniger Worte über das Ende, welches die beiden Apostelfürsten in Rom genommen haben. Lucas schließt sein Geschichtswert ohne zu sagen, welches Urtheil der Imperator in der Sache des Paulus gesällt hat. Auch die Schriften des Paulus selbst geben keine Auskunst. Aber was Lucas vorausgeschickt hat, läßt uns erwarten, für's erste, daß der Apostel wirklich Ge= legenheit gesunden hat, vor dem Herrscher der Welt Zeugniß abzulegen, dann, daß eine Freisprechung erfolgte. Nach den Berichten, die von Festus eingingen, mußten die Juden mit ihrer Klage abgewiesen werden, denn es lag damals, im Jahr 61, so viel wir wissen, bei Hose noch nichts gegen die Christen vor. Erst vier Jahre später brach die Verfolgung los.

Ob Paulus seinem früheren Vorsatz gemäß noch nach Hispanien gekommen, ist sehr zu bezweiseln. Mit falschen Ansichten über das Datum seiner Briese hängen die Angaben über eine zweite römische Gefangenschaft zusammen. Der späteste unter allen, ber an die Hebräer, ist nicht später als in das Jahr 63 zu sehen. Von den Früchten seines Wirkens in Rom ist nichts Einzelnes mehr mit Sicherheit zu ermitteln, so deutlich das Ergebniß im Ganzen dasteht. Wäre der Brief au die Philipper aus Rom und nicht aus Cäsarea erlassen, so wüßten wir, daß im prätorianischen Lager und im Hause des Cäsar selbst Christen, durch Paulus bekehrte, waren. Aber dieses "Haus des Raisers"<sup>2</sup>) kann die Familie des kaiserlichen Frei-

<sup>1)</sup> Brgl. über die Aechtheit des 2. Br. Betri: Btndisch mann, vindiciae Petrinae pag. 1 52. – 2) Philipp. 4, 22.

gelaffenen Felix sein, und das Prätorium <sup>1</sup>) ber Herobianische Balast, in dem Baulus zu Cäsarea verwahrt wurde. <sup>2</sup>) Die Sage läßt den Philosophen Seneca durch Baulus bekehrt wer= den. Daß er wirklich in Berührung mit dem Christenthum gekommen, lassen einige Ausdrücke in seinen Schristen erkennen. Beiter aber kann nichts behauptet werden. Als Vertreter einer stoischen Tugendlehre, als einer von den durch Nero Ermor= beten konnte Seneca leicht den Späteren im Lichte eines der Zeugen für die christliche Wahrheit erscheinen.

Das ftartfte Zeugniß von bem Eindruck, ben bamals bie vereinigte Thatigfeit ber gewaltigsten Rnechte Chrifti auf bie Bevölkerung der Hauptstadt gemacht hat, legt Tacitus ab, wenn er fagts): "ber Urheber bes Chriftennamens, Chriftus, war unter des Tiberius herrschaft von dem Statthalter Bons tius Pilatus mit dem Tode bestraft worden, aber der ver= berbenbringende Aberglaube, badurch für eine Beitlang zurude gedrängt, brach wieder aus (rursus erumpebat), nicht allein in Jubaa, bem Entstehungsorte biefes Unheils, fondern auch in ber hauptstadt (per urbem)." Er fieht alfo in bem, was ber Verfolgung zu Rom voranging, ein zweites Auftommen bes Chriftenthums, ähnlich bem Erfolge, womit einft in Balas ftina bas Auftreten Chrifti felbst begleitet gewesen war. Er beutet an, welchen Aufschwung gerade bamals die Ausbreitung ber Sache burch bie Stadt bin unter ben heiben genommen hat. Bie rasch sie wuchs, verräth der anschwellende Bolkshaß. Und wie auf bas erfte Erscheinen bes Betrus in Rom bie Austreibung ber Juden durch Claudius erfolgte, fo auf fein zweites Auftreten bafelbft bie neronische Chriftenverfolgung.

Nero's beffere Zeit war vorbei und er war bereits in jenen Zuftand gerathen, der zum Glück der Menschheit nur selten vorkömmt, eine Mischung von eitler Sucht nach Popu= larität, Wahnwig, widernatürlicher Wollust und Blutdurft.

<sup>1)</sup> Philipp. 1, 13, - 2) Net. 23, 35. - 3) Annal. XV, 44.

Es war eine wundersame Fügung, daß die höchste Gewalt unter den Sterblichen eben damals in den Händen eines so dämonisch zerrütteten Menschen war, und daß diesem Unthier gegenüber die zwei großen Zeugen Christi auftreten mußten — Licht = und Nachtgestalten, wie sie am Ende der Zeiten wieder in Streit liegen sollen. <sup>1</sup>)

Bis zum sechsten Tage hatte jener Brand gewüthet, ber größte, ben Rom jemals erlebt hat, von bem es ungewiß ift, ob er von ohngefähr ober burch eine Lift des Rürften entstand. Für beides find, wie Tacitus fagt, Gemährsmänner ba. Rero öffnete zwar ben Obdachlosen, so viele ihrer nicht in den engen Straßen und hohen Gebäuden umgekommen waren, Rufluchtsorte, aber weber bamit, noch mit ben großartigen Anstalten zu einem neuen Aufbau, noch mit den Opfern, die er ben Göttern bringen ließ, konnte er ben im Bolke ausgebreiteten Vorwurf ersticken, bag er selbst ber Anstifter bes Brandes sei. "Da wälzte er, um bieß Gerücht zu ftillen, bie Schuld auf bie dem Bolfe wegen ihrer Gräuelthaten verhaßten Chriften und peinigte biese mit den ausgesuchtesten Strafen. Ruerft wurden einige festgenommen, welche (offenbar ein faliches, burch Martern erzwungenes) Geftändniß ablegten, bann, auf ibre Anzeige hin, eine ungeheure Anzahl, bie zwar nicht ber Brandftiftung, aber boch burch ben Haß des ganzen Menschenge= schlechtes (der auf ihnen ruhte, als Todeswürdige) überführt wurden. Indem man ihnen ben Tod anthat, fügte man Berhöhnungen hinzu, fo baß fie in Thierhäute gehullt burch ben Biß der Hunde umkamen, oder an Rreuze genagelt, oder mit brennbarem Stoffe überzogen nach Ablauf des Tages zum Behuf nächtlicher Erleuchtung verbrannt wurden.<sup>2</sup>) Seine Gars ten hatte Nero zu biejem Schauspiel eröffnet und gab Circus.

1) Apolal. 11, 3. 4. — 2) Es war diejenige Lodesftrafe, welche Suvenalis satir, I. v. 155 jo befchreibt:

> taeda lucebis in illa, qua stantes ardent, qui fixo gutture fumant.

spiele, wobei er sich als Wagenlenker gekleidet und auf dem Bagen stehend unter die Menge mischte. Hieraus entstand, wiewohl solches gegen Schuldige und der äußersten Strafen Bürdige geschah, Bemitleidung (bei dem Volke), da jene nicht zum öffentlichen Wohl, sondern der Grausamkeit eines Einzelnen zu Gefallen umgebracht wurden." So Tacitus.

Unter ber ,,ungeheuren Bahl," bie bamals bas Mar= tyrium bestanden, find auch Baulus und Betrus gewesen. 3bre Gräber wurden im zweiten Jahrhundert in Rom gezeigt, bas bes Betrus auf bem Batican, bas bes Baulus auf bem Bege nach Offig. 1) Der gemeinsame Martyrtod beider Männer unter Nero ift hinlänglich bezeugt. Rein Grund ift, ihn an bas Ende feiner Regierung zu verlegen, fein Grund, ben Tod bes Einen um ein Jahr von dem des Anderen zu trennen. Glaubwürdig ift sowohl die Nachricht, daß Baulus, als römis icher Bürger, die ehrenvollere Todesstrafe ber Enthanptung erlitt, als auch dieß, daß Petrus gekreuzigt wurde. **Hiefür** liegt, älter als die Angaben ber Rirchenväter, bas Zeugniß bes letten Rapitels im Evangelium Johannis vor. "Wenn bu ein Greis wirft, wirft du deine hande ausstrecken und ein Underer wird bich gurten und bich fuhren, wohin dn nicht willft." Solches fagte Chriftus ju Betrus "andeutend, mit welchem Lode er Gott preisen wurde, und nachdem er bieg gesagt, sprach er: folge mir nach." \*) Es liegt etwas noch unerklärtes in diesen Borten, aber daß fie ben Tod burch Kreuzigung bezeichnen, ift flar. Bußte man in ber Rirche ju Ephefus am Ende des erften Jahrhunderts, als dieß Ravitel dem Evangelium Johannis beigefügt wurde, welchen Tod Betrus erlitten hatte, fo wußte man auch, wo er ihn erlitten. Unmöglich ift es, daß die Runde des Ortes sich verloren und die Sage ober die Lüge einen anderen Ort untergeschoben habe. Sieben Städte ftritten im Alterthum darüber, welche von ihnen homers Geburtsstätte

<sup>1)</sup> Cajus der Presbyter bei Eusebius hist. eccl. II. 25. - 2) Joh. 21, 18, 19.

sei; hier verhält es sich nicht so, nie hat sich ein Streit unter ben Christengemeinden darüber erhoben, in welcher von ihnen Betrus vollendet worden sei. Rom wird im ganzen Alterthum ohne Widerspruch als Ort seines Martyrtodes angesehen. Sein Ende daselbst, sein Kommen dahin für eine Fabel zu erklären, sei benen überlassen, welche, um einem Parteizweck zu dienen, die wirkliche Geschichte auslöschen und ihr Gedicht auf die leeren Tafeln schreiben.

Es ift nicht gesagt, daß Blutbefehle gegen die Chriften in die Provinzen ausgingen, aber es ift anzunehmen, bag bas in ber hauptstadt gegebene Beispiel an manchen Orten von ben Obrigkeiten, an andern von bem Bobel nachgeahmt wurde. Die Stimmung war fo, baß Betrus beim Berannahen bes Sturmes fagen konnte, daß biefelben Leiden über bie ganze Genoffenschaft der Christen in der Welt ergeben. 1) Ramen ber Martyrer find aus diefer Beit nicht überliefert, und eben fo fehr ift es ju beklagen, bag wir von bem Gindruck, ben bas Greigniß auf die Gläubigen machte, teine Rachricht haben. Beide Abtheilungen der Kirche, die hebraische und die griechische, waren von einem gleich großen Schlage betroffen, indem bie beiden Säulen bes apostolischen Umtes auf einmal fielen. Es ift erlaubt, ju vermuthen, bag die Gemeinden des Baulus zu innigerer Anhänglichkeit an fein Andenken aufgewedt. und bag beibe Theile ber Rirche zu größerer Ginigkeit gestimmt wurden, sowohl durch den gemeinsamen Verluft, als im Sinblick auf bas gemeinschaftliche Wirken und bas gemeinschaftliche Leiden, womit die große Urbeit ber beiden treuen Beugen gefrönt und vollendet worden war.

1) 1 Petri 5, 9.

# Drittes Kapitel.

# Die Birkfamkeit des Johannes und die Kirche am Ende des apostolischen Zeitalters.

Während solches in Rom geschah, zog sich bereits bas Ungewitter über Judäa zusammen, welches mit dem Fall der heiligen Stadt geendigt hat. Was Christus, was Stephanus und zuletzt die Apostel der Heiden in dem Trostschreiben an die Christen Judäas geweissagt hatten, ging in Erfüllung. Auf lange Jahrhunderte der göttlichen Huld und Langmuth folgten die Tage des unabwendbaren Gerichtes über das ungebefferte Volk. Alle die Stätten, an welche sich erhabene Erinnerungen snüpften und die Christus selbst durch seine Anwesenheit verherrlicht hatte, wurden voll Jammerscenen, Jerusalem selbst zum Schauplatz einer Schrectensherrschaft, wie sie seitem nur noch einmal in der Zeit der französsischen Umwälzung erlebt worden ist.

Es kam ber Lag, wo diese heilige Ilios hinsank. Die Geschichte ihres Untergangs, würdig eines Sängers wie homer ober eines Historikers wie Tacitus, ist von keinem anderen Beugen als von dem abtrünnigen Juden Flavins Josephus beschrieben worden. Uber ungeachtet er in den großen Gegenstand die Beschönigung seines eigenen niedrigen Charakters und seiner treulosen Thaten hineinslicht, ungeachtet er die tieferen religiösen Gründe des Verzweislungstampfes nicht in das rechte Licht ftellt, ungeachtet er die Partei, von der er abgefallen war, mit übertriebenen Anklagen belaftet und ihrem Heldenthum die wahre Würdigung verweigert <sup>1</sup>), so ist doch, was er von Thatsachen mittheilt, sicher, so weit sie in seiner Nähe geschahen und bei ihrer Beschreibung seine Eitelkeit nicht betheiligt ist. Tacitus, indem er seinen, leider unvollendeten, Bericht lediglich aus Josephus schöpft <sup>2</sup>), gibt dadurch zu erkennen, daß er die Erzählung des Juden für glaubwürdig hielt, worüber ihm ein vollkommenes Urtheil zustand. Noch mehr, natürlich, als dem jüdischen Berräther ist ihm, dem römischen Stoiker, das Junere des Hergangs verschlossen; wenn es einer übernommen hätte, er hätte es nur mit einem Klaggesang thun dürfen, gleich jenem, den David nach dem Falle Sauls und Jonathans angesstimmt hat.

Pontius Bilatus, Antonius Felix, Albinus, Geffius Florus waren Statthalter, welche nacheinander eine härtere Tyrannei als gegen die Sicilier Verres in Judäa ausübten und gegen das judäische Geschlecht alles für erlaubt achteten. Ein merkwürdiges Verhängniß sendete den Juden gerade diese ausgesuchten Vedrücker, die auch das geduldigste Volk zur Empörung getrieben haben würden. Florus rief gestissentlich den Rampf der Wuth und Verzweissung hervor, weil er auf diesem einzigen Wege der Rechenschaft wegen seiner Frevelthaten entgehen konnte.

Das ganze letzte Jahrhundert des jüdischen Staats war eine Zeit wachsender religiöser Aufregung und auch ohne die Heraussorderungen der römischen Tyrannen würden die Eiser rer das Berwegenste unternommen haben, weil sie mit schwärmerischer Gewißheit den Sieg ihrer Sache erwarteten und

<sup>1)</sup> Bgl. Flav. Sofephus, Gesch. des jud. Krieges neu übers. u. f. w. von Ofrörer u. 28. Hoffmann 1836 Borrebe (v. Gfrörer) E. VIII – XIV, – 2) Tacitus hist. V, 10 sgg.

mit ungeläutertem Sinne ben schon erschienenen Meffias verfannten.

Die Rücktehr aus Babylon war eingetreten, aber der Meffias war nicht gekommen. Daniel empfing am Ende ber fiebzig Jahre bie Offenbarung, welche fein Bolt auf andere fiebenmalfiebzig Jahre vertröftete. Burden biefe von dem Befehl bes Cyrus zur herstellung Jerufalems an gerechnet, fo reichten fie auf bie Lage, in benen ber 3bumaer Berobes, bes Antipater Sohn, die Königswürde an fich riß. Seine Schmeich= ler faben in ihm felbft ben Gefalbten. Die würdiger Dentens ben erwarteten mit fteigender Spannung ben Gelben, ber gfrael von ben Römern sowohl als von ber ebomitischen Berbrecher-Dynaftie befreien, bie Beltherricherin Roma fturgen und an ber Stelle bes weiten, ungethumähnlichen Beltreichs bie Berrschaft bes heiligen Bolkes und bes mahren Glaubens über bie ganze Erbe aufrichten follte. Als Cyrenius im Jahre 6 unferer Reitrechnung die Besteuerung im Namen bes heidnischen Cafar Octavianus vollzog und baburch bem Bolfe ben Stempel ber Rnechtichaft aufdrudte, rief Jubas von Gamala bie Ifraeliten ju ben Waffen. Dieg war bie erste in ber Reihe ber Bolkserhebungen, welche aus ber Begeisterung für bas nahe meffianische Reich entsprangen. Es ift nicht richtig, was Jofephus fagt, daß Judas ber Gaulonite zu den brei alten Parteien eine vierte neue hinzugefügt habe 1). Er verwandelte nur, was alle bie orthodoren Lehrer vortrugen, zur That \*). Aus ber herrichenden Bharifäerlehre gingen bieje Erhebungen mit Nothwendigkeit hervor. Rühlte man die eigene Schuld und bie Unwürdigkeit bes ermählten Bolkes nicht tief genug, erfannte man bie Nothwendigkeit ber inneren Umfebr und Biebergeburt nicht flar genug, fo mußte fich auch ber wahre Sinn ber Beisfagung verbergen und bas Berftanbnig für ben wirtlichen Erlöser fich verdunkeln. Dann aber blieb gar nichts

-

<sup>1)</sup> Josephus bell. Jud. II, 12 (7). - 2) Bergi. Gfrörer in ber 6. \$17 angeführten Borrede S. XIII.

anderes übrig, wenn man nicht allem, was heilig und ehrwürdig war, untreu werden wollte, als den Kampf zu wagen. Jebe Seite der heiligen Schriften, jede Strophe der Pfalmen, schien bei solcher Stimmung eine Aufforderung zu dem fühnen Unternehmen und eine Verheißung des Gelingens zu enthalten. Warum follte sich nicht der maccabäische Heldenkampf wiederholen und mit gleichem Siege gefrönt werden?

So ward bie Meffiashoffnung, das töftlichfte, was Ifrael hatte, den Unlauteren zum Kallstrick und ber Kels des Beils zum Stein der Zerschmetterung. Indem fie ben wahren Befalbten nicht erkennen konnten, mußten fie ungusbleiblich ben falichen Propheten und ben trügerischen Meffiaffen, die mit Jubas bem Galiläer beginnen, zur Beute werden. Diefe Weisfager, bie in ben letten verhängnifvollen Jahren immer zahlreicher und begeisterter auftraten und das lenkfame, aläubige Bolt entzündeten, waren ficher zum größten Theil teine bewußten Betrüger, sonbern Schwärmer, voll vermeintlicher Infpiration, welche theils aus ihrer Phantasie, theils aus bamonischen Einflüssen entstand. Und so tragisch war die unlösbare Verwicklung, daß unter allen, die Christum nicht aufgenommen hatten, gerade bie edelften, bie eifrigsten, bie frommsten biesen Aufforberungen Gehör gaben und in bie erste Reihe ber Verwegenen treten mußten. Die Lehre bes Gauloniten war offenbar höchft populär. Jeder neue Martyrer für diefe fühnen Ibeen erregte neue Begeisterung. Go erstartte von Jahr ju Jahr bie enthusiaftische Kriegspartei, anfangs mit tugendhaften, rein heroischen Männern an ber Spige, zulett, indem ihr, wie es in folchen Verhältniffen zu geschehen pflegt, alle gesetzlofen und nach Umfturz begierigen Elemente zuftrömten, von ben wilbesten und zu jeder Unthat fähigen Charakteren beherrscht und zum Abgrund fortgeriffen.

Den Kern der Friedenspartei bildeten die Sabducker und Agrippa II., der Letzte aus dem Hause des Herodes, von römischer Gnade abhängiger schattenhafter König der nordösklichen Landstriche. In den Zeiten, wo die römische Zwingherrschaft in ihrer Kraft stand, zählten natürlich alle Gharakterlofen zu ben Unhängern der den Römern fügsamen Richtung. Als aber die ersten Kriegsereignisse von fabelhaftem Gluck für die Juden begleitet gewesen waren, folgte die Menge der herrschenden Strömung und es gehörte Helbenmuth dazu, auch da noch von dem kriegerischen Beginnen abzumahnen.

Während der Verwaltung des Felix wuchs die Zahl der falfchen Propheten. Tausende ließen sich von ihnen in die Büste hinaussühren, um Wunder und Zeichen zu sehen, wie sie einst Moses der Befreier erscheinen ließ. Auf den Oelberg zogen sie mit dem Aegyptier hinauf, der ihnen verhieß, daß auf seinen Wink die von den Römern besetzen Bollwerke Jerusalems zusammenfallen würden. Ohne Erbarmen wurden diese Bethörten von dem nacheilenden Kriegsvolk des Statthalters niedergehauen 1). Um dieselbe Zeit (im Jahre 58) mußte die Einwohnerschaft Jerusalems noch einmal den Boten des wahren Messis, Paulus, hören 2), aber diese Warnung war vergeblich, und noch viel weniger Beachtung fanden die jeltsamen Wahrzeichen des kommenden Ungläcks.

Unter Albinus, in demselben Jahre, wo Jacobus das Martyrium gelitten hat, ward die Bolksfreude des Laubhüttenjestes gestört, indem in den Vorhöfen unter der jauchzenden Menge der finnverwirrte Jesus, des Ananus Sohn, sein schneibendes Wehegeschrei über Jerusalem erhob, womit er in sieben Jahren und sechs Monaten nicht nachließ, dis ihn bei der Belagerung das tödtliche Geschoft traf. In dem Jahre des Ariegsausbruchs geschah es in der heiligen Mitternacht des Pascha, daß die eherne Thur des Tempelgebäudes aufging, den Verblendeten ein Zeichen, daß der Ewige wieder, wie einst in Alegypten, ausziehe, um für sein Bolk zu streiten, in Wahrheit ein Zeichen der entgegengeseten Bedeutung. Als das Pfingstseft kam, erschracken die Priester ob den nächtlichen Stimmen: "Lassen, "und vor dem Getöse der

<sup>1)</sup> Josephus Antiq. XX, 6. Act. 21, 38. - 2) Act. 22, 1 ff.

## 222 Ausbruch des Rampfes. Burgerfrieg in den Städten.

Unsichtbaren, die das heiligthum verließen, zum Zeichen, daß am Pfingstfest ein andres Heiligthum gegründet worden war, welchem sich die schützende Gegenwart der Himmlischen zuwendete <sup>1</sup>). Wenn die heilige Schrift durch Greignisse, die sie hervorhebt, bestätigt, daß nach göttlicher Vorherbestimmung Seltsames in der Natur den Augenblicken schwerer Schuld und schweren Unheils im Menschenleben voran oder zur Seite geht, so ist es gestattet, auch diese Begebenheiten für mehr als Zufall zu halten.

Im zwölften Jahre bes Nero, im sechs und sechzigsten unserer Beitrechnung, erhob sich bas Bolk gegen seinen Qualer Gessius Florus. Er zog sich mit dem Kriegsvolk nach Cafarea zurück, der Ueberrest der römischen Besazung in Jerusalem wurde an einem Sabbath verrätherisch umgebracht. Der erste Stoß, den die römische Autorität im Lande erlitten hatte, war das Beichen zum Ausbruch eines Nationalitätenkampfes, der zugleich Religionskrieg war und alle Landschaften und Städte gemischter Bevölkerung mit einheimischem Mord erfüllte <sup>3</sup>).

Rachdem unsere Zeit ähnliche Kämpfe zwischen Griechen und Osmanen, Polen und Deutschen, Magyaren und Slaven erlebt hat, wiffen wir, wie es damals in den halb sprischen, halb ijraelitischen Städten wie Cäsarea ausgeschen haben muß. Wenn in einem Lande zwei Bölker wie Waffer und Feuer sich haffen, wenn dann die ordnende Macht der Obrigkeit vernichtet ift, wenn durch vergoffenes Blut die dämonischen Leidenschaften im Menschen geweckt sind, ist die Zeit großer Trübsal für die Jünger Christi da. Es ist gewiß, daß die Gemeinden Palä= spinas damals schrecklich gelitten haben, wenn auch kein ausbrückliches, geschichtliches Zeugniß es bestätigte. Für keine von ben streitenden Parteien durften sie Die Wassen, von den heine wurden sie als Judäer gehaßt. Welcher Theil auch siegte, sie

<sup>1)</sup> Josephus, bell. Jud. VI, 31 (VII, 12). — 2) Josephus, bell. Jud. II, 32. 33 (18. 19).

wurden die schuldlosen Opfer des Bürgerkriegs. Richt umsonst waren sie durch das Trostschreiben an die Hebräer auf solche Beiten vorbereitet worden. Wenn die Hebräer eine griechische Stadt übersielen, so versäumten sie schwerlich die Gelegenheit, ihren Groll an den Christen auszulassen. Wo die Juden übersallen und, wie etwas später in Antiochia, durch Martern zur Theilnahme an heidnischen Opfern gezwungen wurden <sup>1</sup>), da haben gewiß die Christen dasselbe erlitten. Wenn Josephus der Essäer erwähnt, welche während des jüdischen Kriegs von den Römern gemartert wurden, damit sie ben Namen des Gesezsers lästern sollten, aber ungebeugt, ohne Schmerzenstöne und lächelnd starben <sup>2</sup>), so mögen unter diesen Duldern auch Christen gewesen sein, welche von den Essäern nicht leicht zu unterscheiden waren.

Der Procurator war zurückgewichen, ber über ihm ftehende Statthalter Syriens Geftius Gallus rudte mit ber zwölften Legion und bedeutenden Hülfsvölkern beran und nahm ben Beg gegen die hauptstadt. Um bie Beit bes geftes ber Butten schlug er im Norben ber Stadt sein Lager auf. Die außeren Theile ber Stadt waren bald in seiner Gewalt. Schon bestürmte er den Tempelberg. Er konnte die Stadt bezwingen, wenn er Ernst machte, wenn er mit der, noch nicht unbedeutenden, zum Frieden geneigten Bartei in ber Stadt in Berbindung trat. Er wich, wie in unferen Beiten Carlos V. vor ben Thoren von Mabrid \*), mit seinem Kriegsvolt unerflarlicher Beije jurud; panischer Schreden muß über bie Sieggewohnten getommen fein. In unwegfamen Gebirgsgegenden faben fie fich von ber Ueberzahl ber nachfturmenden Juden umringt und erlitten schwere Verlufte. Mit Baanen zogen bie fiegreichen Emporer in Jerufalem ein, mabrend Ceftius Gallus

<sup>1)</sup> Josephus bell. Jud. VII, 9 (21). — 2) Josephus bell. Jud. II, 12 (7). — 3) Bgl. über diefes Creigniß (Lichnowsth) Erinnerungen aus den Jahren 1837, 1838 und 1838. Frantfart a. M. 1841. S. 223 bis 226.

feinen schmachvollen Rückzug aus dem heiligen Lande vollendete 1).

Diefer Sieg, in einem Zeitpunkt, wo sich ber Weltkreis ohne Widerstand den Römern beugte, mußte als ein Wunder und als Bürgschaft eines völligen Triumphs erscheinen.

Die Sabbucder, beren Berg bei ben Keinden bes Baterlandes war, freuten fich nicht mit. Richt Beisheit, fonbern Unglaube, Gleichgültigkeit und eigennützige Berechnung mar es, was sie von der gefährlichen Erregung frei bielt. **Xúr** jeden achten gfraeliten mar es gewiß überaus ichmer, bie Täuschung zu burchschauen und bem Bauber zu widerfteben. Nur der Ifraelit, der durch Chriftus erleuchtet war, konnte fich von ber Bethörung frei halten. Manche ber Angesehenen verließen bamals, wie Josephus anmerkt 2), nichts Gutes abnend, die Stadt wie ein finkendes Schiff. Es waren bie, beren Intereffen mit ben Römern verfnupft wareu. Späteftens um biefe. Zeit hat, wenn wir nicht irren, auch bie Flucht ber Chriftengemeinde ftattgefunden. "Den Bemährteften in ber Rirche ward, wie Gufebius erzählt, burch Offenbarung ein Orakelipruch zu Theil, welcher bem ganzen christlichen Bolk befahl, aus gerufalem auszuwandern und in einer Stadt Beraas, Namens Bella, neue Bohnfige zu fuchen" 3). Wenn Epiphanius fagt, es fei bieg burch einen Engel vom himmel 4) fund gethan worden, fo widerspricht diefe Angabe ber anderen nicht; fie erinnert baran, wie Joseph burch einen Engel Befehl erhielt, mit Maria und dem heiligen Rinde vor Serobes nach Negppten ju flieben, und wie Lot mit ben Seinen burch himmlijche Boten aus Sobom geführt wurde. Wenn fie faben, daß ber Gräuel an heiliger Stätte ftehe, und bag gerufalem von heerlagern umringt werde, bann follten fie fliehen, hatte Chris ftus ben Seinen gesagt b). Das eine begann, als ichon unter

224 ·

<sup>1)</sup> Josephus bell. Jud. II, 39. 40 (24). — 2) Josephus bell. Jud. II, 40 (24). — 3) Eusebius hist. eccl. III, 5. — 4) Epiphanius de ponderibus et mensuris. c. 15. — 5) Ratth. 24, 16.

Felix Meuchelmord in den Vorhöfen verübt wurde, und steigerte sich, als die Parteien der Zeloten einander auf dem Tempelberge bekämpsten, das andere zeigte sich, als Cestius Gallus heranzog. Sein Weggang machte die Auswanderung möglich; als vier Jahre später Titus seine Lager um Jerusalem schlug, war an kein Entkommen Vieler mehr zu denken. Aus der königlichen Stadt und ganz Judäa verschwanden die Gerechten, welche durch ihr Dasein den Ausbruch des Unglücks noch ausgehalten hatten 1). Erst als sie in der sprischen Stadt im Reiche des Agrippa ihre Zuslucht gesunden hatten, durste sich das Ungewitter entladen. Ob auch die Christen aus Galiläa die Flucht ergriffen, wissen wir nicht; blieben sie, so standen ihnen neue Leiden bevor, erst Versolgung von den jüdischen Tyrannen, dann ein Antheil an den Uebeln des Kriegs und der Groberung.

In Jerufalem wurden indeffen bie Bolfshäupter gewählt, welche mit außerordentlicher Vollmacht den Krieg organifiren follten. Galilaa mit feinen zahlreichen feften Blagen, ganz Pa= laftina war in ber Gewalt ber Jubäer und ber friegerischen nationalen Partei. Buzug von ben Bolfsgenoffen jenfeits bes Euphrat und gleichzeitige Erhebungen ber Juden in anderen Brovingen waren zu erwarten. Man erfannte zu Rom bas Be= wicht ber Sache. Den siegreichsten Felbherrn bes Reichs, ben in ben Baffen ergrauten Bespafianus, ber in breißig Schlach= ten mit ben Britanniern gefämpft hatte 2), fandte Nero mit brei erprobten Legionen. In zwei Sommern - 67 und 68 führte er gemeinschaftlich mit feinem Sohne ben Rrieg und nahm alles bis auf Jerufalem in Besit. Erft ward Galilda mit Brand und Mord erfüllt, alle festen Städte erlagen; als Titus Tarichaa im Sturm genommen hatte, ba umringten Jammer= fcenen ben lieblichen See Gennezaret; auf feinen Baffern ward ber Vernichtungskampf gegen die Flüchtigen geführt und die Ufer lagen voll Leichname. Wie einft ber Affprer ganz Judaa

1) Eusebius l. c. — 2) Suetonius Vespasian. 4. Thierjó, Riróengejójióte 1. 15 überschwemmte und zuletzt gegen Jerusalem heranzog, so ward auch jetzt erst Alles ringsumher verheert, bis nur die Hauptstadt noch übrig war, durch schroffe Bergabhänge und unbezwingbare Mauern geschützt.

Die Flüchtigen brängten sich in die heilige Stadt; viel schädliches Bolt fand sich da mit ein, und während von außen die Gefahr immer näher rückte, wuchs in Jerusalem der Haß der Friedens= und der Kriegspartei. Wie in der Schreckenszeit zu Paris ward der Tod über diejenigen verhängt, welche einer Sympathie mit dem anrückenden Feinde verdächtig waren. Die Eiserer schalteten als Tyrannen; unter sich selbst im Rampfe entweihten sie die Vorhöfe mit Mordthaten. Die wilden 3dumäer, zu jeder Kriegsthat bereite Schaaren, und später selbst Simon von Gerasa, der Ansührer der Räuberhorden, wurden gegen die Schreckensmänner zu hülfe gerufen. Ananus, der= selbe, welcher den Jakobus dem Tode übergeben hatte, Jesus, auch er ein Hoherpriester, und Bacharias, des Baruch Sohn, starben, weil sie den Muth hatten, gegen die Entweihung des heiligthums auszutreten 1).

Jerufalem war in einer nicht geringeren Bedrängniß von außen als damals, wo Sanherib heranrückte. Durch eine Benbung des Geschickes, so unerwartet wie der Untergang des afsprischen Heeres, ward dem Kriegszug Stillstand geboten, und zum zweiten Mal zogen sich die Legionen, die bereits Jerufalem bedrohten, zurück. Die Nachricht von Nero's Tod langte an. Der Bürgerfrieg in der Heimath hatte begonnen. Galba war in Hispanien zum Imperator außgerusen, in Nom aufgenommen worden, ihn ließ Otho ermorden, gegen Otho warfen die Legionen in Germanien den Vitellius als Imperator auf. Wenn die anderen Legionen dem Reiche einen Gebieter ernennen konnten, so konnten es auch die in Palästina siegreichen. Wenn einer der Feldherren sich ein Recht auf die höchste Gewalt erworben hatte, so war es Vespasianus. In Casare verfündigten

1) Josephus bell. Jud. IV, 13. 18. 19. (IV, 5. V, 1).

füe ihn als Herrscher. Syrien, Aegypten, die Heere in Mössien huldigten ihm. Er zog nach Italien, um den Vitellius zu be= kämpfen. Titus ordnete die Dinge in Aegypten. Judäa ath= mete wieder auf. Die Kriegerischen in Jerusalem kämpsten zwar noch unter sich, aber vor den Römern hatten sie Ruhe und das Bundersame dieser Fügungen mußte in den Judäern aufs Neue die fühnsten Hoffnungen erwecken.

Rach Tacitus hat der Krieg in Judäa ein Jahr lang ge= ruht 1), nach Josephus scheint es nicht fo lange gewährt zu haben, bis Titus mit neuen Streitfraften aus Alexandria qu= Nun erst begann ber letzte schauerliche Act bes rückfehrte. Myriaden von Juden aus der Ferne waren ge-Trauerspiels. kommen, um das Baschafest in der fo wunderbar verschonten Stadt zu feiern. Da schlugen die Legionen im Norden, Often und Weften ihre brei Lager auf; balb war bie ganze Stadt von einer Umfaffungsmauer umzingelt und bie Sunderttausende, bie zum Opferfeste gekommen waren, faben fich wie in einen Kerker eingeschloffen. An dem Feste, an welchem der wahre Meffias verworfen worden war, ward bas verblendete Bolt von feinem beweinenswerthen Geschick betroffen. Alle Rerftörungs= mittel ber Rriegsfunde, mit neuersonnenen verstärkt, wurden aufgeboten. Es war ein furchtbarer Wettftreit zwischen ber ftolzen römischen Rraft und ber religiofen Begeisterung und To= besverachtung ber Jubäer. Da wurde gezeigt, was das Bes wußtfein, alle Bölfer niedergeworfen zu haben, vermöge, und von ber anderen Seite, was der feurige Glaube an den Gott Fraels, ber, wie die Berblendeten meinten, Sein Heiligthum nicht verlaffen tonne. Sie freuten fich bes Lobes, weil fie ber baldigen Auferstehung beim Kommen des Messias gedachten. Jeder Erfolg der feindlichen Baffen ichien ihnen nur eine neue Glaubensprüfung, auf welche ber um fo herrlichere Sieg bes erscheinenden Meffias folgen muffe. Babrend bieg bie Beloten beseelte, richteten hunger und Verzweiflung unter ber von ihnen

<sup>1)</sup> Tacitus hist. V, 10.

thrannisirten Einwohner- und Pilgermenge jene Schreckensscenen an, die bis jest ohne Gleiches in der Geschichte geblieben find 1).

Die äußere Mauer war überstiegen, die Burg Antonia, an der Nordseite des Tempelbergs, war erftürmt; noch ftand bie obere Stadt auf dem Rionberge mit ihren von Herodes L erbauten riefigen Thurmen unüberwunden; die ganze Buth bes Angriffs war auf die Tempelhöhe, den Sitz ber fühnften Vertheidiger, gerichtet, und in die heiligen hallen wälzte fich ber lette beißefte Rampf. Da tam unter Kriegsgetofe und Reuerflammen ber große Trauertag, wo bas stete tägliche Opfer auf= borte. Titus stand mit seinen Kriegsknechten auf der ichon entweihten Stätte. Die Baffen schwiegen, die Abler waren aufgerichtet, und die unheimlichen heidnischen Opfer rauchten auf ber beiligen Bobe zu Ehren den Göttern Roms. Titus trat hinein, das Tempelhaus von Innen zu feben, ebe es von ben Flammen, die er nicht hemmen konnte, gefressen ward, an bemselben Tage, an welchem der erfte Tempel von dem Chalbaer verbrannt worden war, am 10. August, im zweiten Jahre bes Respassanus, im siebzigsten ber christlichen Uera 2).

An eben diesem Tage hatte einer von den falschen Propheten den Bewohnern der noch unbezwungenen Stadt den göttlichen Beschl verfündigt, sie sollten zum Tempel hinaussteigen, dort würden ihnen die Zeichen des Heils erscheinen. Schaaren von Frauen und Kindern waren dem vermeinten Borte des Höchsten gefolgt und hatten sich hinaufgeslüchtet, wo sie ohne Ausnahme im Feuer umfamen <sup>8</sup>). Die "Zeichen der Errettung", auf die sie hofften, was können sie anders damit gemeint haben, als die Erscheinung des Retters in den Wolken des Himmels, wie ihn Daniel geschen hat. Dieß muß die letzte Hoffnung der Streitenden gewesen sein. Der äußerste Beitpunkt, zu dem sich die siebenzig prophetischen Wochen er-

<sup>1)</sup> Josephus bell. Jud. VI, 20. 21 (VII, 8). — 2) Josephus bell. Jud. VI, 26—32 (VII, 9—13). — 3) Josephus bell. Jud. VI, 29. 30 (VII, 11).

ftrecken konnten, war gekommen; bie messianische Biston bes Sehers von Susa musse, meinten sie, jetzt noch im letzten Augenblicke in Erfüllung gehen <sup>2</sup>). Die letzten Priester hatten eine noch stehende Mauer des Heiligthums erklommen, von der stie auf die Schauerscenen herabsahen, immer noch der Hulfe vom Himmel gewärtig, bis sie nach fünf Tagen vom Hunger gepeinigt herabkommen und den Weg zum Tode gehen mußten <sup>2</sup>).

Als ber Sturm auf die obere Stadt erging, wichen die Lapfern, die ihrem Eidschwure treu jede Begnadigung zurückgewiesen hatten, wie von Irrsinn befallen, von ihrem letzen Jufluchtsorte, den felsenähnlichen Thürmen, mit der vergeblichen Hoffnung, nach dem Süden hin aus der Stadt zu entsliehen <sup>3</sup>). Bald war das große Mord= und Zerstörungswerk beendigt.

Als Titus nach vollbrachter Siegesfeier von Casarea Philippi zurücktehrend wieder vorüberzog, ergriff ihn Wehmuth, indem er die schaurige Dede und Tobtenstille gewahr war da, wo die Königin der Städte gestanden hatte <sup>4</sup>).

Und mit welchen Empfindungen muffen bie Chriftengemeinden in Beraa und bie bes gangen Erdfreifes ben Fall 3erufalems vernommen haben? Sie ftimmten in bie Freude nicht mit ein, als Bespafianus und Titus ihren Triumphzug in Rom burch ben noch heute ftehenden Siegesbogen bielten. Wie Chriftus felbst, als Er vom Delberg herabkam, über die Stadt weinte, die Er vor sich liegen sah, beim Gedanken an ihr fünftiges Geschick, fo haben gewiß Seine Glaubigen, als es nun eingetroffen war, was Er im Geiste geschaut, alle Unbils ben vergeffen und feine Bormurfe mehr, fondern nur Thranen und Rlagelieder für bas ungluckliche Bolk und bas Seiligthum Bugleich aber ertannten fie bie Band bes höchften gehabt. Richters. Einige Gemeinden in Balafting haben noch Jahrhunberte fpater zum Andenken an bas Greigniß ein Buch gelefen;

<sup>1)</sup> Bgl. Sepp, das Leben Chrifti, I. 1843. S. 145—147. — 2) Josephus bell. Jud. VI, 33 (VII, 13). — 3) Josephus bell. Jud. VI, 42. 43 (VII, 16). — 4) Josephus bell. Jud. VII, 15 (24).

beffen Weissagungen über Jerusalems Fall bem Petrus zugeschrieben waren. Sie lasen diese "Offenbarung des Petrus" jährlich in heiliger Versammlung am Lodestage des Herrn<sup>3</sup>). Der größte Trauertag der Christen war zugleich der Tag ihrer Erinnerung an Jerusalems Fall.

Aber die Chriften erfannten in bem Geschehenen noch mehr als nur bas göttliche Gericht über bas Bolk bes alten Bundes. Sie faben darin eine Beissagung ber Dinge, die Dief lehrte fie ber prophetische Geift, noch kommen sollen. ber in der Rirche wohnt. Sein Amt ift es. die Borbedeutungen, welche in ben Greigniffen ber Zeit liegen, aufzuschließen. Jene Beit war wirklich reich an neuen, großen und vorbildlichen Thatfachen. Indem die göttlichen Kührungen einen mächtigen Schritt weiter rudten, war es Zeit, bag auch die Beisfagung in ber Rirche einen großen Fortschritt ber Entfaltung that. Denn ben göttlichen Thaten geht das göttliche Wort zur Auslegung ihres prophetischen Sinnes zur Seite. Der Geift ber Beisfagung fnupft an bas Gegenwärtige feine Binke über bie Butunft an, benn Gr schaut in bem Anfang ichon bas Ende. Und fo war benn ber Beitpunkt gekommen, wo ber Rirche nach ben Beis= fagungen, bie Chriftus felbft auf Erden ausgesprochen hatte, und nach den Aufschluffen, die Er burch Baulus gegeben hatte, eine britte große Enthüllung ber zufünftigen Dinge von ihrem himmlischen haupte zu Theil werden follte. Sie ward ihr zu Theil in ber Offenbarung Johannis ober vielmehr Jeju Chrifti.

Sie gehört ber ganzen Kirche; fie wurde aber zunächft ben sieben Gemeinden in Afia: Ephesus, Smyrna, Pergamus, Thyatira, Sardes, Philadelphia und Laodicea gesendet, weil diese — nicht mehr Jerusalem und noch nicht Rom — ben Mittelpunkt der Christenheit, den Hauptsitz des christlichen Le= bens bildeten, die ganze Kirche darstellten und der ganzen Kirche in geistlichem Wachsthum vorangehen sollten. Sie mußten sie durch Johannes empfangen, weil nach dem Tode des Jacobus,

<sup>1)</sup> Sozomenus hist. eccl. VII, 19.

Petrus und Paulus auf ihm, ber mit jenen zu den Säulen bes geiftlichen Tempels gezählt wurde, die Laft der Kirche ruhte, und die Ausübung des apostolischen Amtes zum Besten der verwaisten Gemeinden ihm zugefallen war.

Johannes hat mit Betrus unter ben Niraeliten gewirkt 1). Bahrscheinlich ift er auch mit Betrus nach der hauptstadt der Beiden gezogen, denn in Rom wurde er, wie Tertullian bezeugt \*), von ben Verfolgern in alubendes Del eingefenkt, eine Marter, welche ganz an die Gräuelscenen der neronischen Berfolgung erinnert. Auch Tertullian denkt sich, wenn wir nicht irren, bas Greigniß gleichzeitig mit bem Martprtobe bes Betrus und Paulus. Wunderbar am Leben erhalten ward er nach ber Infel Batmos verbannt, auf welcher er bie Offenbarung empfing. Schwerlich schließt fich diefe Verweisung unmittelbar an bie Scenen in Rom an. Die Bahl biefer Infel zum Verbannungsorte laßt schließen, bag Johannes nach überftandenen Lei= ben inzwischen nach Ephesus gezogen war, um fich ber Gemeinben Afiens anzunehmen, und daß er von ba aus burch einen römischen Statthalter verurtheilt und nach bem benachbarten Giland gesendet wurde. hier empfing er, wie er felbft bezeugt, bie Offenbarung. nach dem Tode des Tyrannen, wie es bei Clemens von Alexandria 8) heißt, fehrte er nach Ephesus zurud.

Wer diefer Thrann gewesen und in welchem Jahre Johannes die Gesichte der Apokalypse geschaut hat, dieß ist bekanntlich einer der schwankendsten Punkte in der Chronologie des apostolischen Zeitalters. Soll man den zuversichtlichen Behauptungen angeblicher Kritiker trauen, daß die Offenbarung noch vor der Zerstörung Jerusalems und zwar unter Galba geschrieben worden sei? Oder soll man so weit herabsteigen wie Irenäus, welcher sagt: "nicht vor langen Zeiten ist die Offenbarung geschaut worden, sondern beinahe an der Gränze unseres Menschenalters, nämlich gegen Ende der Regierung Domitians" 4).

<sup>1)</sup> Galat. 2, 11. — 2) De praescript. haereticorum c. 36. — 3) Bei Eusebius hist. eccl. III, 23. — 4) Ebendas. III, 18

Um mehr als zwanzig Jahre weichen diefe Zeitangaben aus einander.

So großen Anspruch auf Vertrauen jene Nachricht aus bem zweiten Jahrhundert hat, so ist es doch nicht unmöglich, daß sich schon damals ein Irrthum in die Tradition eingeschlichen hätte. Sollte eine sichere Auslegung der Apokalypse auf ein anderes Resultat führen, so müßte die Ueberlieferung dagegen zurückstehen. Auf die Auslegung sehen wir uns sofort verwiesen; doch ist es nicht dieses Ortes, eine Deutung der Weisssaugen zu unternehmen, sondern nur die geschichtlichen Beziehungen in der Offenbarung Iohannis aufzusinden. Nicht zu Blicken in die Zukunst, sondern zu Blicken in die Vergangen= heit soll sie uns hier dienen.

Bir hören eine Anzahl vermeintlicher Ausleger versichern, baß die Schilderung Babylons in der Apokalypse das heidnische Rom zum Gegenstand habe<sup>1</sup>), welches ja auch Petrus schon mit dem mystischen Namen Babel bezeichnet hatte, und daß unter dem Thier aus dem Abgrund, welches war, nicht ist und doch sein wird, Nero gemeint sei. Dagegen haben einige ans bere Jerusalems Fall als Hauptgegenstand der Offenbarung genommen und in dem Ganzen eine poetische Schilderung bes jüdischen Krieges bis in seine Einzelheiten zu entdecken gemeint \*). Weieder andere haben, um beide Ansichten zu vereinigen, die erste Haben, bie zweite auf Rom's Untergang gedeutet, so daß das ganze den Sieg des Christenthums über bas Judenthum und über das Heidenthum zum Juhalt haben soll\*).

<sup>1)</sup> Bossuet behauptete dieß und suchte gegen die Protestanten zu zeigen, bas die Offenbarung durch die Berfolgung Diocletians, den Fall des heidnischen Roms und den Sieg des Christenthums schon erfüllt sei: l'Apocalypse avec une explication. Oeuvres compl. de Bossuet, publ. par M. Migne, vol. 5. Par. 1856. p. 1282 sqq — 2) Dieß die Ansicht von Serder, das Buch von der Busunst des herrn. 1779. Sämmtl. Werte; zur Relig. u. Theol. XII. 1829. — und von Büllig in dessen lehrreichem Werte: die Offenbarung Iohannis I. 1834. II. 1840. — 3) Die Ansicht von S. S. Sichhorn, commentarius in apocal, Joann. Gott. 1791. Aehnlich & Ewald.

Und wirklich ift an einigen Punkten die Beziehung auf bie Ereignisse bes judischen Krieges, an andern die Deutung auf das damalige Rom und die Cäsaren nicht ohne Schein, so daß in jenen mehr oder weniger rationalistischen Ansichten ein untergeordneter Gehalt von Wahrheit sein könnte.

Dennoch leiden fie alle an einem und bemfelben Grund= fehler. Es ift berfelbe grrthum, welcher in ber Auslegung ber prophetischen Bucher bes Alten Teftaments die Quelle endloser Streitigkeit geworben ift. Auch in ben mefftanischen Bfalmen, um bieje als Beispiel zu Hulfe zu nehmen, liegt bie Beziehung auf David und auf Salomo fo nahe, daß baraus bei bem Abnehmen des prophetischen Lichtes unter ben Theologen bie Meinung entstehen konnte, es seien bieß nur poetische, schwungreiche Schilderungen ber gleichzeitigen Rönige und ihrer Thaten, nicht Beisfagungen auf Chriftus. Aber babei wurde überfeben, wer bieje Rönige waren, nämlich Borganger Chrifti, Gefalbte Gottes und Beilbringer für das Bolt, in beren Schictfalen und Thaten ber fünftige vollkommene Erretter und König zum Boraus angedeutet war. Und zugleich hat man felbst auf Seiten ber befferen Theologen nur allzuoft vergeffen, daß der göttliche Geift nur Einen Seiner wahrhaft würdigen Gegenstand ber prophetischen Anschauung und Rede hat, nämlich Chriftus und Seine Kirche, erft im Leidenstampfe, bann im Siege. Die Beisjagung geht immer auf bas Höchfte und Bollfommenfte. Nur bann fann fie gegen den Vorwurf der Uebertreibung und des hohlen Bortschwalls fiegreich vertheidigt werden. Und wiederum, wer bie Borte ber Beisfagung ftreng, eigentlich und in ihrem ganzen Gewichte auffaßt, wie es dem wahren Ausleger geziemt. wird fich immer wieder auf ihren großen Gegenstand, alfo auf bie meffianische Auffaffung, bingeführt feben.

Wie aber Chriftus Seine Vorbilder hat, fo auch Anti-

commentar. in Apocal. 1828. Man sehe die Einwendungen, welche gegen Eichhorns Deutnugen Schleiermacher erhob, Einleitung in d. N. T. aus Schleiermachers Rachlaß u. s. w. von G. Bolde, 1845. S. 454-459.

christus. Bie sich bas Reich Gottes in ber Geschichte anbahnt, so auch das Weltgericht. Wie das Gute wächst bis zur vollen Entwicklung, so auch das Böse. Also auch die Mißgestalten und die Kämpfe der letzten Zeit kommen bereits in früheren Perioden vorbildlicher Weise zum Vorschein — eine Thatsache, die sich ebenfalls schon bei der Vetrachtung der alttestamentlichen Prophetieen aufdrängt. Un solche Verhältnisse knüpft der prophetische Geist seine Aufschlüsse die letzten Dinge an. Und wie Er selbst im Alten und im Neuen Testament derselbe ist, so wird dieselbe Eigenschaft an der neutestamentlichen, wie an der alttestamentlichen Prophetie zu bemerken sein. Die rechten Grundsätze für die Auslegung der noch unerfüllten Prophezeiungen sind dieselben, zu deren Ermittlung die gläubige Forichung über die schon gröchentheils erfüllten Weissagungen führt.

Auch die Offenbarung Johannis hat größere Dinge zum Gegenstand als die Begebenheiten zur Zeit Neros und feiner Nachfolger. Alle Diejenigen bleiben in fchwerem Irrthum befangen, welche Jerufalems Fall und einen romifchen Imperator zum eigentlichen Gegenstand ber Bisionen machen. Bas gleich= zeitig geschah, war nicht ber Bielpunkt, sondern ber Ausganas. punkt ber prophetischen Rede. Es bildete fo zu fagen ben Bordergrund der Anschauung und diente als ein von ber Borfebung bargebotenes Mittel zur Uhnung, zur Darftellung und aum Verftändniß ber zufünftigen Dinge. Die Dinge, auf welche alle Worte der Offenbarung ohne Uebertreibung angewendet werben können, waren noch nicht erschienen; ber lette Rampf lag noch in der Zukunft. Doch war die damalige Zeit durch bobere Rugung reich an Vorbedeutungen bes Endes. Jene fünf Jahre von der neronischen Chriftenverfolgung bis zur Berftörung Jerufalems ftellten wie in ber Kirche, fo außerhalb der Kirche eine aroße Anticipation ber letten Beiten bar. In bem, was Johannes und feine Beitgenoffen erlebt hatten, schattete fich bas ernfte Drama ab, welches am Ende bes chriftlichen Zeitalters vor fich gehen foll. Gbenbarum wurde gerade in biefer Beit bie Rabe bes Endes fo machtig empfunden. Es waren icon

so viele Vorbedingungen erfüllt, daß sich unmittelbar aus dem Vorhandenen das Letzte entwickeln konnte, und die Christenheit bedurfte bereits das Licht und den Trost, welcher in der Offenbarung für alle Zeiten gegeben ist.

Denn wiewohl erft von den Ereignissen am Ende ber driftlichen Haushaltung, beim Uebergang in das Reich ber taufend Jahre, ber Sinn biefer größten von allen Beisfagungen erschöpft werden fann, fo ift boch bie Offenbarung Johannis nicht allein für die lette Zeit, sondern auch für alle ihr vorans gehenden Reiten ber ftreitenden Rirche geschrieben. Rwar ift ber Mensch der Sünde in seiner wahren Gestalt noch jett nicht ganz enthüllt; boch fanden mit Recht schon bie Martyrer unter Decius oder Diocletian ihren Troft in den Prophezeiungen über ben Untergang des Thieres. Babylon hatte noch nicht vollftandig Gestalt gewonnen, wie es von Johannes zum Boraus geschaut wurde; boch war es nicht gegen bie gottliche 216ficht, wenn die Beugen, welche feit dem Mittelalter gegen bie Entartung ber Rirche auftraten, in ihren Leiden burch bie Beis= fagung von Babels Fall und bem Kommen bes neuen Jerufalems gestärkt wurden. Denn was von dem vollendeten Abfall ber letten Beiten geschrieben ift, verbreitet Licht auch über alle Borftufen bes Abfalls, bie im Berlauf ber Rirchengeschichte nach einander hervortreten. Nur bei einem solchen Gesichtspunkte ift es möglich, die hiftorischen Beziehungen in der Offenbarung ans zuerkennen und boch nicht in die Seichtigkeit einer rationalistis schen Auslegung zu verfallen, die noch unerschöpfte Tiefe ber Beisfagung zu ehren und fie boch zugleich als einen Spiegel ber bamaligen geschichtlichen Berhältniffe und Empfindungen ju benuten.

Während Jerusalem die alte Gottesstadt dahinfällt, indem der Ewige Sein Angesicht vor ihr verbirgt, würdigt Christus die sieben Gemeinden Asiens, die Metropole des neuen geist= lichen Gottesstaates, Seiner Offenbarung 1). "Uns", sagt Jo=

1) Apoc. 1, 4.

hannes zu ben Chriftgläubigen mit einem Rückblick auf das jetzt feiner Würde verluftige alttestamentliche Volk, "hat Er zu einem Königthum von Prieftern gemacht" <sup>1</sup>). Während das irdische Heiligthum verschwindet, thut sich dem Johannes ein himmlisches auf, in dem die sieben goldenen Leuchter stehen, und diese Leuchter "sind sieben Gemeinden" <sup>2</sup>). Die christliche Kirche also ist bieses himmlische Heiligthum. Das Aaronische Priesterthum er= lischt; anstatt seiner erscheint Christus im priesterlichen Schmucke als Bsseger des höheren Tempels <sup>3</sup>), wie Ihn schon bei heran= nahendem Falle des Aaronischen Amtes der Apostel im Briese an die Hebräer bezeichnet hatte.

Fürwahr, wenn auch weiter tein Aufschluß gegeben ware, müßte dieß erste Kapitel zum Erweise genügen, daß schon nach bem ursprünglichen Sinne ber Offenbarung "Jerufalem, Bion, ber Tempel, bie Stämme Ifraels" nicht mehr im alten buchstäblichen Sinne zu nehmen sind. Dieß alles gehört schon der Vergangenheit an. Das irbifche Jerufalem ift ichon gefallen, ob nun in außerer Birklichkeit ober nur durch ein eben ausgesprochenes, ber Vollziehung nahes gottliches Verwerfungsur= theil. Der irdische Tempel hat keine Bedeutung mehr für bie Von dem einftigen Wiederaufbau der irdischen Christenheit. Stadt Gottes haben alttestamentliche Scher geredet. Die Offenbarung fagt bavon kein Wort und ebenso hat sie es auch nicht mit ber Berftörung des irbischen Bions zu thun. Sie ift ganz für bie bereits felbstiftandig gewordene und ihrer himmlischen Bufunft bewußte Chriftenheit gegeben. Sie enthält nichts über bie Bukunft ber Juden. Denn bie Juden hatten ichon ihre Apokalypfe in Ezechiel und allen Bropheten ber alten Bundes.

In dem Gesagten wird ber Verständige bereits eine er= schöpfende Apologie des heiligen Buches gegen die Verun= glimpfungen berer finden, welche sich nicht scheuen, ihm engher= zige und unwürdige judaistische Vorstellungen zuzuschreiben 4) —

<sup>1)</sup> Apoc. 1, 6. — 2) Apoc. 1, 12. 20. — 3) Apoc. 1, 13. — 4) Bgl. Sochwegler, das nachapoftol. Beitalter, II. S. 252 — 254.

Dinge, die sie lediglich durch ihre ungeistliche, falsch buchstäbliche und` mitunter nichtswürdige Exegese in die Offenbarung hineingetragen haben. —

Das Buch ber Offenbarung bilbet nach unferer Ansticht nicht eine ununterbrochen fortschreitende Chronik der Zukunft, sondern es enthält mehrere Cyklen von Gesichten, beren jeder den ganzen Berlauf der letzten Dinge der Kirche umspannt, je= boch jedesmal von einer andern Seite betrachtet.

So fchließt fich ichon bas, was fich bei ber Gröffnung ber fieben Siegel 1) zuträgt, als ein vollftändiges Bild bes ganzen chriftlichen Beltalters ab, beffen Verlauf voll Trubfale, beffen Ende Gericht und Errettung ift. Aber bieß prophetische Bild ift felbft zugleich ein Zeitgemälde, weil in bem bamaligen Menschenalter die Trubfale fich bereits in außerordentlichem Maße häuften und zusammendrängten. Groberung, Bürgerfrieg, Hungerenoth und Beft - bei ber Eröffnung ber ersten vier Siegel - und bie Verzweiflung bei der Eröffnung des sechsten erinnern an ben Verlauf bes jubischen Kriegs. Das Rufen ber Seelen ber Martprer um Rache versetzt uns in bie Beit, wo die neronischen Hinrichtungen noch nicht lange verübt worden waren. Auch die Versieglung ber hundertvierundvierzigtaufend, welche offenbar baburch vor dem Tage des Borns bewahrt werben follen 2), fo wie das Auftreten der großen Ueberminderschaar aus allen Bölfern 3) erinnert an Thatsachen ber aposto= lischen Zeit. Durch bie Predigt ber Apostel waren bereits aus allen Stämmen Ifraels bie Auserwählten erleuchtet und mit bem beiligen Geifte begabt, dann aus ber heidenwelt Ungablbare gesammelt worden. Doch hat Origenes Recht, daß bie "zwölf Stämme" Stämme bes geiftlichen Ifraels find, und ift bem fo, fo muß ber eigentliche Gegenstand auch diefer prophetischen Anschauung am Ende des christlichen Weltalters ju fu= chen sein.

Einen zweiten Rreis von Gesichten, ber wiederum bas

1) Apoc. 6, 1-8, 1. - 2) Apoc. 7, 1-8. - 3) Ebendaf. B. 9-17.

Banze biefer Aera bis zu feinem Ende umfaßt, bilden die fieben letten Posaunen, einen britten bie fieben Bornschalen. Das Ertönen ber Bosaunen 1) wird baburch eingeleitet. baß die Rurbitte, welche vor bem himmlischen Altar geschieht, aufhört und fich in Strafgerichte verwandelt 2). Biezu bildet bas Aufhören bes täglichen Enltus in Jerufalem eine Analogie, aber bas Er= eigniß selbst gehört offenbar wiederum einem weit höheren Ge= biete an. An die ägyptischen Blagen, an das Anftürmen rö= mischer Legionen und parthischer Reiterschaaren fühlt man fich bei ben nun folgenden Bifionen erinnert 3). Aber wie die alten Begebenheiten aus Mosis Reit. fo find die aleichzeitigen Rriegsschausviele wieder nicht Object ber Beisfagung, fondern Darftellungsmittel für künftige Dinge und ficher größtentheils von nur symbolischer Bedeutung, mas auch von ber Ausgießung ber fieben Bornschalen \*) gilt, indem den leiblichen Blagen geift= liche Berderbniffe als Gegenbild entsprechen.

Wenn nun Johannes den Tempel meffen foll 5), wenn das Innere verschont, der äußere Vorhof aber und die heilige Stadt ben heiben zum Bertreten gegeben werben foll, fo ift es eitel Täuschung, wenn man dieß buchstäblich versteh und da= fürhält, bemnach muffe ber Tempel dazumal noch nicht zerftort gewesen sein und Johannes weissage, daß er nicht zerftört werben folle. Die es fo faffen, ftellen ohne Scheu das Undent bare auf, daß Johannes Chrifto, der bie Berftörung geweissagt hat, ins Angesicht widersprochen hätte und machen ihn aus einem Propheten Gottes zu einem jener Lügengeister, welche in Jerusalem die trügliche Hoffnung nährten, daß das Heiligthum felbft nicht untergehen tonne. Gerade diefe Stelle, welche zu ber verkehrten Auslegung Anlaß bietet, ift im rechten Lichte befeben ihre Biderlegung. Sie nothigt uns, auf ben geiftlichen Tempel zu blicken, von dem Christus selbst gesagt hat, Er werde ihn anstatt des mit Händen gemachten Tempels aufrichten. 3m

<sup>1)</sup> Apoc. 8, 2-11, 15. - 2) Apoc. 8, 5. - 3) Apoc. 8, 7-9, 21. - 4) Apoc. 16. - 5) Apoc. 11, 1. 2.

Gegensatz zum falomonischen Heiligthum und zu feinem, sei es schon geschehenen oder nahe drohenden Falle, wird hier geweis= sagt, daß das geistliche Heiligthum zwar in seinen Vorhöfen verwüstet, aber seinem Innern nach ewig erhalten werden foll.

hier kömmt nun zum erstenmal die große Stadt vor 1), bie später unter bem Namen Babylon in ausführlicher Schilberung wiederkehrt. Es muß hier und dort dieselbe Stadt fein; es ift nicht gestattet, bier gerufalem, bort Rom barunter zu verftehen. Geset man hatte fich zur Reit ber Abfaffung ber Apocalppfe und noch lange nachher biefen Borftellungen bingeben tonnen: fur bie Chriften ber jetigen Beit follte tein Bweifel mehr barüber fein, bag ber Geift ber Beisfagung auf ein brittes größeres beutet. Noch eine andere Civitas follte fich gestalten, welche alle unbeimlichen Charafterzüge bes abtrunnis gen gerufalems und bes beidnischen Roms, fo wie ber alttefta= mentlichen Babylon und Tyrus in sich vereinigt. In ihr wird Chriftus geiftlich gefreuzigt 2), in ihr werben die letten Beugen getöhtet, wie bamals Betrus und Baulus in Rom, nachdem fie ihr Beugniß vollendet hatten, ftarben, wie in Jerufalem bas Martyrium des Jacobus der Zerstörung voranging. Sie ift bie driftliche Rirche in ihrer äußersten Entartung. Dieses furcht= bare Geheimniß war dem chriftlichen Alterthum verschloffen. Als es zum erstenmal aufdämmerte, ward es zu irrigen Vorwürfen gegen bie romifche Rirche gemißbraucht. Nicht biefe, im Unterfchied von ben protestantischen Parteien, sondern bie ganze Chriftenheit, bie große gottliche Stiftung, wird, sofern sie ben Bund mit Christo gebrochen hat, zur großen Babylon.

Leichter war es, ben Sinn ber beiden folgenden Scenen <sup>3</sup>) zu ahnen. Das Weib, mit der Sonne bekleidet und mit einer Krone von zwölf Sternen auf ihrem Haupte, flieht vor ihrem Berfolger Satan in die Wüste, wo sie eine von Gott bereitete Stätte hat <sup>4</sup>). Wen follte dieß nicht an die Flucht der Ge=

<sup>1)</sup> Apoc. 11, 8. — 2) Apoc. 11, 8. — 3) Apoc. 12, 1. 6. — 4) Apoc. 12 und 13.

meinde aus Jerusalem nach Peraa erinnern? Aber diese selbst ift ebensowohl wie die Flucht des Moses oder des Elias in die Wüste ein Vorbild und nur als solches kann sie in Betrachtung kommen. Eben so deutlich nun, wie diese Bission sich an die damaligen Schicksale der Kirche in Judäa anschließt, verweist das folgende Gesicht von dem Thier aus dem Meere<sup>1</sup>) auf die neronische Versolgung. Wenn man die Unthaten eines Cajus und Nero vor Augen hatte, so mußten einem fast alle Züge dieses Nachtgemäldes bekannt erscheinen.

Gleicht boch dieft Ungeheuer bem vierten Thiere Daniels, unter welchem mit Recht bas römische Reich verftanden wurde. Schien es boch wirklich, als hatte Satan alle seine Gewalt und feinen Thron dem römischen Imperator übergeben 2), um ihn als Antimeffias, als ichwarzes Zerrbild bem Sohne bes höchsten entgegen ju ftellen, dem von Seinem Bater bas Reich beschieden ift. Der Vertilgungskrieg gegen die Heiligen, die Anbetung von allen Erdbewohnern, die Todesftrafe fur alle, welche bas Bild des Herrichers nicht anbeten wollen, find ebenfowohl geschichtliche Thatsachen aus jener Reit als prophetische Winke für die Zukunft. Das Malzeichen des Antichrift, ohne welches Niemand taufen ober vertaufen barf, ift vermuthlich nicht ohne Analogie in ber Kaiserzeit. Auch der Gedanke ift nicht abzuweisen, daß dem falschen Bropheten 3), der dem Antichriftus zur Seite fteht, beidnische Briefter und Magier ent= fprechen, welche wie fpäterhin Macrianus ben Raifer Balerian zur Verfolgung der Chriften anstachelten. Im apostolischen Beitalter find Elymas \*) und ber Zauberer Simon ähnliche Bestalten. Es ift nach bem allen nicht zu verwundern, wenn man Jahrhunderte lang unter dem Thier nichts anderes als bas heidnische römische Raiserthum verstand, eine Erklärung, bie schon Frenaus andeutet, indem er als muthmaßlichen Namen bes Antichrifts auch ben Namen Lateinos neunt 5). Dieß

<sup>1)</sup> Apoc. 13, 1-10. - 2) Apoc. 13, 2. - 3) Apoc. 13, 11. - 4) Act. 13, 8 ff. - 5) Irenaeus, adv. haereses l. V. c. 30, 3.

ift die Auslegung, die bei den römisch=katholischen Theologen aller Beiten vorherrschend geblieben ist, und es ist nicht zu läugnen, daß sie durch das siebzehnte Capitel noch mehr an Wahrscheinlichkeit gewinnt.

Denn hier ift Babylon die Stadt, die auf sieben Bergen thront und Rönigsberrichaft über die Rönige der Erde ubt 1), und wie könnte man bie alte Roma beutlicher bezeichnen ? 20as fann bann bas Thier, von bem fie getragen wird, anders fein, als bas berrichende Raifergeschlecht? Rom tann von bem herrichenden Saufe um fo leichter unterschieden werden, ba ber Staat noch die republikanischen Formen und Benennungen hatte, nur daß über dem Gauzen der Desvot thronte. Sieben Baupter hat das Thier und bieje "find fieben Könige. Die fünf find gefallen, ber eine ift, ber andere ift noch nicht gekommen"?). Diese fünf, sagt die gewöhnliche Auslegung, wer können fie fein außer bie fünf herricher des Augusteischen hauses, De tavian, Liberius, Cajus, Claudius und Nero 3)? Der nächfte nach Nero herrichte, als bie Offenbarung geschrieben wurde. "Das Thier, welches war und nicht ift, ift selbst der achte und er ift aus ben sieben und geht in die Verdammnig" \*) - auch bieß Rathfel meint man gelöft zu haben, ba Nero nach bem Bolksglauben nicht wirklich tobt fein, fondern wiederkehren follte. Wenn es endlich beißt : "Die zehn hörner find zehn Könige, welche noch nicht Herrschaft empfangen haben, aber sie empfangen Gewalt als Rönige mit bem Thiere eine Stunde lang" 5) --fo ftimmt auch bieß mit der Erklärung vom römischen Reich, ba auch nach Daniels Visionen bas vierte Beltreich sich in zwei, bann in zehn Theile spalten foll 6).

Bir bürfen zuvörderst gegen die Analogie der Weissagung mit der volksthumlichen Sage von Neros fünftiger Wiederkehr

 <sup>1)</sup> Apoc. 17, 9. 18. — 2) Apoc. 17, 10. — 3) Lücke, vollft. Einleitung in d. Offenb. 30h. 2. A. 1852. S. 840. Er versteht unter dem sechsten Haupte den Bespasian; im 1. Jahre desselben sei die Offenbarung versaßt,
S. 848. — 4) Apoc. 17, 11. — 5) Apoc. 17, 12. — 6) Dan. 2, 40—43. Ehierjch, Kircheugeschichte 1.

## Die Offenbarung Johannis.

bie Augen nicht verschließen. Es war zu verwundern, daß das Menschengeschlecht vierzehn Jahre lang den Tyrannen duldete. Es ist noch mehr zu verwundern, daß er, der mit jedem Laster Befleckte, der Mörder seiner Mutter, einen solchen Zauber über die Gemüther ausübte, der auch nach seinem schmachvollen Tode nicht erlosch. Es war gewiß eine seltsame Liebe, die sein Grab mit Blumen schmückte 1), und eine räthselhafte Macht, welche der Erinnerung an ihn inwohnte. Zwei Pfeudoneronen haben sich der Volksjage bedient und die Wassen von um sich, gestützt auf begeisterte Anhänger, der höchsten Gewalt zu bemächtigen. Endlich ist es Thatsache, daß auch unter den Christen diese Borstellung Eingang fand, Nero selbst werde als letzter Antichrist wieder auftreten. Noch nach brei Jahrhunderten war bieser Mythus nicht erloschen 2).

Aber alles biefes barf uns nicht verleiten, bie Weisjagung auf eine Stufe mit der abenteuerlichen Volksvorftellung berabzusegen. Dieß eben ift ber Miggriff, ju welchem Diefe Uehulichkeiten Anlaß gegeben haben. In ber Bolksfage felbft liegt eine Wahrheit, aber die Form, in der sie auftritt, ist die des phantastischen Aberglaubens. Die Dahrheit besteht barin, daß es wirklich dem Urheber alles Bösen gelungen war, in Nero bas bis bahin vollendetste Genie des Bosen auf den höchften Thron ber Erde zu erheben und zu feinen Rwecken zu gebrauchen. Wirklich fann ber Antichriftus, wenn er anders als eine Persönlichkeit auftreten wird, sich an keinen Vorläufer würdiger auschließen. Bum Befen bes Antichriftenthums gehört es, baß es fich aufrichtet, wieder zusammenfinkt, erloschen scheint und - zum Schrecken für bie einen, zur Begeifterung ben andern, zum Erstaunen für alle — wieder auflebt und biesen Wechsel von Scheintod und Lebensfraft wiederholt bis zu feiner letten Verkörperung. Dieß scheint uns in der Beisfagung zu liegen. In welcher Gestalt fie noch in Erfüllung gehen wird, fteht Rie-

<sup>1)</sup> Suetonius Ner. 57. — 2) Bgl. Giefeler, Kirchengesch. I. 1831. 6. 98. Lüde a. a. D. S. 845 ff.

manden zu beurtheilen zu. Aber das ift klar, daß neben der Prophetie die Bolksfage von der Zukunft als ihr Schatten her= geht. Dieses Nebeneinander könnte an Beispielen alter, ja sogar neuer Zeit, nachgewiesen werden, wo die Sage als Dop= pelgänger der Weissfagung auftritt, zu der sie sich aber nicht als der reine, sondern der entskellte, misverstandene, mit einer falfchen Buchstäblichkeit aufgesaßte Rester verhalt.

Bie der Antichrift noch ein Geheimniß ist, so auch bie eigentliche Bedeutung der Siebenzahl von Königen, aus der er hervorgeht. So leicht wie jene rationalistische Ansicht meint, ist dieses Räthfel nicht gelöst. Das einzige, was an ihr richtig sein mag, ist dieß, daß nicht bloß an Nero, dem letzten des angusteischen Herrichergeschlechtes, in welchem es seine antichristliche Spize erreichte, sondern auch an seinen Vorgängern in vorbildlichen gägen die Eigenschaften des antichristlichen Weltzreichs und seiner letzten Beherricher zu Tage famen. Es mag dieser Folge von fünf römischen Lyrannen eine ähnliche Bedeutung innewohnen wie den chaldäschen Gebietern Rebucadnezar und Belfazar.

Die Deutung ber Biston auf Rom und seine Herrscher so scheinhar sie für ben ersten Anblick ist, zerfällt boch wieder in sich selbst, so vieles widerstrebt ihr in dem heiligen Texte. In einigen Stücken ware ihr die Beziehung Babylons auf Jerusalem, so verschlt auch diese an sich ist, vorzuziehen. Denn nur Jerusalem, nicht Rom kann in vollem Sinne die Bundbrüchige, die Ehebrecherin heißen. Zu Jerusalem hatte Christus gesagt, daß das Blut aller Propheten würde von ihr gefordert werden <sup>1</sup>). Bon dem entarteten Judenthum konnte man sagen, es sei von dem Thier, dem römischen Kaiserthum, erst getragen worden, dann werde sich dieses zur Berstörung Jerusalems er= heben <sup>3</sup>). Endlich ist auch die Deutung des Unthiers auf das edo= mittische Herricherhaus mit seinem schein der Warheit vorge=

<sup>1)</sup> Wpoc. 18, 24. - 2) Wpoc. 17, 1. 13. 16. 17.

tragen worden 1), und die Erklärung wird, so lange ihr der rechte leitende Gedanke fehlt, immer zwischen diesen Hypothesen schwanken.

Johannes selbst und das damalige Geschlecht der Christen wußte nicht, welche Metamorphosen das Geheimniß der Bosheit, welches schon in Wirksamkeit war, noch würde durchmachen, bis es seine volle Reife und letzte Ausprägung erreichen würde. Aber alle Elemente des Antichristenthums, die sich als Keime damals regten, hat sein Seherblick erkannt, und wie alle Weisfagungen und Vorbilder des Alten Testaments in die Offenbarung verslochten sind, so sind auch alle weissgaschen Winke, welche die Vorschung in das damalige Zeitalter gelegt hatte, in das Buch der Weissgagung aufgenommen und zu einem wundervollen Ganzen verarbeitet.

Bir feben aus bem Gefagten, bag es unmöglich ift, aus ber Offenbarung felbst bas Jahr, in bem fie geschrieben ift, ju beftimmen. Aber zugleich zeigt es fich, bag bie Ungewißheit hierüber nicht von Bedeutung, weder für das Verständniß des Buches, noch für bie Geschichte bes apostolischen Zeitalters ift. Befett, Die fünf ichon gefallenen haupter maren bie Raifer von Octavian bis Nero, fo bliebe doch noch ganz ungewiß, wer unter bem eben herrschenden Ronig zu verfteben fei. Galba, Otho und Bitellius traten in feine Beziehung zur chriftlichen Rirche und verschwanden fo ichnell, daß fie in ber Aufzählung ber häupter des Unthiers wohl übergangen werden konnten. Erft Domitianus wird als der zweite in der Reihe der Verfolger genannt. Unter Bespasianus und Titus hat fich nichts ereignet, wodurch bie großen Berhältniffe ber Belt und ber Rirche anbers geworden waren, als fie fich feit ber neronischen Berfolgung und bem Ausbruch bes jubischen Rriegs gestaltet hatten; und wie es möglich ift, daß die Offenbarung noch vor bem Jahre 70 geschrieben ift, fo tann es auch fein, bag fie erft unter Domitian im Jahre ber von ihm veranstalteten Chriften-

<sup>1)</sup> Von Büllig, die Offenbarung Johannis, II. 1840. G. 329 ff.

verfolgung (95) gegeben wurde. Doch ift es uns wahrscheins licher, daß ihre Entstehungszeit den großen über Judäa ergangenen Gerichten sehr nahe steht — aus denen die Christenheit lernen sollte, was ihrer selbst wartet, wenn sie dem Volke des alten Bundes an Untreue ähnlich wird — am wahrscheintichsten, daß zu derselben Zeit, wo das irdische Jerusalem versank, das himmlische vor dem Auge des Sehers sich niederließ.

Daß die Offenbarung wirklich Johannes, dem Apostel, zu Theil wurde und von keinem Andern geschrieben ist, ist eine Ehatsache, deren Vertheidigung wir überhoben sind. Selbst die dieß läugnen, erkennen an, daß der Verfasser für den Apostel Johannes gehalten sein will, und dieß ist für uns genug. Zu dem Gesammtzeugniß der Kirche, welche die Offenbarung in ihrem Urkanon hatte, kommen noch specielle uralte Aussagen über ihre Aechtheit von Justinus dem Märtyrer 1) und Anderen, welche in neuester Zeit zur Genüge hervorgehoben worben sind.

Uber bie Offenbarung Johannis hat bas eigenthumliche Schicksal gehabt, welches sonst bei keinem Theile ber heiligen Schriften vorkömmt, daß fie ursprünglich in der ganzen Rirche als tanonisch anerkannt war, späterhin aber ihre Autorität, wenn auch nur in einem Theil der Kirche und nur auf eine Beitlang, in Zweifel gezogen wurde. Sie war, wenn es moglich wäre zwischen ben verschiedenen Theilen bes Urfanon einen Unterschied zu machen, bas beglaubigtste apostolische Wert. Sie war für bie Rirche unter ben Berfolgungen bie hauptquelle bes Troftes und ber hoffnung. Erft mußte bas prophetische Licht und bas Berftandniß für bie gottlichen Geheimniffe abnehmen, erft mußte irbijcher Sinn und Verworrenheit ber Borftellungen bie Hoffnung ber Kirche truben, ehe man babin kommen konnte, an ber Offenbarung Johannis zu zweifeln. Origenes selbft hielt noch treu und unverrückt an ihr fest. Sein Anhänger Dionyfius von Alexandria war es, welcher die Zweifel vor-

1) Justin. Mart. dialog. cum Tryph. c. 81.

trug <sup>1</sup>), bie auf Eusebius und die Kirche des griechischen Orients allzu großen Einfluß gewonnen haben. Es ift kein Vorwurf gegen die Apocalypse, sondern nur ein trauriges Zeichen von dem gesunkenen Zustand der griechischen Kirche, wenn sie nach bem Aushören der Verfolgungen in ihrer Ueberzeugung von dem göttlichen Ursprung und der Kanonicität der Offenbarung gewankt hat <sup>2</sup>).

Bir fennen jene Einwendungen bes Dionpfius zum Blud fo vollftändig, daß wir feben, fie waren nichts als bie Bebentlichkeiten und Vermuthungen einer subjectiven Rritik, entfprungen aus einer Theologie, welche bereits ben rechten Sinn für bas Buch ber Beisfagung verloren hatte. Die wirkliche Schwierigkeit, welche fich feit ber Zeit alle Gegner ber Offenbarung ju nute gemacht haben, liegt in ihrer großen Gigenthumlichfeit neben bem Evangelium besfelben Apoftels und gewiß mar es nur bei bem rechten Verständniß beiber Schriften möglich, bie Ueberzeugung von ber Einheit ihres Berfaffers festzubalten. Birb, wie von ben meiften Theologen unferer Reit, ben ichmanfenden sowohl als den entschieden abgefallenen, die Offenbarung mit roher Buchftablichkeit, bas Evangelium mit ebenfo einseitiger Bergeistigung aufgefaßt, jene ju einem Erzeugniß jubischer Phantaste berabgesett, bieses zu einem Ausbruck mobern spiritualistischer Borstellungen verflüchtigt, bann find allerbings beibe Schriften unvereinbar und weder bas Bert Gines Beiftes, noch auch Eines Schriftftellers, aber bie Urfache biefer Unvereinbarkeit liegt auch ganz allein in bem tiefen Berfall ber

<sup>1)</sup> Bei Eusebius hist. eccl. VII, 25. — 2) Die Offenbarung ift im 60. Ranon des Concils von Lavdicea übergangen, wie auch von Sprillus von Serusalem in der vierten tatechetischen Rede, und Sieronymus ep. 129 ad Dardan, hebt hervor, daß wie bei den Lateinern der Brief an die Hebräer, so in den griechischen Ricchen die Offenbarung nicht unter die tanonischen Schriften gerechnet wurde. Doch sagt Hieronymus hiemit zu viel, denn Athanassus, Basslius, Gregor von Ryffa und Epiphanius hielten an der Offenbarung seit, vgl. Credner, Einleit. in d. R. T. I, 2. S. 746. Lücke, vollft. Einl. in d. Off. 306. 1852. S. 628 ff.

Exegefe, bem Schooße, aus welchem alle kritischen Mißgeburten bervorgeben.

Dionyfius von Alexandria war auch der erste, welcher auf jenen anderen Johannes, ben Bresbyter, als Berfaffer gerathen bat. Dieje Vermuthung follte ihm als Ausweg bienen. indem er weder ben apostolischen Ursprung ber ihm fremdartigen Offenbarung glauben konnte, noch auch ihre in ber Rirche auf Grund ber Ueberlieferung bamals noch festgehaltene Beiligkeit entschieden anzutasten wagte. Papias hat diesen "Aelteften" Johannes erwähnt. Es ift derselbe, ben die apostoli= ichen Constitutionen als ersten von Johannes dem Apostel ein= gesetten Bischof von Ephesus namhaft machen. Von zwei Johannes sollen die Graber in Ephesus gewesen fein. Doch bleibt jene Ansicht eine nichtige Hypothese 1), ebenso wie die moderne Vermuthung, welche auf ben Evangeliften Johannes Marcus gerathen hat 2). Denn nur ein Inhaber des aposto= lischen Amtes konnte in einer folchen Beziehung zu den sieben Bemeinden und ihren Bischöfen ftehen, wie der Verfasser der Diesen Gemeinden und seiner Birksamkeit in Offenbaruna. ihrer Mitte hat sich bie Betrachtung jest zuzuwenden.

Sie waren bie hervorragenbsten Kirchen in bem westlichen Theile Aleinasiens, aber nicht bie einzigen. Neben Laodicea kennen wir aus den Briefen des Paulus die Kirchen in den beiden Rachbarstädten Colossa und Hierapolis. Die Städte Tralles und Magnesia, an welche Ignatius geschrieben hat, liegen in demselben Bereiche. Bithynien war, am Ende des johanneischen Zeitalters die schon am meisten vom Christenthum durchbrungene Provinz des ganzen Reiches. Für alle diese Landstriche hatte Paulus den Grund der Kirche gelegt. Die ephessische Gemeinde war sein Wert, die umliegenden waren

<sup>1)</sup> Bu diefer Ansicht neigte sich Neander, Gesch. der Pflanzung der chr. R. II. 1841. S 541 ff.; ebenso Lücke, vollft. Einl. in d. Off. Joh. 1852. S. 796-802 und Bleet, Beiträge zur Evangelien-Kritif. 1846. S. 193 ff. - 2) Die Ansicht von Ferd. Hisig, üb. Johannes Marcus u. seine Schriften. 1843. S. 66 ff.

burch feine Schüler aufgerichtet. Ebenso gut als die Kirche von Korinth und ganz Uchaja waren die sieben Gemeinden eine Stiftung des Heidenapostels und das Vorwiegen des griechischheidnischen Elementes in ihnen wird überdieß durch den ersten Brief Petri bestätigt. Es war noch kein Jahrzehnd seit dem Abschied des Paulus von Milet verstossen, als Johannes die Kürsorge für diese Kirchen übernahm.

Schon hieraus läßt fich entnehmen, in welches Berhältniß Johannes zu bem Wirken feines Borgangers trat. Auf bem Grund, ben Paulus als ein weiser Baumeister gelegt hatte, baute er weiter. Eben hiefür legt die Offenbarung Johannis ein mächtiges Zeugniß ab. Denn weit entfernt, zu ben Grundfaten bes Baulus einen Gegenfatz ju bilden ober im Vergleich mit feinen Briefen einen Rudfchritt in ben Judaismus barzuftellen, ftehen ihre prophetischen Grundgedanken in Uebereinftimmung mit dem Briefe an die Sphesser. Es geht aus dem obigen hervor, daß sich die Apocalppfe in mehreren Bunkten an ben Brief an die Hebräer auschließt. Aber wie biefer selbst. fo fteht auch fie mit den ausschließlich paulinischen Berten in völligem Einklang. Baren bie Bisionen, welche Baulus batte. aufgezeichnet, fo würde fich diese Uebereinftimmung beider Apostel bis auf die Form erstrecken. Nur eine bereits höchst einseitig gewordene Auslegung konnte bie Offenbarung in Widerspruch mit Baulus bringen. Luther ift nicht zu entschuldigen, wenn er Anftog an bem Gericht nach ben Berken in ber Offenbarung nahm, benn ganz dasselbe lehrt auch Paulus sowohl als in ben Evangelien Chriftus felbft 1).

Die göttliche Bürde Christi, die himmlische Bestimmung ber Kirche, die Abwaschung der Sünden durch Christi Blut dieß sind gemeinschaftliche Grundwahrheiten bei Paulus und in der Offenbarung Johannis. Wo diese feststehen, da hat der Borzug der irdischen Abstammung und das Verdienst der Werke

<sup>1)</sup> Luthers Acnserungen über die Offenb. Joh. in der Vorrede zum R. L. von 1522 fiehe bei Lücke a. a. D. S. 895 ff.

bes Gesetzes aufgehört. Sämmtliche alttestamentliche Benennungen für die Kirche in dem prophetischen Werke des Johannes beruhen auf dem, auch dem Paulus nicht fremden, typischen Sprachgebrauch und sind nichts weniger als ein Beweis indaistischer Beschränktheit, sei es bei dem heiligen Schriftsteller oder in den Gemeinden, für welche er geschrieben hat.

In den sieben Sendschreiben Christi 1) werden mit furzen Andeutungen die Gefahren und Verderbniffe bezeichnet, denen bie Gemeinden ausgesetzt waren. Sie haben theils im Beidenthum, theils im Judenthum ihren Ursprung. Es ift nicht zu= fällig, baß Satans Thron, Satans Synagoge und Satans Tiefen vorkommen, bas ift: heidnische, judische, haretische Au-Bergamus scheint ber Sitz einer weltlichen Macht feindung. gewesen zu fein, beren fich ber Biberfacher zur Verfolgung ber Rirche bediente 2). Die Synagoge war Miturheberin der Berfolgung; fie wußte mit ihren Angebereien die beibnische Obrigfeit jur Ginschreitung aufzustacheln. Aber bie Glieber ber Spnagoge verbienten nicht mehr ben Ghrennamen ber Jubäer, ben fie trugen 3). Auch bas Junere ber Rirche wird noch von jenen Sendboten des Judaismus beunruhigt worden fein, welche bem Paulus überall hingefolgt waren. In Korinth hatten diese falichen Apostel einen Theil ber Gemeinde umftrictt, in Ephefus gelang es ihnen nicht, und indem sie hier an der Treue des Bischofs scheiterten, war ihr Ginfluß für biefen ganzen Theil ber Kirche gebrochen. Wenn Timotheus nicht selbst mehr an ber Spipe ber ephefischen Gemeinde ftand, fo muß boch jedenfalls einer von ben Schülern bes Baulus, einer aus der Rabl ber Aelteften von Ephefus ihr zum Oberhirten eingesettt gewesen fein, an den die Worte gerichtet find : "bu haft versucht die, welche fagen, fie feien Apostel und find es nicht, fonbern lugen" .). Es ift nicht anzunehmen, daß biefe trüglichen Arbeiter bort mit ben schroffen Forderungen bes pharifaischen Judaismus auftraten. Gher konnten fie fich von einem effaischen Besetzeiben

<sup>1)</sup> Apor. 2 u. 3. - 2) Apor. 2, 13. - 3) Apor. 2, 9; 3, 9. - 4) Apor. 2, 2.

Erfolg versprechen, zu bem bie Gemeinde zu Coloffa wirklich verleitet und wodurch vermuthlich auch die ephesische schon früher in Versuchung geführt worden war.

Es fann nicht befremden, wenn Ephefus zugleich von 3rtlehrern ber entgegengesetten Art angesochten mar. Unverfennbar kömmt in ben sieben Sendschreiben bie ichon von Baulus fo flar zum voraus bezeichnete heibnische Art bes Berberbens Die Ricolaiten, die Anbänger ber Lebre Bileams und DOT. bas Treiben ber falfchen Brophetin Jezabel 1), gehören zu berfelben Ericheinung; in ihnen find nur verschiedene, vielleicht wenig verschiedene Formen jener gnoftischen Gesetzlofigkeit ju feben, gegen welche Betrus feinen zweiten Brief gerichtet bat. Befahren biefer Urt in ben fieben Gemeinden find eine neue Bestätigung ber Thatlache, daß sie ähnlich wie die korinthische einen vorwiegend griechischen und paulinischen Charafter batten. Denn nur wo bie Lebre bes Baulus einheimisch geworden war, tonnte ber abscheuliche Bersuch, sie zum Antinomismus zu vergerren, gemacht werben. Bileam, ber aus bem heibenthum ents sprungene Seher, Jezabel bie Seibin, welche Gottes Bolt verfuhrt und Seine Rnechte verfolgt, find gewiß gerade für diesen Abfall, ber aus einer beidnischen Murzel bervorging, treffende Borbilder. Balat der Moabiter König wollte Ifrael in offenem Kriege bekämpfen; fein Anfchlag ward zu nichte, aber Bileam gab ihm ben teuflischen Rath, Gottes Bolt burch bie Töchter ber Moabiter zu verführen und bieß gelang. So verfuchte ber Feind alles Guten, weil bie Berfolgung ber Rirche nicht zum Biele führte, burch haretifer bas chriftliche Bolt zur Theilnahme an den Opfermahlen der Gögen und an der Unaucht der Beiden au verführen. Dies thaten die lafterhaften Gnoftiker, welche auch von Betrus und Juda mit Bileam verglichen werben 2).

Rahe mit ihnen verwandt, aber nicht dieselben muffen die Nicolaiten sein, beren Werke Christus haffet. Es ist nicht wahr,

<sup>1)</sup> Mpoc. 2, 6. 14-16. 20-25. - 2) 2 Petr. 2, 15. Sub. 11,

Die Ricolatten.

bag Ricolaus nur eine Ueberfegung von Bileam fei 1), ein Einfall, ber sprachlich nicht gerechtfertigt ift. In Vergamus bestanden offenbar Bileamiten und Nicolaiten nebeneinander 2). 88 ift teine nichtige Sage, wenn bie Kirchenväter bie Secte blefes Ramens auf ben Nicolaus, ben Profelpten aus Antiochia. ben fiebenten unter ben Armenpflegern in Jerufalem, zurnatfubren. Die Reigung ber Bater mar, alle Chriften, beren Ramen im Reuen Testament vorkommen, als Seilige zu verehren, bas Rühmlichste von ihnen zu denken und zu erzählen. Gine Unzahl von Sagen ift aus diesem Bestreben entstanden. Wenn nun aber in biefem Kalle bie Rirchenlehrer es wagen, einen ber Manner, von welchen die Apostelgeschichte erwarten läßt, baß fie woll Glaubens und heiligen Geiftes waren 3), als Urheber einer feelenverberbenden Regerei zu bezeichnen und mit Jubas bem Berräther zusammenzuftellen, fo laßt fich bieg nicht ohne einen geschichtlichen Grund benten. Nun aber fagt ber eine Bericht, bei Frenäus \*) und Epiphanius : Nicolaus lehrte, man folle fich frech ben Luften überlaffen, weil folches bem Geifte nicht schabe. Der andere, bei Clemens von Alegandria 5), fagt mildernd : bieß fei zwar der Grundfatz ber Nicolaiten, aber nicht bie Meinung bes Ricolaus, sonbern ein Miswerstand feiner Anhänger gewesen. Er trennte fich von seiner Gattin; er forberte auf, "bas Kleisch zu mißhandeln" .); er meinte bieg im Sinne frenger Enthaltfamkeit und Selbstpeinigung; nachher wurde es im Sinne heidnischer Frechheit genommen.

Reine biefer Angaben scheint uns aus ber Luft gegriffen. Faßt man sie zusammen, so ergibt sich nicht ohne Bahrscheinlichteit, daß die Nicolaiten, ansangs strenge Asceten, die ersten waren, bei benen ber widrige Umschlag in das andere Extrem erfolgte. Der Sprung aus überspannter Casteiung, die doch keine

<sup>1)</sup> Die gewöhnliche Anflicht ber Commentatoren, 3. B. Büllig, b Offenb. I. 6. 298. – 2) Apoc. 2, 14. 15. – 3) Act. 6, 3. – 4) Irenzens adv. haar. I, 26, 3. III, 11, 1. – 5) Clem. Alex. strom. III. pag. 301, 318 ed. Sylb. – 6) ösi παιαμαχρήσθαι τη σαιμι.

Heiligung bewirkte, in ruchlose Schwelgerei, — eine warnende Erfahrung, die sich allzu oft in ascetischen Secten und ascetischen Vereinen wiederholt hat.

Ob unter der Jezabel zu Thyatira, welche sagt, fie fei eine Prophetin, und Christi Knechte zu benfelben Dingen wie bie Nachfolger Bileams verleitet 1), eine Berjonlichkeit, ober eine Rotte von Bosewichtern zu verftehen ift, laßt fich nicht mehr unterscheiden. Das aber ift flar, bag falfche Gnofis bas Mittel ber Verführung war. Nur auf diese können bie Borte bezogen werden: "- ben übrigen zu Thyatira, welche biefe Lehre nicht haben, welche nicht erkannt haben bie Tiefen Satans, wie fie fagen". Sie felbft nannten ihre Myfterien ebenfomenia Tiefen Satans als die Juden ihre Synagoge eine Satansfoule. Auf bas bei ben haretifern technische Bort : "fie haben erkannt" ift ber nachbruck zu legen und nur barauf gebt ber Busatz "wie sie fagen". Es wurde also eine Gnofis vorge tragen, eine Tief= ober Gebeimlehre, welche zur Unzucht und jur frechen Theilnahme am Bögendienft reizte. Co vollftanbig ftimmt bieg mit bem zweiten Briefe bes Betrus und bem bes Juba überein, daß biese oft angesochtenen Briefe eben baburch eine Bestätigung für ihre Entstehung in bemfelben Zeitalter mit ber Offenbarung erhalten 2).

Der Brief bes Juda gehört an diese Stelle, denn er ist später als der zweite des Petrus geschrieben<sup>8</sup>). Sein Berfasser sieht das Uebel, welches Petrus prophezeit hatte, bereits zum Ausbruch gekommen, und weist auf die früher ergangenen Barnungen der Apostel zurück<sup>4</sup>). An welche Kirche er geschrieben habe, war schon den Alten unbekannt. Er ist nicht ein Apostel, sondern der jüngste unter Christi Brüdern; denn er bezeichnet sich als Bruder des geseierten Jacobus<sup>5</sup>). In Pa-

<sup>1)</sup> Apoc. 2, 20 ff. — 2) Vgl. Einige Borte über die Achtheit der neutest. Schriften. 1846. S. 51—53. — 3) Rach der gewöhnlichen Annahme soll der Brief Judä das Original, der zweite Brief Petri die Rachahmung sein; so z. B. Credner, Einl. in d. R. T. I. 2. S. 658 ff. — 4) Jud. 17. — 5) Jud. 1.

Aufgabe des Johannes nach dem Hingang der anderen Apostel. 253

lästina scheint er ein Kirchenamt bekleidet und von da aus in hohem Alter seinen Brief erlassen zu haben. Seine Enkel waren es, welche Domitianus aussindig machte, als er in böser Absicht nach den Nachkommen Davids forschen ließ. Als sie vor ihn gebracht wurden, vernahm er, wie sie sich von geringem Grundbesitz nährten; er erkannte an den Schwielen ihrer Hände, wie umgeschrlich sie seien und entließ sie in ihre Heimath. So sagt die Erzählung des Hegesippus 1).

Johannes kehrte aus der Berbannung zurück. Er nahm seinen Wohnsitz wieder in Ephesus und regierte von da aus die Kirchen in Aften bis an sein Lebensende. Diese Wirksamkeit des Johannes während seines Greisenalters hat sich der Erinnerung der Christen tief eingeprägt. Reine Thatsache des apostolischen Beitalters ist sicherer bezeugt als diese, daß die Gemeinden Kleinasiens sich noch dis an das Ende des ersten Jahrhunderis der Leitung durch Johannes zu erfreuen hatten. So nachhaltig war die Wirkung, welche seine Anwesenheit hinterließ, daß die Erinnerungen an Paulus, den Stister dieser Gemeinden, völlig dagegen zurücktraten. So tief prägte sich der Kirche das Bild des Johannes ein, daß ihre ganze Denkweise, wie sie uns vom zweiten Jahrhundert an entgegentritt, weit mehr johanneisch als paulinisch zu nennen ist.

Der letzte von den Inhabern des apostolischen Amtes hielt es also nicht für seinen Beruf, wie einst Paulus, nach den Ländern zu eilen, wo Christi Name noch nicht genannt war. Mitten in der schon gegründeten Kirche fand er die ihm zu= kommende Berufsarbeit. Sie bestand nicht darin, abermals Grund zu legen, sondern auf den Grund, welcher schon gelegt war, weiter zu bauen, nicht die Gränzen der Kirche zu erwei= tern, sondern sie, die schon ins Dasein getretene Kirche, ber

<sup>1)</sup> Bei Eufebius hist. eccl. III, 19. 20.

## 254 Aufgabe bes Johannes nach dem hingang ber anderen Apoftel.

Bolltommenheit naber zu führen. Gewiß ift in bemfelben Reitalter Außerordentliches für bie Ausbreitung bes Chriftenthums geschehen. Wo immer eine Kirche errichtet war, lag es bem Bischof ob, für die Verbreitung des Evangeliums in feiner Broving zu forgen. Auch Johannes hat neue Gemeinden in Aften aufgebaut. Doch zeigt fein anhaltendes Berweilen in biefem Theile ber Christenheit, baß er an ber ichon bestehenben Rirche eine besondere Aufgabe zu erfullen hatte, bie er Riemand anders übertragen konnte. Gleichmäßig für alle icon beftebenden Metropolen unmittelbare Sorge zu tragen, war eine Unmöglichkeit. Auf einen engeren Rreis hat fich Johannes beichränkt, um zunächft in biesem bas Göchfte zu erreichen. Dies fer engere Rreis waren eben bie fieben Gemeinden und bie nächsten Nachbartirchen. Indem bieje in Ertenntniß und Beiligung weitergeführt wurden, tam bie Thatigkeit des Apostels mittelbar ber ganzen Chriftenheit zu gute. Alle anderen Rirchen fonnten und follten bem Beisviele biefer Gemeinden nachftreben.

Dieje Stellung des Johannes glich also mehr noch als die des Betrus ober Baulus der eines Oberhirten. Bas Jacobus für die Gemeinden aus Ifrael gemejen mar, mar nun Johannes für die griechische Rirche. In der Borftellung ber Späteren gestaltete fich bieß fo, bag fie ben Johannes als hohenpriefter ber Chriften barftellten. Er trug bas Betalon, das goldene Diadem des alttestamentlichen Erzpriefters, mit bem biefer in bas Allerheiligfte ging. Diefe feltfame Rachricht bes Polytrates von Ephefus 1) ift nicht in buchstäblichem, sondern in symbolischem Sinne zu nehmen und bezeichnet bie eben ge fcuberte Burbe bes Johannes. Somohl in feinem Berhältnis zu ber unter ihm ftehenden chriftlichen Briefterschaft, als auch in Rudficht barauf, daß sich ihm das himmlische heiligthum in ber Apokalppfe fo wie keinem Anderen aufgethan hatte, konnte man ihn als chriftlichen Hohenpriefter bezeichnen.

Wer könnte zweifeln, bag bie Gemeinden Afiens burch

1) Bei Eusebius hist. eccl. V, 24.

ben Empfang ber Offenbarung und burch bie fortbauernbe persönliche Amtswirksamkeit des Apostels in der That gereinigt und um eine bedeutende Stufe weiter gesörbert worden sind? Die späteren Schriften des Johannes sind das beweisktaftige Denkmal hiefür. Auch sie sind, wie wir aus der ganzen das maligen Stellung des Apostels schließen, zunächst für die Kirchen Afiens, nur mittelbar für die ganze Christenheit bestimmt gewesen. Die geschichtlichen Aufschlüffe, welche sie über den Bustand der Kirche geben, sind mit Sicherheit auf jene Gesmeinden, nur mit Vorsicht auch auf andere Abtheilungen der Christenheit zu beziehen <sup>1</sup>).

Bir sagen dieß zuvörderst im Hinblic auf den ersten, den katholischen oder encyclischen Brief des Johannes. Indem darin das Bewußtsein eines errungenen großen Fortschritts und eines blühenden Zustandes ausgesprochen wird, so gilt dieß vor allem von den Gemeinden Assen die Rirche von Ephesus getadelt worden war, daß sie die erste Liebe verlassen die Rirche in der Liebe zu befestigen, so finden wir auch dadurch bestätigt, daß der Brief zu allernächst der ephesischen Gemeinde gilt. Wenn bei Augustinus und anderen Lateinern diese Epistel die "an die Parther" genannt wird, so ist dieß ein Irrthum, der bereits seine Erklärung gefunden hat. Der zweite Brief hatte die Ausschrift gelesen und zugleich irriger Weise als Unterschrift des ersten Briefes genommen.

Die klarfte historische Stelle in diesem Sendschreiben ist im zweiten Kapitel<sup>3</sup>): "Kindlein, es ist die letzte Stunde, und wie ihr gehört habt, daß der Antichrist kömmt, so ist es ge= schehen, und es sind jetzt viele Antichristen entstanden, woran wtr erkennen, daß die letzte Stunde ist. Sie sind von uns

١

<sup>1)</sup> In den Vorlefungen über Katholicismus und Protestantismus I. 1846. S. 97. 159 wurde der hier angedeutete Fehler begangen. — 2) Apoc. 2, **4**. — 3) 1 Joh. 2, 18 ff.

ausgegangen, aber sie waren nicht von uns, benn wenn sie von uns wären, wären sie bei uns geblieben. Und ihr habt die Salbung von dem, der heilig ist, und wisset alles. — Dies habe ich euch geschrieben über die, welche euch irre zu führen suchen. Und die Salbung, die ihr von Ihm empfangen habt, bleibet in euch und ihr bedürft nicht, daß euch Jemand lehre, sondern wie Seine Salbung euch belehrt über alles, ist es wahr und keine Lüge, und wie sie euch gelehrt hat, werdet ihr in Ihm bleiben."

Unverkennbar wird hier auf Paulus zurückgewiesen, ber von dem künftigen Abfall und ber Enthüllung des Menschen der Sünde so wie von dem Auftreten der Verführer aus der Mitte der christlichen Lehrer geweissagt und insbesondere den Vorstehern der ephesischen Kirche und dem Timotheus solche Warnungen gegeben hatte. Damals war die letzte Stunde noch nicht. Jetzt ist sie da, denn die letzte Vorbedingung des Endes, welche Paulus zu seiner Zeit noch nicht eingetreten sah, ist vorhanden. Aus der Mitte der Gläubigen haben sich die Irrlehrer erhoben, welche bem Antichrist den Weg bereiten; der Geist des Wierchrists ist jetzt in der Welt, ein ganz neues Element in den Kämpfen der Geschichte.

Und diese Verführer, die sich in der christlichen Kirche geltend machen wollen, sind ausgeschieden. Als Johannes die Offenbarung empfing, waren in einigen Kirchen die Nicolaiten und ähnliche Unheilstifter noch geduldet. Als Juda gegen sie schrieb, schwelgten sie noch mit bei den Agapen 1). Als aber dieses Sendschreiben erlassen wurde, war die Scheidung vollzogen und diese Scheidung war nicht durch äußere Gewalt erzielt; sie war ein Sieg, mit dem das Zeugniß der Wahrheit, die Treue der hirten und die durch Johannes geübte geistliche Bucht gekrönt worden war. Vor dem Walten Schrifti in der Kirche konnten die Unlauteren nicht bestehen. Auch verbergen konnten sie sich nicht länger und die Gemeinde ward von ihnen befreit.

1) Jud. 12.

#### Die Reinigung der Rirche von den Biderchriften.

Die Gemeinde ihrerseits war im Besitz der Salbung beseftigt, das heißt, sie war wirklich der heilige Organismus, in dessen verschiedenen Gliedern der heilige Geist Seine Gegenwart offenbarte. Durch das Zusammenwirken der Charismen und der Acmter wuchs sie in der Erkenntniß und in der Liebe. Was Paulus, indem er an die Ephesser schrieb, im Geiste geschen, gehofft und erbeten hatte, war in einem größeren Maaße, als er felbst es erlebte, zur Wahrheit geworden. Eine höhere Stufe der Entwicklung, ein Fortschritt in der Vorbereitung auf die Wiederkunft Christi war erreicht.

Auch über bie grrlehren jener Biderchriften laßt uns bie johanneische Epistel nicht im Dunkel. Sie ift von Anfang bis zu Ende ein Bewahrungs- und Heilmittel gegen die falsche Die Gnoftiker waren zwar ausgeschloffen, aber ihr Gnosis. Anhaug war nicht gering. "Sie reben von ber Belt, barum boret fie die Belt," beißt es von ihnen 1). Und in der Rirche felbst war die Gefahr nicht verschwunden, denn mit jeder Un= treue in der heiligung trat von felbst eine bewußte oder unbes wußte hinneigung zu den gnoftischen Grundsäten ein. Bieles im Brief bes Johannes, was sich wie eine rein positive Ausjage ausnimmt, steht in einer Beziehung zu dem verderblichen Sauerteige ber haresie. Mit ber Unbanglichkeit an bas Gesets Mosis hat Johannes nicht mehr zu tämpfen, aber vor einer verstedten Lossagung von bem Gefege Chrifti muß er warnen. Es ift richtig, wenn man ben Grundgebanten feines Sendschreibens in ber "Einheit ber Religion und der Sittlichkeit" gefunden hat 2). Aber eben biemit tritt er bem Grundirrthum bes Gnofticismus entgegen. Ber biefen aus feinen entwickelten Syftemen, die im zweiten Jahrhundert auftreten, tennen gelernt hat, wird die Andeutungen des Johannes verftehen, welche tief in bas Innere ber Sache hineintreffen.

Johannes redet von folchen, welche fagen, fie haben

257

<sup>1) 1</sup> Joh. 4, 5. — 2) Baumgarten. Crufius, Auslegung der johanneischen Schriften, II. 1845. S. 193.

Thierfch, Rirchengeschichte 1.

# 258 Die Briefe bes Joh. ein Beugnis gegen die falfche Gnofis.

Gemeinschaft mit Gott und wandeln dabei in Finsterniß und geben vor, sie hätten keine Sünde. Er nennt den einen Lügner, welcher sagt, er habe Christum erkannt, und doch Seine Gebote nicht hält, so wie auch den, welcher vorgibt im Lichte zu sein und feinen Bruder haffet. Nur wer die Gerechtigkeit übt, hat Anspruch darauf, von Gott geboren zu sein. Wer fündigt, hat Christum nicht gesehen noch erkannt, wie sehr er sich auch beffen rühme. Wer die Sünde thut, der ist vom Teufel. Wer feinen Bruder haffet, ist ein Menschenmörder. Nur wer liebt, ist aus Gott geboren und erkennet Gott. Niemand hat je Gott geschaut; wenn wir einander lieben, wohnet Gott in uns<sup>1</sup>).

Man tann die faliche Gnofis nicht treffender bezeichnen als mit biefen Spruchen. 3hre zwei hauptlugen, mit benen fie fich durch alle Beiten hindurch zieht, bestehen barin, daß fich der Gnoftiker der Gotteserkenntniß ruhmt ohne heiligung und einer Wefensgemeinschaft mit Gott ohne Bandel in der Nachfolge Chrifti. Er wähnt zu einer Anschauung ober absoluten Erfenntniß ber Gottheit erhoben ju fein, mabrend er bie göttlichen Gebote mit Rußen tritt. Mag bie Dialektik ober bie Cafteiung ber Weg fein, ben er einschlägt, bie abstratte Speculation ober die Efftase und die Feier unlauterer Mpfterien - bie Luge ift biefelbe. Aus geiftlichem hochmuth wird auch ber andere Bahn des Gnoftifers geboren, als fei er von Ratur göttlicher herfunft und ber Rern feines eigenen Befens sei göttliche Substanz. Ob hiebei nun an eine mythologische Emanation aus der Lichtwelt ober an eine an fich seiende Einheit des göttlichen und menschlichen Geistes gedacht wird -bie Sache bleibt biefelbe. Das von Natur Göttliche tann nicht zerstört werden und nicht verloren gehen. Wozu also Demuth, Bachsamkeit, sittliche Bucht?

Diese kräftigen Irrthumer, welche in dem modernen pans theistischen Lügenspftem nur unter anderem Gewande auftreten, aber dem Wesen nach schon in der Lehre der Antichristen im

<sup>1) 1 3</sup>oh. 1, 6; 2, 4. 9. 29; 3, 6. 8. 15; 4, 7. 8. 12. 16.

# Die Briefe des Joh. ein Beugnis gegen die falfche Gnofis. 259

fohanneischen Zeitalter enthalten waren, entstehen aus Veruns ftaltung chriftlicher Babrbeiten und Erfahrungen. Auch in neuefter Beit find fie gerade von folchen vorgetragen worben, welche, verschieden von den flachen Rationalisten, etwas von den höheren Bahrheiten und Wirfungen bes Chriftenthums gespürt hatten. Die göttliche Gnade ichafft eine lebendige Gotteserfenntnik im Menschen, aber nur, bamit er, wie in ber Ertennts niß, so auch in der Anbetung und Demuth wachse. Sie führt in eine seelige Gemeinschaft mit Gott, aber nur damit ber Mensch baraus Kräfte zur Geiligung schöpfe. Berjäumt nun ber Treulose bie Anbetung, vernachlässigt er bie heiligung, fo ift er auf dem Bege, vor dem Johannes warnt. Liegt in fetner Ratur ein mpftischer Zug und ein hochmuthiges Streben, welches ihn nicht in gewöhnliche Stumpfheit verfinten laßt, fo fommt er bei consequentem Fortschritte dabin, daß er bie christliche Gotteserkenntniß zur pantheistischen Gottheitsanschauung und die Gemeinschaft mit Christo zur erlogenen Besenseinheit bes Gnoftikers mit Gott verbreht. Nur in reinem Gewiffen tann bas Geheimniß bes Glaubens bewahrt werben, fonft verzerrt es fich zur haretischen Luge und in ben Abtrunnigen wird zulett das Gebeimnift der Bosheit ausgeboren.

Heidnische Unkeuschheit und hochmüthiger Sectengeist waren die Brandmale, womit schon die Gnostiker, vor welchen Johannes warnt, bezeichnet waren. Nur wer in der Heiligkeit und in der Liebe bleibet, bleibet in Gott und Gott in ihm.

Höchft feltsam erscheinen aber nun die von Johannes bekämpften Irritkumer in der Lehre von Christo, welche man offenbar benselben Versührern zuschreiben muß. Das Kennzeichen, wornach die Geister geprüft und die falschen Propheten erkannt werden sollen, ist dieses 1): "jeder Geist, der bekennet, daß Jesus Christus im Fleische gekommen ist, der ist von Gott, und jeder Geist, welcher Jesum nicht bekennet — oder, nach der alten Variante: welcher Jesum zertrennet 2) — ist nicht von

<sup>1) 1</sup> Joh. 4, 1 - 3. - 2) Dieß die Lesart der alten lateinischen Kirche 17°

Gott, und dieß ift der Geist des Antichrists, von dem ihr gehort habt, daß er kömmt, und er ist jest schon in der Welt." Ober wie es im zweiten Briese heißt 1): "viele Verführer sind in die Welt gekommen, welche nicht bekennen, daß Jesus Christus im Fleische kömmt; dieser ist der Verführer und der Widerchrist." Und wenn es an einer anderen Stelle heißt 2): "wer ist der Lügner außer der da leugnet, daß Jesus der Christus ist ? dieser ist der Biderchrist, der ben Bater und den Sohn leugnet; jeder, der ben Sohn leugnet, hat auch den Bater nicht" — so ist es klar, daß auch hiemit nicht sowohl über Judenthum und Heidenthum als über die Häressen urch.

Nicht nur falsche Lehrer, sondern falsche Propheten waren bie Urheber der Häresse. Nicht nur Verirrungen des Menschengeistes, sondern trügerische Wirkungen von Geistern auf die Menschen waren die Quelle dieser Irrthümer. Johannes spricht zunächst nicht von einer Prüsung der Lehrer und der Systeme, sondern von einer Prüsung der Geister, welche durch die Menschen reden und sich- für den Geist Gottes ausgeben. Diese Irrgeister können in allem anderen den heiligen Geist nachahmen, aber nie können sie bekennen, daß Christus im Fleische gekommen ist und im Fleische kömmt. Der heilige Geist hingegen zeugt von dem Menschgewordenen. Er verklärt den Menschenschn und erkennt Ihn thatsächlich als das Haupt der Kirche an.

Aber nicht allein die Geister, allerdings auch die Lehrer läugneten die Erscheinung Christi im Fleische, d. h. in der menschlichen Natur. Denn wenn das Wort "Fleisch" dem Göttlichen entgegengesetzt wird, so bezeichnet es nicht den Körper allein, sondern die ganze menschliche Natur in ihrer Hinfälligkeit und Sterblichkeit. Es ist im Sinne des hebräischen, nicht

und der Bulgata: omnis spiritus, qui solvit Jesum; παν πνευμα ΰ λύει τὸν Ἰησοῦν. Socrates hist. eccl. VII, 32. Bgl. Banmyarten-Crufius a. a. O. S. 245. — 1) 2 Joh. 7. — 2) 1 Joh. 2, 22. 23.

des classifich-griechischen Sprachgebrauchs zu nehmen. Nur bei völliger Unachtsamkeit auf die Sprache des Alten Testaments kann dieß überschen werden.

Diefelben Irrlehrer wollten Chriften, Ertennende, Grleuchtete fein. Die häresie trat nicht in ber Gestalt ber roben fubischen ober beschränkten rationalistischen Lehre auf, bag Chriftus ein bloßer Mensch sei. Dieser grrthum hatte für bie Rirche fürwahr nichts verführerisches. Sie erkannten vielmehr Seine überirdische Burde an, welche der Rirche bereits aufs tieffte eingeprägt worben war und von Niemand geläugnet werden konnte, ber einmal in lebendige Berührung mit bem Chriften= thum gekommen war. Der Unerfahrenheit ift es unverständlich, wie gerade dieß die antichriftische Lehre fein foll, baß Chriftus nicht wirklicher Mensch gewesen, eine Meinung, bei ber Sein himmlischer Ursprung und Seine Erhabenheit über bie Sterblichen anerkannt, ja scheinbar auf bas ftarkfte betont wird. Und bennoch bildet biefe Läugnung ber Incarnation ben Kern ber ganzen falschen Gnosis, denn in dem Augenblicke, wo biese anerfennen murde, daß ber überirdische Chriftus bie mahre Menfchheit angenommen, würde fie bie Verpflichtung bes Chriften zur Beiligkeit anerkennen und die fünftige Auferstehung, weil auch Chriftus auferstanden ift, glauben muffen. Dieg find bie Bahrheiten, mit beren Berneinung ber Abfall begonnen hatte, wie wir aus ben Schriften bes Baulus, Betrus und Juda, fo wie aus den Sendschreiben der Offenbarung gesehen haben. Ein weiterer Schritt vorwärts war geschehen, als biefe Gegner bes beiligen Johannes nicht mehr nur bie Bieberfunft Chrifti zum Gericht, die Vergeltung nach den Werken, Die Auferstehung bes Leibes, die Verpflichtung zu einem heiligen Wandel, fon= bern bereits auch bie Fleischwerdung bes Sohnes laugneten. ber lette Schritt geschah, als man auch bie Schöpfung ber fichtbaren Belt durch den wahren Gott läugnete und ohne Scheu bie Lafterung gegen ben Schöpfer aussprach, welche ben Grundton ber gnoftischen Sufteme bes zweiten Jahrhunderts bildet.

#### Ihre zwei hauptformen.

So weit war es im johanneischen Beitalter noch nicht. Auch bei Johannes wie in den früheren neutestamentlichen Schriften, welche des anhebenden gnoftifchen Abfalls gebenken, kömmt noch nichts von ber unheimlichen Lehre vom Demiurgos vor, bem hauptgegenstande, um ben fich im zweiten Jahrhundert ber Streit der Urrlehrer und ber Rirchenväter bewegt. Eben biefe Thatsache ift ein ichlagender geschichtlicher Beweis für bie Ents ftehung biefer Schriften im ersten Jahrhundert. Dagegen war ber boketische grrthum hochstwahrscheinlich ichon in feinen zwei hauptformen aufgetreten. Wenn Johannes von benen fpricht, bie nicht bekennen, bag Chriftus im Fleisch gekommen, fo erinnert dieß zunächst an die Irrlehre, gegen welche im nachftfolgenden Menschenalter Ignatius und zwar in den Sendschreis ben an bie Ephefier und an bie Smyrnder, alfo an zwei von ben fieben Gemeinden, gestritten hat, "nur zum Schein habe Christus gelitten", wogegen Ignatius bezeugt, daß Er sogar nach der Auferstehung noch "im Aleische" ift. Gine icheinbare Meuschheit bes überirdischen Chriftus behaupteten fie. In tauschender Menschengestalt fei Er über bie Erde gewandelt. Ein bloßer Schein fei feine Geburt, ein Schein fein Sterben gewesen - eine Vorspiegelung, womit bas Aergernik bes Rreuzestodes am rascheften beseitigt war. Diefer feltsame grrthum fonnte bei einer antik= beidnischen Denkart um fo leichter Gin= gang finden, ba hiernach bie Gricheinung Christi mit ben Grscheinungen der Himmlischen bei Homer und den fämmtlichen mythischen Theophanieen in eine Linie trat. So bachte fich bas Bolf Die Erscheinungen feiner Götter, welche von menschlicher Beftalt umfloffen unter ben Sterblichen, felbft unfterblich, um= hergegangen feien. Doch auch in ber Borftellung bes Ifraeliten fonnte berfelbe grrthum Unfnupfungspuntte finden, benn wenn ber Dleffias, ein hoheres Befen, auf biefe Belt tam ohne menschliche Natur anzunehmen, fo war fein Auftreten gleichartig ben Engels = und Gotteserscheinungen in menschlicher Gestalt, beren bas Alte Leftament gebenkt. Bie Er felbit, ber Logos, ohne Fleisch und Blut an fich zu tragen, von Abraham und

Cerinthus.

anderen Gerechten der Vorzeit gesehen worden, so wäre Er benn auch am Ende der Beiten, nur auf längere Dauer, in menschlicher Form ohne wirkliche Wessensgemeinschaft mit den Menschen erschienen. So läßt es sich denken, wie auch Judenchristen durch jene Irrlehre verleitet werden konnten, wenngleich ihr Ursprung, wie uns scheint, auf heidenchristlichem Boden zu suchen ift.

Rach der andern Raffung bes boketischen grrthums ward ber Erlöser als wirklicher Mensch geboren, aber in ber Taufe tam auf ihn, den irbijchen Stefus ber himmlische Christus berab. rebete und wirkte eine Zeitlang burch ihn und verließ ihn wieber vor seinen Leiben. Bon bieser Gestalt des Irrthums. welche, zum Unterschiede von jener anderen, judaistischen Ur= fprungs ift, haben wir beftimmte geschichtliche Reugnisse, baß fie icon bem Johannes entgegentrat. Denn bieß war bie Lehre bes Harestarchen Cerinthus. Und auf diese Lehre bezieht fich bie uralte Lesart : "jeber Geift, ber Jefum auflöft (zertrennt, Luss), ift nicht von Gott", welche Borte, wenn fie auch nicht ächt find, boch ichon im zweiten Jahrhundert in griechischen und lateinischen Manuscripten des johanneischen Briefes gelesen wurden 1). Endlich wird offenbar biefe Irrlehre, welche Jefus und Chriftus als zwei Berfonen unterscheidet, von den Borten getroffen : "Wer ift ber Lügner außer ber ba läugnet, baß Jefus ber Chriftus ift?" Auch biefe Borftellung zerftort bie Grundwahrheit des Heils und beide gnoftische Irrlehren von Chrifto, bie mehr griechische und die mehr fubische zusammen, meint Johannes in seinen Schlußworten 2): "dieser (der von bem Apostel verfündigte Jesus Christus) ist der wahrhaftige Bott und bas emige Leben; Kindlein, hutet euch vor den 300len". Von Menschen ersonnene trügerische Schattenbilder fünd bieje Irrlehren; Idole, welche an bie Stelle bes mahren, wirtlichen und lebendigen Chriftus gesetzt worden.

Eine falfche Gnosis, bie von bem effäischen Judenthum

<sup>1)</sup> Siehe S. 259 Ann. 2. - 2) 1 30h. 5, 21.

#### Cerinthus.

bertam und fich ben Weg in die Kirche zu bahnen suchte, tennen wir bereits aus bem Briefe an bie Coloffer. Unter großer ascetischer Strenge barg fie biefelben Grundirrthumer, welche bei ben anderen Gnostikern von bem entgegengesetten moralis schen Verhalten begleitet waren. Der hauptvertreter diefer fühischen Gnofis muß im johanneischen Reitalter Cerinthus acwesen fein. Aber nur bieß, fonft nichts wiffen wir von feinen Lehren mit Gewißheit. Epiphanius ift offenbar im Irrthum, indem er ihm alles zuschiebt , was nur in der Apostelgeschichte und ben paulinischen Briefen von judaistischen Gegnern ber Wahrheit vorkömmt. Irenäus legt ihm ein Syftem ganz ans berer Art bei, welches bereits mit bem bes Balentinus große Aehnlichkeit hat, und wenn es auch bei späteren Cerinthianern zu finden gewesen fein mag, ebenso irrthumlich wie bas angeb. liche Syftem bes Magiers Simon in bas erfte Jahrhundert zurückverlegt wird. Auch fteben diefe beiden Traditionen mit einander im ärgsten Widerspruch. Wenn endlich Cerinth nach Anderen ein taufendjähriges Reich voll niederer Genuffe und bie Bieberherstellung des irdischen gerufalems mit feinem Tempelbienft und blutigen Opfern erwartet haben foll, fo würde barin nichts eigenthumliches, sondern nur bie gewöhnliche Bharifäerlehre vom Reiche des Messias zu finden sein. Für Thatsache halten wir, was grenäus 1) aus dem Munde des Polycarpus mittheilt, bag Johannes, als er vernahm, Cerinthus fei in bem Babe, welches er felbft eben betreten wollte, zurudfloh, befurchtend, das Gebäude möchte über biesem Feinde der Wahrheit zusammenstürzen. Dieß ftimmt mit ber Strenge überein, mit welcher Johannes bie haretiter von ber firchlichen Gemeinschaft ausgeschieden hat. Wenn aber auch bie Einzelheiten ihrer Irrthumer geschichtlich nicht mehr ermittelt werben können, außer fofern Johannes felbst aufflärende Binte barüber gibt, fo ift boch bamit für bie Geschichte ber Rirche wenig verloren.

1) Irenaeus adv. haer. III, 3, 4.

Den Truggebilden ber haretiker hat Johannes bie achte Gestalt bes wahren Chriftus in feinem Epangelium entgegen= geftellt. "Roch viele andere Beichen, fagt er am Schluffe 1), that Jefus vor Seinen Jungern, bie in biefem Buche nicht gefchrieben find; bieje aber find geschrieben, auf daß ihr glaubet, baß gefus ift ber Chriftus, ber Sohn Gottes, und bag ibr burch ben Glauben bas Leben habet in Seinem Namen." Dit bem encyclischen Sendschreiben fteht biese geschichtliche Schrift in ber genqueften Verbindung. Die Gpiftel weift barauf zu= ruck 2), bie Gpiftel konnte ihren Zweck nicht erreichen ohne bas Evangelium. Sie ift nach einer höchftwahrscheinlichen Bermuthung bem Ebangelium, als biefes ben Gemeinden übergeben wurde, als bealeitendes Schreiben beigefügt gewesen, und beibe Schriften waren zu einem gemeinschaftlichen Zwecke verfaßt. Die Zeit ber Abfaffung läßt fich schlechterbings nicht mehr genau beftimmen. Jerufalem war, wie bas Gvangelium andeutet, icon zerftört; bie Juden treten in ber Erzählung wie eine bem Berfaffer und ber chriftlichen Rirche fremd geworbene, fern= ftehende Macht auf. Innere Gründe, bie in unferer Darftel= lung hervorgehoben find, beweisen, daß bas Evangelium und bie Briefe später find als die Apocalypse. Ob fie aber in die fiebziger ober achtziger ober, was uns unwahrscheinlich vor= kömmt, in die neunziger Jahre zu segen seien, kann nicht entfcieden werben.

Man darf ben Zweck des Evangeliums nicht in einer Rückficht auf die Anklagen der Juden oder auf die Borurtheile der Johannesjünger suchen. Eine Antwort auf die jüdischen Einwendungen ergab sich von selbst, wenn Christus in Seiner ganzen Erhabenheit dargestellt wurde. Die Beziehung auf Johannesjünger ist nur scheinbar, denn wenn wiederholt hervorgehoben wird, wie viel größer Christus ist als Sein Vorläufer und wie dieser selbst sich Christo untergeordnet hat 3), so ist

<sup>1)</sup> Soh. 20, 30. 31. — 2) 1 Soh. 1, 1. 3; 2, 14. — 3) Soh. 1, 8. 20. 26 ff.; 3, 27 ff.

Johannes ber Täufer, ber letzte und größte der Propheten, als Repräsentant des ganzen Alten Testaments anzusehen, das in ihm noch einmal auslebte und seine höchste und edelste Spipe erreichte. Die Erhabenheit Christi über Johannes den Täufer ist die Erhabenheit des Alten Bundes über den Neuen, des Evangeliums über das Gesetz, der Kirche über das jüdische Bolk.

Die Alten finden das Evangelium voll polemischer Renge niffe gegen Ebion, ben Stifter ber Ebioniten, gegen Cerinth und die Gnoftiker. Und wenn fie hierin zu viel gethan, fo baben die mobernen Geaner bes Ebangeliums in Berfolgung ihrer Awede denfelben Fehler erneuert. Allerdings fann man barin einen Binblid auf bieselben gnoftischen Irrlehrer erwarten, benen die Epistel entgegengesett ift, boch ift bier noch meniger als in dem Sendschreiben auf einzelne Irrthumer eingegangen. Auch eine besondere Rücksicht auf die beschräntte Borftellung ber Judaisten, welche sich nicht zur Anerkennung ber wahren Gottheit Chrifti erheben konnten, könnte man vermuthen. Aber auch hiezu hat fich ber Evangelift nicht im Ginzelnen herbeigelaffen. Indem er bas Geheimniß ber Menfchwerdung positiv hinftellt, zerschellen baran alle gnoftischen und ebionitischen Bahngebilde von felbft. Einer besonderen Boles mit gegen die einzelnen Verirrungen bedurfte es nicht, die Wahrheit selber genügt zur Rechtfertigung ihrer selbst und zur Enthüllung bes grrthums. Sie reicht für alle Zeiten aus, und wie bie Offenbarung zum Beugniß gegen ben Berfall ber Rirche in allen kunftigen Zeiten bient, fo bas Evangelium zur Ents bedung und Ueberwindung aller irrigen Lehren von Chrifto.

Richt für Juben, nicht für Häretiker, sondern für die Gemeinde Gottes ift diese Urkunde gegeben. Ihre Abfaffung und feierliche Beröffentlichung bildet einen wesentlichen Theil der Thätigkeit des Apostels, durch welche er die Kirche ihrer Vollendung entgegenzuführen hatte. Er that damit nur, was ihm vorbehalten war, und fügte den schon vorhandenen drei kanonischen Evangelien ein abschließendes Werk hinzu, welches die

266

Rirche erwarten durfte, sobald sie den Inhalt jener Schriften burchlebt und zu ihrem vollen Eigenthum gemacht hatte.

"Am letten bat Johannes, als er wahrnahm, daß in ienen Evangelien bas Leibliche tund gethan fei, von feinen Befaunten ermuntert, vom heiligen Geifte getrieben, ein geiftliches Evangelium verfaßt." So fagt die Mittheilung von den Aelteften ber Borzeit bei Glemens Alexandrinus 1), beren Glaubwürdigkeit fich uns ichon in ihren Aussagen über Marcus bewährt hat. Johannes fest wirklich die brei anderen poraus: er wiederholt nicht, was sie schon enthalten, nicht weil er es für unbedeutend, sondern weil er es für hinlänglich bezeugt balt. Er gibt nicht ein Ergänzungsheft, um zufällig weggelaffene Dinge nachzutragen, fondern infofern erganzt er feine Borgänger, als er einen Schatz ber Wahrheit ans Licht bringt, ben jene noch unberührt laffen follten. Die Reden Christi, welche Seine Bottheit bezeugen, und bie Berheißungen des Tröfters find die zwei Angelpunkte in biefem geiftlichen Evangelium. Sie waren, als Johannes schrieb, ber Kirche nicht fremd ober unbekannt; fie waren auch nicht unaufgezeichnet, aber fie waren ben Gemeinden noch nicht feierlich in einer authentischen Denkschrift übergeben. Sie ftehen hier, mit einer fleinen Auswahl von Thatsachen verflochten, in dem "pneumatijchen" Evangelium, b. h. in einer Schrift, wo alles voll geiftlicher Bebeutung ift. Denn es ift flar, bag auch bie äußeren Begebenheiten, welche Johannes nieberschreibt, wegen ihres tie= feren Sinnes aufgenommen find. Als außere Thatsachen waren bie Wunderthaten Christi hinlänglich beglaubigt. Die Wunder und alle bie äußeren Vorgänge, welche bei Johannes vortom= men, ftehen da, weil fie Typen höherer Bahrheiten find. Dennoch find und bleiben es fefte, geschichtliche außere Thatfachen; bie heiligen Berficherungen bes Jungers, ber es mit angesehen \*), burgen bafür.

<sup>1)</sup> Bei Eufebius hist. eccl VI, 14. - 2) 30h. 1, 14; 19, 35; 21, 24. 1 30h. 1, 1.

### 268 Berhältniß des Evangeliums Joh. zu den drei anderen.

Es ift Raum genug in den drei Jahren des Lehrwandels Chrifti auf Erben, bag alle biefe Grzählungen, welche Jahannes gibt, neben benen ber anderen Evangeliften Blatz barin haben. Aber immer bleibt das besondere Gepräge der johanneischen Reben Chrifti, verglichen mit benen bei Marcus, Lucas und Matthäus, etwas fehr merkwürdiges. Bei jenen bie fpruch= wörtliche Lebrart, bier die contemplative Redeweise. Dort bie Rebe ber (praktischen) Weisheit, hier die Rebe ber Erkenntniß (aottlicher Tiefen) - zwei Gaben, welche Baulus unterfcheidet 1), Christus in sich vereinigte. Dort ift es bie volksthumliche Lehrweise der Schriftgelehrten, welche Chriftus in höchfter Bollkommenheit anwendete, hier die 3hm ganz eigenthumliche, erhaben ruhige Ausbrucksweise, in der fich ledialich feine gottmenschliche Judividualität abspiegelt. Einmal kömmt fie auch bei Matthaus vor 2) und es ift nicht zufällig, bag es gerade in bem einzigen Gebete Jeju ift, welches bie fpnoptischen Evangelien mittheilen, mährend andererseits auch bei Johannes fprüchwörtliches gelefen wird. Johannes, einer von den brei vertrauteften Beugen des Lebens Chrifti und unter diefen ber Junger, ben ber HErr liebte, hat bieje Seite Seines geiftigen Befens, bie Gr felten berausleuchten ließ, am vollkommenften in fich aufgefaßt und aus feinem Inneren wieberftrahlen laffen, fo daß feine eigne Lehrart mit ber Gigenthumlichkeit Seines Deifters am meisten übereinstimmt.

Eine fast ebenso benkwürdige Erscheinung ist es nun aber, daß von Einem Verfasser zwei so verschiedenartige Werke, wie die Apokalypse und das Evangelium, herrühren <sup>3</sup>). Ober brücken wir es richtiger aus: es ist ein Gegenstand der Be= wunderung, daß Christus Einen Jünger gewürdigt hat, durch

Λόγος σοφίας — λόγος γνώσεως, 1 Corinth. 12, 8. –
Matth. 11, 25 – 27. – 3) Daß beide Werke nicht von einem und demielben Verfaffer herrühren können, gilt sowohl bei de Wette (Einleitung in d. R. T. 1842 S. 352) und Lücke (Einleit. in d. Offend. 306. 1832. S. 388) als bei Baur (krit. Untersuch. über die kan. Evo. 1847. S. 345) für unumftößlich.

ihn beides Seiner Kirche mitzutheilen. Johannes ist wirklich das Gefäß der reichsten Gnade gewesen, indem Er das apos stolische Amt zu gleicher Beit als Seher und als Evangelist in der vollendetsten Weise ausübte. Doch weichen diese seine beiden Thätigkeiten nicht so weit auseinander, wie man ges wöhnlich denkt.

Die Herrlichkeit ber Kirche und die Herrlichkeit ihres himmlischen Hauptes sollte ausgesprochen werden; das eine steht mit dem anderen in der innigsten Berbindung. Beibes wurde dem Johannes gegeben, das eine in der Offenbarung, das andere in dem Evangelium, und so verschieden diese beiden Werke sind, so innig ist doch ihre Wechselbeziehung zu einander. Die angeblichen Widersprüche des Lehrbegriffs schwinden bei tiefer gehendem Verständniß. Auch das Evangelium und die Briefe Johannis bezeugen so gut wie das Buch der Offenbarung bie sichtbare Wederkunst Christi und die leibliche Auferstehung.

Dabei bleibt allerdings die große Verschiedenheit der Sprache. Bare bie Offenbarung nichts als ein Erzeugniß ber menschlichen Bhantasie und poetischen Kunft, so möchte diese Berschiedenheit zweier Schriften eines Autors ichwer zu erklären fein. Aber fie ift eine Beisfagung und obwohl Ein Geift in beiden Werken waltet, fo muß boch bie Art und Beise Seines Birkens und ber Seelenzuftand des Menschen bei der Bervorbringung bes einen und bes anderen Bertes hochft verschieden gebacht werden. Derfelbe Mensch wird anders reben, wenn er weissagt, aubers wenn er erzählt. Anders wird fich ber Ruftand ber Efstase, anders ber ber Meditation in der Sprache ausbruden. Die machtigfte Gemuthsbewegung und die tieffte Seelenruhe werden dem Styl eine völlig verschiedene Färbung geben. Hiezu kommt, daß auch im Alten Teftamente die prophetische und die geschichtliche Schreibart, jebe ihr besonderes feftes Gepräge haben. Auf den Gegenstand mehr als auf den Berfaffer ift ber Unterschied zurudzuführen. Derfelbe Brophet, wie z. B. Jefaias, redet ganz anders, wenn er weisfagt und wiederum, wenn er Beschichtserzählungen einzuflechten hat. Auch

in der griechischen Literatur sind für verschiedene Zweige ver= schiedene Dialekte stereotyp geworden 1).

Riemand verkennt, daß sich das Evangelium Johannis auf derfelben Bobe halt, wie die letten paulinischen Schriften, und mit biefen in einer nahen Verwandtichaft fteht. Richt als batte Johannes etwas von den Ideen des Baulus aufgenommen und Chrifto in den Mund gelegt, sondern für Baulus felbst waren eben diese Reden Christi, welche erft fein Nachfolger der Kirche in einer öffentlichen Denkichrift mittbeilen follte, eine Hauptquelle seiner Lehre. Aber noch mehr. In P allem, was Johannes in den Briefen und im Evangelium fagt, ift angenommen, daß die Kirche bereits errungen hat, wofür Paulus noch kämpfte. Sie ist nicht mehr im Streit mit den Anforderungen des Judaismus. Sie ift fich ihrer Selbitftanbigkeit und ihrer über Ifrael erhabenen Stellung, bie auf ihrer Einheit mit Christo beruht, völlig bewußt. In jeder Hinsicht führt Johannes noch um eine Stufe weiter als Baulus.

Diefer Fortschritt liegt nicht nur in der johanneischen Schrift, sondern die Rirche selbit hat ihn in Birklichkeit gethan. Das Evangelium und die ihm zur Seite gehende perfönliche Birkfamkeit bes Apostels ist von dem allerentscheidensten Ginfluß und Erfolg gewesen und hat die Richtung und das ganze Geistesleben der Kirche in dem Maake bestimmt, daß fie bas johanneische Gepräge im zweiten Jahrhundert ichon aufs beutlichste erkennen läßt und zumal im Orient während einer Reibe von Jahrhunderten nicht verläugnet hat. Baulus und die Rirche feiner Zeit ftanden noch im Kampf über ihr Verhältniß zum Mojaismus. 3bre ganze Rraft war barauf gerichtet, ben Weg bes Heils in seinen Hauptmomenten zu burchleben; es war Diefelbe geiftige Bewegung, Die fich im Reformationszeitalter wiederholt bat. Aber wohin wir im zweiten Jahrhundert blicken, sehen wir die Kirche hierüber zur Ruhe gekommen.

<sup>1)</sup> Bgl. unfern Versuch zur Herstellung d. historischen Standpuncts 1845. 6. 57-65.

#### Das johanneische Gepräge der alten Rirche.

An die Stelle des Ringens nach der Freiheit in Chrifto ift bas ruhige Bewußtsein dieser Freiheit getreten. Richt mebr bie Arbeit des innern Rampfes, fondern die Ruhe ber Contemplation und der Anbetung ift das vorwiegende. Richt mehr bie Gerechtigkeit bes Glaubens bildet ben Gegenstand ber Betrachtung, der Lehre und Vertheidigung, fondern die Menfchwerdung bes Logos. Diese ift ber Mittelpunkt alles chriftlichen Denkens und Lebens geworden. Wo man nur binblickt im zweiten Jahrhundert, fei es auf Ignatius ober Juftinus, Jrenaus, Tertullian und Clemens Alexandrinus, hierin ftimmen biefe Reugen des damaligen firchlichen Lebens, fo viel eigenthumliches fie auch fonft haben, alle überein. Chriftus wahrer Gott und wahrer Mensch ift ihnen die Summa aller chriftlichen Bahrheit. Seine Gottheit gegen bie Ebionaer, seine Menschheit gegen die Gnoftiker zu vertheidigen, ift all ihre Bemühung. Um diefen Centralpunkt ordnen fich ihnen alle anderen chrifts lichen Lehren und alle betrachten fie im Lichte diefer einen Hauptwahrheit. Und dasselbe findet in einer Menge von Bruchfluden aus der Literatur des zweiten Jahrhunderts reiche Bestätigung. Gben baber kömmt es, daß bem ftreng protestantischen Bewußtfein bie erfte Bekanntichaft mit ben alteften Rirchenvätern fo auffallende und befrembende Gindrude macht 1). Buße und Bergebung ber Gunden, Ungulänglichfeit ber menfchlichen Werke und Rechtfertigung allein burch den Glauben find nicht die berrichenden Gebanken in dem älteften Syftem firchlicher Theologie. Bewundernd und anbetend ftand die Chriftenheit vor dem großen objectiven Geheimniß der Gottfeligkeit; alles was fie, ehe fie fo weit tam, burchgemacht hatte, trat dagegen zurud. Und im Wesentlichen blieb bie alte Rirche, am meisten bie griechische, burch viele Menschenalter in diesem Berhalten zu der christlichen Wahrheit. Faft alle Controversen und die Glaubensbefenntniffe ber großen Concilien geben davon Zeugniß.

1) Bgl. Berfuch 3. gerftellung d. hift. Standpuncts. 1845. S. 280. 281.

Ø

Und woher anders hat die Kirche diese Richtung bekommen als durch Johannes und sein Evangelium? Der Prolog des Evangeliums ist das große Thema der Meditation für die nächsten Jahrhunderte gewesen. Die Persönlichkeit des Johannes hat weit mächtigere Spuren in der Kirche zurückgelassen, als die irgend eines anderen Jüngers Christi. Paulus hatte mehr gearbeitet als sie alle, aber Johannes hat ihr sein Bild am allertiefsten eingeprägt. Und dies war fürwahr kein Rückschritt; man darf nicht sagen, die alte Kirche hätte sich ähnlicher dem orthodoren Protestantismus gestalten sollen; nein, dieser sollte vom christlichen Alterthum lernen, über die Anfangsgründe hinaus einen Schritt zur Bollkommenheit und zum Mannesalter in Christo zu thun.

Johannes durfte mit gleichem Nechte wie Paulus sprechen : seid meine Nachahmer gleich wie ich Christi. Seine Nachfolge ist es, in welche sich wirklich die Kirche nicht allein Asiens, sondern des ganzen Erdfreises begab.

Ober war etwa er, ber Apostel Johannes, es nicht, bem fie bie johanneische Richtung verdankt, sondern ein anderer, ein großer Unbefannter, beffen Rame verhallt und beffen Andenten untergegangen ift? Dieje Unglaublichkeit ift es, auf welche alle bie irrigen und wirren Geifter verfallen, welche bie Mechtheit bes Epangeliums Johannis verneinen. Die Glaubwürdigkeit feines Inhalts fteht in der Kirche durch gottliches Zeugniß fest, weil die Berheißung des Baraflet in Erfüllung geht und Chriftus ber Lebendige in der Kirche noch heute fo von fich zeugt, wie in diesem Evangelium. Auch ist es burch die Vorsehung so ge fügt, bag an diesem Dentmal bie Beisen, welche sich baran versuchen, ju Thoren werben. Wollen fie ben Berfaffer nicht zum Lügner machen und bamit bas Berbammungsurtheil über fich felbft fprechen, fo bleibt ihnen nur, ihn als Dichter bargus ftellen, welcher felbft teinen Anfpruch auf geschichtliche Bahrheit feiner Poefie macht, die nur zur Einkleidung philosophischer Ideen bienen foll 1). Aber auch biefe Hypothefe, bie neuefte

1) Baur, tritifche Untersuchungen über die tanon. Cvangelien. 1847.

272

Ausgeburt der irreredenden Kritik, ist, indem sie sich ans Licht wagt, schon gerichtet. Mit heiligem Ernst bezeugt Johannes, als der es gesehen und mit seinen Händen betastet hat, nicht daß die Ideen wahre Ideen sind, sondern daß die äußeren Ereignisse, in denen sich göttliche Gedanken aussprechen, wirklich so geschehen sind 1), und der Kreis seiner Jünger hat das bestättigende Amen darunter gesett, daß es in der That der Apostel ist, den Christus liebte, der dieß alles gesehen, bezeugt und geschrieben hat 2).

Aber auch eine kirchenhistorische Unmöglichkeit ist ber Ver= such, einen anderen späteren Verfasser aufzustellen, welcher dieß Evangelium, das erfolgreichste unter allen christlichen Schrift= werken geschrieben, sich selbst aus Bescheidenheit verborgen und es einem Urheber, von dem es nicht herrührte, dem Apostel Johannes, zugeschrieben hätte. Es ist wie wenn Jemand sagen wollte: die Kirche ist nicht von Christus ausgegangen, ein an= berer Ungenannter hat sie ins Dasein gerufen und ihr sein Le= ben eingehaucht; verhüllt ist dieser Andere über die Scene gegangen, er hat aus Demuth einem gewissen Christus das zu= gedichtet, was er selbst gewirkt, und ist verschwunden, indem ihm diese Absicht vollständig gelang.

So ungefähr diejenigen, welche die johanneische Lehre, Schrift und Geistesrichtung auf einen anderen Urheber zurückführen wollen, um nicht den göttlichen Inhalt des Evangeliums als volle, ganze, unumstößliche Wahrheit anerkennen zu müssen. Bir kennen nicht die letzten Beweggründe, welche den einzelnen Gegner der heiligen Evangelien leiten. Uber das ist sicher: es gibt unter der zustimmenden Menge von Anhängern der verneinenden Kritik solche, welche den Gottesläugnern gleichen, die

<sup>6. 77 — 389,</sup> bef. S. 238. 386. Diefelbe Abhandlung erschien zubor in den theologischen Jahrbüchern von Ed. Beller 1845. — 1) Joh. 19, 35. — Bgl. Versuch zur Herstellung des hist. Standp. 1845. S. XXI ff. und: Einige Borte üb. die Aechtheit der neutest. Schriften. 1846. S. 133 ff. — 2) Joh. 21, 24.

Thierfo, Rirchengefcichte 1.

in ihrem Herzen sprechen: wir wollen nicht glauben, daß Gott sei, denn — wenn Er ist — so muß Er uns verdammen.

So burchareifend, wie oben angebeutet wurde, ift fur bie nächftfolgenden Menschenalter die Birffamkeit bes Johannes als erleuchtender Lehrer gewesen. Aber nicht minder bedeutend muß fein Wirken als Ordner ber Rirche gewesen fein. Denn wie die Kirche des zweiten Jahrhunderts ihre bogmatische Richs tung bem Johannes verdankt, fo find auch bie meiften ihrer Inftitutionen auf ibn zurudzuführen. Freilich nicht auf ibn allein ober im Gegenfat zu den anderen, fondern auf ihn in Uebereinftimmung mit den wenigen Aposteln, die nach der Berftörung Jerufalems noch am Leben waren, mit ben Männern, bie bereits als aroftolische Legaten gewirkt batten, und mit den erften Bischöfen der chriftlichen hauptgemeinden. Von awei Aposteln außer Johannes ift es zum mindeften mabricheinlich, daß sie im johanneischen Reitalter noch lebten, und es ift ber Beachtung würdig, daß beide ihren letten Birkungstreis nicht in großer Entfernung von dem Wohnsitz des Johannes hatten. Philippus, einer von den Zwölfen, welcher, wie der gleichnamige Diacon, weisfagende Töchter hatte, aber beshalb nicht mit bem Diacon und Evangeliften Bhilippus ju verwechseln ift, brachte feine letten Lebenstage in der phrygischen Hicrapolis zu 1). Aubreas, ber Bruder des Simon Betrus, hat als Apostel in Scythien gewirft 2).

Es gibt solcher Einrichtungen in der Kirche des zweiten und britten Jahrhunderts genug, welche sich nicht an die vorjohanneischen Theile der neutoftamentlichen Urfundensammlung auschließen, und doch aus einer apostolischen Quelle hergeleitet werden muffen. halten wir uns allein an die Briefe des Paulus

274

<sup>1)</sup> Polyfrates von Ephefus bei Eufebius hist. eccl. V, 24. -2) Eusebius hist. eccl. III, 1.

und Betrus und an die Apostelgeschichte, fo gebt bieraus noch nicht bie Rirche in ber Gestalt hervor, wie fie im zweiten Sabrhundert erscheint 1). Die altfatholische Rirche mit ihren Bifchofen und Metropoliten, mit ihrer ftreng geordneten Rirchen= jucht, mit ihren chriftlichen Fest = und Fastenzeiten, mit ihrer noch nicht geschriebenen, aber boch in den hauptmomenten fest= ftebenden Liturgie, mit ihrer Glaubensregel und ihrer Sammlung tanonischer Schriften, bie an Seiligkeit ben alttestaments lichen gleichfteben - biefes erhabene Gebäude, wie es uns in ben Schriften und Fragmenten ber Rirchenväter bes zweiten Jahrhunderts entgegentritt, fteht harmonisch ausgebildet, abge= fcbloffen, ein Bert mehr als menschlicher Beisbeit, ein Bunder einigender und die Geifter bewältigender Rraft vor unseren Augen. Bir feben biefen Bau in feiner Schönheit und Größe; wir tennen die weisen Baumeifter, welche ben erften Grund bazu gelegt haben, Betrus und Baulus, aber wer bie waren, bie auf biesem Grunde weiter gebaut und bas Bert zu dieser festen einheitlichen Gestalt ausgeführt haben, bleibt uns auf ben erften Blick verborgen, so sehr gebricht es an geschichtlichen Aufzeichnungen in ber gangen Zwischenzeit vom Ende ber Apoftelgeschichte bes Lucas bis in die Reiten habrians, b. h. mahrend zweier Menschenalter. Und boch muß in Dieser Zwischenzeit außerordentliches für bie Organisirung ber Kirche geschehen fein, und was geschehen ift muß von einer großen Autorität getragen gemejen fein, bamit es folchen Erfolg haben fonnte. Denn bas muß jedem einleuchten, ber nicht allem Berftandniß bes Lebens verschloffen und blind gegen alle Beugniffe ber Grfahrung ift, bag nur burch Autorität eine folche Einheit und Ordnung entstehen konnte. Wenn es möglich wäre, die gespaltenen chriftlichen Parteien ber Gegenwart wieber in Gin= heit und harmonie zu bringen ohne eine von Christus ftams

<sup>1)</sup> Bgl. über dieß der Geschichtsforschung gestellte Problem Rich. Rothe, die Anfäuge der christl. Kirche und ihrer Berfassung, 1837. S. 346-351 und Ritschl, die Entstehung der alttathol. Rirche, 2. A. 1857. S. 4 ff.

## 276 Rirchliche Einrichtungen aus dem johanneischen Beitalter.

mende Autorität, dann war es auch möglich, daß die Einheit und feste Ordnung ber Rirche, welche den Rampf mit ben Beiben und mit den Gnoftifern beftand, ohne eine folche Autorität zu Stande kam. Entweder durch eine von oben begrünbete Autorität ober nie wird fich ber gegenwärtige Zwiespalt ber Christenheit schlichten laffen. Auch in ber Urzeit waren bie verschiedenartigen Elemente nimmermehr zur Eintracht und Ordnung gebracht worden, wenn nicht burch apostolisches Anfeben. Aus rein hiftorischen Gründen ift man nicht nur berechtigt, fondern genöthigt, Diejenigen hauptpunkte in ber Rirchenords nung sowohl als im Dogma, worin die Christenheit des zweiten Jahrhunderts einig war, auf apostolischen Urfprung gurudzuführen. Und bei ben meiften fallt Diefer Urfprung in bas Beitalter bes Johannes, welches in Beziehung auf firchliche Ordnungen und Gebräuche eine schöpferische und maaßgebende Beit gewesen sein muß. Dennoch darf Riemanden ein blinder Glaube an die Traditionen des chriftlichen Alterthums zugemuthet werden, um fo weniger, ba bie Gpistopalfirche ber zwei folgenden Jahrhunderte boch ichon große Verlufte erlitten hatte und im Bergleich mit bem apostolischen Zeitalter innerlich gefunken war, fo baß fie in feinem Bunkte ungeprüft als ein volltommenes Vorbild hingestellt werden barf. Bielmehr foll und muß jede einzelne Inftitution bes Alterthums ber Gegenftand ber icharfften fritischen Untersuchung fein. Reine barf mit bem Auspruch auf göttliches Recht ohne Begründung aus ben heiligen Schriften geltend gemacht werden.

Die Allgemeinheit und die feste Ausprägung des Episcopats gleich nach der Apostelzeit ist die allermerkwürdigste Thatsache aus der Verfassungsgeschichte der Kirche. In wiefern sie auf johanneischer Stiftung beruht, ist die erste Frage, welche Erörterung verlangt. Man kann ihrer Beantwortung durch ein zurückschreitendes Verfahren sehr nahe kommen, indem man von dem Stande der Dinge im zweiten Jahrhundert ausgeht und ihn bis auf seine Wurzeln zurückzwerfolgen sucht. Doch ist es bieses Ortes, vor Allem zu sehen, ob seste Purche Bunkte für die Ge-

277

schichte der Verfaffung in den johanneischen Schriften felbst und in andern unmittelbaren Beugnissen aus dem ersten Jahrhundert zu finden sind.

Und wirklich gewährt die Offenbarung Johannis einen ficheren Unhaltspunkt für bie Forschung nach bem Ursprung bes Spiscopates. Denn was find die "Engel der fieben Gemeinben", an welche bie Sendschreiben gerichtet find, anders als Oberhirten, ein jeder an der Spipe einer Gemeinde, den spa= teren Bischöfen wenigstens ähnlich? Für Bischöfe werden fie von ben Alten angesehen. Von allen Rirchenlehrern, welche bie Sache berühren, benft keiner an eine andere Auslegung 1). Es war erft ber Ginfall einiger Neueren, bag bieje Angeloi Genien feien ; aber zu widersinnig ift eine folche Auffassung des Textes : "biefes ichreibe bem Schutgeift ber Gemeinde ju Ephes fus", als daß fie einer Biderlegung bedürftig ware. Nicht viel beffer ift bie andere Deutung, daß Bischöfe angeredet feien, bie nicht in der Wirklichkeit, aber doch in der Idee schon ezis ftirten 2). Nein, bieje Gottesboten, welche ein jeder für ben Ruftand feiner Gemeinde Lob und Ladel. Berheißung und Dros hung hinnehmen muffen, find nicht imaginare Größen, nicht abstracte Vorstellungen, sondern wirkliche Menschen; es find Chrifto verantwortliche Oberhirten 3). Der Name, den fie tragen, flingt manchem fremdartig, aber bem nicht, ber fich erinnert, bag auch im Alten Teftament ber Briefter, beffen Lippen bie Lehre bewahren und aus deffen Munde man bas Gesetz suchen foll, ein Maleach, das ift Angelos, Bote des BErrn Zebaoth genannt wird 4) und daß Johannes, ber gottgesandte Borläufer, benselben Ehrennamen trägt 5). Der Borfteher ber Rirche, ber von Christo Auftrag und Offenbarung für feine Gemeinde em= pfängt, wird, zumal in dem Augenblick, wo ihm dieß zu Theil

<sup>1)</sup> Bgl. R. Rothe, die Anfänge der christl. Kirche, 1837. S. 503. — 2) Dieß die Anficht von R. Rothe a. a. O. S. 423—426. — 3) Einzelne, nicht, wie Ritschl (die Entstehung der altstathol. K. 1857. S. 409) seltsam annimmt: Collegien von Neltesten. — 4) Maleachi 2, 7, — 5) Matth. 11, 10.

wird, höchft bezeichnend himmelsbote, Botschafter Chrifti für bie Gemeinde, genannt.

Dennoch ware es ein Irrthum ju behaupten, bag bieje Angeloi ber Gemeinden Bischöfe völlig im späteren Sinne gewefen seien. Denn was versteht man in dem Episcopalspftem unter bem Bischof? Den Borgesetten, ber über ben Melteften ftebt und fich von ihnen unterscheidet, indem er confirmirt und ordinirt, mas fie nicht tonnen. Aber eben biefe nabere Beftimmung würde bei ben Oberhirten des johanneischen Zeitalters nicht zutreffen. Denn als die Avostel selbst noch in Birksamfeit ftanden, waren jene höchsten Amtshandlungen, fo viel wir wiffen, ihnen und ihren Legaten vorbehalten, und fo wird es insbesondere in Afien zur Beit des Johannes gewesen fein. Er war es felbft, ber bamals in Borderafien Gemeinden aufrichtete und ihre Geiftlichen weihte, wie es die Ueberlieferung bei Glemens von Alcrandria schildert 1). Aber wenn auch bie Borfteher ber sieben Gemeinden noch nicht die großen Bollmachten besaßen, welche ben Bischöfen nach dem Tode ber Apostel anbeimfielen, so ift boch ein Unterschied ihres Amtes vom Aelteftenamt bei ihnen ichon deutlich zu erkennen. Es waren, wie wir beim Abschied bes Baulus von Milet erfahren, viele Aelteften 2) in ber volfreichen Rirche zu Ephesus, benen es oblag, gemeinschaftlich die Gemeinde Gottes zu weiden. hier aber fehen wir einen Einzelnen, ber für alles, mas in ber ephefischen Kirche geschicht, zur Rechenschaft gezogen wird. Die Aelteften find Auffeher über die Laien; er ift auch über die Aelteften Aufsichtführer. Und nicht ein menschliches Abkommen, sondern eine höhere Anordnung muß es fein, wodurch ihm diefe Stellung über ben Aeltesten angewiesen ift; fonst könnte sie nicht mit fo hohen Bflichten verbunden fein. Indem er wegen ber Mängel und Uebertretungen, welche unter feinen Augen einges treten find, verantwortlich gemacht wird, wird ihm das Recht und bie Macht zuerfannt, zu gebieten, Rucht zu üben, Gericht

278

<sup>1)</sup> Bei Cufebius hist. eccl. III, 23. - 2) Act. 20, 17. 28.

zu halten, die Unwürdigen auszustoßen und in allen geiftlichen Dingen Gehorsam zu verlangen.

Baren bie Andern nicht zum Geborfam gegen ihn verpflichtet, fo tonnte ihn wegen ihrer gebler teine Ruge treffen. Er ift es alfo, von bem bie Gemeinde Belehrung ju empfangen bat; er ift es, der bei der Anbetung Gottes an der Svipe der Bemeinde erscheinen muß. So fehr ift ber Angelos bas haupt ber gangen Gemeinde, daß biefe als eins mit ibm angeseben und in ihm angeredet wird. Dieß könnte nimmer geschehen, wenn er nur burch einen wechselnben Borfits im Melteftencols legium für eine furze Beit als primus inter pares an bie Spike getreten ware 1). Chriftus halt bie fieben Sterne in Seiner hand. "Die fieben Sterne find bie Engel ber Gemeinden." Die Oberhirten find es also, burch welche Chriftus ble Gemeinden aufrecht erhält und trägt. Alfo muß Er fie eingeset baben und eben fo gewiß, wie die Aeltesten in ihrer Gigenschaft. waren auch die Oberhirten in ihrer eigenthumlichen Stellung nicht burch menschliche Billfur, sondern burch göttlichen Billen an ihre Stelle gestellt.

Wir haben also hier noch nicht das Bischofsamt als Ersatz für das apostolische und mit den gleichen Bollmachten wie dieses ausgerüftet, aber eben so gewiß steht es schon über dem Presbyteramte und diese Ueberordnung wird von Christus dem OErrn selbst in einer Weise anerkannt und bestätigt, daß wir annehmen müssen, sie war in einer Anordnung, die Er selbst durch Apostel getroffen hatte, begründet. Und dieß Ergebniß ist um so wichtiger, wenn, wofür so viele Gründe sprechen, die Offenbarung schon gegen das Jahr siedzig geschrieben ist. Damals also waren die Oberhirten in Assen singeset. Diese folgenreiche Versügung, wovon in den Pastoralbriefen des

<sup>1)</sup> Man hat die Vermuthung geäußert, daß ein wechselndes Präsidium stattgefunden hätte, daß später erst einer der Presbyter bleibend den Borsis geführt und daß auf diese Art der Episcopat vorbereitet worden sei. Reander, Kirchengeich. 2. A. 1842. II. S. 325,

Baulus noch kein Wort gesagt war, war in ber Zwischenzeit getroffen worben, und es tann nur noch die Frage fein, ob erft nach bem Tobe bes Betrus und Paulus ober noch bei Lebzeiten biefer beiden Apostel. Bergegenwärtigen wir uns, baß in Jerufalem ber Episcopat schon bestand, daß die römische Rirche, von Petrus gestiftet, haupfachlich aus Ifraeliten gefammelt und somit höchstwahrscheinlich bem Mufter ber Rirche ju gerufalem nachgebildet war, endlich, daß nach beftimmter Berficherung ber Alten ber erfte romifche Bifchof von Betrus felbft eingesett worden, fo wird es völlig glaubhaft, daß zu Rom ber Episcopat ichon vor dem Tode der beiden Apostel, als fie in ihren letten Lebensjahren bort zusammenwirkten, ins Dafein getreten ift. Ift es ferner richtig, bag auch Johannes bie neronifche Berfolgung ju Rom miterlebt und barnach feinen Birfungsfreis nach Alfien verlegt hat, fo scheint es, bas Grite, was er in Alien anzuordnen hatte, war bie Ginfegung eines Dberbirten für jede Gemeinde. Dieser Schritt ware bemnach in Rom noch vor bem Jahre 65, in ben Gemeinden Affens ami= schen 65 und 70 geschehen.

Bestand in Jerufalem ein Spiscopat von Anfang an, mar nun auch in Rom und in Ephefus ein Auffichtführer über die Aeltesten gestellt, fo find ficher bie beiden anderen Metropolen, Autiochia und Alexandria, in der Vervollständigung ihres Organismus nicht lange zurückgeblieben. Bir haben von biefen Städten die glaubwürdigen Berzeichniffe ihrer Bischöfe bei Gufebius, die bis ins erfte Jahrhundert zurudgehen. Geset, bag nicht ichon unabhängig von der Birtfamkeit des Johannes der Grund zum Episcopat auch in Antiochia und Alexandria gelegt gewesen wäre, fo hatte er fich boch nach dem Beispiel der Gemeinden Afiens im johanneischen Beitalter auch bort ausgebildet. Denn diese Gemeinden und bas Verfahren bes Johannes in benselben follten ganz eigentlich als Richtschnur bienen, nach ber andere Apostel oder Delegaten sich zu richten hatten. Wie aber biefer Theil ber Chriftenheit ben anderen voranleuchtete, fo wurde naturgemäß jede einzelne Metropolis zum Mufter für

bie neuentstehenden Kirchen in ihrer Umgebung weit umher. Nachbildung des von Aposteln Gestifteten, Assimilation an das, was unter apostolischer Gutheißung bestand, ist der Weg gewesen, auf dem allein so viel Uebereinstimmung entstehen konnte, wie sie gegen Ende des ersten Jahrhunderts zu Stande kam. Gingen die großen Mutterstädte der Christenheit und die wenigen noch thätigen Apostel mit ihrem Beispiel voran, so bedurste es schwerlich eines eigens veranstalteten Conciliums in Palästina, um die bischössliche Verfassung für die ganze Christenheit einzuführen.

Sie schlug, wenn wir nicht irren, zugleich mit ber Metros politanverfassung ihre Burzeln und letztere ist, wenn auch die Abgränzung ber Metropolitanrechte noch lange schwankte, in ihren Anfängen so alt wie der Episcopat selbst.

Ohne allen Zweifel besaßen bie Muttergemeinden ein hohes und wohlbegründetes Anfehen in dem weiten Rreife ihrer Lochtergemeinden. Dieses uralte Berhältniß der Metropolen zu den anderen Gemeinden bient zur Erläuterung für den zweis ten Brief bes Johannes, ber unbedenklich bem Apostel und feinem andern zuzuschreiben ift. Er ift an eine "auserwählte herrscherin und ihre Kinder" gerichtet, das ift nicht an eine criftliche Hausmutter, sondern an eine Rirche. So wurde der Ausdruck ichon von Clemens Alexandrinus und hieronymus gefaßt 1). Auch die Schlußworte : "Es grußen bich die Rinder beiner Schwefter, der Auserwählten", find bemnach auf eine Gemeinde zu deuten, auf biejenige, in beren Mitte Johannes gerade verweilte. Jene andere aber wird beshalb gerrin oder Gebieterin genannt, weil sie eine hervorragende Stellung als Vorgängerin und Vorbild für bie anderen einnimmt. Irren wir nicht, fo ift es bie Gemeinde von Ephefus.

Doch mag man hierüber zweifeln; dieß steht fest, daß Metropolen waren und wie sich die Metropolis zu anderen

<sup>1)</sup> Bgl. Baumgarten. Crufius, Auslegung ber johann. Schriften, II. S. 271.

Gemeinden verhielt, ähnlich gestaltete sich das Verhältniß ihres Bischofs zu den umwohnenden Bischöfen. Schwerlich kann man sich des Gedankens entschlagen, daß diese Metropoliten, wie der Bischof von Ephesus, schon im johanneischen Zeitalter einen gewissen Vorsitz oder Vorgang unter ihren Mitbischöfen in der ganzen Nachbarschaft hatten.

Die Aufstellung von Bischöfen hat, als allgemeines Gefet ber Rirche, um fo rascher Eingang gefunden, ba sie ben An= forberungen ber inneren und außeren Lage ber Rirche fo voll= tommen entsprach 1). Indem bie perfonliche Anwesenheit ber Apostel feltener wurde und ihre Birkfamkeit zurücktrat, ware eine fast unlösbare Schwierigkeit entstanden, wenn eine volkreiche Gemeinde von mehreren gleichberechtigten Melteften batte Jebe Störung ber Eintracht unter regiert werden follen. biesen würde zu einem Schisma in der Gemeinde geführt haben ; alle Nachtheile ber Bielberrschaft batten sich eingestellt. Ebenso, wenn ein haretischer Lehrer fich in Mitten ber Gemeinde erhob ober von Außen Eingang zu finden suchte, bedurfte es eines kräftigen Regimentes, um bie Gemeinde vor ihm zu schutzen und bieses lag am besten in ber hand Gines Mannes und zwar eines möglichft erprobten und erleuchteten. Es ift bie reine Wahrheit, was Hieronymus sagt: um den Spaltungen vorzubeugen, wurde einer aus ben Bresbytern ben anderen vorgesett 2). Unmöglich war es ben Aposteln und ihren Les gaten, eine Bahl von Jüngern, fo groß, bag alle Gemeinden mit Aeltesten versehen werden konnten, fo forgfältig ju unterrichten und mit folcher Autorität zu bekleiden, daß fie ein Jeber felbstiftandig und nur Christo verantwortlich bie Gemeinde res gieren und die Wahrheit aufrecht erhalten konnten. Wett

<sup>1)</sup> Manches wahre fagt hierüber R. Rothe, bie Anfänge ber chr. Rirche, 6. 337 ff. — 2) Hieronymus epist. 101 (al. 85) ad Evangelum. Quod autem postea unus electus est, qui caeteris praeponeretur, in schismatis remedium factum est, ne unusquisque ad se trahens Christi ecclesiam rumperet. — Idem in ep. ad Tit. 1, 7. Opera ed. Martianay IV. p. 413. Bgl. Giefeler, Rirchengelch. I. 1831. 6. 104 ff. 118 ff.

zweckmäßiger war es, Wenige, bie man wirklich so weit bringen und auf eine solche Höhe stellen konnte, für das Ganze verz antwortlich zu machen. Geschah dieß, so war für die Reinerhaltung der Ueberlieferungen in Lehre und Wandel desto beffer gesorgt und zugleich der Verkehr und das Zusammenhalten der Gemeinden einer Provinz und der Kirchen mehrerer Provinzen wesentlich erleichtert.

Wir sprechen hiemit noch nicht von ber Aufgabe, welche ben Bischöfen zufiel, als bie Apostel und ihre Legaten verfcwunden waren. In ber boben Stellung und Birffamfeit. mit ber wir sie nach biesem Reitvunkt ausgestattet finden. erschienen fie ficher noch nicht, fo lange neben ihnen und über ihnen ber weit hellere Glanz bes apostolischen Amtes leuchtete. Bischof und Presbyter ftanden bamals einander noch näher. Abgesehen von ber größeren Verantwortlichkeit bes ersteren war wenig in seinen Functionen enthalten, was nicht auch ber Presbyter vollziehen konnte, jedoch fo, daß der Presbyter bereits immer im Sinne und Auftrag bes über ihm ftehenden Angelos handeln mußte. Bon biefer Uebergangszeit ift es richtig, was bei den Alten noch vorkömmt, ursprünglich sei der Bischof nur der erste unter den Priestern 1). Unrichtig aber ift es, was neuere bichten, baß es eine Beit gegeben, wo bie Kirche im Ganzen nicht mehr von Avosteln, auch noch nicht von Bilchöfen, fondern von Presbytercollegien regiert wurde. Ein folches presbyterianisches Zeitalter zwischen bem apoftolischen und bem episcopalen ift ein Traumgebilde, das nie in ber Birklichkeit exiftirt hat. Es ift möglich, bas einzelne Gemeinden in ihrer Entwicklung eine Zeit lang hinter ben haupt= ftabten zurückblieben und nicht zur rechten Beit einen Bischof

<sup>1)</sup> Ambrosiaster, comment ad 1. Tim. 3, 10. Episcopi et presbyteri una ordinatio est. Uterque enim sacerdos est, sed episcopus primus est; ut omnis episcopus presbyter sit, non tamen omnis presbyter episcopus; hic enim episcopus est, qui inter presbyteros primus est.

284 Die bijcofliche Gewalt nicht aus herrichjucht entstanden.

erhielten. Doch muß im Allgemeinen, als das apostolische Amt mit dem Tode des Johannes erlosch, die Sache schon so weit gediehen gewesen sein, daß die apostolischen Functionen, sofern sie zur Fortdauer der Kirche wesentlich waren, an Niemand anders als an die Bischöfe der Gemeinden heim= fallen konnten.

Während so bedeutende geschichtliche Gründe dafür sprechen, baß die Apostel selbst die höchste der drei Ordnungen der späteren christlichen Hierarchie, den Episcopat ins Leben gerufen haben, sollte man nicht mit der Einwendung dagegen auftreten, daß die Erhebung des Bischofs über die andern Geistlichen in ihrem Wesen etwas unchristliches sei, wenigstens wenn sie sich auf mehr als eine menschliche Verabredung, auf ein göttliches Recht gründen wolle.

Ob es unevangelisch und unapostolisch sei, ein Bischofs= amt als Stiftung Christi anzunehmen, ift im Grund Diefelbe Frage wie die, ob überhaupt ein geistliches Amt von Christus gestiftet ift. Ift bieg wahr, fo tann auch eine Abstufung bes Amtes von 3hm ausgehen. Rann ein Hirtenamt im Sinne Chrifti ausgeübt werden, warum nicht auch das Amt eines Oberhirten ? Sind fterbliche Menschen nicht geeignet, mit folcher Autorität bekleidet zu werden, fo waren fterbliche Denschen noch weniger fabig, ein apostolisches Amt zu führen. **Aft** es Christenpflicht, im Namen der christlichen Freiheit gegen jeden Episcopat zu protestiren, so war es Christenpflicht, im Namen berfelben Freiheit auch einen Baulus, Betrus und 30hannes zurückzuweisen. Ift ber name ber hierarchie ben Menschen zuwider geworden, so ift dieß nicht die Schuld ihres Stifters, fondern ihrer unwürdigen Träger, nicht die nothmenbige Folge ihres Befens, sondern die Strafe ihres Mißbrauchs; ber Digbrauch ift tein Beweis gegen bas an fich Gute ber Einrichtung, tein Beweis gegen ihren göttlichen Ursprung, ba ja gerade das Beste durch verkehrten Gebrauch zum Schädlichsten wird. Ift dieß mit chriftlichen Lehren der Fall, so auch mit criftlichen Einrichtungen. Jebe Wahrheit bes Chriftenthums,

# Mißbrauch der bischöft. Gewalt. Der 3. Brief des Johannes. 285

zum Beispiel die Lehre von der Gerechtigkeit des Glaubens, ift, im Geiste aufgefaßt, eine Quelle des Lichts, des Troftes und der Heiligung, ungeistlich aufgefaßt und verdrecht ein Gegenstand des Zweifels, Widerspruchs und Abscheus.

So kann jedes Amt und insbesondere das bischöfliche burch Selbstfucht entweiht und zum Schaben ber Rirche ausgeübt werben. Nimmermehr aber folgt baraus, daß es bem Ebrgeis feinen Ursprung verdanke und in feinem Befen bem apostolischen Geiste widerspreche. Wenn Baulus nichts vom Episcopate fagt, fo lehrt er boch, bag es in bem Leibe Chrifti perschiedene Glieder abt, von benen jedes fich in feine Stelle Dieje Berschiedenheit ift von Gott und bie zu fügen bat. Beihe zu verschiedenen Stufen bes Amtes in ber Kirche ift nur ber Ausbruck und bie Sanction biefer von Gott zum Beften bes Gauzen gewollten Verschiedenheit. Es ift mabr ; in biefer Berschiedenheit liegt unvermeidlich die Bersuchung zur Selbstüberhebung für die Bevorzugten. Aber nur die Berfuchung ift unvermeidlich, nicht die Verfündigung, und die Aemter ber Rirche, namentlich bas bischöfliche, beweisen fich, im Sinne Chrifti ausgeubt, als unendlich segensreich. Denn dieß fagt bie Geschichte für jeben, ber christlichen Sinn hat, vernehmlich genug: außer dem apostolischen Zeitalter hat die Klrche nie fo geblubt, wie in den zwei Jahrhunderten, wo fie nicht unter ber Leitung ber Babfte, nicht unter ben Fürften, nicht unter presbyterianischen Berjammlungen, sondern unter ben Biichofen ftand.

Der Mißbrauch einer so großen geiftlichen Gewalt, wie fie sich in den Händen der Vorsteher der sieben Gemeinden befand, war schon im apostolischen Zeitalter möglich. Wir sagen noch mehr: er ist schon damals in einzelnen Fällen wirklich eingetreten. Hievon zeugt der britte Brief des Johannes. Er ist an Gajus, den Vorsteher einer Gemeinde gerichtet, welcher die Fremden gastlich aufgenommen hatte, "die für den Namen Christi ausgegangen waren und von den heiden nichts annahmen." Es sind Boten der Wahrheit, Evangelisten,

#### Liefere Bedeutung des Episcopates.

welche hierin dem Beispiel des Baulus nachfolgten. Aber bicselben, wie es scheint, fanden nicht dieselbe Aufnahme bei Diotrephes. "Ich habe ber Gemeinde geschrieben, aber Dio= trephes, ber unter ihnen nach bem Borfit ftrebt, nimmt uns nicht auf; barum, wenn ich komme, werde ich ihn an die Berte erinnern, bie er verübt, indem er boje Reben gegen uns führt. Er selbst nimmt bie Brüder nicht auf und benen, welche es thun wollen, verbietet er es und ftößt fie aus der Bes meinde." — Diotrephes suchte also in jener Gemeinde die bochste Gewalt, mit der das Recht der Ausstohung verbunden ift, an sich zu reißen, und behauptete sein Anfehen bereits gegen ben Apostel felbft, fo bag er beffen Ermahnungen jurudwies. Er übte bie Gewalt ber Schluffel auf eine berrichsuchtige Beise, und es bedurfte einer persönlichen Einschreitung des Apostels, um diefer Ueberhebung zu fteuern. Wenn es weiter heißt: "Demetrius hat das Zeugniß von allen für sich und von der Bahrheit felbst," fo ift Demetrius wahrscheinlich der von Johannes anftatt bes Diotrephes zum Borfit auserfebene. Das Dascin des Oberhirtenamtes selbst wird von keiner Scite bestritten, auch nicht von Johannes. Es wurde bereits felbst= füchtig gehandhabt, die Versuchung dazu war also vorhanden, bie Inftitution felber beftand 1).

Es bedarf hier keines Eingehens auf das, was Ignatius und die Späteren über das Bedeutungsvolle und Heilfame der dreifachen Amtöstufe in der christlichen Gemeinde gesagt haben. Bei Johannes selbst treten christliche Anschauungen hervor, welche von bestimmendem Einfluß gewesen sein mögen, als ein Angelos über die Aeltesten und Diakonen gesetzt wurde. Wohl erkennbar erscheint an mehreren Stellen der Offenbarung Christus selbst, das haupt der Kirche, unter dem Namen eines Angelos <sup>2</sup>). Seinen himmlischen Thron umgeben vierundzwanzig Aelteste, auf ihren Stühlen. Diese vierundzwanzig bilden so

•

<sup>1)</sup> Bgl. R Rothe, die Anfänge der chriftl. Kirche, S. 426. 427. – 2) Apocal. 8, 3–5.

#### Die alttestamentliche und die neutestamentliche gierarchie. 287

PLAN STATISTICS ACCORDING TO AN A

au fagen bie Krone ber Menschbeit ober vielmehr ber Rirche 1). Chriftus hat Seinen Thron in Mitte biefes Geronten-Cellegiums als "Bischof" der gesammten Christenheit. So hat ihn Betrus benannt 2), und auch dieß ift nicht zufällig, daß die Apostel fich felbst Aelteste nennen \*). Sie find fur bie Rirche im Ganzen, was die Aelteften für die einzelne Gemeinde find. Entfprechen ben Aposteln bie Meltesten, entspricht Christo felbit ber über ihnen ftehende Episcopos, fo ift bie einzelne Gemeinde ein Abbild ber Rirche im Großen, wie fie fich dem Johannes in jener Bifion vergegenwärtigte. Es ftimmt hiemit überein, was alte Nachrichten bezeugen, daß in volfreichen Gemeinden unter bem Bifchof eine Zwölfzahl von Melteften ftanb. Denten wir uns eine alte chriftliche Basilica mit dem Thron des Bis icofs im hintergrunde, mit den Sigen der Aeltesten um den Altar, fo ift fie bas Abbild jener himmlischen Bision Des 30bannes. Wir find nicht der Meinung, die Vorstellungen des Dionpfius Areopagita im Einzelnen für apostolisch zu erklären, aber fein Grundgedanke, daß die irdische hierarchie ein Abbild ber himmlischen sei, ift in feiner Wurzel wenigstens, wenn auch nicht in der Ausführung, biblisch oder genauer johanneisch.

Noch eine andere Achnlichkeit liegt zu nahe, als daß fie hier unerwähnt bleiben dürfte, die Parallele der drei kirchlichen Amtöstusen: Diakonen, Aelteste und Bischof, mit den Leviten, ben Priestern und dem Hohenpriester des Alten Testaments.

Daß sie von den Bätern der späteren Zeit häufig aufgestellt wird, ist allerdings noch nicht entscheidend, wohl aber, daß sie schon von Clemens von Rom im Briese an die Korinther angedeutet wird, also in einem Werke, das kaum nach dem Tode des Johannes versaßt ist und in demselben Zusammenhang lauter ächte Einnerungen an das apostolische Versahren enthält. Um die gestörte Ordnung in der korinthischen Gemeinde wiederherzustellen, weist Clemens nach vorangegangenen moralischen

<sup>1)</sup> Apoc. 4, 1 ff. — 2) 1 Hetr. 2, 25. — 3) 1 Hetr. 5, 1; 2 Joh. 1; 3 Joh. 1.

## 288 Die alttestamentliche und die neutestamentliche Hierarchie.

Erörterungen bie Korinthier in die "Tiefen ber göttlichen Gno= fis", bas heißt, bie geiftliche Deutung alttestamentlicher Gebeimniffe. "Alles muffen wir in fester Ordnung (rafee) ver= richten, ba ber Bochfte bie Bollziehung aller Opfer und heiligen Dienfte für bestimmte Zeiten und Orte vorgeschrieben, auch verordnet hat, burch wen fie vollzogen werden follen. Belche bemgemäß ihre Opfer bringen, die werden gnabig angenommen. Denn indem fie ben Satungen bes Berrn folgen, vergreifen fie sich nicht. Denn dem Hohenpriefter find eigene heilige Dienste übertragen, und ben Brieftern ift ibr eigener Ort angewiesen und den Leviten liegen besondere Dienstleiftungen ob, der Laie ift an die Borschriften fur bie Laien gebunden. Ein Jeder von euch bankfage Gott in feiner Stellung, ohne bie feste Gränze feines Amtes zu überschreiten" 1). Wie bier und im folgenden bas mosaische Ritual mit seinen Opfern als Analogie für bie heiligen handlungen in der Rirche hingestellt wird, fo offenbar auch die mosaische Hierarchie in ihren brei Stufen als Vorbild ber chriftlichen Gemeindeordnung. Genau fügt fich in diefe Anschauung auch bas folgende, wo Mofes und fein Berfahren zur Feststellung des Aaronischen Briefterthums als Vorbild der Apostel und der Einsehung von Amtsführern durch dieselben bargestellt wird 2). Was liegt hier näher als auch unter diesen innerhalb des chriftlichen Kirchenamtes eine Gliederung anzunehmen, wodurch die Stufen des Amts dem Aaron, feinen Söhnen und ben Leviten entsprechen.

Wenn diese Gedanken nicht noch früher zum Vorschein kommen, so darf man sie deshalb nicht sogleich für Verirrungen halten, denn es war hiefür ein tieferer Grund vorhanden. Neben dem mosaischen Priesterthum, so lange es noch in Kraft bestand, sollte sich ein christliches Priesterthum noch nicht aufthun. Erst mußte jenes erlöschen, damit dieses sich entwickeln und im rechten Sinne aufgefaßt werden könnte. Es würde sonst gleich= artig mit jenem als ein irdisches Priesterthum aufgefaßt worden

<sup>1)</sup> Clemens Rom. I. ad Corinth. c. 40. 41. — 2) Ibid. e. 43.

sein, eine Gefahr, die ja immer noch nahe liegt. Erst als die Naronische Hierarchie verschwand, als die Neigung zum Mosaismus überwunden, die Selbstiständigkeit der christlichen Kirche gesichert, das Bewußtsein ihres vom Mosaismus verschiedenen Charakters und Beruss geläntert und festgestellt war, kam die Zeit, wo ohne Verwechslung mit dem Alttestamentlichen das geistliche Gegenbild desselben ins Leben treten follte.

Jene ichone Ueberlieferung über Johannes, welche von Glemens Alexandrinus aufbewahrt ift 1), zeigt uns ben Apostel als Orbner ber Gemeinden in klarem Lichte. "Als er von Batmos nach Ephefus heimgekehrt war, pflegte er von bort aus, je nachdem Aufforderung bazu vorhanden mar, in die benachbarten heidnischen Gegenden zu wandern, um an einigen Orten Bischöfe einzusehen, an andern ganze Gemeinden (wie funftvolle Bebäude) aufammenzufügen, an andern Orten einen berer, bie von bem Geifte bezeichnet wurden, in ben Clerus aufzunchmen". Benn gleich die Borte, beren fich Clemens in Diefer Grachlung bedient, von ihm felbst find, fo ift boch die Borftellung alt und acht. Gie zeigt uns noch bie ursprüngliche Beije ber Einsetzung in das geiftliche Amt, wie fie aus den Baftoralbrie= fen und ber Apostelgeschichte bervorgeht. Durch den prophetis fchen Geift murden die von Gott Berufenen bezeichnet, burch ben Apostel erhielten fie ihre Beihe und Anftellung. Gben bics liegt auch in ben Worten des Clemens von Rom. "Die Apostel, indem fie in Landschaften und Städten predigten, festen fie bie (burch bie Bredigt gewonnenen) Erftlinge berfelben (Diefer Länder und Städte), nachdem fie fie burch ben Beift geprüft, au Bischöfen und Diakonen ber zufünftigen Gläubigen ein" 2). Auch hier ift es ber prophetische Geift in ben Aposteln, und in ihren Gehülfen, der ihnen Licht barüber gab, wer von Gott zu einem Amte in ber Kirche berufen und tuchtig gemacht fei. Ebenso richtig ift bie Bersicherung besfelben Beugen, bag bie ł.

<sup>1)</sup> Bei Eufebius hist. eccl. III, 23. - 2) Clemens Rom. I. ad Corinth. c. 42,

Thierich, Rirchengeschichte 1.

Einsetzung ber Geistlichen nach apostolischer Anordnung nur "unter erklärter Zustimmung der ganzen Gemeinde" geschehen durfte. Im Neuen Testamente selbst ist ein gutes Zeugniß von den Glaubensgeuossen die erste Bedingung der Aufnahme zum geistlichen Amte.

Bir haben ichon gesehen , mit welcher beiligen Strenge Rucht und Gericht von ben Vorftehern ber Gemeinden unter ber Aufficht des Johannes geubt wurde. Derfelbe Ernft bildet einen hauptcharafterzug ber Rirche in ben zwei folgenden Jahr-Sie war felten in Gefahr, ben Gefallenen eine au hunderten. leichte Bicderkehr zu gestatten. Wenn man fich in ber Rirchenzucht zu einem Rehler neigte, fo war es eher ber einer völligen Reine Gewiffensfrage ariff Bersagung der Wiederaufnahme. tiefer in das Leben ber alten Rirche zur Beit ber Berfolgungen ein, als biefe: ob es gestattet fei, bie Abtrünnigen je wieder au ben heiligen Gebeimniffen ber Rirche zuzulaffen. Mechanifche Borschriften über bie Ausübung ber Bucht waren von ben Avosteln nicht binterlaffen worden. Gie gingen nicht barauf aus, ein casuistisches haudbuch aufzustellen, welches nie ausreicht und niemals den Sinn Chrifti erfegen tann. Diefer follte in den Bischöfen wohnen und der heilige Geift follte fie in jedem Falle leiten, wo es galt, Strenge ober Milbe ju üben. Ru weit aingen bie Montanisten und bie Novatianer, welche keine Berjöhnung der in eine Todjunde Gerathenen mit ber Kirche gestatteten. Einen ernften Rampf hatten mit ibnen bie Bischofe, welche fest baran hielten, bag eine Bieberaufrichtung ber Gefallenen burch bas göttliche Erbarmen möglich und baß ber Rirche wirklich bie Macht, auch folche Sunden zu vergeben und tie Bufjertigen wieder aufzunehmen, verlieben ift. Ju bem Streite, den der Rigorismus der Montanisten hervorrief, hat man fich an ein von Johannes gegebenes Beispiel erinnert, bas eben wegen feiner Bichtigkeit für biefe Lebensfrage ber firchlichen Disciplin vor ber Vergeffenheit bewahrt geblieben zu fein scheint. Es ift die oben ichon berührte Ueberlieferung, welche Clemens von Alexandria aufgezeichnet hat. Johannes

290

hatte auf einer feiner apostolischen Manderungen bem Bischof einer Gemeinde (wahrscheinlich in Omprna) einen Jungling anbefohlen, den der Bischof unterwies und (durch die Taufe) erleuchtete. Aber indem er ihn durch das heilige Siegel (ber Taufe) hinlänglich beschützt glaubte, ließ er an Wachsamkeit nach und ber Jüngling gerieth burch ben Berkehr mit Altersgenoffen auf boje Wege. Er zog mit ihnen zu Räubereien und Uebelthaten aus, und nachdem er, einmal verleitet, an feiner Seligkeit verzweifelte, trieb er es aufs äußerfte und wurde Anführer einer räuberischen und mörderischen Bande. "Bieder ward nach einiger Reit Johannes zu ber Gemeinde gerufen und nachdem er das Andere in Ordnung gebracht, sprach er zu dem Bischof: gib mir bas Anvertraute wieder, welches ich und Chriftus felbst in Gegenwart ber Gemeinde dir anbefohlen baben. Der Bifchof, fcwer betroffen, gestand mit Thränen: jener ift gestorben, er ift fur Gott gestorben. Da zerriß ber Apostel fein Gewand, seufzte tief auf, schlug fein haupt und begehrte zu bem Verlorenen geführt zu werden. Er erreichte ben Ort, wo ihn die Rauber griffen; er verlangte zu ihrem Anführer gebracht zu werben, und als biefer ihn ertannte und mit Furcht und Schaam vor ihm zurudwich, eilte er ihm nach und rief: warum flieheft bu o Rind beinen Bater ? habe Mitleid mit mir, fürchte bich nicht, bu haft noch Hoffnung bes Lebens; ich werde Chriftum für bich bitten und, wenn es fein muß, beinen Lod erleiden, wie ihn Chriftus für uns gelitten hat. Halte inne, glaube es, Chriftus hat mich gesandt. Jener fab zur Erde, warf die Waffen weg, zitterte und weinte bitterlich; nur mit Seufzern antwortete er, mit seinen Thränen wurde er zum zweitenmal getauft. Seine Rechte verbarg er, aber Johannes ergriff und tußte fie, ba fie burch bie Buße rein gewaschen war. So führte er ihn zur Kirche. Und indem er mit häufigen Gebeten für ihn flehte, in anhaltendem Fasten mit ihm vereinigt tämpfte und mit mannigfachem Zuspruch sein Gemuth stillte. ging er nicht eher von bannen, bis er ihn ber Rirche wieder= hergestellt hatte. Ein großes Beispiel wahrhaftiger Buße, ein

291 :

Siegeszeichen unverkennbarer Wiederaufrichtung hat er damit aufgestellt." So lautet die Erzählung und wirklich dient fie, wenn irgend eine andere, dazu zu zeigen, was wahre Buße, väterliche Zucht und apostolische Hirtentreue ist.

Bu ber ordnenden Thätigkeit des Johannes gehört nun auch bieß, daß unter seiner Aussicht die Feier der christlichen Gottesdienste und Feste weiter ausgebildet und befestigt wurde.

Bir wffen, daß Die Sonntagsfeier fchon fest ftand. Un bem Lage bes herrn empfing Johannes auf Batmos bie Offen-Barung 1). Während Die Gemeinden ber Gläubigen die Geheimniffe bes chriftlichen Gottesdienstes feierten, erschienen als Antwort auf die Gebete ber Verfolgten dem Apostel in feiner einsamen Verbannung bimmlijche Gesichte. Den Sabbath feiert bie ägyptische Rirche noch heute neben bem Sonntag. Und bie ganze alte Kirche mit Ausnahme ber römischen ehrte ihn bas turch, tag fie ihn nicht als Kasttag gelten lich. Vom Geseh ber Unthätigkeit frei hielt die Rirche diefe Erinnerung an die ursprüngliche heiligteit des Cabbaths feft, und es ift bieg ein Bebrauch, ber nicht späteren Ursprungs als bas apostolische Beitalter fein tann. Rein ficheres Beugnig verburgt es, aber boch hat es Bahrscheinlichkeit, daß im Gegensatz zu ber freubigen Stimmung des Sabbaths und Sonntags der Freitag, ber Todestag Chrifti, ichon bamals als Kafttag gehalten wurde. Montag und Donnerstag waren die wöchentlichen Kaften der Auden. Die Vermuthung liegt nabe, baß schon bamals, wo bas Verhältniß ber Kirche zur Synagoge eben abgeschloffen wurde, die zwei chriftlichen halbfasttage Mittwoch und Freitag in Gebrauch gefommen find. Während aber bierüber immer Ungewißheit herrschen wird, ift es sicher bezeugt, daß schon Johannes die jährliche Faften = und Ofterzeit gefeiert hat 2). Chriftus hatte von feinen Jüngern gesagt : "wie können bie hochzeitleute fasten, fo lange ber Bräutigam bei ihnen ift; es

<sup>1)</sup> Npoc. 1, 9. — 2) Polytrates und Srenäus bei Eufebius hist. eccl. V, 24.

fommen bie Tage, wo ber Bräutigam von ihnen genommen wird; bann werden fie faften." Die fabrliche Biebertebr biefer Lage wurde wirklich ichon in ber Avostelzeit burd Raften auss gezeichnet. Doch icheinen fich bie Apostel absichtlich einer gefeglichen Borfchrift über bie Art und Dauer Diefes Faftens enthalten zu haben. Co konnten bie von grenäus augegebenen Berschiedenheiten entstehen 1), daß einige einen Lag (ben Lobestag) fasteten, andere zwei (ben Charfreitag und Charfamftag), andere mehrere (nämlich die gange Baffionswoche, fechs Tage lang), andere 40 Lag = und Rachtstunden ohne Unterbrechung (weil fo lange Chriftus von den Banden bes Lobes gehalten war). Eine Berschiedenheit aber hat fich unter ben Augen ber Apostel felbst ausgebildet, beren Ausgleichung ein = und zweis bundert Jahre fpater große Mube verursachte 2). In der ros mischen Rirche war die jährliche Frier bes Tobes und ber Auferftehung Chrifti so geordnet, bag bie große Boche bas vollftandige Abbild der Urwoche barftellte. Ein Sonntag wur bas aroße Auferstehungsjeft, nämlich ber erste nach bem Frühlings= vollmond. 36m ging ber Charfreitag voraus. Und fur bieje Anordnung berief man fich dort auf die Gründer ber römischen Gemeinde, Betrus und Baulus. hiemit ftimmte, als am Ende bes zweiten Jahrhunderts die Sache zur allgemeinen Grörterung fam, bie Ueberlieferung nicht allein im Occident, sondern auch in Korinth, in Alexandria, in Baläftina und im Bontus überein. Eine andere Sitte hatten die Gemeinden Rleinafiens aus der Reit ihrer Stiftung überkommen. Sie hielten ben vierzehnten Lag bes Nifan als Lodestag Chrifti; bicg war ihnen ber feste Mittelpunkt ber fahrlichen Feier. Es war berfelbe Lag, an bem bie Juden ben Sauerteig aussicaten und bas Ofterlamm bereiteten. Um Ubend biejes großen Trauertags wurden bie Faften geschloffen und die chriftlichen Myfterien gefeiert. 68

<sup>1)</sup> In dem Briefe an Bictor von Rom bei Euse bius hist. eccl. V. 24. — 2) Bgl. zum Folgenden Beigel, die christl. Paffafeier der drei ersten Jahrhunderte, 1848; besonders S. 169 ff.

geschah bieß nicht aus Anhänglichkeit an bas mojaische Gefet, benn von einer Betheiligung an fubischen Festcerimonien war feine Rebe. 3m Gegentheil bildete bie Trauer ber Chriften. während bie Juden fich zum feftlichen Mahl rufteten, einen bebentungsvollen Gegenfat, und bann bie Ofterfreude ber Chriften ju ben Tagen ber ungesäuerten Brobe und bitteren Rräuter. Bang richtig war bas Berhältniß ber Rirche zu ben Brüdern aus ber Beschneidung ausgedrückt, indem man, während biefe ibr hauptfest vorbereiteten, über fte Leid trug, bag fte ben Meffias verworfen hatten. Die Wahl des vierzehnten Tags im Mondumlauf ruhte nicht sowohl auf einer Berbindlichkeit ber mojaischen Borschrift, als auf bem Bestreben, ben Tag ber Leiden Chrifti genau einzuhalten, und anftatt eine felbstftandige Berechnung nach bem Lauf ber Geftirne ober bem julianischen Ralender anzustellen, hielt man fich einfach an bie Feftberechnung ber Juden. Hiebei gingen bie Gemeinden Rleinafiens bavon aus, bag Chriftus, wie es auch aus bem johanneischen Evangelium hervorgeht, nicht am 15., sondern am 14. Nifan, b. h. am Tage bes typischen Baschappfers, als bas wahre Paschalamm getöhtet worden sei, welches übrigens bie allgemeine Auficht ber alten Rirche war 1). Siemit hangt ber eigenthumliche Gebrauch der Griechen zusammen, das heilige Mahl mit gewöhnlichem gefäuertem Brode zu halten, ba nach ihrer Ansicht Christi letztes Mahl, bei bem Er das Sacrament einfette, nicht bas Baschamabl ber mojaischen Vorschrift war. Auch bieje Verschiedenheit, daß bie Lateiner ungefäuertes Brod gebrauchen, reicht aller Wahrscheinlichkeit nach bis in bas apos ftolische Reitalter binauf.

So war also schon bamals die Grundlage des christlichen Festerclus gegeben, und wenn auch die Berechnung des Hauptfestes verschieden war, so stimmte doch die ganze Kirche bereits darin überein, daß sie nicht eine typische mosaische Feier beging, sondern die Erinnerung an die Erfüllung des Typus in Christo.

1) Beigel a. a. D. S. 297.

Die Thatsachen selbst waren nach göttlicher Bestimmung so eingetreten, daß man in ihnen das höhere Gegenbild ber gleichzeitigen jüdischen Feste erkennen mußte. Der Schatten war für die christliche Kirche verschwunden; sie hatte das Wesen; und höchst angemessen, apostolischer Gutheißung würdig war es, wenn sie sich dieses Wesen, die ihr gewordenen himmlischen Güter, in jährlich wiederkehrender Feier vergegenwärtigte. Wir können nicht erweisen, daß auch das Pfingstiest in der Kirche schon so frühe begangen worden, doch lag es außerordentlich nabe, die Freudenzeit nach der Auferstehung im Gegensatz zu ber vorangegangenen Trauerzeit hervorzuheben.

Bas ben Gottesdienst selbst betrifft, insbesondere die fonntägliche Versammlung zur Feier ber Euchariftie, fo haben wir Grund zu ber Ueberzeugung, baß ber Ritus ber Chriften fcon in dem Zeitalter, welches wir jest betrachten, nicht wenig entfaltet und in den hauptpunkten übereinftimmend ausgeprägt war. Bir wiffen aus Blinius, bag im nachften Menschenalter nach Johannes bie Chriften in Bithynien bei ihrem feierlichen Sonntagmorgengottesdienft "im Bechfelgefang einen Symnus auf Christus als ihren Gott anstimmten" 1) Der Wechselgefang war aus bem Cultus bes Tempels und ber Spnagoge herübergefommen, bie göttliche Berherrlichung des Erlösers war ber Inhalt zahlreicher urchriftlicher hymnen. Es ist höchst bemerkenswerth, baß felbst ber heidnische Richter bie gottliche Anbetung des Erlösers als bas wesentliche im Gottesdienfte ertannt hat. Als um 200 nach Chriftus ber haretiter Urtemon zu Rom mit ben Seinen bie unwahre Behauptung wagte, ber Glaube an die Gottheit Christi sei eine Neuerung, konnte man ihnen aus jener alten Beit, in ber noch feine theologischen Berte geschrieben worden waren, die Dorologieen und hymnen ber Kirche als Zeugniffe für die Gottheit Christi entgegen=

<sup>1)</sup> Affirmabant autem, hanc fuisse summam vel culpae suae vel erroris, quod essent soliti stato die ante lucem convenire carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem. Plinius, epist. X, 97.

halten <sup>1</sup>). Denn es war nicht die Beise ber apostolischen Kirche, weitläufige Dogmen dem Verstande mitzutheilen, sondern heilige Bahrheiten im Cultus auszuprägen, die Gläubigen in der wahren Anbetung zu unterweisen und daran zu gewöhnen. Dadurch allein und durch sesten überlieferten Ritus konnte der Glaube an den Vater und den Sohn und den heiligen Geist so tief in die Herzen gesenkt und so unvertilglich in das Bewußtscin der Gemeinden eingeschrieben werden. Denn dieser Glaube ist die Grundlage alles christlichen Gottesdienstes und war es von Anfang an.

Biebei wurden bie heiligen Gefänge und Gebete ben Bemeinden und ihren Borftehern nicht fchriftlich übergeben. Bie ein jeder Chrift bei ber Taufe bas Baterunfer und bas Symbolum mündlich mitgetheilt bekam, um es im Herzensschrein zu bewahren, fo muffen auch den Brieftern die Unweifungen zur Feier der Mysterien mündlich anvertraut worden sein. Hiefür fpricht ichon bie jubische Urt ber Unterweisung in ben Sakungen ber Bater, welche Jahrhunderte lang ohne Aufschreibung von Mund zu Munde ging; hiemit ftimmt ferner bie lange fortgefeste mundliche Erzählung ber Bunderthaten Chrifti. Nur foglaubte man die heiligen Handlungen der Christen vor Entweihung schützen zu können. Aehnliche Borforge war in ben Musterien ber heiden getroffen. Man konnte aber auf biefem Wege bie Wahrheit wirklich auf Jahrhunderte ficher ftellen, was in der modernen Reit nicht mehr gelingen würde. Man fonnte es im Alterthum, weil die Bildung noch fo einfach, bie Rraft bes Gebächtniffes fo ungerfplittert, bie Macht ber Autorität fo groß und bie Individualität noch fo gebunden mar in allem bas Gegentheil des heutigen Geiftes = und Bildungs= auftandes.

Daß über dem christlichen Cultus im apostolischen Zeitalter und von da an bis auf die Zeiten des Constantinus eine Geheimdisciplin gewaltet hat, welche einerseits über den über-

1) Eusebius hist eccl. V. 28,

lieferten Ritus wachte, andererseits ihn vor der Runde ber Profanen verbarg, ift eine fefte geschichtliche Thatsache 1). Aber auch bafur haben wir Grund genug, ben Cultus zur Reit bes Johannes weit reicher entwickelt zu benken, als bie gewöhnliche unkirchliche Vorstellung meint. Es ergibt fich bieg von felbst, wenn bie zwei oben angedeuteten Mahrheiten ichon bamals ber Rirche zum Bewußtsein gekommen waren: daß die gottlichen Anordnungen in der Kirche einerseits ein höheres geiftliches Analogon ju benen bes Alten Teftamentes find, und bag fie andrerfeits felbst fich als sichtbares Abbild zu einer himmlischen Birklichkeit verhalten. War bieß, wie nicht zu zweifeln, zu jener Reit im Bewußtfein ber Kirche ausgesprochen, fo ift es undenkbar, daß fich ihr Cultus in protestantischer Kormlosiakeit und fubjectiver Willführ bewegte. Mus folchen Unfängen murbe nie bas reichhaltige griechische, romische, morgenländische Ritual entstanden fein. Enthält biefes fpatere Buthaten in Menge und fogar Fehler und Mißbrauche, fo muß boch im urchrift= lichen Cultus etwas gewesen fein, woran fich folche Bufate an= fnüpfen und worin folche Mißbrauche eine Veraulaffung finden fonnten. Aus einer protestantischen Bredigtversammlung würde fich in Jahrtaufenden nie die ariechische ober lateinische Meffe entwickelt baben.

Alles bieß berechtigt zu ber Ueberzeugung, daß in ben Nachrichten über ben Gottesdienst aus dem zweiten und dritten Jahrhundert und in den alten Liturgieen, mag auch ihre Aufzeichnung erst im vierten Jahrhundert anheben, viel apostolisches enthalten ist. Zumal diejenigen Grundzüge der Anordnung, diejenigen Gebete und sinnbildlichen Gebräuche, in denen die Aufzeichnungen aus dem Morgenland und Abendland übereinftimmen, haben großen Anspruch darauf, für apostolisches Erb-

<sup>1)</sup> R. Rothe, de disciplinae arcani, quae dicitur, in ecclesia Christ. origine, Heidelb. 1841, weift das Bestehen der disciplina arcani nach, bgl. bes. p. 24. 25, die Beweise aus Athenagoras und Tertullian, hält jedoch ohne hinreichenden Grund dafür, sie seit um 170 entstanden.

theil zu gelten. Weil aber im Einzelnen kein ftrenger Beweis hiefür möglich ift, versagen wir uns an diesem Orte ben Bersuch einer Darstellung des ältesten christlichen Cultus, indem wir nur wenige sichere Hauptpunkte näher bezeichnen.

Die heilige Taufe wurde burch Untertauchung in ber Meeresfluth oder einem anderen Gewässer vollzogen. Sie geschah unter Anrufung der drei höchsten Namen. Wenn Paulus sagt, daß wir auf Christum getaust seien <sup>1</sup>), so darf Niemand darin einen Widerspruch gegen die Vorschrift Christi, auf den Namen des Baters und des Sohnes und des heiligen Geistes zu tausen, sehen. Man darf nicht sagen, zwei Weisen der Tause hätten nebeneinander bestanden, die eine allein auf Christum, die andere auf den Oreieinigen. Die heilige Handlung konnte mehr dogmatisch oder mehr liturgisch, mehr mit Rücksicht auf ihre Wirkung oder mehr mit Rücksicht auf ihren Ritus bezeichnet werden. Jenes ist bei Paulus der Fall; daneben steht der Ritus unangesochten seit.

Die Wirksamkeit der heiligen Tause ist eines der höchsten Axiome des christlichen Alterthums, welches den Christen als Sache des Glaubens und der Erfahrung unerschütterlich selftand. Die herrlichsten Bezeichnungen ihrer Wirkungen kommen bei den ältesten Bätern vor. Sie ist die Abwaschung der vorigen Sünden, sie ist die Erleuchtung, die Einpflanzung in Christum, die Wiedergeburt, ja selbst das Siegel wird sie genannt, womit ihr zuviel zugeschrieben wird<sup>2</sup>). Und selbst die seltsame Borstellung kommt in den Bissionen des Hermas vor<sup>3</sup>), daß die Gerechten der alten Zeit im Reiche der Abgeschiedenen noch das Sacrament ber Tause burch die Apostel empfangen mußten, um in das himmelreich einzugehen. Derjenige muß nie einen Blick in das Innere der alten Kirche gethan haben, welcher meint, sie hätte eine Aufnahme in das Reich der Himmel ohne die Tause für möglich gehalten.

<sup>1)</sup> Röm. 6, 3. — 2) Rgl. Bingham, origines eccles., l. XI, c. 1. (vol. IV ed. Hal. 1775. p. 138 sqq.) — 3) Hermas similit. IX, 16.

Die Rindertaufe.

Um fo ficherer ift es, daß ber beilige Gebrauch, auch bie Rinder ber Chriften zu taufen, ichon bem apostollichen Reitalter angehört 1). Das die Kinder durch ihre natürliche Beburt noch nicht in das Himmelreich versetzt find, sondern hiefür erft ber Biebergeburt bedurftig find, war urchriftliche Ueberzeugung. hieraus mußte fofort die Bollziehung und Anertennung ber Kindertaufe folgen. Gebrauch und Lehre bes chriftlichen Alterthums zeugen gleich ftart für ihren apostolischen Ursprung. In ber Kirchenversammlung ber sechsundsechzig africanischen Bischöfe unter Cyprian im Jahre 252 erhob fich nicht bie Frage, ob es recht sei die Kinder zu taufen, sondern ob die Taufe, wie einst bie Beschneidung am achten Tage nach ber Beburt geschehen muffe, ober ob fie ichon fruher ertheilt merben hürfe. Und lekteres ward von allen bejabt \*). Nie hat fich im ganzen criftlichen Alterthum bie Behauptung bervorgewagt, die in der Kindheit ertheilte Taufe sei ungültig. Riemand war je so vermeffen, die Taufe aus diesem Grunde. weil man fle in unmündigem Alter empfangen hatte, zu wieberholen. Auch kein hartiker hat bies gewagt; fo tief war man von ber gottlichen Rraft, bie in biefer heiligen handlung auch für ben Unmundigen liegt, überzeugt. Als bie Dacht bes Beiftes und bie Kraft des chriftlichen Lebens bereits abnahm, als viele ernftgestimmte Chriften bafurhielten, für eine Todfunde nach ber Taufe gebe es keine Vergebung, ba entstand natürlich ber ängstliche Gebanke, bag es beffer fei, mit ber Laufe zu zögern, damit nicht der himmlische Schatz in den gefahrvollen Reiten ber Jugend unwiederbringlich verloren ginge. Hur uns rathfam hielt aus biefen Gründen Tertullian, als er Montanift war, die Taufe der Kinder<sup>8</sup>), aber für ungültig ift fie nie und von Riemand erklärt worden. Auch jenes ängftliche Bebenten entspringt gerade aus der festen Ueberzeugung von ihrer

Dieß vertennt Reander, Geschichte der Bflanzung der christil. Rirche,
I. 1841. S. 224 ff. - 2) Cyprianus epist. 64 (alias 59) ad Fidum.
- 3) Tertullianus de baptismo c. 18.

Gültigkeit und Unwiederholbarkeit, auch wenn fie dem Neuges borenen gegeben worden. Die Geschichte würde den apostolis schen Ursprung der Kindertaufe vollständig erhärten, auch wenn Origenes nicht ausdrücklich bezeugte 1): "die Kirche hat es von den Aposteln empfangen, daß sie den Kleinen die Taufe gewähren soll".

Unmittelbar vor bem Empfang bieses muftischen Babes mußte ber Ratechumen auf bie feierliche Frage nach feinem Glauben durch Ablegung des apostolischen Glaubensbefenntniffes antworten. Bie in einem Bürgerfrieg, fo fagt Rufinus von Aquileja, bas Losungewort, an bem bie Mitstreiter einander erkennen und ben Biderfacher unterscheiden, nur mundlich mitgetheilt wird und nicht aufgezeichnet, bamit es nicht in unrechte Banbe und zur Renntniß ber geinbe gelange, ebenso halt es bie Rirche mit bem Symbolum. Die ein anderes Lofungswort empfangen haben, find haretiker und fur Feinde bes Glaubens zu achten 2). — Diefem Zweck hat bas Symbolum wirklich genugt. Es gilt ben Batern bes zweiten Jahrhunderts als bie apostolische Glaubensregel, bie allen Chriften, auch ben barbarischen Bölkern, die noch keine Uebersetzung der heiligen Schriften haben, anvertraut ift 8). Ber von biefer Glaubensrichtschnur abweicht, ift schon gerichtet, und feiner falschen Lebre muß ber Chrift bas Gehör versagen. - Das Symbolum, fagt Rufinus weiter, ift nach ber Berficherung unferer Borfahren von den Aposteln, ehe sie in die Länder der heiden gingen, gemeinschaftlich festgestellt worden. — Und wirklich muß eine übereinftimmende Feftsegung bes Bekenntniffes, mit welchem ber zu Taufende bem Bater und bem Sohne und bem heiligen Beifte feierlich hulbigt, noch von Aposteln geschehen fein, wenn fich auch ber Zeitpunkt nicht mehr genau bestimmen läßt und bie ursprüngliche kurze Form vielleicht nirgends ganz ohne

<sup>1)</sup> Origenes, commentar. in ep. ad Rom. int. Rufino. V, 9. — 2) Rufinus in der expositio Symboli im Eingang. — 3) Irenaeus, adv. haer. III, 4, 2.

Busatz geblieben ift. Denn es find später, wie Rusinus einräumt, Busätze wegen neuentstandener Häresieen gemacht worsben, weshalb sich zwischen dem Symbolum der Griechen, der Kirche zu Aquileja und der römischen Kirche kleine Verschiedenheiten finden, in der römischen Kirche aber habe sich die unveränderte Gestalt — unser jetziges apostolisches Symbolum erhalten; denn nie habe sich in Rom eine Häresie erhoben, und die unveränderte Erhaltung des Bekenntnisses sei bort dadurch verbürgt, daß es öffentlich vor den versammelten Gläubigen abgelegt werde.

Versehen wir uns in die sonntägliche beilige Versammlung ber Chriften. Ueber ihr hat, je nachdem bie Berfolgung ruhte ober wieder entbrannte, ein weniger ftrenges ober ftrengeres Beheimniß gewaltet. Aber abgesehen bavon mußte sich aus ber Natur ber Sache von Anfang an jene uralte Unterscheidung eines erften und zweiten Theiles ber Feier bilden, der eine auch für bie Ratechumenen, ber andere nur für bie Gläubigen zu= Befänge, Gebete, Borlefung und Auslegung ber gånglich. beiligen Schriften, alles bieg voll Uehnlichkeit mit ben Bebrauchen ber Synagoge, bilbeten ben erften Theil bes Bottes-Es wurden bie Schriften ber Propheten und bie Evandienftes. gelien gelesen 1). Jene in ber Uebertragung ber Siebzig, für welche fich bei ben Chriften ein merfwürdiges Borurtheil ber Beiligkeit befestigte, mabrend bie Juden fich von ihr abwendeten und - fo wie auch bie Gbioniten - fur neue, genauere Ueberfetzungen in das Griechische Sorge trugen 2). Indem man neben ben infpirirten Urfunden bes Alten Teftaments auch bie Evangelien vorzulesen begann, erfannte man biesen baburch ein ähnliches Anschen und göttliche Eingebung zu. Sie erhielten nicht auf einmal, sondern eins nach bem andern, biese hohe Sanction; am allerersten bas bes Matthaus, welches gleich

<sup>1)</sup> Justinus Martyr apologia I (maj.) c. 67. — 2) Die llebersesungen des Aquila, Theodotion und Symmachus, vgl. Sävernic Einleit. in das A. L., 2. A. von Reil I. 1854. S. 361 ff.

anfangs zu solchem Awecke geschrieben war. Dieg kann nicht von ben Schriften bes Marcus und Lucas gejagt werben, benn biese hatten anfangs ben Charakter von Privatschriften. Dbwohl Marcus lange vor Matthäus, Lucas gleichzeitig mit Matthäus geschrieben, wurden ihre Werke boch erft später unter bie gottesbienftlichen Urfunden eingereiht, nach bem Lobe ber Apostel Die Reihenfolge ber Evangelien im Betrus und Baulus. Ranon tann teinen anderen Grund haben als biefen; fie ift, wie jest beinahe allgemein zugestanden, nicht die Reihenfolge ber Bucher nach ihrer Entftehung; fie zeugt von ber Beitorbnung, in der die Evangelien in den Kanon aufgenommen wors Die bes Matthäus, Marcus und Lucas waren ichon ben. aufgenommen, als Johannes das feinige ichrieb, welches fofort mit apostolischem Aufehen ausgerüftet und zum Gebrauch der Kirche bestimmt war. Es würde nicht an die vierte Stelle getreten sein, ba es seinem Ursprung und seiner Bedeutung nach eher bie erste Stelle verbient, wenn nicht bie brei anderen bei seinem Erscheinen ihre Stelle ichon gehabt hatten.

Diefe Vierzahl ber heiligen Evangelien und keine anderen hat die Kirche, als ihre apostolische Einrichtung durch Johannes abgeschlossen wurde, mit apostolischer Beglaubigung empfangen. Von den Evangelisten, welche unter Trajan ausgingen, wurden bei der Gründung neuer Gemeinden diesen die vier Evangelien als heilige Denkschrift eingehändigt <sup>1</sup>).

Uber auch der zweite Theil der neutestamentlichen Schrifs tensammlung muß am Anfang des johanneischen Zeitalters schon angelegt und am Ende desselben bereits zum heiligen Gebrauche eingeführt gewesen sein. "Das Evangelium" und "die Apostel," heißen die beiden Theile der Urfundensammlung schon bei Ignatius <sup>2</sup>). Marcion, der in seiner Rezersekte ein Zerrbild der wahren Kirche aufstellte, übergab ihr das von ihm entstellte paulinische Evangelium des Lucas als ersten, zehn Briefe des

<sup>1)</sup> Eusebius hist. eccl. III, 37. — 2) Ignatius ad Philadelph. c. 5.

Baulus (d. h. alle, ohne die Paftoralbriefe und den an die Hebraer,) mit der Ueberschrift: "ber Apostolos," als zweiten Theil ber heiligen Schrift. Marcion, ber Sohn bes Bischofs von Sinope, gehört ber zweiten Generation nach Johannes an. Bas er nachahmte, muß in der Generation, der sein Bater angehörte, bas ift in ber erften nach Johannes, fchon fefter Ritus ber Rirche gewesen fein. Gie hatte in firchlichem Bebrauch bie Briefe des Paulus, welche schon vor dem Lode bes Verfaffers zusammen gestellt worben zu fein scheinen. Sie hatte mit dem Evangelium des Lucas auch beffen zweites Buch, bie Apostelgeschichte empfangen; ein Brief bes Betrus und einer bes Johannes, von beffen Evangelium unzertrennlich, waren angenommen. Die Offenbarung war gleich anfangs ju einer Stelle unter den göttlichen Buchern bestimmt. Alle bie jest genannten Berke, mit Einschluß ber Evangelien, find bie "allgemein und widerspruchlos anerkannten", die Homologumena ber alten Kirche, laut bem Berichte bes Gufebius, worin er bas Reugniß aller früheren Bäter zusammenfaßt und zugleich bas Refultat feiner eigenen Forschungen in ben chriftlichen Bibliotheken an Aelia und Cafarea gibt 1).

Alle biefe Bücher zusammen find es, welche am Anfang bes zweiten Jahrhunderts ben neutestamentlichen Urkanon bilbeten, der wenigstens in den Metropolen, wenn auch noch nicht in jeder einzelnen abgelegenen Gemeinde, angenommen gewesen sein muß. Die Zahl dieser Bücher ist einundzwanzig oder, wenn man den Brief an die Hebräer, den die gesammte morgenlänbische Kirche dabei hatte, hinzunimmt, zweiundzwanzig, genau so viel, wie nach der heiligen Zählung der Juden die kanonischen Schriften des alten Bundes<sup>2</sup>). Schwerlich ist diese Parallele für

<sup>1)</sup> Eusebius hist. eccl. III, 25. VI, 20. 32. Bgl. Bersuch jur herftellung des hist. Standpuncts. S. 314 ff. 383. 384. — 2) Fl. Josephus adv. Apion. 1. I. p. 1036 ed. Colon. 1691. Bon den Suden wurde die Bahl 22 als heilige settigehalten mit Rücksicht auf die Bahl der Buchstaben des hebräischen Alphabets, siehe Origenes bei Eusebius hist. eccl. VI, 25.

zufällig zu halten; sie hat, wenn wir uns nicht täuschen, ben christlichen Lehrern, bie beim Ucbergang in das nachapostolische Beitalter über die Bildung bes Kanon wachten, vorgeschwebt. Die damals zusammengestellten Werke bildeten fortan eine so fest geschlossene Phalanz, daß man ihr im zweiten und dritten Jahrhundert apostolische Schriften, die später aus Licht kamen, nicht sofort beizugesellen wagte. Es mußte erst eine neue Autorität in den Concilien des vierten Jahrhunderts auffommen, um der inzwischen verbreiteten Ueberzeugung von der Ebenbürtigkeit auch der später erst entdeckten apostolischen Schriftenreste die Sanction eines Kirchenzeses zu geben, wodurch der Kanon zu seiner jezigen Gestalt vervollständigt wurde.

Wir wiffen nicht mehr, in welcher Reihenfolge bie Bucher ber zweiten halfte bes Urfanon, - breizehn ober vierzehn paulinische Briefe, Apostelgeschichte, zwei tatholische Briefe und Offenbarung Johannis - in den zum Gebrauch ber Kirche verfertigten Manuscripten enthalten waren und in welcher Ordnung sie gelesen wurden. Doch so viel scheint uns sicher, baß schon zu einer Zeit, wo bas Band zwischen ber Kirche und der Synagoge noch nicht ganz zerrissen war und noch israelis tische Männer an der Spipe der Kirche standen, eine doppelte Lection aus ben neutestamentlichen Schriften, bie eine aus bem "Evangelium," bie andre aus ben "Aposteln" eingeführt wurde. Denn wie bieje zwei Gälften bes Neuen Teftaments ben zwei Baupttheilen bes Alten Teftaments, Gefetz und Bropheten, entsprechen, so ift auch bie zweifache Lection eine Nachahmung bes Gebrauchs ber Synagoge, in welcher schon bamals eine Barafcha (aus dem Pentateuch) und eine entsprechende haph= tara (aus den Propheten) gelesen wurde. Bahricheinlich wurde im hauptgottesdienst ber doppelten neutestamentlichen Lection ein Abschnitt aus dem Alten Testamente vorausgeschickt 1). In

1) Bie es in dem alten gallicanischen und in dem hispanischen (mozardbischen) Lectionarium vorgeschrieben war, vgl. Rheinwald, tirchliche Archäalogie, 1830. S. 442 ff.

ber kirchlichen Versammlung wurde ein so reicher Schatz heiliger Schriften, alten und neuen Bundes, vorgelesen; es war nicht dem Privatsleiß überlassen, ob man sich damit vertraut machen wollte; die Sonntage reichten hiefür natürlich nicht aus. Aber es fand eben, wo es die Umstände irgend gestatteten, eine tägliche Versammlung der Gläubigen statt. So war es in Jerusalem gleich Ansangs 1), und wenn gleich Nächeres über den täglichen Sultus der Urzeit nicht bekannt ist, so dürfen wir boch überzeugt sein, daß dieß Beispiel in den anderen Hauptstädten der Christenheit nachgeachmt wurde.

Noch find einige Worte über bas höchste und beiligste im driftlichen Cultus zu fagen : Die Euchariftie, welche ben zweiten Theil ber fonntäglichen Feier bildete. Die Ausspendung bes heiligen Abendmahls war nicht das Ganze biefer geheimnißvollen handlung, sondern nur bie eine Seite berfelben. Ebenso bestimmt war den Christen der Urzeit die eucharistische Feier, wie fchon ihr name 2) bedeutet, die That der feierlichsten Dankfagung, Anbetung und Bingebung. Chriftus felbst hatte ber Austheilung des Sacramentes bie große Dankfagung voraus= gesendet, welche ber ifraelitische hausvater bei bem Baschamahl por ber Darreichung des Relches fprach. Und bieje Dankfagung verbreitete sich schon nach dem Gebrauche Ifraels über bie Wohlthaten der Schöpfung und der Erlösung. Nur barüber waren zur Beit Chrifti bie Schulen Hillels und Schammais nicht einig, ob bei dem Baschamahl die Daukfagung für die Babe des Beins ber Dankfagung für bas Greigniß bes Tages, ober ob diefe jener vorausgehen folle 3). Beides bildete auch ben Inhalt bes großen chriftlichen Dankgebets, welches ber Beihe bes Brobes und Beines voranging. So fteht es in bem Bericht des Juftinus Martyr über den chriftlichen Cultus 4)

<sup>1)</sup> Act 2, 46. — 2) Bei Ignatius an mehreren Stellen. — 3) Rifchnah Tractat Pesadim R. 10, 2. — 4) Justinus Mart. apolog. I. (maj.) c. 65.  $\pi \rho o s \varphi \dot{\epsilon} \rho \epsilon \tau \omega$   $\pi \rho o s \sigma \tau \omega \tau i \sigma v d s \lambda \varphi \tilde{\omega} v d e \tau o s x a i \pi \sigma \tau \prime \rho \iota o v v d d s \lambda \varphi \tilde{\omega} v$ 

Thierich, Kirchengeschichte 1.

#### Das euchariftische Opfer.

und in allen alten Liturgieen laffen fich bie Grundzuge bes Dankgebetes erkennen, welches im liturgischen Sprachgebrauch die Brafation heißt. Es ift über allen Zweifel erhaben, daß bie Kirche am Schluffe ber Apostelzeit an die mabre Gegenwart bes Leibes und Blutes Christi bes Auferstandenen geglaubt hat. Ignatius zeugt gegen Saretiker feiner Zeit, Die bieje Bahrheit nicht glaubten 1). Es waren biejelben Bare tiker, welche die Incarnation läugneten. Aber auch barin ftimmen bie fammtlichen Liturgieen des Alterthums mit ben Ausfagen ber alteften Bater überein, bag biefe Feier als ein Opfer angesehen wurde. Daburch ward bie Beissagung bes Maleachi 2) erfüllt, baß zur Reit, wo ber höchfte bas mojaifche Opfer verwerfen wird, unter allen Beiben Seinem Namen Beihrauch und reines Speisopfer gebracht werben foll. Lobgefänge, Bebete und bie von ber Gemeinde bargereichten irdischen Gaben. bas Sinnbild ihrer Selbsthingabe, find ber Gegenstand biefer Darbringung ober Opferung, laut ben Ausfagen ber Beugen bes zweiten Jahrhunderts 3). Sie fagen nicht, baß auch bas himmlische Element des Abendmahls, Chrifti Leib und Blut, geopfert werbe, wie cs die Späteren aussprachen und die liturgischen Aufzeichnungen enthalten. Es ift nicht biefes Ortes zu untersuchen, ob bas euchariftische Opfer in biesem Sinne in ber heiligen Schrift begründet ift; ift es aber barin begründet, fo ift es ficher im johanneischen Zeitalter gefeiert worben, und das Schweigen der christlichen Schriftsteller darf nicht befremben, weil an biefem Punkte, wenn irgendwo, heilige Schen

αίνον και δόξαν τῶ πατρί τῶν ὅλων διὰ τοῦ ὀνόματος τοῦ υἱοῦ και τοῦ ἀγίου πνεύματος ἀναπέμπει, και εὐχαριστίαν ὑπὶρ τοῦ κατηξιῶσθαι τούτων παρ' αὐτοῦ ἐπὶ πολὺ ποιεϊται κτλ. — 1) Ignatius ad Smyrn. c. 7. Εὐχαριστίας και προςευχῆς ἀπέχονται, διὰ τὸ μὴ ὁμολογεῖν, τὴν εὐχαριστίαν σάρκα εἶναι τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τὴν ὑπὲρ τῶν ἑμαρτιῶν ἡμῶν παθοῦσαν, ἡν τῆ χρηστότητι ὁ πατὴρ ἤγουρεν. — 2) Maleachi 1, 11. — 3) Justinus Mart. dial. ενωπ Tryph. c. 41. 117. Irenaeus adv. haer. IV, 17, 5; 18, 1-4.

und Vorsicht gebieten mußte, die Entweihung durch Veröffents lichung zu vermeiden und den draußen Stehenden, in deren Hände die christlichen Schriftwerke leicht gerathen konnten, die Sünde einer unausbleiblichen Mißdeutung und Lästerung zu ersparen <sup>1</sup>).

Ein Opfer zur Tilgung der Sünden war dieß Mysterium nicht. Es war keine Wiederholung deffen, was Christus am Kreuze vollbracht hat. Aber es lag darin eine Hindeutung auf einen noch höheren und einen zufünftigen Cultus. Christus selbst hat einen prophetischen Sinn, der auf die Herrlichkeit Seines künftigen Reiches weist, in das heilige Mahl gelegt <sup>2</sup>).

"Diejenigen, welche ben zweiten Anordnungen ber Apostel forschend nachgegangen find, wiffen, daß ber herr ein neues Opfer im neuen Bunde eingesetzt hat nach bem Worte des Propheten Malachias." So lautet ein dem grenäus - zugeschriebenes Fragment 3). Die zweiten Anordnungen fteben höchft wahrscheinlich ben früheren apostolischen Verfügungen ent= gegen , welche bei ber allerersten Stiftung ber Rirche getroffen worden waren 4). In ihnen war bie volle Entfaltung des chriftlichen Cultus als einer neutestamentlichen Opferhandlung noch nicht enthalten. Dann erft, fo scheint es uns, follte diefe Wahrheit völlig verwirklicht werden, als bas mojaische Opfer burch eine göttliche That völlig aufgehoben und das neue himm= lische Briefterthum Christi für die Rirche durch apostolische Auf= schluffe, wie die im Briefe an die Gebraer und in der Apoka= lypfis, geoffenbart worden war.

Die Gemeinden Astens sind durch bas Walten des Jo= hannes, wie in der Erkenntniß so gewiß auch im kirchlichen

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 297 Anm. 1. — 2) Matth. 26, 29. — 3) Irenaei fragmenta ed. Pfaff. 1715. p. 25. — 4) Bgl. R. Rothe, die Anfänge der christl. Rirche, S. 361.—374.

Leben, vor allen anderen Kirchen gefördert worden, so daß manche der oben bezeichneten Fortschritte bei ihnen früher und vollkommener eingetreten sind als anderwärts. Was wir aus demselben Beitalter, von der Berstörung Jerusalems bis zum Lode des letzten Apostels, von den anderen Hauptgemeinden, Jerusalem, Antiochia, Alexandria und Rom noch mit einiger Sicherheit ermitteln können, muß nun noch zusammengestellt werden, che wir zum Schlusse unseren Darstellung des apostolischen Beitalters schreiten.

Ein Land, fo reich an Hulfsquellen, wie es Balaftina im Alterthum war, tann fich auch von einer großen Verwüftung in einem Jahrzehend bedeutend erholen. Die Geflüchteten tehren wieder und ber Boben bietet ber gering gewordenen Rahl ber Bewohner reichliche Mittel bes Bestehens, fo bag fie fich, wenn keine neuen Rriegsstürme tommen, balb wicher ju burgerlichen und firchlichen Gemeinschaften zufammenthun und ein geordnetes Dasein wieder herstellen können. So geschah es in Palaftina während ber Ruhe, welche bas Land unter ben brei Raifern bes Flavischen Baufes, Bespafianus, Titus und Do= mitianus, genoß. Die Ueberrefte ber ungludlichen jubischen Bevölkerung konnten sich fammeln und wieder nach ihren Befegen leben. Ihre politische Macht mar bahin, ihre Beloten waren tobt; feit dem Grlöschen des priefterlichen Cultus konnte bas hohepriefterthum keine bedeutende Macht mehr bilden; um fo mehr befestigte fich bas Anfehen ber Schriftgelehrten, welche nun die hüter aller heiligen Erinnerungen waren. Das Sinnen über bem Gesetzt ber Bater war ben tief Gebemuthigten ein Troft; bieß eine Gut mar bem Bolke geblieben; alle Sorg= falt wendete fich nun der Bewahrung und Auslegung des Ge= setzes und der Traditionen zu. Gamaliel und Jochanan ben Saccai waren bei ber Berftörung Jerufalems bem Lobe ents gangen; mit ihnen hebt eine Reihe gefeierter Gesetslehrer

## Biederherstellung ber Rirche in Serufalem.

und Gründer von Schulen an. Gamaliel fammelte in Jamnia, wo schon vor Ansang des Krieges die Synedrialgewalt ausgeübt ward, ein Synedrium von stebzig seiner Anhänger, dem er als Nasi (Fürst) oder, wie die Fremden später diese Würde benannten, als Patriarch vorstand. Dieß Synedrium übte geistliche und, wenn auch ohne Sanction von Seiten der Römer, bürgerliche Gerichtsbarkeit über die Volksgenoffen. Jochanans Schüler stifteten neue Schulen, wie in Lydba, welcher in nächster Folge der Rabbi Akiba vorstand. Die jüdischen Niederlassungen, die sich im Lande wieder gebildet hatten, entrichteten Zehnten an die Lehrer des Geseges <sup>1</sup>).

So muffen um dieselbe Zeit auch die Christen ihr Gemeinwesen in Judäa, Samaria, Galiläa wieder aufgerichtet haben. Ein Theil der christlichen Bevölkerung hatte sich vielleicht im Norden gehalten, ein großer Theil der Gestücchteten muß aus Peräa nach Jerusalem zurückgekehrt sein, während andere in ihren jenseitigen Wohnsigen in Pella, in Kokabe und in der sprischen Beröa zurücklieben. Wir sinden nicht ausbrücklich gemeldet, daß zahlreiche Juden durch das über ihr altes heiligthum und ihr bisheriges Streben ergangene Gericht bewogen worden wären, sich der christlichen Gemeinde anzuschließen, was vielmehr in Folge der zweiten schweren Niederlage der Juden unter hadrianus geschehen sein soll.

Unfere Hauptnachricht aus ber jest in Betracht kommenben Beit bezieht sich auf die Einsetzung eines Nachfolgers des heiligen Jacobus. "Es besteht die Ueberlieferung, sagt Eusebius 2), daß nach dem Martyrtode des Jacobus und der bald darauf erfolgten Eroberung Jerusalems diejenigen von den Aposteln und den Jüngern des Herrn, welche noch am Leben waren, von allen Seiten zusammen kamen, zugleich mit den leiblichen Anverwandten des Herrn, benn auch von diesen waren

<sup>1)</sup> Bgl. 30 ft, Gesch. der Straeliten, III. 1822. S. 181 ff. "Erneuerung der jüdischen Gemeinde. Gamaliel von Jamnia und seine Gestährten". — 2) Eusebius hist, eccl. III, 11.

mehrere noch übrig. Sie alle hätten barüber berathschlagt, wer ber Nachfolge bes Jacobus würdig zu achten sei, und einmüthig hätten alle den Symeon, den Sohn jenes Klopas, den auch das Evangelium erwähnt, des dortigen Bischofsüges für würdig erkannt, einen Better des Herrn, wie man sagt, denn Hegessippus thut kund, daß Klopas ein Bruder des Joseph war." So Eusebius, und wahrscheinlich ist die ganze Mittheilung aus dem Hegessippus, einem glaubwürdigen Zeugen, entnommen 1). Dieser Symeon verwaltete das Bisthum ein ganzes Menschenalter hindurch. Er starb erst unter Trajanus, hundert und zwanzig Jahre alt, als Marthr, wie wir aus derselben Quelle wissen 2).

So aing ber Bieberaufrichtung eines jubischen Gemeindelebens bie bes chriftlichen zur Seite und ber Versammlung bes Synedriums in Jamnia eine christliche Rirchenversammlung, dem Unschein nach in Jerufalem felbft, benn Symeon und feine Nachfolger werden Bischöfe von Jerufalem genannt. Wir sehen, wie wichtig bie Einsehung eines Bischofs, wenigstens eines Biichofs von gerufalem, genommen wurde. Eine geraume Reit war ber Sitz erledigt geblieben; man hatte bas Bewußtsein, baß feine Bieberbesetzung eine ben Aposteln zutommende Bandlung fei. Nur von Johannes, Andreas und Philippus wiffen wir, baß fie noch am Leben maren; biefe alfo und Juba, ber Bruder bes Jacobus, find die uns bekannten Theilnehmer an jener merkwürdigen Versammlung gewesen. Wir hören nichts bavon, daß die Versammelten über das Verhältniß der hebräischen Chriftengemeinden einerseits zum Gesethe ber Juden, andererseits zu der großen griechisch-römischen Kirche, die damals auf paulinischem Grunde weitergebaut wurde, neue Bestimmungen getroffen hatten. Aber wir fennen bas Berhalten Symeons und feiner Nachfolger und wir haben triftigen Grund zu der Annahme, daß dieß Verhalten die Gutheißung der noch übrigen Apostel für sich hatte.

1) Bgl. R. Rothe, die Anfänge ber chriftl. R., S. 356 - 361. - 2) Segefippus bei Eufebius hist. eccl. III, 32.

. Symeon hat noch breizehn Rachfolger gehabt und biefe "waren alle hebraifcher Berkunft, aber im Befitz ber achten Erkenntniß Chrifti, fo bag fie von folchen, die zur Brüfung befahigt waren (b. b. von prophetischen Männern), ber bischöffichen Burde würdig ertannt wurden. Ihre gange Gemeinde beftand noch aus hebraischen Glaubigen." Die Amtsführung biefer Oberhirten reicht nur bis zur zweiten Belagerung gerufglems unter Habrian. "Die Ueberlieferung fagt, daß ihnen nur ein febr furges Leben beschieden mar". Eufebius 1), von bem wir bieß alles erfahren, konnte ihre Jahre nicht mehr ermitteln, aber ihre Namen : Juftus, Bacchaus, Tobias, Benjamin, 30bannes, Matthias, Philippus, Seneca, Juftus, Levi, Ephres, Joseph und Juda, mit welchem bieje Succeffion ber indenchriftlichen Rachfolger bes Jacobus bes Gerechten endet. Es scheint, daß einige von ihnen noch gleichzeitig mit bem hochbetagten Symeon als feine Gehülfen bie Gemeinde regierten, wenn nicht eima Ramen von Bischöfen anderer Site in Balaftina mit in bem Berzeichniß fteben.

Unter biesen allen behielt also die Gemeinde zu Jerusalem noch ihren ifraelitischen Charakter. Wir wiffen bestimmt, daß sie diesen erst am Ende der Regierung des Hadrianus, nach der zweiten Zerstörung Jerusalems abgelegt hat. Auf das mosaische Opfer, Priesterthum und Heiligthum hatten die Christen Palästinas vorlängst Verzicht geleistet, den Mahnungen des Brieses an die hebräer gehorsam. Aber die Sitten, welche auch nach dem Falle des heiligthums den Israeliten noch von dem heiden unterscheiden, hatten sie noch nicht abgelegt. Sabbathseier, Beschneidung und Enthaltsamkeit von allen im Gesets als unrein bezeichneten Dingen dauerte bei ihnen noch fort. Dennoch standen dies israelitisch-christlichen Bischöfe sammt ihren Gemeinden in Kirchengemeinschaft mit den griechischen Gemeinben. Denn sie ftanden unter berselben geistlichen Obergewalt, nämlich unter den noch übrigen Aposteln. Es kann ihrem kirch-

<sup>1)</sup> Eusebius hist. eccl. IV, 5.

## 312 Die hebräische und bie griechische Rirche noch in Gemeinschaft.

lichen Leben an ber Billigung bes Johannes nicht gemangelt haben. Unter ber mofaischen Form hatten fie alfo ben vollen chriftlichen Glaubensinhalt, diefelbe Glaubensregel und im Befentlichen benfelben Cultus wie bie Beidenchriften. Mit einem Borte : "fie glaubten, wie Sulpicins Severus fagt 1). an Chriftum als Gott unter Beobachtung bes Gefeges". Sie vereinigten, was die Kurzsichtigkeit für unvereinbar hält. Sie konnten dieß ebensogut als die athiopischen Christen, die noch jest bie Beschneidung neben ber Taufe beobachten, ober bie neftorianischen in Aurdistan, welche bie mosaischen Vorschriften über das Reine und Unreine zum Theil noch buchstäblich erfüllen und ben Bentateuch als burgerliches Gefetbuch gebrau= chen 2). Kann jetzt der Glaube an die Gottheit Chrifti mit einer Anhänglichkeit an jubifche Gebrauche zusammenbefteben, fo konnte bieß auch im apostolischen Reitalter ber Kall fein. In späteren Jahrhunderten sprachen fich zwar bie Lehrer ber griechischen und lateinischen Rirche gegen eine folche Vereinigung aus, indem fich in der Kirche immermehr der Drang nach Gin= förmigkeit geltend machte. Aber bie Apostel hatten Bollmacht, eine folche Berschiedenheit im Ritus zwischen zwei Ubtheilungen ber Rirche zu billigen, und waren im Stande, babei bennoch bie Einheit ber Rirche aufrecht zu halten.

Also Johannes und seine Mitarbeiter verlangten von ben Gemeinden in Palästina, auch nach Jerusalems Fall, nicht mehr, als Paulus und Barnabas schon vorher von ihnen verlangt hatten. Man ließ es bei jener innerlichen Befreiung vom Mosaismus bewenden, welche die Gemeinden in der Prüfungszeit vor der Zerstörung Jerusalems errungen hatten. Die Anertennung, daß frast der Tause auch die Heidenchristen heilig seien, war längst bei ihnen durchgesett. Nun drang man nicht in die Brüder aus Israel, daß sie selbst nicht mehr Israeliten sein sollten. Wartete man doch immer noch auf die Bekehrung

<sup>1)</sup> Sulpicius Severus hist sacra l. III, c. 45. — 2) Siehe oben S. 107.

# Die hebräische und griechische Kirche noch in Gemeinschaft. 313

Ifraels und schon durch diefe sehnliche Erwartung war eine Schonnng des letzten Bandes, das noch zwischen der Kirche und dem Judenthum bestand, geboten.

Ebenso erklärlich ift es, wenn, wie wir vermuthen. 30= hannes und die übrigen Vorfteher der Gesammtkirche bei diefen Gemeinden nicht darauf brangen, daß sie den Baulus als ihren Apostel aufeben und feine Schriften unter ihre beiligen Bucher aufnehmen follten. Man verlangte ja auch nicht von ben gries dischen und lateinischen Gemeinden, daß fie ben Brief des 3a= cobus annähmen. Es war von ben hebraifchen Chriften genug, wenn fie ben Paulus als Apostel ber Seiden gelten ließen. Anders freilich war es mit ben Werken bes Betrus und 30hannes; in wie fern die hebraischen Gemeinden von biefen Ge= brauch machten, wiffen wir nicht. Doch bleibt es eine mertwürdige Thatsache, daß bas Evangelium Johannis in einer hebräischen Uebersetzung existirt hat 1), wenn man auch nicht nachweisen tann, bag bieje Uebersehung in firchlichem Gebrauche war; bie bebräifchen Gemeinden hatten ibr eigenes bebräifches Evangelium, welchem urfprünglich bie Schrift bes Matthaus ju Grunde lag. 3bre Rachkommen begingen fpater ben Kehler, baß fie, auftatt bas ganze viergestaltige Evangelium anzunehmen, jenes hebraifche Wert mit Bufagen, richtigen und unrichtigen, ju vervollftändigen suchten. Doch auch bann galt bieß Evangelium der Hebraer oder Nazaräer für die Rirche zwar nicht als kanonisch, aber auch nicht als kegerisch 2).

Bis in die Zeiten Symeons blieb, wie Hegefippus sagt, die Kirche, nämlich die palästinische, deren Geschichte er schreibt, von Häresieen unverworren. "Deswegen, sagt er <sup>3</sup>), nannten sie die Kirche eine Jungfrau, denn sie war noch nicht durch nichtige Lehren verdorben. Da begann (als Symeon eingesett war) Thebuthis (ein eigner Name, der auch bei Josephus vor= kömmt), weil er selbst nicht Bischof geworden war, heimliches

<sup>1)</sup> Epiphanius haer. XXX, 3 und 6. — 2) Siehe oben S. 183. 184. — 3) Segefippus bei Eufebius hist. eccl. IV, 22.

## 314 Die hebr. Gemeinden unverfälfcht bis jur Beit des Trojamus.

Berderben auszuschen. Auch er war von den sieben jüdischen Secten im Bolke her, von denen Simon und die Simonianer (ausgegangen) sind, Rleobios und Dosithess, Gorthäer und Masbothäer, dann von diesen die Menandrianisten, Marcioniten, Karpokratianer, Balentinianer, Basilidianer und Satornilianer, deren jeder seine eigne und wieder eine eigne Meinung einzuführen suchte. Von diesen sind falsche Christi, falsche Propheten, falsche Apostel (gekommen), welche die Einheit der Kirche durch verderbliche Reden gegen Gott und Seinen Christius zertheilt haben."

Alfo in dem judischen Sectenwesen, durch welches bie Ginbeit des alttestamentlichen Volkes Gottes zerrüttet war, fiebt Hegesippus die fruchtbare Mutter aller christlichen Häresieen. Aus biefer Quelle find zuvörderft bie Barefiarchen bes erften Jahrhunderts entsprungen, aus ihr feien mittelbar alle bie Regersecten abzuleiten, Die in der Mitte bes zweiten Jahrhunberts erschienen und ber Kirche zur Reit des Gegesippus die größte Gefahr bereiteten. Indem Begefippus diefe jubischen Parteien, die Ursache so großen Unheils, aufzählt, nennt er merkwürdiger Beise gleich an erster Stelle die Effaer (zum Beweise, daß er felbst und feine Glaubensgenoffen nicht effaisch gefinnt waren), bann bie Galiläer (Unhänger bes Judas Galiläus), hemerobaptiften (welche tägliche Baschungen vornahmen), Masbothäer (eine uns unbekannte Bartei), endlich Samariter, Sabducaer und Bharifaer. Gben fo beutlich ift es, baß nach hegesippus zu der Beit, von ber es fich bier handelt, unter Symeons Amteverwaltung noch teine Barefie unter ben palastinensischen Christen offen ihr Haupt erhob. Bis auf Trajanus, wie auch Eusebius ben Hegesipp verstanden hat, also bis zum Lode Symeons, blieb die Kirche unverborben. Von ba an wurden aber auch die hebräischen Gemeinden in Palastina und Syrien mehr als irgend ein anderer Theil der Rirche von Jrrlehren und Spaltungen heimgesucht, in traurigem Gegenfatz zu ihrer Lauterkeit und Einigkeit unter Jacobus und Symeon. -

Es ist des Zusammenhangs wegen nöthig, vorausgreifend einen Blick auf den Stand der Dinge in Palästina zu werfen, wie er sich im zweiten Jahrhundert gestaltet hat.

Wir sehen im zweiten und britten Jahrhundert die arie= chifche Rirche in Balaftina weiter ausgebreitet und befeftigt, beren Metropolis Cafarea war. Bir wiffen aus ben ficherften Quellen, wann und wie in Jerufalem ober vielmehr in Aelia eine griechische Gemeinde mit einem heidenchriftlichen Bischof, ohne mosaische Sitten, ganz gleichförmig mit ber großen beibenchriftlichen Rirche, ju Stande tam. Es geschah nach Beenbigung bes zweiten jubischen Kriegs, als habrianus ben Juden ben Boben Jerufalems zu betreten verboten hatte. Gin Theil ber bebräischen Christen aus Beräg fehrte nach Aelia beim, verließ die Sitten ber Borfahren und wählte einen Beidenchriften Marcus zum haupt. Mit Juda war die Reihenfolge ber judenchriftlichen Bischöfe von Jerufalem erloschen; mit biefem Marcus beginnt die Linie der griechischen Bischöfe von Aelia 1). Reben ber griechischen Rirche, welche in Balaftina fpater neununddreißig Bisthumer zählte, völlig von ihr abgesondert, er= scheinen bie Secten der Ebionäer und Nazaräer. Die Ebionäer find unleugbar Häretiker. Sie selbst sondern sich bei genquerer Betrachtung wieder in zwei Secten, indem die einen offenbar pharifaischer, Die anderen eben fo beutlich effaischer Bertunft und Richtung find. Bon ihnen unterschieden find bie Nazaräer, wie fie uns von Hieronymus beschrieben werden, fleine Chriftengemeinden in ber Nahe ber jubischen Synagogen Spriens, welche im Wefentlichen rechtgläubig waren, aber baneben noch im fünften Jahrhundert bie mojaische Sitte festhielten, Juden und Chriften zugleich fein wollten, aber weber von ben Juden, noch von ben Chriften anerkannt wurden. Sie waren feine Anhänger ber pharifaischen Satzungen, fie ließen ben Baulus als Gottes Berfzeug zur Bekehrung ber Seiben gelten. Man fonnte fie nicht als Reger verurtheilen, und boch ftanden fie

<sup>1)</sup> Eusebius hist. eccl. IV, 6.

## 316 Spaltungen und Repereien im zweiten Jahrhundert.

auch nicht in Kirchengemeinschaft mit der großen Kirche. Eine firchliche Stellung, welche ganz dem eigenthumlichen Verhältniß ihres Evangeliums zu den kanonischen Schriften entspricht 1). über ihre späteren Schicksale gibt es keine Nachricht; spurlos find diese letzten Ueberreste der hebräischen Gemeinden verschwunden.

Berfegen wir uns ans Ende des erften Jahrhunderts zuruck, wo diese Zerrüttung noch nicht eingetreten war. Noch waren die Judenchriften unter fich einig unter der Herrschaft heiliger Bischöfe, von keiner haresie überwältigt, und zugleich mit ihren Brüdern aus ber heidenwelt in Rirchengemeinschaft. Fragt man, warum im zweiten Jahrhundert dieß alles fo zanz anders geworden ift, so ift die Antwort nicht schwer. So lange bie Kirche unter apostolischer Leitung ftand, wurde die Einheit ihrer beiden Theile ungeachtet ber Verschiedenheit des Ritus erhalten. Aber sobald ein Menschenalter nach bem Tobe bes Johannes die unmittelbare Nachwirfung ber apostolischen Leitung ber Rirche erlosch, litt auch die Ginheit Schaden. Es trat Ungewißheit barüber ein, mas nun nach biefem zweiten Gericht über bas Judenthum, der völligen Zerftörung Jerufalems im Jahr 136, für die Gläubigen aus Ifrael zu thun sei. Es war feine Einigkeit darüber zu erzielen, denn es fehlte das rechte Licht und die höchste Entscheidung, wodurch die Rirche in zweifelhaften Lagen geleitet werden sollte. So blieb ein Theil in ber Beobachtung mosaischer Sitten zurück, während ber andere ben Erinnerungen an die eigene Borzeit entfagte und fich in völlige Gleichförmigkeit mit der großen Kirche begab. So bilbete sich ein Schisma zwischen ben früher Vereinigten, und baß fich biefes immer mehr erweiterte, baran find beide Theile nicht ohne Schuld. Die einen durch eine wirklich unerleuchtete Ans hänglichkeit an die alte Bolkssitte und ein Buruckbleiben in der wahren Entwicklung; bie anderen (fomie die griechische Rirche überhaupt, der sie nun einverleibt waren), indem sie die Gleich=

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 197 und Reander, Rirchengesch, 2. M II. S. 604.

förmigkeit zu rücksichtslos forderten und die Einheit im Geiste zu wenig zu erhalten bemüht waren. Beiden muß dieß zum Schaden gereicht haben, besonders aber den in Peräa und Sprien Burückgebliebenen. Durch Sitte und Sprache von den übrigen Christen getrennt behielten sie zwar die äußeren Formen und den Namen ihrer erlauchten Vorsahren, der ersten Jünger Christi, aber verfümmerten in ihrer von dem großen Ganzen der Kirche abgesonderten Stellung mehr und mehr.

Aber nicht allein bie Einheit ber Rirche litt folchen Schaben nach bem Erlöschen ber apostolischen Autorität, auch des rechten Schutes vor der harefie gingen die bebraifchen Bemeinden verluftig, welcher in bem Balten ber Apoftel gelegen war; baber denn seit Trajanus die Ausbreitung der schädlichen vielverzweigten ebionaischen Baresie. Der Sauerteig ber verfommenen und uneinigen fühischen Sinnesart und Theologie brang in die Rirche ein; bie Berkehrtheiten bes zerfallenen Jubenthums wurden auf chriftlichen Boden verpflanzt. Bharifäer und Effaer erscheinen nun in chriftlichem Gewande als zwei chriftliche Regersecten. Ebion aus Rotabe, der hauptvertreter ber pharifäischen Richtung, könnte, ungeachtet ihn die Reueren nicht bafur halten, am Ende boch eine geschichtliche Berfon fein. Er foll nach ber erften Zerftörung Jerufalems, als bie Rirche in Balaftina wieder aufgerichtet wurde, aufgetreten fein, jedoch nur mit maßigem Erfolge 1). Seine Anhänger, bie gewöhn= lichen Ebioniten, verwarfen nicht allein die gottliche Burbe Chrifti, fondern auch feine Geburt aus ber Jungfrau; Er fei ber Sohn Josephs gewesen und wegen feiner sittlichen Berbienfte zum Meffias gesalbt. Dieß ift nichts anderes als bie pharifaische Meffiaslehre, auf Chriftum übergetragen. Bhari= faisch ift auch bas Festhalten an bem Buchstaben bes ganzen Gesetzes. Un den Namen eines gemiffen Elchafai knupft fich bie Entstehung ber anderen (gnoftischen) Richtung ber Ebionis Erft burch fein Auftreten unter Trajanus gewann bas ten.

<sup>1)</sup> Epiphanius haer. XXX, 2. 3.

## 818 Eindringen der pharif. und effähichen harefte nach dem Lobe ber Apostel.

i

Uebel feinen rechten Aufschwung 1). Damals muß es geschehen fein, bag bie Effaer ihre frühere, ohnehin ichon gelockerte Berbindung mit ben Juden aufgaben, zum Chriftenthum übergingen und sich als eine christliche Secte constituirten 2). Diese Secte ift es, welche ein baretisches nachbild ber wahren tatholischen Rirche aufzustellen fuchte 3), welche in verfälichten und erbiche teten Schriften bie gefeierten Ramen ber Borgeit, eines Jacobus, Betrus, Clemens von Rom, migbrauchte, burch ihr geheimes Birten fich nach anderen Belttheilen verzweigte und wie im Alterthum, fo unter ber neueften Forschung, ber Bermirrungen viel angerichtet hat. Alle diese haretiker, die pharifäiichen und bie effaischen Ebioniten, waren ftolz barauf, Judendriften zu fein. Diese effaischen unterscheiden fich beutlich von den anderen; sie hatten mehr griechische Bildung, sie nahmen nicht das ganze Alte Teftament an, sondern mit gnoftischer Billfur unterschieden fie barin Göttliches und Ungöttliches. Bon Chrifto dem großen Propheten hatten fie eine höhere und würdigere Borftellung als bie pharifäischen, doch fehlte auch ihnen der volle Glaube an seine Gottheit und an die gottliche Dreieinigkeit. Bibersacher bes Baulus waren fie alle. Unter ben effaischen selbft muffen, wie es bas Befen bes Gnofticis= mus mit fich bringt, Barteiungen gemefen und Beränderungen vorgegangen fein. Ihrem gemeinfamen Ramen Ebionaer, b. h. bie Armen, welchen die Lehrer ber Kirche auf ihre durftige Borstellung von Christo 4) ober auf ihre Anhänglichkeit an die

<sup>1)</sup> Das häretische Buch des Elchasai war vom 3. Sahre des Trajanus datirt, nach der Angabe des Hippolytus, der Fragmente daraus mittheilt. Origenis philosophumena ed. Emm. Miller, Ox. 1851. pag. 292. 294. 296. — 2) Epiphanius haer. XIX, 1. Bgl. Credner, Beiträge zur Einleit. in die bibl. Schriften, I. 1832. S. 366. R. Rothe, die Anfänge d. chriftl. Riche, S. 535 ff. — Mehnlich Ritschl, Cntstehung der alttathol. R. 1857. S. 220: "Die Ebioniten des Epiphanius und der Pseudoclementinen find christianisfirte Effäer. — Es ist wahrscheinlich daß sie gegen das Ende des 1. Jahrhunderts in Rasse den christlichen Glauben angenommen haben." — 3) Bgl. R. Rothe a. a. D. S. 540 ff. — 4) Eusebius hist eccl. III, 27.

#### Die Kirche in Antiochia.

burftigen Sahungen bes Mosaismus 1) beuteten, gaben fie felbst bie ehrenvolle Deutung, sie seien die Nachfolger jener ersten, burch ihre freiwillige Gütergemeinschaft und durch ihre aus Liebe übernommene Armuth berühmten Christenktrche 2).

Es fann Niemand wundern, wenn auch an anderen Hauptfitzen des Judenthums, welche zugleich hauptftätten des christlichen Geisteslebens waren, wie in Rom, dieselben häretischen Erscheinungen neben der rechtgläubigen Kirche auftauchten. Im johanneischen Beitalter, unter Symeons Episcopat, waren ichon Keime dieser kehreischen Richtungen vorhanden, aber ihre Entfaltung wurde noch mit Erfolg niedergehalten.

~~~~~~

Bir haben uns nun der fprischen Rirche und zunächft ihrer Metropolis Antiochia zuzuwenden. Diefe Rönigsftadt ber Seleuciden, an Große bie zweite Stadt im romischen Reiche. war zum allergrößten Theil von griechisch Redenden bewohnt. hier lernten bie Beiden zuerft bie Rirche Chrifti von der Spnagoge unterscheiden und hier zuerft bekamen bie Junger von ihrer heidnischen Umgebung ben Namen Christianoi. Anfangs ftand bie antiochenische Rirche noch unter bem Apostolate Ifraels und es ift keine leere Erdichtung, daß ihr erfter Bischof Evodios feine Beihe, wenn auch vielleicht nur die zum Presbyteramte, von Petrus empfangen hat 8). Soll Petrus felbst fieben Jahre lang Bischof von Antiochia gewesen sein, fo heißt bieß, baß zu ber Beit, wo das bischöfliche Amt noch nicht aus dem apoftolischen hervorgetreten war, Antiochia eine Zeitlang unter ber Oberleitung und dem Schutze des Petrus ftand. Als das Apostolat für die Heiden entwickelt war, gehörte die Gemeinde zum Wirkungsfreise bes Paulus 4). Als beide Apostolate in der

<sup>1)</sup> Origenes contra Celsum II. init. pag. 56 ed. Spencer 1677. - 2) Epiphanius haer. XXX, 17. ed. Petav. Colon. 1682. pag. 141.

<sup>- 3)</sup> Eusebius hist. eccl. III, 22. - 4) Gal. 2, 11. Stehe oben S. 185.

Wirksamkeit des Johannes zusammenflossen, ist von dieser ficher auch Syrien nicht unberührt geblieben. Bon Antiochia waren die Boten des Heils zu den Heiden nach Aleinasien gekommen. Eine innige Geistes= und Kirchengemeinschaft zwischen Antiochia und Ephesus ist in jenen Zeiten vorauszusegen. Alehnlich wie die Gemeinden Astens war im johanneischen Zeitalter auch die antiochenische eingerichtet.

Damals war Ignatius ihr Bischof, des Evodios Nachfolger. Das Jahr feines Amtsantritts, welches ichon Eusebius nicht angeben konnte, ift unbestimmbar. Gben deshalb läßt sich bie Frage nicht mehr lösen, welcher Apostel ihn eingesett, worüber bie Alten felber ichmanken, indem die einen ben Betrus, bie anderen den Paulus nennen, wieder anderswo Ignatius als Schuler bes Johannes bezeichnet wird 1). Unter ihm mahrscheinlich erlitten die Gläubigen den Sturm jener von Josephus beschriebenen Judenverfolgung 2), von dem die Chriftengemeinde nicht verschont bleiben konnte. Sicher unter ihm wurde die bie domitianische Verfolgung überstanden. Ignatius waltete gleichzeitig mit Symeon von Jerufalem und Clemens von Rom. Alle diese brei haben unter Trajanus geendet. Des Ignatius Martyrtob bleibt eine geschichtliche Thatjache, auch wenn ber vorhandene Bericht \*) eine spätere Ausschmuckung ift. Bu den wilden Thieren verurtheilt, nach Rom gebracht, bestand er das Martyrium, welches ihn in den Augen ber Chriftenheit ver= herrlichte. Sein Tod wird von Eusebius in das Jahr 107 gesett. Soll es wahr fein, daß Trajanus felbft, während feiner Unwesenheit in Antiochia, bas Urtheil sprach, so mußte man bis zu bem Jahre des großen Erdbebens (115) berabsteigen,

<sup>1)</sup> Bgl. Patrum apost. opera ed. Dressel, L. 1857. pag. XXII. - 2) Flav. Josephus de bello Jud. VII, 9 (21). - 3) Martyrium Ignatii bei Cotelerius, patres apost. II. 1724. p. 175 sqq. Bei Dreffel fiehe dasselbe pag. 350 sqq. und ein zweites früherhin unbefanntes martyrium Ignatii pag. 368 sqq.

welches ben britten Theil ber fprischen hauptstadt zerftort bat 1).

Wenn von den ignatianischen Briefen auch nur die drei acht fein follten, bie fich in fprischer Uebertragung und in furzerer Form gefunden haben (an Bolycarpus, an die Ephefier und an bie Romer) 2), fo wird auch baburch fchon, was wir über ben johanneischen Charafter ber antiochenischen Rirche unter Janatius gesagt haben, bestätigt.

Auch hier sehen wir Ignatius in voller Geistesgemeins fchaft mit Polycarpus von Smyrna, bem Junger bes Johannes. An ihn richtet Ignatius die Ermahnung : "nimm wahr der Beiten, warte auf ben über die Beit Erhabenen, Ewigen, ben Unfichtbaren, ber um unsertwillen fichtbar geworden, ben Unfaßbaren und Leidlofen, ber um unfertwillen leidensfähig ge= worden ift, ber auf alle Weise alles für uns gelitten hat," -Borte, bie ganz ber johanneischen Christologie entsprechen. Ebenso flar wird bie unter Johannes zur Reife gekommene Orbnung ber Rirche in ben Worten bezeugt : "achtet auf ben Bischof, damit auch Gott euch achte. 3ch fete meine Seele fur Diejenigen ein, welche fich bem Bifchof, ben Melteften, ben Diaconen unterordnen, mit ihnen möge ich mein Theil haben Beit glanzender freilich wurde der johanneische an Gott." Charafter bes Ignatius ermiefen fein, wenn wir uns ohne alles Bebenken auf bie fieben griechisch erhaltenen Briefe berufen burften. Bir wurden bieg thun, wenn wir gewiß waren, daß fie uns noch fo vorlägen, wie fie Eusebius getannt und für acht gehalten hat \*). Denn Eusebius hat die fieben höchft wahr= fcheinlich aus jenen Büchersammlungen gehabt, welche die amt-

Thierich, Rirchengeichichte 1.

<sup>1)</sup> Bgl. Eckhel, doctrina numorum veterum, P. II. vol. VI. 1796, pag. 450 sqq. - Sn dem fo eben citizten martyrium Ignatii ineditum wird der Lod des Ignatius in das 5. Jahr des Trajanus gesett. - 2) Bunfen, die drei achten und die vier unächten Briefe des Janatius. Bamb. 1847. W. Cureton, corpus Ignatianum etc. Lond. 1849. Auch Ritichl hält diefe fyrische Recension der ignatianischen Briefe für die ächte: Entstehung der alttathol. Rirche, 1857. S. 403 ff. — 3) Eusebius hist. eccl. III, 36. 21

#### Die Briefe des Ignatius.

liche Correspondenz der Bischöfe enthielten. Jene brei fprifchen unterliegen dem Berdacht, daß sie nicht ein älterer Text, sondern nur ein Auszug aus den fieben find, denn die anderen in demfelben Manufcript befindlichen Aufzeichnungen icheinen Excerpte au fein 1). Uber andererseits find auch die Zweifel an der Uns verfälschtheit der fieben Sendschreiben , in ber Gestalt, wie fie feit Ufferius bekannt find, noch nicht alle gelöft. Denn noch hat fich tein Manufcript gefunden, welches nur die fieben von Eusebius bezeugten Episteln enthielte, ein Manuscript, wie es bem Eusebius vorlag. In ben handichriften, welche ben von Katholiken und Eviscovalisten vertheidigten Text enthalten, find fcon die fpäter hinzugedichteten Briefe beigefügt 2); wie leicht tann alfo auch in bie fieben alten Gpifteln etwas hineingebichtet fein. Deshalb versagen wir es uns hier, wo es barauf ans fommt, was Ignatius felbst gelehrt hat, von den sieben Briefen Bebrauch zu machen, wenn wir gleich überzeugt find, baß fie feinen Anachronismus enthalten, daß vielmehr die barin porfommenden Lehren und Einrichtungen wirklich ber Zeit unter Trajanus angehören. So die Warnung vor den Doketen und ben Judaiften, fo bie wiederholte Benennung bes Grlofers als Gott, so endlich die Ermahnung, nichts ohne den Bischof zu thun, dem Bischof wie Christo, dem Bresbyterium wie ben Aposteln zu folgen 8).

In Uebereinstimmung mit Johannes und Polycarpus hat Ignatius die antiochenische Kirche regiert. Sein Ansehen wuchs um so mehr, da in der Christenheit beim Verschwinden des apostolischen Amtes ein mächtiges Verlangen nach Männern von

<sup>1) &</sup>quot;Einzelne Stücke älterer fprischer Gottesgelehrten". Bunsen a. a. O. S. XVI. — Den Eindruck eines Auszugs, und zwar eines dürftigen und übel gelungenen, macht der sprische Lext, siehe gilgenfeld, die apostolischen Bäter, 1853. S. 274 ff. — 2) Bgl. die notitia codicum bei Dressel, patr. apost. opera, pag. XVI sqq. — 3) Die bedeutendsten Bertheidigungen der Archtheit der stiefe find die von Pearson, vindiciae Ignatianae (bei Cotelerius, patres apost. II. pag. 251 sqq.) und von R. Rothe, die Anfänge der christl. Rirche, I. S. 715 ff.

dhnlicher Autorität rege war. Allerdings find bie Aeußerungen ber Demuth in den ignatianischen Briefen auffallend, aber sie kommen eben daher, daß die Bischöfe den Metropoliten Syriens, ber um Christi willen in die Bande gelegt war, zu einer Stelle zu erheben suchten, wie sie nur den Aposteln zukömmt. Dieses llebermaaß von Berehrung ist es, was er abzuwehren hatte. Bedeutsam erscheint uns auch dieß, wenn es auf geschichtlicher Frinnerung beruht, daß die Bischöfe und Leltesten der benachbarten Kirchen zu dem Gefangenen, der auf dem Wege nach Kom war, kamen, "um einen Antheil an geistlichem Charisma zu empfangen" 1), benn schon hatte die Jahl derer, welche von den Aposteln selbst ihre Weihe und Ausrüftung empfangen hatten, abgenommen.

Janatius schrieb in bem Briefe, ben er an bie römischen Chriften voraussandte : "gerne fterbe ich für Gott, wenn nur ibr mich nicht baran verbindert. Laffet mich den Thieren zum Raube werden, burch welche mir gestattet ift, Gottes theilhaftig zu werden. 3ch bin ein Baizenkorn Gottes und burch bie Bahne ber wilden Thiere werde ich zermalmt, bamit ich als ein reines Brod Gottes erfunden werde. Schmeichelt vielmehr ben Thieren, damit fie mir zum Grabe werden und nichts von meinem Leibe übrig laffen, bamit ich nicht, wenn ich entschlafen -bin, Jemanden zur Laft falle. Dann werde ich wahrhaftig ein Junger Jefu Christi fein, wenn die Welt nicht einmal meinen Leichnam sehen wird. Flehet ben Herrn für mich an, damit ich burch bieje Bertzeuge als ein Opfer Gottes erfunden werbe. Nicht wie Betrus und Baulus gebiete ich euch; jene find Apoftel, ich bin ein Berurtheilter; jene find Freie, ich bin bis jest noch ein Rnecht, aber wenn ich gelitten habe, werbe ich ein Freigelaffener Jeju Chrifti fein und in 3hm als ein Freier auferftehen. - Und wenn bie Thiere mich nicht verschlingen wollen, will ich fie nöthigen. Feuer und Kreuzespein - alles mag über mich kommen, damit ich nur Christi theilhaftig werde.

21 \*

<sup>1)</sup> Martyrium Ignatii cap. 3.

Die Geburt steht mir nahe. Meine Liebe (zu allem Bergänglichen) ist gekreuzigt; es ist in mir kein Feuer der Lust am Jrdischen. Ich ergöze mich nicht an vergänglicher Speise, noch an den Lüsten dieses Lebens; Gottes Brod begehre ich, welches ist Christi Fleisch, und als Trank Sein Blut, welches ist unvergängliche Liebe."

Diefe Freudigkeit verließ ihn auch im Lobe nicht. Sein Berlangen wurde erfüllt und eben burch feine feurige Sehnsucht nach dem Martyrtode wurde er ein gefeiertes Ideal für bie alte Rirche 1). Es ift leicht zu fagen, bag bie Begierbe nach bem Martyrium, die im Alterthum so oft vorfam und so hoch verherrlicht wurde, über bas Maag ber Nachfolge Chrifti binausgehe und zur Eigenmächtigkeit werbe. Mehr als ein folcher Label wurde uns bie Bewunderung für das Sehnen nach ber Bollkommenheit geziemen, welches fich in bem Drang nach bem Martyrtobe überhaupt und besonders bei Ignatius ausspricht. Dieses Ringen nach vollendeter heiligung ift bas große und wahrhaft apostolische an jener Gefinnung. Doch läßt fich auch bieß nicht verkennen, daß bie Mittel der Seiligung und mit ihnen bas volle Licht über ben Weg zur heiligung in ber Rirche bereits abnahmen. Machte sich bas Gefuhl geltend, baß sich Die Kirche nicht mehr in ungehemmt zunehmender Borbereitung fur bas Reich ber himmel befinde, gewährte fie ihren Rindern nicht mehr alle bie Förberung, wornach bas Innerste bes mabren Chriften fich fehnt, was lag bann naber, als in beroischer Aufopferung für Chriftus den Weg zur vollen Uehnlichkeit mit Ihm zu suchen. hatte boch Er felbit feine Leiden eine Taufe, bas ift eine Beihe zur Bolltommenheit genannt, ber Er fich unterziehen muffe. Der Durft nach bem Martyrium ift ein Beichen ber abnehmenden hoffnung auf die baldige Erscheinung Chrifti und ber anhebenden Schwäche ber Rirche im Ganzen,

<sup>1)</sup> lleber satirische Anspielungen Lucians (de morte Peregrini) auf das Marthrium des Ignatius vgl. unsere Vorlesung über Politik und Philosophie unter Trajan u. s. w. 1853. S. 32.

aber zugleich ein Beichen ber noch fortglühenden Sehnsucht nach bem höchsten Gute in den Einzelnen.

Antiochia wurde nicht bloß für bie griechische Rirche ber Umgegend, fondern auch fur bie fprifch redenden Chriften bis in weite Entfernung zur Mutterstadt. Ungeachtet feit Jahr= hunderten griechische Sprache und Bilbung fich in ben Stäbten Spriens feftgesett hatte, bestand boch, zumal auf bem Lande. bie alte nationale Bevölkerung noch als eine große fefte Daffe, mit ihrer alten semitischen Sprache, ihrem unreinen beibnischen Eultus und mit zahlreichen judischen Riederlaffungen in ihrer Mitte. Beiter gegen Often, jenfeits bes Euphrates in Defopotamien, waren noch weit weniger Einwirfungen des griechis fchen Befens und noch größere jubifche Auffebelungen zu finden. Schwerlich hatten bie Juden in irgend einem Theile ber Frembe, außer in Aegypten, fo große Ausbreitung genommen, als in bem Land der zwei Ströme, bis hinab nach der alten Babylon. Die Einwirfung ber Juden auf die Umwohnenden und bie baraus entspringende Anbahnung des Uebergangs zum Chriften= thum muß um fo leichter gewesen fein, ba fich die Bolkssprache ber Juden von ber fprischen fast gar nicht mehr unterschieb. Dieje Bolfsiprache ftand zugleich der althebraifchen Sprache fo nabe, daß hier am leichteften eine Uebertragung und Mittheilung alttestamentlicher Lehren stattfinden konnte.

So ift es benn nicht zu verwundern, wenn das Chriftenthum in dem großen sprischen Ländergebiete, welches öftlich von Persien, nördlich von Armenien begränzt war, eine Stätte fand, wo sich frühzeitig eine so zu sagen nationale Kirche ausbilden konnte, eben so tief gewurzelt und weit verbreitet und balb auch von der griechischen Kirche ebenso unabhängig, wie die christliche Kirche in Italien. Unter Trajanus wurde Mesopotamien der Schauplatz des großen Krieges mit den Parthern. Im apostolischen Beitalter hatte ber Kampf geruht und die Parther herrschten bis an den Euphrates. Dieser Friede kam ber Ausbreitung des Christenthums zu statten. Wir wissen, daß sich die Apostel Thomas und Thaddaus nach den sprischen

Ländern begeben haben und daß die fprischen Stammfürften in Gbeffa bie erften herricher waren, bie zum Chriftenthum übergingen 1). In Nifibis erhob fich im zweiten Jahrhundert eine berühmte Schule jubischer Schriftgelehrten, wie wenn fie einen Bettftreit mit den Anpflanzungen ber chriftlichen Lehrer eingeben follte. Bon ben Griechen war bie fprische Nationalität unterbrückt worben, burch bie Lehrer bes Chriftenthums wurde fie gehoben. Sittliche und wiffenschaftliche Bilduna augleich ward biefem alten Bolfe erft burch bie Rirche zu Theil. Die ganze fprische Literatur, Gelehrsamkeit sowohl als Poefie, ift durch bas Chriftenthum hervorgerufen worden. 3bren Anfang bildet die alte, genaue Ueberfegung ber heiligen Schriften (bie Beschito), welche zum gottesbienftlichen Gebrauche ber fprischen Gemeinden verfaßt wurde. Sie entstand im zweiten Jahrhundert, wenigstens ebenso fruh wie im Abendlande bie alte lateinische Uebersetzung (bie Itala) 2). Wird fie von einzelnen Orientalisten in noch frühere Zeit, in bas erste Drittel bes zweiten Jahrhunderts ober gar in bas erfte Jahrhundert verlegt 3), so ift uns dieß unwahrscheinlich, weil bei den Griechen die christliche Gelehrsamkeit erft im zweiten nachapostoli= schen Menschenalter (im zweiten Drittel bes zweiten Jahrhnnberts) ihre Urbeit beginnt. Auch fehlte es Anfangs in ben sprischen Kirchen sicher nicht an solchen, welche ber griechischen Sprache mächtig die christlichen Lehren und Schriften, welche in biefer Sprache zu ihnen famen, ben Gingeborenen burch mündliche Uebertragung vermitteln konnten. Nach Armenien und Perfien, zum Theil auch nach Arabien, ift bas Chriftenthum durch die sprische Rirche ausgebreitet worden. Leider begiunt bie fprische Rirchengeschichtschreibung ju fpat, als bag wir mit Gewißheit fagen könnten, in wie weit biezu ichon im erften Jahrhundert der Anfang gemacht worden ift.

Siehe oben S. 107. — 2) Bgl. Hug, Einleit. in d. R. L. I. 1826.
364 ff. — Hävernict, Einleit. in d. A. L., bearb. v. Reil, I. 1854.
402 ff. — 3) So 3. D. Michaelis, vgl. de Bette, Einl. in d. A. L. 1845. S. 99.

Erwägt man die Bedeutung der jüdischen Anstedelungen im öftlichen Sprien, aus denen sich höchstwahrscheinlich der erste Rern der Christenversammlungen bildete; erwägt man ferner, daß Paulus in diese Gegenden niemals gekommen ist, so läßt sich erwarten, daß sich in der Denkweise und Sitte der sprischen Christen mehr mosaische Elemente zeigen werden als bei den Griechen. Und wirklich sind an der späteren sprischen Kirche Charakterzüge zu entbeden, welche auf diesen ihren Ursprung zurüctweisen. Der ganze Nestorianismus, dem der größere Theil der Sprer gehuldigt hat, steht hiemit in Zusammenhang.

Um so merkwürdiger ist es, daß wir die sprischen Christen schon da, wo wir sie zuerst kennen lernen, mit der griechisch= romischen Kirche in der Glaubensregel einig und in voller Kir= chengemeinschaft sinden, welche bis ins fünste Jahrhundert un= getrübt bestanden hat. Die Apostel Israels haben also im wesentlichen denselben Glaubensgrund in Syrien gelegt, der in Kleinassen von Paulus gelegt wurde <sup>1</sup>). Auch die Christen des fernen Oftens sind in der Entwicklung, in welcher die Griechen von Ishannes geleitet wurden, nicht zurückgeblieben. Ihre Verbindung mit der griechischen Rirche muß durch ihre Metro= polis Antischia vermittelt worden sein.

Wenden wir uns nach Alexandria und Aegypten, so ift auf diesem Gebiete noch mehr als anderwärts die Dürftigkeit der Nachrichten aus dem apostolischen Zeitalter zu beklagen. Doch ist uns auch von Alexandria die Reihenfolge der Bischöfe aufdewahrt, die wie eine Genealogie in die Zeiten hinauf reicht, in denen wir uns von den anderen historischen Hulfsquellen verlaffen sehen. Annianos, Abilios und Kerdon heißen bie Bischöfe von der Stiftung der Kirche in Alexandria bis in die

-----

<sup>1)</sup> Achnliche Bahrnehmungen über die fyrische Rirche sieht bei Ritsch, die Entstehung der alttath. Rirche, 1857. S. 272, 273,

Beit des Trajanus (der erste von 62 bis 85 n. Chr., der zweite von da bis 98, der dritte von da bis 110<sup>1</sup>). Annianos, deffen Namen eine Gräcistrung oder Latinistrung des hebräischen Namens Chananja zu sein scheint, also ein ijraelitischer Mann, wurde nach der übereinstimmenden Tradition von Marcus eingsett, Abilios nach einer einzeln dastehenden Nachricht von Lucas.

Während nun die versönliche Birksamkeit biefer erften agyptischen Bischöfe in Vergeffenheit gefunken ift, bat fich über bie Verfassung ber ägyptischen Kirche eine Nachricht erhalten. welche uns mittelbar einen Blick in bie Zeit ihrer Stiftung geftattet. "In Alexandria, fagt hieronymus, pflegten von Marcus bem Evangeliften an bis auf bie Bischöfe Geraflas und Dionpfius bie Aelteften jedesmal einen, ben fie aus ihrer Mitte wählten, auf bie höhere Stufe zu verfegen und zum Bijcof zu ernennen, wie wenn bas heer einen zum Imperator macht ober bie Diakonen einen aus ihrer Mitte, beffen Sorgfalt fie tennen, auswählen und zum Archibiakonus berufen" 2). Dabrend also sonft im britten und gewiß schon im zweiten Sabrhundert ber Grundfatz galt, bag nur Bifchofe einen Bifchof weihen können und daß ihrer zwei ober drei nöthig find, um (als Bertreter ber Gesammtheit ber Bischofe) bieje beilige Band. lung zu vollziehen 3), geschah bis in die Mitte bes britten Jahrhunderts zu Alexandria nicht nur bie Bahl bes Bischofs, was wenig auffallendes haben würde, fondern fogar feine Weihe und Einsetzung burch bie Aelteften, und zwar burch bie Aelteften ber Stadt Alexandria. Diese Ausnahme läßt sofort vermuthen, daß in jenen Zeiten teine benachbarten Bischöfe ba waren, welche ben Metropoliten hatten einfegen können. Gben bieß ift es nun, was ber Batriarch Eutychius von Alexandria

<sup>1)</sup> Eusebius hist. eccl. II, 24. III, 14. 21. — 2) Hieronymus epist. 101 (al. 85) ad Evangelum. — 3) Canon apost. I. Ἐπίσχοπος ὑπὸ ἐπισχόπων χειροτονείσθω ἀύο ἢ τριῶν πρεςβύτερος ὑπὸ ἐνὸς ἐπισχόπου, χαὶ διάχονος χαὶ οἱ λοιποὶ χληριχοί.

bezeugt, ein fehr später, aber boch in diefer Sache, über bie er von feinen Borgangern Runde haben fonnte, ber Anhörung würdiger Beuge. Seine Ausfage lautet 1): "Marcus hat zugleich mit bem Batriarchen hakanja zwölf Aeltefte eingesett, fo baß fie, wenn bas Batriarchat erlebigt wurde, einen aus ben 3wölfen erwählten, auf beffen haupt bie übrigen Elf ihre Bande legten, um ihn zu fegnen und zum Patriarchen zu machen, bann aber einen Mann wählten, ben fie an bie Stelle bes zum Batriarchen erhobenen als Bresbyter einfesten, fo bag ihre Bahl jederzeit zwölf blieb. Und biefe Einrichtung, daß die Aelteften einen aus ihrer Zwölfzahl zum Batriarchen wählten, hörte zu Alexandria nicht auf bis auf die Zeiten des Alexander (der auf bem nichtischen Concil erschien). Diefer verbot, bag bie Aelteften fernerhin ben Batriarchen wählten. Er ftellte feft, bag nach bem Tobe bes Batriarchen bie Bischöfe zufammenkommen follten, um ben Batriarchen zu weihen, und bag biefer aus irgend einer Gegend, fei es aus ben zwölf Melteften ober ans bers woher, gewählt werben folle. Und fo verschwand jene ältere Einrichtung. — Fragt man, warum ber Patriarch von Alexandria Bapas genannt wird, welches Wort Aeltervater bebeutet, fo ift zu miffen, daß von hakanja, ben Marcus eingefest hat, bis auf ben Demetrius, ben elften in ber Reihe, in ben Provinzen Megypteus feine Bifchofe gewesen find und bie Batriarchen, bie vor ihm waren, feine Bifchofe eingesethaben. Er war der erste alexandrinische Batriarch, der Bischöfe machte. Rach seinem Lode folgte Beraklas, welcher zwanzig Bischöfe eingeset hat."

Diefer alterthumliche Stand ber Dinge in ber ägyptischen Kirche, ben hieronymus und Eutychius übereinstimmend beschreiben, kann nicht späterer Entstehung sein; er muß auf einer im apostolischen Beitalter getroffenen Anordnung beruhen. Schon damals muß es in Aegypten und ber dazu gehörigen Bentapolis

<sup>1)</sup> Eutychii Patr. Alex. annales, interpr. Edw. Pocockio. Oxen. 1658. I, p. 331.

## 330 Eigenthumliche Berfaff ung der ägyptischen Rirche.

ober Ryrenaifa eine ganze Anzahl von Gemeinden gegeben haben, aber es gab nur einen Bischof, ber über fie alle zusammen und über ihre Aeltesten gesetzt war. Also ganz ein anderes Verhältniß, als im punisch-römischen Africa, wo wir schon um 200 nach Chriftus fiebaig Bischöfe au einem Concilium in Rarthaao versammelt finden und nach und nach sechs = bis sieben= hundert kleine Episcopate auftauchen sehen. Banz bas entgegengesette Berfahren muß von ben Gründern ber Kirche in Africa proconfularis und in Aegypten befolgt worden sein. Dort empfing jebe Gemeinde ihren eigenen Bischof, hier wurde ein einziger für ein ganzes Land eingesett. Es ift nicht zu verfennen, daß bei ber Aufrichtung ber Rirche in Aethiopien, welche zur Beit des Athanasius von Megypten aus geschah, diese alte ägyptische Einrichtung zum Mufter genommen und in einer hinsicht wenigstens nachgeahmt worden ift. Dort besteht fie im Wesentlichen noch heutiges Tages 1).

Die Befugniß, welche die zwölf Alltesten ber ägyptischen Hauptstadt ausübten, bildete offenbar eine Ausnahme, durch die sie sich nicht allein von den Alltesten anderer Länder, sondern auch von den Ueltesten in Aegypten selbst unterschieden. Im dem diese Zwölf dem ganzen Lande einen Bischof gaben, übten sie eine Art von geistlicher Gewalt über das Ganze aus; sie standen dadurch um eine Stufe höher als alle anderen Pressbyteri in Aegypten; sie hatten selbst eine Art bischöflichen Charakter; sie besaßen diesen Borrang von Ansang an und unbestritten. Die Ordinationen im ganzen Lande scheint der Bischof vollzogen zu haben, denn es wird ausdrücklich bemerkt, daß in

<sup>1)</sup> Der Metropolit von Azum, das tirchliche Oberhaupt über ganz Abhffinien, der Abuna, d. h. unser Bater, wird von dem Patriarchen von Alezandria geweiht. Er hat das Recht, in seiner Provinz Bischöfe einzuseten, doch nicht mehr als steben. Bgl. John Mason Neale, a history of the holy eastern Church; the patriarchate of Alexandria, I. 1847. p. 156. — Bon einem so eigenthümlichen Borrechte der Aeltesten, wie es die zu Alezandria besahen, findet sich allerdings weder in Aethiopien noch sonst in der alten Rirche eine Spur.

Regypten, wenn kein Bischof da war, Priester die Confirmation ertheilten 1); nirgends wird gesagt, daß sie auch Priester ge= weiht hätten.

Erwägt man bieß vollständig, so macht bie alexandrinische Bischofsweihe durch die Aeltesten in das fonftige Gesetz des Unterschiebs zwischen Bischof und Bresbyter feinen folchen Riß, wie man es nach ber kurzen Nachricht des Hieronymus meinen follte. Zugleich tritt die Anschauung hervor, welche bei der Anordnung der kirchlichen Verhältniffe in Negyvten gewaltet hat: bie ganze werdende ägyptische Kirche sollte in ihrer Ordnung als ein Abbild der gesammten Rirche gestalten. Wie biefe Shriftum zum haupt hat, bem zunächft seine Apostel mit einer Aufficht über die Gesammtheit fteben, fo bier ein Bischof und ihm beigegeben zwölf Aelteste, um mit ihm an ber Spipe bes ganzen gandes zu ftehen. Derfelbe Urtypus, ber anderwärts in ber Ordnung jeder einzelnen Gemeinde abgebildet wurde, follte fich hier in einer Landestirche -- wenn wir fo fagen burfen — barftellen; die hohe Stellung, welche ber Bischof ber Hauptstadt dadurch erhielt, erinnert fehr an die Burde und Autorität bes Jacobus von Jerufalem. Bir wagen nicht zu versichern, daß ichon Marcus alles fo verfügt hat. Aber aus bem johanneischen Beitalter ift biefe Anordnung und bie ebenso benfmurdige ihr ju Grunde liegende 3dee mit großer Babricheinlichkeit berzuleiten.

Als die Gemeinde Chrifti in der Stadt der Ptolemäer gestiftet war, da bestand für sie nicht etwa die Bersuchung, in den Bharisäsmus hineingezogen zu werden, vor dem sich die Kirchen in Jerusalem, Antiochia, Galatien und anderwärts zu hüten hatten; denn die pharisäische Richtung des Judenthums

<sup>1)</sup> Apud Aegyptum presbyteri consignant, si praesens non sit episcopus. Ambrosiaster ad Ephes. 4, 11. — In der griechischen Rirche überhaupt geschah später und geschieht die Salbung mit dem Myron unmittelbar nach der Laufe durch den Presbyter. Aber das Myron muß durch den Bischof geweiht sein. Bgl. Höfling, das Sacrament der Laufe u. s. w., I. 1846. S. 523 ff.

war in Alexandria gewiß nicht überwiegend, wahrscheinlich sogar nur in wenigen Synagogen vertreten. hier galt es, andere Bersuchungen zu bestehen. hier bestand jene glanzende Berschmelzung bes national agyptischen und bes griechischen Elements, sowohl in den beidnischen Culten als in den Schulen ber Beisheit. 3m Museum, jener königlichen Stiftung bes Ptolemäus Philadelphus, der eine zweite ähnliche von dem Raifer Claudius beigefügt worden mar, maren alle Secten ber griechischen Bhilosophie und zugleich bie myfteriofen Lebren bes Morgenlandes vertreten. Die mit griechischer Bilbung ausge ftatteten Juden waren der Verlockung ichon erlegen, die erhas benen Ideen eines Blato, Bythagoras und Zoroafter für eins mit ber geoffenbarten Babrheit zu halten und bieje burch Bermengung mit jenen zu verfälfchen. An Berührungspunften fehlte es auch fur bie chriftlichen Lehrer nicht und wenn keine Bachsamkeit geubt wurde, fo konnte bier auch bie driftliche Lebre zu einer ekleftischen Bbilosophie und bie driftliche Gemeinde zu einem Sammelplatz ftreitender philosophischer und theologischer Meinungen werden.

Diese Gefahr wurde burch eine Begebenheit erhöht, von ber zwar die Bücher der Alten nichts aussagen, die aber dennoch deutliche Spuren in der Geschichte zurückgelassen hat. Bas ist im apostolischen Zeitalter aus den Therapeuten am Mörissee geworden, welche uns Philon beschrieben hat ?<sup>1</sup>) Warum ist seine Nachricht von ihnen zugleich die erste und die letzte ? Und wie kommt es, daß Philon selbst der letzte Schriftsteller der jüdisch=alezandrinischen Schule ist? Keine Spur läßt sich bavon entbecken, daß diese neben der christlichen Schule und die Therapeutensekte neben der christlichen Schule und bie Therapeutensekte neben der christlichen Schule und bie Therapeutensekte neben der christlichen Schule und bie Therapeutensekte neben der christlichen Bemeinde noch fortbestand. Sonst hätte auch Eussebius die Therapeuten nicht mit den ersten Christen verwechseln können, wenn sie sich neben der kirche und von ihr unterschieden noch forterhalten hätten. Aber auch ausgestorben sind sie sicher nicht. Sie müssen in die christliche Gemeinde übergegangen sein und die religions-philosophilche

1) Siehe oben S. 37 ff.

Schule ber Juden in Alexandria hat fich in ber chriftlichen Schule, welche ihr Erbe antrat, fortgesetzt. Der ganze Fluß ber alegandrinisch-judischen Ideen und Ueberlieferungen bat fich nicht im Sande verloren, er ift in bie Rirche herübergeleitet worden. Und aller Bahrscheinlichkeit nach ift bieg am Ende bes apostolischen Zeitalters geschehen, bas beißt in ber Beriobe, wo überhaupt bie Ausbreitung bes Chriftenthums ben machtigsten Fortschritt that und boch noch feine geschichtlichen Berte von ben Chriften geschrieben wurden, fo daß fich die Rachricht über diese Berschmelzung verlieren konnte. nach ber Zerstörung gerusalems nahm bas Judenthum, bas fich in ben Schulen ber Schriftgelehrten wieder aufzurichten fuchte, eine noch mehr pharifaische und verfnocherte Geftalt an, welche ben ichon fruber schismatischen hellenisten in Megypten um fo weniger zusagen Der Tempel ju Leontopolis wurde bald nach bem fonnte. Untergang gerufalems ausgeraubt und geschloffen 1). Alle biefe Umftande mußten ben Therapeuten eine Sindeutung barauf fein. baß sie ihre Geistesverwandten und ihre Stuge nicht mehr im Jubenthum, fondern in ber Rirche zu suchen hatten. Baben fich bie Effaer in Palastina unter Trajanus ber Rirche angeschloffen, fo haben ihre Glaubensverwandten in Aegypten mit diefem Schritte schwerlich so lange, gewiß nicht länger gewartet.

Sie brachten ihre Vorzüge und ihre Fehler mit in die Lirche: neben ihrem tiefen Ernft und ihrem Sinn für die Geheimnisse ber prophetischen Schriften eine Geringschätzung für die geschichtliche Wahrheit und gegen den Buchstaben des mosaischen Gesetzes, über welchen sie sich bereits vorzeitig hinweggesetzt hatten. Eben diese Fehler sinden wir bei Clemens Alezandrinus und Origenes, aber wir haben einen Beweis, daß sie sich schon etwa hundert Jahre vor Clemens in der alezandrinischen Griftengemeinde gezeigt haben. Clemens hat den angeblichen Brief des Barnabas für ächt gehalten <sup>2</sup>); dieser muß

<sup>1)</sup> Fl. Josephus de bello Jud. VII, 37 (30). — 2) Siebenmal eititt er ihn in den Stromaten, f. die Stellen bei hefele patrum apost. 1842. pag. IX.

4

also ichon bei ben Borfahren bes Clemens in Alexandria große Stude gegolten haben; und biefes Sendichreiben ift burch und burch ein Denfmal ber in bie Rirche bereits eingeftrömten therapeutischen ober, wenn man will, philonischen Denfart. œŝ bezieht fich auf bas Berhältniß ber Rirche zu bem außer Bultigkeit gesetzten Judenthum und warnt die Gläubigen vor ber Rumuthung, Broselyten bes Judenthums zu werben. Die Zeit, wo man eine folche Warnung noch nöthig hatte, ift vor bem Entfteben. ber großen gnoftischen Secten und vor bem zweiten judischen Ariege unter Trafanus und Habrianus zu suchen. Alle Bunfte ber Grörterung zwischen ben Anhängern bes Alten und bes Neuen Teftaments kommen im fogenannten Briefe bes Barnabas zur Sprache. Es find manche Lichtblicke barin ents halten. Bahr ift zum Beispiel ber Gedante, daß die Gefete von den reinen und unreinen Thieren in myftischem Sinne bas Berhalten ber Chriften zu verschiedenen Menschen andeuten. Uebereinftimmend mit dem Briefe an bie Sebraer find bie Aufschluffe über die vorbildliche Bedeutung ber zwei Bölker, bie von Efau und Jakob ftammen, fo wie über Ephraim und Danaffe. Tieffinnig ift bie Begründung ber chriftlichen Sonntags. feier: nicht mehr ber Schluß ber alten Beltzeit, ber lette Wochentag, sondern der Anfangstag der neuen zufünftigen Belt, ber Auferstehungstag Christi ift ber Freudentag der Christen. Aber baneben ift nicht nur viel geschichtlich unrichtiges und eregetisch wunderliches enthalten, fondern auch die falfche Lehre, daß Gott die Opfer und die Fasten der Juden niemals gewollt, baß Er feine Sabbathfeier und feinen sichtbaren Tempel verlangt habe. Schon als Moses die Tafeln zerbrach, sei der Bund mit Ifrael aufgehoben worden. Dieß alles und die Ansicht, daß bas jegige Beltalter mit allen irdischen Dingen unter ber Berrs schaft und Verfügung Satans ftehe, find Irrthumer ber falschen jubischen Gnofis. Sie werden bier, wie es scheint, nicht burch einen Betrug bes Berfaffers, aber burch einen Gelbftbetrug ber alegandrinischen Lefer des Sendschreibens, dem Apostel Barnabas beigelegt, von deffen Mitwirfung bei ber erften Anpflans

zung ber Kirche in Alexandria auch die effälsch-christliche Sage zu erzählen weiß. Des Clemens Zuneigung für diesen Brief hat kein Gewicht zu Gunsten der Alechtheit. Er ist eines der vielen apokryphischen Erzeugnisse, in denen sich die gräcisirten Juden auch nach dem Uebergang zum Christenthum theils in harmloser, theils in trügerischer Absicht versuchten, wie sie schon früher die Sibyllensprüche und ähnliches erdichtet hatten.

Noch ein anderes uraltes Denkmal der gnostischen Reis gung der alezandrinischen Christen hat existirt. Es war das sogenannte Evangelium der Aegyptier. Die wenigen Zeilen, die noch davon übrig sind, lassen kein Urtheil zu, ob es wirklich häretische Dinge enthielt, oder, wie Clemens Alezandrinus meint, in christlichem Sinne außgelegt werden konnte <sup>4</sup>).

So vieles kam zusammen, um in Aeappten ben Boben für bie Gnoftifer vorzubereiten und wirklich ift Aegypten neben Sprien bas Mutterland ber ichablichen Mischreligionen, welche im zweiten Jahrhundert unter bem Namen anoftischer Spfteme bie Rirche zu fturgen suchten. habrianus fand auf feinen Reifen in Alexandria eine auffallende Annäherung der Seravisverehrer. ber Juden und ber Chriften 2). Db er nun gut beobachtet hat oder, wie es uns scheint, oberflächlich, es ist etwas daran, baß sich die dortige Kirche vor allen vor der Vermengung mit ben anziehenden, scheinbar verwandten Elementen bes jubischen und des ägyptischen Befens zu huten hatte. Daß fie biefer Versuchung unerschutterlichen und siegreichen Biberstand leistete, ift ein leuchtender Beweis von der Festigkeit und Reinheit des Grundes, der baselbst im apostolischen Zeitalter gelegt mar. Unter ben driftlichen Forschern und Lehrern felbft gabrte es gewiß ichon lange vor Clemens von falichen speculativen 3been, bie nicht fo leicht zu durchschauen waren als die groben coloffalen

<sup>1)</sup> Bgl. Schneckenburger, über das Ebangelium der Aegyptier. Bern 1834. Er hält dafür, daß das Ebangelium der Aegyptier vom Ebangelium der Hebräer nicht wefentlich berschieden, daß es aus diesem hervorgegangen und nur eine etwas speculativere Recension desselben gewesen sei. -- 2) Hadriani epist. ad Servianum bei Vopiscus vita Saturnini c. 2,

Irrlehren eines Basilibes und Balentinus. Der Zauber bes Platonismus lockte mächtig zur Berschmelzung ber apostolischen Wahrheit mit ber ungesunden griechischen und orientalischen Mystik. Dem allem aber widerstanden die alezandrinischen Bischöfe als Wächter ber kirchlichen Ordnung und Hüter ber Glaubensregel unverrückt. So rein als irgendwo wurde die apostolische Tradition und der neutestamentliche Lanon von dem Bischof und dem Aeltestencollegium in Alezandria bewahrt. Das konnte nur gelingen, wenn auch hier von Ansang an dasselbe Fundament gelegt war, wie in den anderen christlichen Metropolen.

Bon ber griechischen hauptstadt aus suchten fich bie Berfündiger bes Christenthums ben Weg zu ber aguptischen Bevölkerung bes Landes ju bahnen, unter ber fich eine faft eben fo bedeutende nationale Rirche erhoben hat wie in Sprien. Bir tennen ben bufteren Ernft bes alten Aegyptier=Bolfes aus feinen Mythen und feiner Runft, bas Gegentheil ber griechischen Stimmung und Lebensanschauung. Diefer ftrenge Geift wurde nun auch ein Charakterzug ber ägyptischen Chriften. Aus ihm entsprang nach zwei Jahrhunderten bas barte Leben ber aqup= tijchen Einfiedler und Buftenbewohner, welche als Beroen ber freiwilligen Entfagung Dinge erduldet haben, benen nur eine Titanenfraft gewachsen ift. Diefer Ernft ber Beltverachtung war aber nicht eine neue Erscheinung; nur bas war neu, baß bie trauernden Afceten ihren Krieden in der Einöbe suchten, weil sie ihn in ber Kirche nicht mehr fanden. Früher hat bie felbe duftere, Ehrfurcht gebietende Stimmung in ben Gemeinben felber geherricht, und wenn fie auch noch nicht zu fo ubermaßigen Cafteiungen führte, fo ift fie boch an fich ichon bage= wesen und fo alt als bie aapptische Rirche felbft.

Bir wenden uns endlich zu ber römischen Gemeinde. 3hre Bestimmung zur hauptstadt bes ganzen christlichen Abendlandes war schon bamals angedeutet. Wir haben keine verbürgte Rachricht, daß einer ber Apostel in Gallien, Sifpanien ober Africa proconsularis gewirkt hätte. Und boch ist höchstwahrscheinlich bereits im apostolischen Zeitalter nicht ohne Erfolg verfucht worden, bie Rirche in Diefen Landern aufzurichten. Rach bem fublichen Gallien, welches viel griechische Elemente in fich aufgenommen hatte, scheinen Evangeliften aus Afia gekommen zu fein, ba fich bort, ja sogar in Britannien, späterhin einige mit ben Sitten ber Gemeinden Afiens übereinftimmende Be bräuche finden. Ueberall aber, wo lateinische Sprache herrichte, scheinen bie Boten bes Evangeliums, welche hinkamen, von Rom aus hingekommen zu fein. In Africa und felbft im fublichen Gallien fah man im zweiten Jahrhundert auf Rom als bie ein= zige sodes apostolica bes Occidents und erkannte in ber romiichen Gemeinde die firchliche Stuße, an die man fich anzufcließen habe 1).

Es waren Menschen aus ganz anderem Stoff als bie Griechen, Sprer ober Aegyptier, aus benen die Geiftlichkeit ber lateinischen Rirche gebildet wurde. Nicht bie Schwermuth ber Drientglen, nicht der philosophirende Erfenntniftrieb der Griechen war hier zu hause, sondern ber praktische Berftand und bie Thatfraft, der Sinn für Gesetz und Bucht, die Fähigkeit au ordnen und Berrichaft au fubren. Auf bem Grunde biefer Raturverschiedenheit bildete fich auch die geiftliche Eigenthumlichkeit ber lateinischen Lehrer und Gemeinden von Anfang an in merkwürdigem Gegensatz zur griechischen und morgenländi= ichen Rirche aus. Kaft alle großen Lehrer ber griechischen Rirche find vorher Philosophen gewesen; beinahe alle bedeutenden Lehrer ber römischen Rirche waren zuvor Rechtstundige, einige von ihnen Staatsmänner. Dort ift die griechische Bhilosophie zur driftlichen Speculation, bier ift bas romifche Recht zur chrifts lichen Gesetzgebung umgeprägt worben. Dort konnte fich bie

<sup>1)</sup> Tertullian. de praescr. haereticorum c. 36. Si autem Italiae adjaces, habes Romam, unde nobis quoque auctoritas praesto est.

Thierich, Rirchengeichichte 1.

## 338 Römifcher Sinn für Bejes und Regiment.

Gabe bes prophetischen Tiefblicks in die göttlichen Geheimniffe entwickeln, hier mehr die Kraft eines apostolischen Regiments. Johannes, ber Seher, zugleich der Verkündiger ber Lehre vom göttlichen Logos, war die Säule der griechischen Kirche, Betrus, ber Fels, ber erstberufene unter den Apostelu, die Stüge der anderen, mit den Schlüsseln der Herrichaft begabt, ist der Apostel für die Kömer gewesen. Dort war die Kirche vorwiegend aus griechischen Glementen zusammengesügt. Hier waren es Jfraeliten, Menschen des Gespes, welche den ersten Grund bildeten und mit ihrem angestammten Sinn für Geset, Ordnung und Zucht der römischen Eigenthümlichkeit entgegenkamen. Die Unterschiede, die wir hier berühren, sind nicht später hereingesommen; sie müssen ichon in dem ersten Menschenalter nach der Stiftung an der Gemeinde und an ihren ersten Vorstehern stückbar gewesen sein.

Linus, Anenkletus, Clemens, Evareftus find die ersten römischen Bischöfe nach der Zählung des Jrenäus 1). Ihr folgt Eusebius und gibt in seiner Kirchengeschichte die Jahre an, so daß Linus nach dem Martyrtode des Petrus und Paulus das Bisthum angetreten und zwölf Jahre bis zum Jahre 80 regiert hätte, dann Anenkletus zwölf Jahre lang bis 91, dann erst hat Clemens begonnen und 100 geendet 2).

Nach Tertullian<sup>3</sup>) bagegen und nach der judenchriftlichen Sage ist Clomens von Petrus eingesetzt worden und scheint somit der erste in der Reihe zu sein. Nach den apostolischen Constitutionen<sup>4</sup>) hat Paulus den Linus, Petrus den Clemens geweiht. So ergibt sich ein weites Feld für Vermuthungen.

Die damalige Bevölkerung Roms war weit zahlreicher, als die heutige Einwohnerzahl von Paris; in einer folchen Stadt müssen sich aus den in ihrem gauzen Umfang zerstreut wohnenden Gläubigen gleich aufangs mehrere Christenversamm-

<sup>1)</sup> Iren. adv. haer. III, 3. bgl. Eusebius hist. eccl. V, 6. -2) Eusebius hist. eccl. III, 2. 13. 15. 34. - 3) Tertullian. de praescr. haer. c. 32. - 4) Constitutiones apost. 1. VII, c. 46.

lungen nebeneinander gebildet haben, jede mit einem oder mehreren hirten an ber Spipe, welche die gottesdienstliche Feier leiteten, jede mit Diaconen und Diaconiffinnen verfeben. Dieß, was fich gemiffermaßen von felbft versteht, schimmert in ben Grüßen, mit welchen Baulus ben Brief an bie Romer ichließt, beutlich burch. Fast alle bie Männer, welche er hier grußen laßt, muffen ein Amt, entweder als Aelteste ober als Diaconen bekleidet haben. Die Frauen Brisca, Maria, Trophana, Trophofa, Berfis werden ganz deutlich als Diaconiffinnen bezeichnet, welche viel Mube und Arbeit in bem Berrn ertragen haben. Benigstens brei verschiedene Chriftenversammlungen treten hervor, bie eine unter Aquila, ber ein anerkannter Lebrer unter ben Chriften war, eine unter bes Afpnfritus, eine unter bes Bhilologus Leitung 1). Aber auch von Epänetus, ber ber Erftling Achajas genannt wird, von Andronicus, Junias und Rufus, bie zu ben älteften Mitgliebern ber chriftlichen Rirche gehörten, von Urbanus, ben ber Apostel feinen Mitar= beiter, und von Apelles, ben er in Christo bewährt nennt, ift anzunehmen, daß fie als Aeltefte in ber Rirche baftanden.

Ueber diesen allen ist schon von den Aposteln ein einziger als Oberhirte eingesetzt worden. Eine Gemeinde, die so zer= streut, zugleich aus so verschiedenen Elementen zusammengesetzt war, bedurfte vor anderen eines einzigen, mit großer Autorität ausgestatteten Bischofs, um in die rechte Einheit zusammenzu= wachsen; sonst würde sie gleich nach dem Tode der Apostel in mehrere streitende Gemeinden auseinander gefallen sein. Linus ist der erste gewesen, dem die Aussicht über das Ganze über= tragen wurde. Neben ihm und unter ihm so wie unter Anen= kletus scheint Clemens schon längst Aeltester einer der Versammlungen gewesen und seine Weihe zum Preschyteramte von Petrus gehabt zu haben. Solche, die unter ihm standen und Spätere, die mit besonderer Berehrung auf ihn blickten, scheinen ihn auf eine Weise als ihren Lehrer, ihren Bischof betrachtet zu

<sup>1)</sup> Rom. 16, 3. 14. 15.

haben, worüber sie den Linus und Anenkletus vergaßen. Ganz falsch wäre es, den Linus als Bischof, den Clemens als Gegenblichof darzustellen.

Benn man behauptet bat, nach Jerufalems Fall mußten fich bie bebeutendften Judenchriften aus Balaftina nach Rom begeben, ber bortigen Rirche bas bierarchische Brincip beiges bracht und eine Aaronische Sierarchie eingeführt haben, fo find bieg theils geschichtliche, theils bogmatijche Irrthumer, als hatte es erft einer folchen nachträglichen Berpflanzung bes Episcopats aus Jerufalem nach Rom bedurft, ba boch beibe Rirchen von Anfang an unter bemfelben Apoftolate bes Betrus ftanben, und als hatte Remand anders außer ben Aposteln und neben ben Aposteln etwas folches wie ben romischen Gpiscopat grunden fonnen, endlich als ware bie chriftliche hierarchie in ihrem urfprünglichen Sinn und Befen eine bloke Fortfehung ber alttestamentlichen gewesen, ba fie boch beren hoberes, vertlartes Begenbild und eine rein chriftliche Inftitution ift. Nein, fie ift in Rom ebenso ursprünglich wie in Jerufalem und wenn ber Episcopat bort fpater hervortritt, fo ift es nur aus bem Grunbe, weil fich Rom ber Anwesenheit ber Apostel felbft langer zu erfreuen hatte als Jerufalem, alfo eines Gpiscopates nicht fobald bedurfte. Auch war Zeit erforderlich, bis in einer Gemeinde ein für ein folches Amt geeigneter Mann beranmachfen tonnte.

Von ber Wirksamkeit des Linus und Anenkletus weiß die Geschichte und sclbst die Sage nichts mehr zu melden, dagegen gehört Clemens von Nom zu den geseiertsten Namen des christlichen Alterthums. Seine Lebensgeschichte ist ein Lieblingsgegenstand der Sage und Dichtung geworden und in romandhulicher Gestalt liegt sie uns noch vor. Es gab im zweiten Jahrhundert zwei unter den Christen vielgelesene Erbauungsbücher: die Predigt des Betrus (xńęvyux Uérgov) und (wahrscheinlich als Anhang hiezu) die Wanderungen des Betrus (negiodol Uérgov). Beide Werke müssen unter den Judenchristen entstanden sein; wo — läßt sich nicht mehr bestimmen. In dem einen waren Reden des Betrus an die Juden enthalten, in bem anderen war feine Birkfamkeit unter ben Beiben bargestellt. Beibe Schriften find nicht mehr in ihrer uriprünglichen Beftalt vorhauben, sondern von zweiter Band zu einem Gangen verbunden, mit ber Lebensgeschichte bes Clemens verflochten nnd überarbeitet. In der lateinischen Ucbertragung von Rus finus unter bem Titel recognitiones 1) ift bas Ganze alterthumlicher und weniger verfälfcht als in ber griechifchen Ausgabe 2), welche unter bem Ramen homilieen bes Clemens auf uns gefommen; bieje ift burch bie Banbe ber effaischen Ebioniten arg entftellt und fur bas apostolische Reitalter vollig unbrauchbar 3). Die lateinische Ausgabe enthält noch keine entfchieden haretischen Elemente. Lange Borträge, bie bem Apostel in ben Mund gelegt werden, zum Theil von ausgezeichnetem Inhalt, wechseln mit ibpllischer Schilderung ber Umgebungen und ber Erlebniffe ab, alles in jener hochft anziehenden Sprache. welche fich in ben erften griechischen Romanen ausgebildet hat, -eine feltene Vereinigung von Schlichtheit und Eleganz. Bei einem Chariton, Achilles Tatius ober Lenophon Ephefius, ben beidnischen Romanschriftstellern, ift bie ichone Form burch verabichenungsmurbigen Inhalt entweiht; bier in Diefem erften driftlichen Roman ift fie burch fittlichen Gruft und zarte Gmpfindung geadelt.

Die Lebensgeschichte des Clemens bildet den Faden, an den sich das Ganze anreiht. Angeblich ist er es felbst, der als Schüler und Gefährte des Petrus das Erlebte berichtet.

Er ftammte aus ebler romischer Familie. Früh war seine Mutter mit ihren beiden jungften Sohnen verschwunden. Sein

<sup>1)</sup> In der Ausgabe der Patres apostolici von Cotelerius vol. I. p. 495 sqq. — 2) Diefe Lhatfache ift nachgewiefen von filgen feld, die elementinischen Recognitionen und Homilieen. 1848. Er hält dafür, daß das *πήρυγμα Πέτρου* in den drei ersten Büchern der Recognitionen verarbeitet sei, die περίοδοι Πέτρου in den vier folgenden. — 3) Clementis Romani, quae feruntur, homiliae XX, nunc primum integrae. Ed. Dressel. 1853. In den früheren Ausgaben mangelte die 20. Somilie und der Schluß der neunzehnten,

Bater war fortgegangen fie zu suchen und nicht wiedergekehrt. In bem Gemuthe bes Junglings regte fich ftete Unruhe und religiofe Bangigkeit wegen bes Ungewiffen ber gottlichen Dinge und bes jenseitigen Lebens. In Diefer Stimmung warb er burch bie Runde, bag in Jubda ein Sohn bes Bochften erschienen sei, um den Sterblichen bie Wahrheit und bie Seligfeit zu bringen, tief ergriffen. Er findet in Judaa ben Betrus; er findet, was ihm fehlte. Er wird zum Begleiter bes Apoftels und ift Beuge feiner Bunderthaten und feiner Bredigten, burch welche bie heiben betehrt und chriftliche Gemeinden in ben fprischen Städten gegründet werben. In Sprien trifft er feine Mutter, arm und frank; sie war einft, um ihre Tugend zu retten, mit ihren Rindern aus Rom entflohen; fie hatte in einem Schiffbruch die Kinder und alles verloren. Sie wird von Betrus geheilt, erleuchtet und getauft. Um Meeresufer begegnet bem Clemens ein Greis, ber burch fchwere Schictfale zum Fatalisten geworben war und in feiner Einfamkeit ben Göttern und ben Menschen gurnt. In ihm erkennt Clemens feinen Bater und burch bie wunderbare Biedervereinigung mit ben Seinen wird auch fein Berg erweicht und gläubig geftimmt. Auch bie im Meer verschwundenen Rnaben werden ben Eltern wiedergeschenkt; fie finden fich unter ben Jungern bes Betrus, ber fie aus ber verführerischen Irrlehre bes famaritischen Magiers Simon befreit hat. Daß die dunkeln göttlichen Kührungen mit ben Menschen Wege ber Liebe find, bag in Chriftus ber Friede bes Bergens, bie Wiebervereinigung ber Berfallenen, bie Beibe und Begluckung bes Familienlebens zu finden ift, find offenbar hauptgedanken der an vielen Stellen höchst einnehmenden und rührenden Erzählnng. Bieles einzelne ift psychologisch wahr und gewährt anschauliche Blicke in das Leben und Treiben des Alterthums. Db aber ein geschichtlicher Rern in biefer poetiichen Kamiliengeschichte fei, tann tein menschlicher Scharffinn mehr ausmitteln. Uns scheint es, wie wenn ein alterer Stoff von einem chriftlichen Dichter aufgenommen und verarbeitet wäre; nur bieß eine halten wir für gemiß, bag Glemens von

Rom, mag er nun der sein, deffen Baulus an die Bhilipper 1) gebenkt, oder nicht, ein Schüler bes Betrus war und zu biefem in inniger Beziehung ftand. Eben barum erschien er ben Jubenchriften, von benen jene Schriften ausgingen, als Hauptzeuge ber Tradition und als eine Saule ber Kirche nach bem Lobe des Apostelfürsten. Rur wenn er wirklich ein Junger bes Betrus gewesen war, konnte man ihn nach bem Lobe bes Jacobus mit einer ähnlichen Glorie wie biefen umgeben. 3bm wird bie schriftliche Feststellung und Beröffentlichung ber abos stolischen Kanones und Constitutionen zugeschrieben 2). Die Aufzeichnung biefer zweifellos avofrupbischen Werfe begann erft im britten Jahrhundert. Das herkommen, wie es bestand, wurde barin formulirt, nicht von kirchlichen Amtsführern in ihrer Eigenschaft als folche, ober von Concilien, aber auch nicht von Regern, sonbern von ungenannten Mitgliedern ber Rirche. die es privatim obne Autorität wagten 8). Dabei ift es bemertenswerth, daß bie unbefannten Berfaffer, um das Bert mit Autorität zu befleiben, gerade ben namen bes Clemens von Rom gemißbraucht haben. Diefer erschien also nicht allein ihnen felbft, fondern auch anderen, bei benen fie Gingang finben wollten, als nachfter Gesetgeber ber Rirche nach ben Apofteln. Den haretischen, vielleicht auch ben firchlichen Judenchriften ichmebte also bereits die Ansicht vor, daß nach ben Aposteln ein Universalbischof bie Rirche regieren follte. Doch wir muffen uns bem zuwenden, was fich ftreng geschichtlich über Clemens von Rom ermitteln läßt.

Unter seiner Regierung hat die römische Gemeinde im Jahre 95 die domitianische Verfolgung bestanden. Erst in seinen letzten Jahren, nachdem er mit neronischer Willfür schon viele

<sup>1)</sup> Phil. 4, 3. — 2) Patres apost. ed. Cotelerius 1. I. pag. 201 sqq. pag. 142 sqq. — Constitutiones apost. ed. Ueltzen. Rost. 1853. Bon Bedeutung für die Kritit (ft: H. Tattam, the apostolical Constitutions in Coptic. Lond. 1848. — 3) Bgl. Dou Orey, neue Unterfuchungen über die Constitutionen und Kanones der Apostel. 1832. — Bidell, Gesch. des Kirchenrechts, I. 1843. G. 144 ff.

Eble getöhtet hatte, wüthete biefer Tyrann auch gegen bie Er fuchte etwas barin, als Beschützer ber vaterlan-Chriften. bijchen heiligthumer aufzutreten und ließ Bestalinnen, welche burch ftrenge Untersuchung überführt waren, einmauern. Den philosophischen Secten war er abgeneigt, weil er von ihnen Erregung politischen Migvergnügens befürchtete. So wurden auch bie Chriften Gegenstand feiner Verfolgung und er icheint mit Benützung ber Rathschläge von Rechtsgelehrten ein förmliches Ebict gegen die Chriften erlaffen zu haben. "Den Rlavius Clemens, welcher bas Confulat verwaltete, tobtete Domitian, wiewohl er fein Better war und bie ihm ebenfalls verwandte Flavia Domitilla zur Frau hatte. Gegen beide war bie Anklage ber Gottesläugnung erhoben. Auf bieselbe Anklage hin wurden viele andere, welche sich zu den Sitten der Juden verirrt hatten, verurtheilt; bie einen mußten fterben, bie anberen wurden wenigstens ihrer Guter beraubt. Domitilla wurde nur nach ber Infel Banbataria (im Meerbufen von Buteoli) verbannt." So ber heidnische Geschichtschreiber Dio Cassius in dem von Riphilinus verfaßten Auszug 1). Auf der Insel Pontia nahe ber Infel Bandataria zeigte man noch zu des Hieronymus Zeit die Grotten, in denen Flavia Domitilla ein langes Martyrium bestanden habe 2). Baren bie Namen ber "Bielen" erhalten, fie würden ein reiches Martprologium geben. Die chriftliche Sage setzt ben Lod vieler apostolischen Männer, welche bie neronische Zeit überftanden hatten, wie Marcus. Andreas, Onesimus, Dionpfius Areopagita, in die domitianische Berfolgung. Das ift aus sicherer Quelle ersichtlich, daß bieje Anfeindung einen anderen und zwar gefährlicheren Charafter hatte als die neronische. Nero opferte die Christen, indem er fie mit fummarischem Verfahren ohne genügenden Beweis, wegen angeblicher widernatürlicher Schandthaten, schaarenweise verurtheilen ließ. Dießmal wurde bie Verfolgung mit ftrenger

<sup>1)</sup> Xiphilini epitome Dionis Cassii 67, 14. — Hieronymi epist. 86 (al. 27) ad Eustochium.

Gesetzlichkeit eingeleitet und burchgeführt. Die schauerlichen Berläumdungen waren widerlegt, aber die Läugnung der vaterländischen Götter und die Annahme der Lebensweise der Jubäer wurden auf dem Rechtswege als todeswürdige Berbrechen geahndet. Das faiserliche Gdift, mit Gesetzestraft versehen, verpönte unter diesen Bezeichnungen das christliche Bekenntiß, und zwar bei römischen Bürgern offenbar mit schwererer Strase als bei andern.

Nach christlichen Schriftftellern hat Domitian selbst ber Berfolgung kurz vor seiner Ermordung Einhalt gethan. Nach ber oben angeführten Quelle hat erst Nerva, mit dem die Reihe ber guten Kaiser beginnt, die wegen Unehrerbietigkeit gegen die Götter Angeklagten freigelassen, die Verbannten zurückgerusen und keine Anklage mehr wegen Gottesläugnung und Judäischer Lebensweise gestattet <sup>1</sup>). Die Sage meldet, das Sissinnius mit ben Seinen und viele andere hervorragende und dem Nerva befreundete Männer damals für das Christenthum gewonnen wurden <sup>2</sup>).

Damals wurde also zu Rom in der gerichtlichen Sprache das Christenthnm als jüdische Lebensweise bezeichnet; dieß ist nicht zufällig, sondern es dient uns zur Bestätigung, daß gerade dort der judäsche Bestandtheil der Gemeinde noch hervortretend und der Unterschied des Christenthums vom Mosaismus weniger als etwa in Antiochia bemerkbar war. Tausende von Isfraeliten mögen es gewesen sein, die noch immer den Kern der römischen Christengemeinde bildeten. Wir wissen, daß Paulus große Borurtheile bei dieser Gemeinde zu bekämpfen hatte. Es müssen ihm, als er selbst nach Rom kam, ähnliche Schwierigkeiten entgegengetreten sein wie zu Jerusalem in der Gemeinde des Jacobus. Waren inzwischen Jene Borurtheile überwunden, stand die Gemeinde im ungetrückten Bewußtsein ihrer Geisteseinheit mit den von Paulus errichteten griechischen Kirchen und

<sup>1)</sup> Xiphilinus I. c. 68, 1. - 2) Martyrium Clementis §. 14.

war fie fo weit gekommen, ben Paulus als Apostel im vollen Sinne, gleichstehend mit Betrus, auzuerkennen?

Bei biefer Frage muffen wir zwischen ben Borftebern ber Gemeinde und bem chriftlichen Bolte unterscheiden. Jene mas ren mit Baulus eins. Wenn fie es auch vorber nicht gemejen wären, fo mußten fie es burch bas gemeinfame Birten und Leiden des Betrus und Baulus in der hauptstadt werden. Der Uebereinftimmung, welche unter ben Aposteln selbst ba war und nun für Jebermann offenbar wurde, konnten sich bie zu Mitarbeitern im Lebramt murbig befundenen Männer ficher nicht entriehen. Aber auch hinter dem Kortschritt an Erleuchtung, ben bie Kirche Afiens unter Johannes that, find fie schwerlich zurudgeblieben. Dagegen können wir natürlich nicht mehr bestimmen, wie weit in ber Gemeinde bie richtige Burbigung bes Paulus und bas Bewußtsein ber Einheit mit feinen Gemeinden sich befestiat bat. Manche Judenchriften zu Rom fonnten, wie später noch bie Nazaräer in Sprien thaten, ben Apostel ber heiden als folchen gelten laffen, ohne ihn beshalb für ihren Apostel anzusehen und seinen Schriften gleichen Rang mit ben heiligen Buchern bes alten Bundes einzuräumen. An ber Gemeinde konnte fich noch bie und ba alte Engherzigkeit halten, und neben ber Gemeinde, welche unter bie Autorität ihres Bischofs gebracht war, tonnte fich in dem Bereich einer fo ungeheueren Stadt manches haretische aufthun. Reine außere Gewalt ftand ja ben Vorstehern ber Kirche zu Gebot, um bas retische Versammlungen zu verbindern. Auch Feinde bes Beibenapostels mögen nach feinem Tobe wie zur Beit feines Lebens ihr Wefen ba getrieben haben. Und warum follten nicht, fobalb in Judaa tegerische Barteien entstanden, folche auch in Rom Eingang gesucht und gefunden haben, wo ja alle geiftigen Strömungen ber Belt, ichabliche wie beilfame, zufammenfloffen.

Aber dieß behaupten wir fest: die Kirche zu Rom unter ben rechtmäßigen Hirten ist niemals dem Paulus feindlich gewesen und nie von der Glaubensregel abgewichen. Es ist wahr, was Irenäus bezeugt, daß in der römischen Gemeinde die apostolische Tradition in ununterbrochener Folge der Bischöfe rein und unverschrt bewahrt wurde, und daß sich in ihr keine Häresie zur Herrschaft erhob, auch nicht die ebionitische.

Niemand barf für Vermuthungen Gehör verlangen, mo, wie in Diefem Falle, geschichtliche Documente sprechen. Unter biefen fteht ber Brief bes Clemens an bie Korinthier voran. Das ursprüngliche Vorwalten ber Judenchriften in Rom ift eine Thatsache, aber eben fo ficher ift bie Aechtheit bieses Sendfcreibens. Dag Clemens ein Schüler bes Betrus war, ift nicht zu läugnen, aber daß er nichtsbestoweniger im Einklang mit Baulus lehrte ift aus diefem Sendschreiben fonnenflar 1). Es zeigt zwar noch nicht ben johanneischen Lehrtypus, aber noch weniger einen judaistischen, sondern es schließt sich am genaueften an bie paulinischen Schriften an. Die Menschwerdung bes Logos tritt nicht so sehr hervor als die Gerechtigkeit des Der Brief bes Clemens, weit entfernt eine Stufe Glaubens. ber Erfenntniß barzuftellen wie fie por Baulus war, ift vielmehr in ber gaugen nachapostolischen Literatur bie einzige Urfunde, welche fich genau an die Lehrweise bes Apostels ber Beiden anschließt. "Jene alle, heißt es 2) von ben Seiligen bes Alten Testaments, find nicht burch fich felbft ober burch ihre Werke ober burch ihren gerechten Bandel herrlich geworben, fonbern burch Seinen Billen. So werben auch wir, burch Seinen Billen in Chrifto berufen, nicht burch uns felbft gerecht ober burch unfere Beisheii, Ginficht, Frommigkeit und bie Berte, bie wir in Lauterfeit bes Bergens gethan, fonbern burch ben Glauben, burch welchen ber allmächtige Gott jene alle von Anfang ber Welt gerecht gemacht hat." Und auch folgende Stellen lauten, wie wenn fie aus ben Schriften bes Baulus felbft waren \*): "In Liebe hat uns ber herr aufgenommen, um ber Liebe willen, bie Gr ju uns hatte, hat Chriftus unfer herr gemäß dem Willen Gottes Sein Blut für uns dahin

<sup>1)</sup> Bgl. Ritfchl, Entftehung der altfathol. Rirche, 1857. C. 274 ff. — 2) Clemmens Rom. I Corinth. c. 32. — 3) Ibid. c. 49.

## 348 Der Brief des Clemens von Rom an die Korinthier.

gegeben und Sein Fleisch für unser Fleisch und Seine Seele für unsere Seele." Und wiederum 1): "Laffet uns hinblicken auf Christi Blut und laffet uns sehen, wie köstlich es vor Gott ist, denn, um unserer Seligkeit willen vergoffen, hat es der ganzen Welt die Gnade der Buße erworben."

So zahlreich sind die Berührungspunkte mit Paulus und insbesondere mit dem Briefe an die Hebräer, daß daraus bei einigen Gelehrten in Alexandria die Vermuthung entstehen konnte, Clemens sei es, der dem Paulus bei der Abfassung des Briefes an die Hebräer als Hermeneut Hülfe geleistet hätte 2). Dieß zwar schließen wir nicht daraus; wohl aber, daß Clemens in dieser Buschrift an eine von Paulus gestiftete Gemeinde sich mit Absicht und Sorgfalt an die Lehrart des Paulus angeschlossen hat, um desto mehr Eingang bei den Korinthiern zu finden und seine Einheit im Geist mit ihnen an den Tag zu legen, wie auch Petrus selbst, als er den Kirchen Vorberassiens schweizen, walinische Briefe zum Muster genommen hat.

Dieß alles aber ist nicht nur ein Zeugniß von der persönlichen Gesinnung und Lehrweise des Clemens, sondern auch von der seiner Gemeinde. Denn bekanntlich ist das Sendschreiben zwar von ihm verfaßt, aber im Eingang nicht mit seinem Namen versehen, sondern als ein Brief der Gemeinde an die Gemeinde, der römischen an die korinthische erlassen. Wie in der Offenbarung Johannis die Gemeinde in ihrem Bischof angeredet wird, so redet hier die Gemeinde durch ihren Bischof, und das Ganze ist ein Ausdruck der Geisteseinheit, welche den Bischof mit den Untergebenen verband. Die römische Gemeinde legte dadurch von ihrer Uebereinstimmung mit den durch Paulus gegründeten Kirchen öffentliches Zeugniß ab.

Diefe Thatsache allein schon vernichtet bas Wahngebilde jener Gegner bes Neuen Testaments, welche wollen, daß in ber römischen Gemeinde noch hundert Jahre nach Paulus ebionitische Jrrlehre geherrscht hätte. Um dieser falschen Hypothese

<sup>1)</sup> Clemens Rom. I Corinth. c. 7. - 2) Siehe oben 6. 199.

aufzuhelfen, bleibt ihnen nichts übrig, als eine ber bezeugteften Thatsachen, nämlich bie Aechtheit bieses Briefes, zu läugnen 1).

Denn mit biesem Brief hat es folgende Bewandtniß \*). In Korinth, wohin er gesandt war, wurde er noch zur Zeit bes Bischofs Dionpfius von Korinth, ungefähr 80 Jahre nach Clemens, in ber kirchlichen Berfammlung feierlich vorgelefen. Wir erfahren bieg aus einem Fragment bes Dionpfius felbft \*). Der Brief befand fich alfo bort in bem Archiv ber Rirche unter ben zum gottesbienftlichen Gebrauch bestimmten Urfunden. Gr war burch regelmäßig wiederkehrende Recitation ber Gemeinde bekannt und hatte fo zu fagen fides publica. hier ift alfo alle mögliche Bürgschaft bafür vorhanden, daß tein Migverftandniß und fein Unterschleif stattgefunden hat. Außer den Buchern bes Urfanon ift feines, welches eine folche außere Beglaubigung für fich hätte. In vielen Rirchen war, wie Gusebius versichert, ber Brief in folchem öffentlichen Gebrauche 4). Die sogenannten Ranones und Constitutionen der Apostel bestätigen bieß 5). Auch die auf uns gekommene Abschrift des Briefs ftebt in einem ber prächtigen Bibelmanufcripte, welche zum Bebrauch in den Kathedralkirchen verfertigt waren 6). Schon grenäus 7) nimmt biefen Brief zu Sulfe, um ben Gnoftikern zu erweisen, bag bie römische Kirche von Anfang an rechtgläubig war. In ber römischen Gemeinde fieht Irenaus bie Bewahrerin ber unverfälichten Tradition. In feinen Aussagen über

<sup>1)</sup> E & wegler, das nachapost. Beitalter, II. S. 125 ff. — Hilgenfeld, die apostolischen Bäter, 1853. S. 99 tömmt der Anertennung der Acchtheit sehr nahe: "Der Berf. mag Clemens geheißen haben oder nicht, ein unmittelbarer Apostelschüler gewesen sein oder nicht, in jedem Falle gehörte er zu den bedeutendsten Häuptern der heidenchriftlichen, paulinischen Gemeinde zu Kom am Ende des ersten Sahrhunderts." — 2) Bgl. die Beugnisse von Korinth bei Eusebius hist. eccl. IV, 23. — 4) Eusebius hist. eccl. III, 16. — 5) Canon apost. 85, patr. ap. ed. Coteler. I. p. 448. — 6) Sm Codex Alexandrinus Musei Britannici am Ende. Bgl über dief Manufeript Hug, Einleit. in d. R. T. I. S. 278. — 7) Adv. haer, III, 3, 3.

bie Glaubensregel und die Ueberlieferungen der Kirche ist er sich der Uebereinstimmung mit ihr bewußt. Hieraus eben so wie aus dem Briefe des Dionhssus an die Römer schließen wir, daß auch in Rom das Sendschreiben des Clemens bekannt und anerkannt, wenngleich nicht dem Kanon einverleibt war.

Aber freilich ift Die Schrift des Clemens nicht bas einzige Bert aus ber römischen Gemeinde, bas wir haben. Abr zunächft fteht bas mertwürdige Buch der Biftonen bes Bermas 1), und in diefem kommen feine Beziehungen auf Baulus, wohl aber feltsame Stoffe judischer Theologie vor. Später begegnet uns in den Schriften des Juftinus Martyr, welcher zwar nicht aus der römischen Gemeinde bervorging, aber in Berbindung mit ihr ftand, biefclbe Erscheinung, nämlich keine einzige hinweisung auf Paulus und feine Schriften. Dasfelbe ift endlich in den Recognitionen der Fall, von denen man übrigens, wie ichon bemerkt, nicht jagen tann, ob fie in Rom oder unter ben Griechen entstanden find. Sie galten für apotrophisch, aber nicht für haretisch; fie find innerhalb ber Gemeinschaft ber großen Kirche entstanden, und auch in ihnen wird auf Paulus gar teine Rucficht genommen. Aus bem allen fcheint hervorzugehen, daß fich bis weit ins zweite Sahrhundert eine theologische Richtung in der Kirche felbst gehalten hat, welche von ben Schriften bes Baulus keinen Gebrauch machte, aljo ihn nicht in bemfelben Sinne für eine apostolische Autorität gelten ließ wie ben Betrus ober ben Johannes. Und bas Buch des hermas, mit dem wir es hier allein zu thun haben, beweist, bağ in Rom eine folche Richtung war, und bag fie für

550

<sup>1)</sup> Die früheren Druck, bei Fabricius, cod. apocr. Novi Test. III. 1743. p. 774 sqq., bei Cotelerius patr. apost. I. p. 75 sqq. u. f. w., enthalten die alte lateinische Uebersehung mit den griechischen Fragmenten. De griechische Text nach einem Manuscript des Simonides ward von Dindorf und Anger herausgegeben, Leipzig 1856. Ueber diesen Text, der bei Drefsel, patres apost. pag. 572 sqq. wieder abgedrucht ift, vgl. die Abhandlung von Lischen dorf: de Herma Graeco Lipsiensi, ibid. p. XLIV sqq.

berechtigt galt, indem eines ihrer Erzeugnisse, eben die Bistonen ves Hermas, beinahe kanonische Geltung erhielt.

Was die Frage nach der Aechtheit anbetrifft, so können wir der Aussage des Angenannten nicht widersprechen, mag er nun Cajus von Rom oder Hegesippus oder wer sonst sein, welcher fagt 1): "den Hirten (eben jene Sammlung von Viz fionen) hat erst neuerdings, zu unseren Zeiten, Hermas zu Rom geschrieben (oder: zusammengeschrieben), während sein Bruder, der Bischof Pius, den Stuhl der Stadt Nom inne hatte. Und beshalb darf man das Buch zwar lesen, aber es nicht in der Kirche veröffentlichen und es weder unter die Propheten, uoch unter die Apostelschriften rechnen."

In dem Buche selbst bekömmt Hermas in der zweiten Bision Befehl, es ber Grapte — wie es scheint ber älteften Diaconiffin — jur Vorlefung für bie Wittwen und Baifen, bem Clemens zur Verbreitung an bie Bischöfe zuzuschicken. Unter Clemens follen alfo bie Bistonen gesehen worben fein. In dem ganzen Werke ift noch teine Spur von dem Kampf mit den großen gnoftischen Secten; bieser Rampf hatte aber unter Bius I. (142-157) ichon begonnen. Die firchliche haupt= frage, welche berührt wird, ift bie, ob es für bie nach ber Laufe Gefallenen noch eine Buße gibt ober nicht. Diese Bewiffensfrage ift nicht erft burch Montanus angeregt worben; fie mußte entstehen, sobald es Abgefallene gab, und warum follte fie nicht ichon am Schluffe bes erften Jahrhunderts verichieden beantwortet fein? Die ganze haltung bes Buches spricht mehr für seine Entstehung vor als nach dem Anfang ber christlichen Gelehrsamkeit. Die Einfachheit und bogmatische Unbefangenheit, die Bisionen und Inspirationen felbst, sowohl binfichtlich ihrer Form als ihres Inhalts, endlich auch bie jubifchen Borftellungen barin zeugen für eine hohe Alterthumlich= feit. Bare bas Ganze erft in ber Mitte bes zweiten Jahr-

<sup>1)</sup> Fragmentum de canone Muratorianum. Bgl. Biefeler in den theol Stud. u. Kritiken, 1847. IV. S. 850 ff.

hunderts aus nichts erdichtet worden, so ließe sich die Ehrsurcht, mit der es von Bielen aufgenommen war, nicht erklären. Jrenäus citirt eine Stelle baraus wie eine Schriftstelle <sup>1</sup>). Die Christen in Africa zu Tertullians Zeit entnahmen baraus ben (auch im Heidenthum vorkommenden) Gebrauch, sich nach beendigtem Gebete zu sezen?). In der lateinischen Kirche kam es zwar in Vergessen 2). In der lateinischen Kirche kam es zwar in Vergessen in der griechischen wurde es von Origenes hochgehalten und noch im vierten oder fünften Jahrhundert zur Unterweisung der Katechumenen empfohlen 3). Es befand sich in dem Range nicht der kanonischen, sondern der "kirchlichen Bücher", welche nach dem letzten Abschluß des Kanons einen weiteren Kreis bewährter und rechtgläubiger Schristen neben ben kanonischen bilbeten.

Unfere Anficht ift beßhalb, daß einzelne Bissonen in der römischen Gemeinde wirklich schon am Ende des apostolischen Beitalters vorgekommen und aufgezeichnet, dann eine Beitlang wenig beachtet, später, unter Pius dem Ersten, wieder hervorgezogen, zusammengestellt und vielleicht überarbeitet worden sind. Dieß widerspricht der Aussage des Ungenannten nicht und läßt allen obigen Wahrnehmungen über den Inhalt des Buches ihr Recht widerschren.

Man sollte in der Kirche nie auf die Meinung verfallen sein, Alles, was inspirirt ist, sei deshalb auch schon kanonisch, b. h. zu einer unsehlbaren Norm, nach der alles Andere geprüft werden muß, geeignet und bestimmt. Es wäre dieß derselbe Irrthum, wie wenn man neben den kanonischen Schriften keine göttlichen Aufschlusse und Erleuchtungen in der Kirche zulässig finden wollte, wodurch aber die heiligen Schriften selbst zum größten Theil ein todtes Gut werden würden. Einst gab es aber, wie wir aus den Briefen des Paulus unwidersprechlich nachweisen können, eine Prophetie in der Kirche, deren Aussprüche selbst erst einer Prüfung unterlagen. Sie war eine

<sup>1)</sup> Iren. adv. haer. IV, 20, 2. — 2) Tertullian. de oratione c. 12. — 3) Athanasius in epist, paschali, opp. ed. Bened. I, 2. p. 963.

#### Bermuthungen über den hirten des hermas.

Gabe des heiligen Geistes und boch follte nicht alles, was aus ihr hervorging, fofort zur Richtschnur dienen; ihre Grzenquiffe follten erft gesichtet und bas Gute baraus behalten werden 1). Ueberrefte biefer Brophetie, und leider fast die einzigen größe= ren Ueberrefte berfelben, find in ber Schrift bes Bermas er-Benigstens einige biefer Gesichte find nach unferer halten. Ansicht nicht bloße poetische Fictionen und Einkleidungen, deren fich ber Schriftfteller bediente, um feinen Ermahnungen Un= schaulichkeit und Gewicht zu verleihen. Sie traten ihm wirklich fo vor die Seele, wie er fie nachher aufgezeichnet, und nicht ohne höheren Einfluß; nicht ohne tiefe Bahrheiten, aber noch ungesichtet, ichon anfangs mit angeerbten menschlichen Borftel= lungen und Arrthumern bes erften Berfaffers vermischt, bann mit Buthaten und Ausschmuckungen bes Ueberarbeiters versehen und fomit aus mehr als einem Grnnbe ohne Aufpruch auf Autorität in der Kirche.

Diejenigen Vorstellungen bes Hermas, für welche keine Bürgschaft in der heiligen Schrift ist, sind aus der judischen Theologie gestoffen. So vor allem seine Lehre von den Engeln. Sechs Engel seien zuerst geschaffen und ihnen habe Gott die ganze Creatur zur Beherrschung übergeben. So hat Philon eine Mitwirkung der Engel bei der Schöpfung angenommen und den Engeln ist nach Justinus und Uthenagoras die besonbere Aufsicht und Vorsicht für die Menschen und die sämmtlichen Dinge unter dem Himmel übertragen. Jene Lehrer schöpfen ihre Engel- und Dämonenlehre aus dem jüdischen Buche Henoch; ein ähnliches verloren gegangenes Apofryphum, das Buch Eldad und Medad ist von Hermas ausbrücklich citirt.

Noch auffallender aber ift die Wirksamkeit, welche hermas ben Engeln im geistlichen Gebiere anweist. Jene sechs leiten ben Bau der Kirche. Michael der Engelfürst senkt das Gesetz in die herzen der Gläubigen; der Engel der Buße, der Hirte ber Menschen (von dem das Buch den Namen hat), nimmt sich

<sup>1) 1</sup> Theffalon. 5, 19---22.

Thierich, Rirchengeicicte 1.

ber Abtrünnigen an, sucht sie zur Buße zu leiten und beschützt bie Reumuthigen vor Rückfall; ihm liegt große Berantwortlichkeit ob. Zwölf gute Geister, welche bie Namen christlicher Tugenden tragen und von Hermas iu Gestalt von Jungfrauen geschen werden, leiten den Menschen in das himmelreich. Zwölf unreine Geister, gleichnamig mit eben so vielen Lastern, halten ihn davon ab. Jedem Menschen sind zwei Genien beigegeben, der eine verursacht das Aufsteigen guter Gedanken, der andere bas Gegentheil.

In biefen apokryphischen Eugeltheorieen liegt gerade noch kein Widerspruch gegen Paulus, aber Hermas verfällt wirklich in einen folchen, indem er ein Verdienst der Werke, ja mehr als dieß, sogar überverdienstliche Leistungen annimmt. Während auf Paulus keine Anspielung vorkömmt, finden sich mehrere Anklänge an den Brief des Jacobus.

Allein so unläugdar hier wine christliche Dentweise vorliegt, welche sich von Paulus unabhängig gehalten hat, so ist sie doch weit von den ebionitischen Irrlehren entsternt und von der Feindschaft gegen den Apostel, welche nur im Zusammenhang mit den ebionitischen Irrthümern entstehen konnte. Reine Spur ist hier von dem dreisachen Schibboleth des häretischen Judaismus, das wir sowohl aus anderen Quellen als aus dem Ignatius kennen: Beschneidung, Sabbathseier und Abscheu vor allen im Geset verbotenen Speisen. Für die reinigende und seligmachende Kraft der Tause legt Hermas herrliches Beugnis ab. Der Beschneidung gedenkt er mit keinem Worte. Eben so fern ist er von der ebionitischen Rezerei in der Lehre von Christo.

Hermas sah 1) die Kirche in Gestalt einer thurmähnlichen Feste auf einen Felsen gegründet. Der Fels, so groß, daß er ben ganzen Erdfreis tragen konnte, war uralt; an ihm erblickte Hermas ein neu ausgehauenes Thor, und aus diesem ging ein Glanz heller als das Licht der Sonne hervor. Darüber wurde

<sup>1)</sup> Similit IX, 12.

ihm die Deutung : "ber Fels und bie Pforte ift ber Sohn Bottes. Der Sohn ift älter als die ganze Schöpfung Gottes und Er war Seines Baters Rathgeber bei Erschaffung ber Belt. Die Pforte aber ift neu, weil Er in ben letten Tagen erschienen ift, bamit bie, welche bie Seligkeit erlangen werben, burch Ihn in das Reich Gottes eingehen. - Er ift ber einzige Rugang zu Gott, anders wird Riemand zu Gott kommen als durch Seinen Sohn." hier ift bie falomonische Lehre von ber Beisheit ebenso wie in ber Logoslehre bes Johannes auf ben Sohn gedeutet. Deutlich werden bei hermas im fünften Gleichniß die drei göttlichen Bersonen als Bersonen unterschie= ben 1). In biefem Gleichniß wird ber Beilige Geift als Sohn, ber Sohn Gottes als Rnecht bargeftellt. Ersteres erinnert an bie jubische Theologie, gestattet aber eine rechtgläubige Deutung. Letteres geschieht, um bie tiefe Erniedrigung bes Sobnes zu bezeichnen, nicht um Seiner göttlichen Burbe etwas zu entziehen.

Das Werk des Hermas ift also ein neuer Beweis, daß jüdische Ueberlieferungen in einer christlichen Denkweise eine Stelle behalten konnten, ohne die Glaubensregel, das einigende Band, welches die Stiftungen verschiedener Apostel verknüpfte, zu beschädigen. Die Unbefangenheit und Ungenauigkeit im Ausdruck darf nicht angeführt werden, um die Lehre der Kirche jener Zeit als unsicher und schwankend darzustellen. Man darf nicht vergeffen, daß Hermas, wenigstens wie er in dem Buche erscheint, nicht Presbyter, sondern nur Laie war, daß also bei ihm jener sorgfältigere Unterricht, den die Lehrer der Kirche empfangen hatten, nicht erwartet werden darf.

Der Buftand ber Kirche, welchen uns Hermas erblicken läßt, war ein sinkender und gefährdeter. Es gab Reiche, welche der Mildthätigkeit vergaßen, Priester, welche die Opfergaben des christlichen Bolkes zu ihrem eigenen Nuzen verwendeten, Christen, welche sich den Bergnügungen der Welt wieder hin-

23\*

<sup>1)</sup> Simil. V, 5.

# 856 Auffcluffe über den Buftand der Rirche bei hermas.

gegeben, folche endlich, welche in ber Verfolgung ben Ramen Christi gelästert und daburch ihre Rückkehr zu Gott verwirkt hatten. Hermas sah, wie nöthig eine tiefgehende Buße und Läuterung sei; er sah eine neue Verfolgung kommen; die ihm gewordenen Aufschlüsse und Ermahnungen sollten eben zur Reinigung der Kirche und zur Stärkung für die bevorstechende große Trübsal sein. Diese kam in der trajanischen Verfolgung. Die domitianische scheint schon vorüber gewesen zu sein. Die Apostel ohne Unterschied werden zu den Entschlafenen gerechnet.

Ginen tiefen Sinn hat jene Bision vom Bau ber Rirche (bie britte), welche am Ende bes Buches (im neunten Gleich= niß) reicher ausgeschmückt noch einmal vorkömmt. Hermas sieht bie Rirche, wie fie auf dem Kelfen Chriftus gebaut wird. gene weißglangenden Quadern, welche, wie aus einem Buffe zufammengefügt, zunächft auf bem Kelfen ruben, find "bie Apoftel, bie Bischöfe, die Lehrer (Presbyter) und Diakonen, welche in göttlicher Sanftmuth gewandelt, den Episcopat geführt und gelehrt und heilig und bemuthig gedient haben ben Ermählten Gottes, die ichon entschlafen, und benen, bie noch am Leben find." hermas fieht die verschiedenen Urten ber Steine, welche zur Einfügung tauglich ober untauglich gefunden werden. Noch wird an bem Thurme gebaut, bald wird er vollendet fein, bann wird das Ende ba fein und bas Freudenmahl bes Reichs ber himmel gehalten werden. Solche Chriften, die jest als untauglich verworfen werden, tonnen zwar nicht mit ben Heiligen in dem göttlichen Baue wohnen, aber nach großen Leiden boch noch zu einer Buße gelangen.

hermas erkennt, daß in der Weiterführung des Baues ein Stillstand eingetreten ist. Um der Christen willen, welche unlauter geworden sind, ist dieß geschehen, damit sie noch Buße thun und in den Bau eingefügt werden können; wo nicht, so werden andere an ihre Stelle kommen und sie selbst gänzlich verworsen werden <sup>1</sup>). "Thuet gute Werke, die ihr irdische Guter

<sup>1)</sup> Similit. IX, 14.

357

vom Herrn empfangen habet, — so lautet die Ermahnung am Schluffe des Gauzen 1) — damit nicht, während ihr zögert, der Bau vollendet werde, denn um euretwillen ist das Werk der Erbauung unterbrochen worden. Wenn ihr nicht eilet, recht zu thun, wird der Thurm vollendet und ihr werdet außgeschloffen werden."

Auch bie Verjüngung ber Rirche wird bem Bermas verheißen. In ber erften Bision erschien sie ihm in gealterter Gestalt, ermattet und hinfällig, so baß hermas bie Sibylla zu sehen meint. "Euer Geist ift alt und schlaff geworden - so fagt bie Erlauterung, - von weltlichen Beschäften geschwächt, habt ihr euch der Gleichgültigkeit hingegeben, euer Sinn ist verwirrt und ihr seid in eurer Traurigkeit gealtert." Aber in= bem bie Schwachgewordenen bie Offenbarung vernehmen, bie ihnen Gott aus Erbarmen tund thut, wird ihr Geift erneuert, ihre Schwachheit abgelegt und ihr Glaube gestärkt. Darum erblickt hermas im zweiten Gesichte bie Rirche wieder, aufgerichtet, mit jugendlichem Aussehen, freudiger als zuvor, doch noch mit weißem haar. In der britten Bision endlich erscheint fie ihm noch jugendlicher, geschmuckt und mit verflärtem Angefict 2).

Es ist klar, wie genau biese Winke ber Lage ber Kirche am Ende bes apostolischen Zeitalters entsprechen. Sie enthals ten die Warnung und ben Troft, welchen die Christenheit in jenem großen ernsten Wendepunkt ihrer inneren Geschichte bes burste. Und zugleich kann es kaum einem Zweisel unterliegen, daß wenigstens diese Bisionen, das werthvollste in dem ganzen Buche, wirklich noch an ben Schluß bes apostolischen Zeitalters, nicht später, zu segen find.

Bir schreiten zu unserer Schlußbetrachtung, indem wir noch einmal ben Blick auf bas Ganze ber Rirche richten. Rein

1) Similit. X, 4. – 2) Vis. III, 11. 12. 13.

Theil ber Kirchengeschichte ist so wenig durch unmittelbare Zeugs nisse beleuchtet als diese Periode des Uebergangs zur nachapostolischen Zeit. Doch ist es nicht unmöglich, sowohl über die außere Beränderung, welche damals vorging, als über die Stimmung der Christen, von der sie begleitet wurde, einiges festzustellen.

Die Zeit war ba, wo bas bis bahin von ben Aposteln geführte Regiment entweder aufhören ober in andere Bande übergehen mußte. Jebe einzelne Gemeinde, welche ihren von ben Aposteln eingesetten Bischof hatte, war, wenigstens fo lange biefer lebte, beschützt und versorat. Aber wer follte die Aufficht über alle Gemeinden und ihre Borfteber übernehmen? Bon wem konnte, wenn Ungewißheit und Uneinigkeit unter ben Bischöfen entstand, bie Unterweisung in der Bahrheit und die Entscheidung über Recht und Unrecht in einer Beise ausgeben, wodurch sie für alle verbindlich und für alle beruhigend mar? Ber hatte die Bollmacht, Aelteste und Bischöfe zu weihen, wie es die Apostel früher gethan, und neue Episcopate zu gründen? Ber konnte fich zutrauen, jene bestätigende Beihe, bie Confirmatien, welche bie erften Gläubigen von den Aposteln felbft empfangen hatten, mit berfelben Rraft und Birkfamkeit zu ertheilen ?

Die Kirche im Alterthum war ferne von ber verworrenen Lehre, daß alle Kirchengewalt in der Menge ruhe, daß die Mehrheit einen Geistlichen wählen, beauftragen und zur Ausübung aller geistlichen Functionen bevollmächtigen könne. Es zeigt sich im Alterthum keine Spur von der Vorstellung, daß mit dem Aussterben der Apostel die Kirchengewalt an die Gemeinden zurückgefallen sei und von diesen wieder an Einzelne übertragen wurde. Auch war man zu vorsichtig und gewiffenhaft in heiligen Dingen, um in dem inneren Antrieb, für das Beste ber Kirche zu wirken, sogleich einen göttlichen Ausfrag, einen rechtmäßigen Beruf und eine hinreichende Ausrüstung für ein so großes Wert zu sehen.

Die meisten jener heiligen handlungen waren neben den

Aposteln auch von ihren Delegaten ausgeübt worden, und bieburch war es in fo kurzer Zeit möglich gewesen, die Rirche in allen Theilen bes römischen Reiches anzupflanzen. Uber ber Auftrag dieser Legaten war offenbar nur versönlich und nicht einmal lebenslänglich gultig, sondern für befondere Kalle und Aufgaben verliehen, daher findet fich nirgends, daß nach dem Hingang bes Johannes bie etwa noch am Leben gebliebenen Legaten bie Sorge für bas Allgemeine übernommen hatten. Die meisten von ihnen, wie Marcus, Lucas, Timotheus werden von späteren Schriftstellern Apostel genunnt, aber offenbar mit ungenauer Anwendung biefes Ausbrucks, wenn es gleich nicht undenkbar ift, bag wie Paulus und Barnabas fo auch einer von biefen Männern zur Wirksamkeit im eigentlichen Apostolate berufen und ausgerüftet worben mare. Es fehlt aber gauglich an Beweisen, daß dieß wirklich ber Fall gewesen. Die meisten iener Legaten haben ber Tradition nach späterhin als Bischöfe gewirkt. 3hr Auftrag, der Rirche im Ganzen zu bienen, erlosch und sie wurden Oberhirten einer einzelnen Gemeinde. Denn bieß ift ber Unterschied bes Bischofs von bem Legaten, bag fener für eine einzelne Gemeinde eingesetzt und mit ihr aufs innigste und für immer verbunden ift. Aus apostolischen Grinnerungen ftammt jener alte Ranon, bas ein Bischof nur in feltenen Fällen und aus besonders wichtigen Gründen von feiner Gemeinde an eine andere versett werben fann. 1)

Eben hiemit ift auch ber Unterschied zwischen den Aposteln und den Bischöfen bezeichnet. Jene sind an keine einzelne Diö= cese gebunden, wohl aber diese. Jeder Bischof hatte zwar in

<sup>1)</sup> Canon apost. 11 (lat. 14) Έπίσχοπον μή έξειναι καταλείψαντα την έσυτοῦ παροεκίαν έτέρα ἐπεπηδάν, κῶν ὑπὸ πλειόνων ἀναγκάζηται, sẻ μή τις εὐλογος αἰτία ἢ, ἡ τοῦτο βιαζομένη αὐτὸν ποιῆσαι ὡς πλειόν τι κέρδος δυναμένου αὐτοῦ τοῖς ἐκεισε λόγφ εὐσεβείας συμβάλλεσ ℑαι· καὶ τοῦτο δὲ οὐκ ἀφ ἑαυτοῦ, ἀλλὰ κρίσει πολλῶν ἐπισκόπων καὶ παρακλήσει μεγίστη. Bgl. b. Dreb Untersuchungen über die Confitutionen u. f. w. 1832. G. 273.

#### 360 Das bijchöfliche Amt von dem apostolischen verschieden.

feiner Gemeinde an Christi Statt zu lehren, zu ermahnen, Segen zu spenden, Bucht zu üben und von seinem Sitze aus das Evangelium in seiner Umgebung zu verbreiten, aber keiner hatte über die anderen Bischöfe zu richten oder in fremden Diöcesen zu gebieten. Es ist bekannt, wie mächtig und klar dieß Bewußtsein, daß kein Bischof dem andern verantwortlich sei, noch von Exprian auf dem Concilium von Carthago im Jahre 256 ausgesprochen wurde. Eben darin war aber auch enthalten, daß sich keiner als Vorsteher der ganzen Kirche betrachten durfe<sup>1</sup>).

Bare es wahr, daß die Apostel erst im Hinblick auf ihr baldiges Scheiden den Episcopat eingesetzt und so die tefta= mentarische Verfügung getroffen hätten, daß nach ihrem Lobe ihre ganze Gewalt an die Bischöfe fallen follte, bann hätte bas Episcopalspftem einen guten geschichtlichen Grund. Aber bem ift nicht fo. Das bischöfliche Amt ift in feinem Ursprung nicht bie Fortsehung des avostolischen, denn es war ichon neben biesem vorhanden; es erschien nicht erft in bem Augenblick, wo ber Apostolat erlosch. Mabrend Johannes noch in voller Birtfamkeit ftand, sehen wir unter ihm Bischöfe an ber Spipe ber fieben Gemeinden. Die Bischöfe bilden also in dem ursprünglichen Organismus der Kirche ein Glied für sich mit eigenthumlicher Beftimmung, wie auch die Apostel die ihrige haben. Nachfolger ber Apostel zu sein, ift nicht der ursprüngliche Beruf ber Oberhirten gemefen.

<sup>1)</sup> Superest, ut de hac ipsa re (ob die §äretiter, wenn fie zur Sirche tommen, zu taufen feien) singuli, quid sentiamus, proferamus, neminem judicantes aut a jure communicationis aliquem, si diversum senserit, amoventes. Neque enim quisquam nostrum episcopum se esse episcoporum constituit — — quando habeat omnis episcopus — arbitrium proprium, tamque judicari ab altero non possit, quam nec potest alterum judicare. Sed exspectemus universi judicium Domini nostri Jesu Christi, qui unus et solus habet potestatem et praeponendi nos in ecclesiae suae gubernatione et de actu nostro judicandi. Cypriani opera ed. Goldhorn, II. 1839. pag. 266.

Eben so unrichtig ift bie Meinung, daß bie bischöfliche Berfassung nach ber gerftörung gerufalems von ben bamals noch übrigen Aposteln nachträglich eingeführt worden fei, damit ein Organ für bie Einheit ber Kirche ba wäre, ein festes Band, wodurch die vielen einzelnen Gemeinden zu einem firchlichen Ganzen verknüpft würden 1). Dieses Band ber Einheit war ba, die Avostel waren es selbst und die Kirche als organisch geordnete Einheit ift so alt als ber Apostolat. Die einander aleichstehenden Bischöfe, beren gabl fich unter Trajan mabrscheinlich schon auf mehr als hundert belief, waren mit nichten bas vollkommen geeignete Werkzeug zur Begründung ober Erhaltung ber Einheit ber gesammten Kirche, um fo weniger, je arößere Schwierigkeiten damals ber Versammlung eines allgemeinen Conciliums entgegen ftanden, aber auch später nicht, als eine folche Versammlung möglich wurde; vielmehr bedurfte es für das Ganze ber Kirche noch eines entsprechenderen, hoheren Ersates anstatt jener ursprünglichen Centralgewalt, des Apostolates 2).

Aber eine solche war nicht ba. Eben barum gingen biejenigen apostolischen Verrichtungen, welche in der Lebensgeschichte jeder einzelnen Gemeinde unentbehrlich sind, wie die Consirmation der Getauften und die Ordination der Aeltesten, auf den Bischof der Gemeinde über. Unterbleiben sollten sie nicht, von dem höchsten Amte in der Kirche sollten sie ausgehen, der höchste war jetzt der Bischof, er hatte keinen Menschen mehr über sich, er übernahm also jene heiligen Handlungen. Es ist sehr merkwürdig, daß dieß überall und ohne Widerspruch geschehen ist. Wir kennen bereits die Ausnahme, welche in Aegypten bestand. Eine andere außer ihr sindet sich nicht.

1) Gegen R. Rothe, die Anfänge der chriftl. Kirche, I. S. 351 ff. — 2) Willfürlich ift es, die Kirche, fo lauge sie das von Gott zur Begründung und Erhaltung der Einheit gesetste Apostolat besaß, nicht Rirche zu nennen und erst in der nachträglichen Einführung des Episcopats die "Gründung einer chriftlichen Rirche" zu sehen, wie R. Rothe a. a. O. S. 279 309. 343 und anderwärts.

### 362 Uebergang der apostolischen Berrichtungen an die Bischöfe.

Um dieß zu erklären, scheint uns die Vermuthung nöthig, daß schon während der Lebensbauer der Apostel und nicht ohne ihre Gutheißung die Oberhirten in manchen Gemeinden eine Constirmation und Ordination unter dem Vorbehalte der Bestätigung durch die Apostel ertheilt haben. Es läßt sich nicht denken, daß Johannes in den Jahren, als er allein das apostolische Amt noch vertrat, in allen Provinzen der Christenheit persönlich thätig gewesen. Es kann nicht plözlich und mit einemmale, etwa erst im Jahre hundert, das, was disher die Apostel gethan haben, von den Bischöfen übernommen worden sein. Reben dem allmäligen Abnehmen der apostolischen Amtschätigsteit muß bereits eine Erweiterung der episcopalen eingetreten sein.

Aber daß hiebei eine Lucke im Bau ber Rirche noch un= ausgefüllt blieb, mußte fich insbesondere bei ber Einfegung von Bischöfen fühlbar machen. Wohl konnte es noch im Lichte des heiligen Geiftes geschaut werben, wer zu einem fo heiligen Amte von Gott für tüchtig geachtet sei. Aber wer sollte ben zum Episcopat Berufenen segnen und mit Vollmacht für sein Amt ausruften? Die Schrift fagt, bag ohne allen Biderfpruch ber Geringere von bem Größeren gesegnet wird 1). Aber nun waren es nur Bischöfe, welche den Bischof, bie Gleichen ben Gleichen, segnen konnten. Wenn ein uralter Ranon bestimmt, baß es zwei ober brei Bischöfe fein muffen, bie einen Bischof weihen 2), so liegt barin, bag bieje handlung im Ramen bes gesammten bischöflichen Collegiums geschehen foll. Es war ein Rothbehelf, daß man fich die höchste Kirchengewalt an die Besammtheit ber Bischöfe übergegangen bachte.

Auffallend wenig wiffen die Denkmäler des Alterthums bavon zu fagen, welche Berfügungen die Apostel in diesen Angelegenheiten für die kommenden Geschlechter getroffen haben: Paulus gebot dem Timotheus<sup>3</sup>): "was du von mir gehört haft burch viele Zeugen (bekräftiget), das vertraue treuen (zuverlässigen) Menschen an, welche tüchtig sein werden auch andere

<sup>1)</sup> Sebr. 7, 7. — 2) Siehe oben S. 328. — 3) 2 Timoth. 2, 2.

## Rothwendigkeit einer höheren Autorität als die bischöfliche. 363

zu lehren." Ohne Zweifel ift mit diesen Worten eine Succession begründet, und wenigstens ein Theil des apostolischen Ansehens mußte von Paulus durch Timotheus auf diese des Vertrauens würdigen Männer und von diesen wieder auf ihre Schüler über= gehen und so fort. Der müßte von allem Sinn für Geschichte und Autorität verlassen sein, auf welchen eine von den Aposteln her ununterbrochene Folge im Amt keinen Eindruck machte. Aber hiemit war über die Ausdehnung der Amtsgewalt, welche die von Timotheus Unterrichteten haben sollten, nichts gesagt, und unmöglich ist es, hieraus alles, wie es in der Kirchenord= nung des zweiten Jahrhunderts geworden ist, als normal und vollfommen zu rechtfertigen.

Leider enthält bie immerbin febr merkwürdige Ausfage bes Clemens von Rom wenig mehr als jene kurgen Borte bes Baulus, Moses hat, als Streit unter ben Stämmen über bas Priefterthum, wem es gehöre, entstanden war, Fürforge getrof= fen, burch welche fünftiger Anarchie vorgebeugt wurde 1). "Auch unfere Apostel, fo beißt es weiter 2), haben burch unferen herrn Jesum Chriftum ertannt, bag über ben Ramen bes Episcopates Streit fein werbe. Aus biefer Urfache nun haben fie im Befit vollkommenen Vorauswiffens die vorher Erwähnten (nämlich Bischöfe und Diaconen für bie fünftigen Gläubigen) eingeset und barnach Auftrag gegeben, bag wenn fie (bie zuerft eingefesten Bischöfe und Diaconen) entschliefen, andere bewährte Männer ihr Rirchenamt als Nachfolger empfangen follten. Die= jenigen nun, welche von jenen (ben Aposteln) ober nachher von anderen in Ansehen ftehenden Männern mit freudiger Buftims mung ber ganzen Gemeinde eingesetzt worden find und ber Seerde Chrifti untadelig, mit Demuth, ruhig und ohne niedri= gen Sinn gedient, auch lange Zeiten hindurch bas Beugniß aller für fich gehabt haben, von ihrem Umte ju ftogen (wie in

<sup>1)</sup> Clemens Rom. I. ad Corinth. c. 43. – 2) Ibid. c. 44. Eine ausführliche Erörterung über diese Stelle findet man bei R. Rothe, die Anfänge der chriftl. Rirche, S. 374–392.

Rorinth eben damals geschehen war) halten wir nicht für recht." Biel zu unbestimmt werden hier diese anderen in Ansehen stehenden Männer erwähnt, welche nach den Aposteln die Weisen ertheilten, als daß wir daraus etwas über die große Frage ermitteln könnten, ob die Apostel in dem bischöstlichen Amt die vollkommen rechtmäßige und genugsame Fortsetzung des apostolischen gesehen haben.

Es find vielmehr Andeutungen vorhanden, daß in der Rirche, burch bie Noth und Erfahrung geweckt, ein Verlangen nach einer noch höheren Autorität als die episcopale rege gewefen ift. Am längsten hatte Rleinafien noch folche Bischöfe (ober Meltefte, bieß Wort im alterthumlichsten Sinne gebraucht). welche ben Johannes gesehen und von ihm gelernt hatten. Schon für grenäus find biefe "Melteften in Afien", von benen er einen, ben Bolvcarpus, noch gefannt hatte, mit einem folchen Glanz ehrwürdigen Ansehens umgeben, bag es ift, als hatte er und als hatten mit ihm Biele in Diefen Aelteften fo zu fagen einen nachgebliebenen Schatten des apostolischen Collegiums, Noch näher lag es, bie Bischöfe ber großen Metros aeseben. polen als Saulen ber Rirche zu betrachten, wenn fie auch nur als bie Erften an Ehre unter ihres Gleichen, ben anderen Bischöfen, baftanden, und bieg ift bekanntlich bie Anschauung ber ariechischen Rirche geblieben, daß auf fünf Batriarchen bie bochfte Burde in ber Chriftenheit übergegangen sei. Aber auch dieß burfte uns nicht befremden, wenn fich ichon um jene Beit bie Neigung geäußert hatte, einem einzelnen Bijchof bie erfte Stelle felbst unter jenen Vorstehern ber haupttirchen, also bie erfte Stelle in ber gefammten Chriftenheit anzuweisen. Dieß ift es, was die römisch = katholischen Theologen behaupten, und nicht wegwerfende Burudweisung, fondern besonnene Brufung biejes Sages, an ben fich leicht unermeßliche Folgen fchließen können, geziemt uns.

Un Clemens von Rom knupfen sich biejenigen Angaben, welche für das apostolische Ansehen des römischen Stuhls schon im grauen Alterthum zu sprechen scheinen.

## Das Primat des römischen Bischofs in feinen ersten Reimen. 365

Sehr wenig Werth wird gewiß von den Vertheidigern des römischen Primats auf die apokryphischen und mythischen Vorstellungen von Clemens Romanus als eine Art Universalbischof gelegt. Findet sich diese Idee auch in ächten Denkmalen der rechtgläubigen Kirche von so hohem Alter, daß sie für das Ende der Apostelzeit historische Beweiskraft haben ?

Dieß ift bie Frage, und um bieg barzuthun, verweisen bie Vertheibiger bes römischen Brimats auf ben ächten Brief des Clemens von Rom an die Korinthier. In Korinth war burch einen oder zwei Ehrgeizige eine gefährliche Spaltung erregt, schlimmer als die zur Zeit des Paulus. Die Gemeinde hatte fich von den Uebermuthigen zur Auflehnung gegen ihre Aelteften verleiten laffen und gerechte Manner wurden von ben Unheiligen aus bem Amte gestoßen. Da erließ bie romische Gemeinde ben von Clemens verfaßten Brief, und schickte ibn burch brei Gefandte, Claudius Ephebus, Balerius Bito und Fortunatus nach Korinth. Diefer Brief ift reich an Ermah= nung zur Liebe, Demuth und Unterordnung; zur Buße werden bie Aufruhrstifter aufgefordert, sie follten sich freiwillig entfer= nen und sich für das Wohl der Gemeinde opfern. Die Ge= meinde folle fur fie beten, daß fie die heilfame Buchtigung bes herrn annehmen und fich felbft ben göttlichen Ordnungen un= terwerfen.

In biefem Falle, so fagt man, habe also ber römische Bischof eine Autorität über die korinthische Gemeinde ausgeübt, und sei daselbst in einer Weise eingeschritten, wie es dem apostolischen Amte zukam. Apostolische Rechte und Pflichten seien in besonderem Sinne auf den römischen Stuhl übergegangen. Aber nicht alles dieß folgt aus dem richtig erwogenen Thatbestand. Die korinthische Kirche hatte, als sie diese Zuschrift von der römischen empfing, augenscheinlich keinen Bischof. Nicht weil sie noch nie einen gehabt hätte, sondern es muß eine Erledigung des Stuhls eingetreten gewesen sein. In dieser verwaisten Lage befand sie sich, als die römische Gemeinde ihr zu Halfe kam, um das Unheil der ausgebrochenen Empörung zu

## 366 Der Primat des römischen Bifchofs in feinen erften Reimen.

bampfen. Es war ein Liebestienst, ben eine Kirche ber anderen in einem Augenblicke ber Roth erwics. Im Namen ber römischen Gemeinte, nicht im Namen bes Bischofs ist ber Brief erlaffen. Er ift nicht geeignet ben Satz zu erhärten, bem so viele spätere Thatsachen noch entgegen stehen, bas tamals ber römische Bischof als Richter über alle anderen Bischöfe ober als Stellvertreter Christi für die ganze Lirche gegolten hätte.

Der römischen Gemeinde machte zu jener Zeit eine andere Kirche die erste Stelle unter allen Gemeinden noch streitig, nämlich Gehesus, welches von Christo selbst in der Offenbarung Johannis als Gentrum der Kirche anerkannt war. Aber freilich bald nachher neigte sich die Bagischale zu Gunsten der römischen Kirche, welche schon Ignatius — wenn anders seine Borte von den römisch statbolischen Theologen richtig übersetzt werden — als die Vorsisperin des Liebesbundes anredet <sup>1</sup>). Gs ist, wenn man alles erwägt, was zusammen kam, um die Hauptstadt der Welt auch zur Hauptstadt der Christenheit zu machen, nicht zu läugnen, daß schon damals, als die Apostelgewalt erlosch, das Saattorn der neuen Gewalt, der päpftlichen, gesäet war, in welcher ber größere Theil der Kirche ein Jahrtausend lang den vollen Ersas für die apostolische Leitung zu haben glaubte.

Doch war es nur bas Samenkorn der kunftigen Bedeutung Roms und des römischen Stuhls, welches durch Petrus eingesenkt worden war. Die Berehrer des Primates gestehen selbst, daß er sich allmälig entwickelt habe; allmälig sei der Primat in der Ausübung der höchsten Kirchengewalt, allmälig auch im Bewußtsein der Rirche zur vollen Entfaltung fortgeschritten. Aber diese Entsaltung, selbst wenn wir sie im idealsten Lichte betrachten dürsten, enthält einen Widerspruch gegen die Urgeschichte der Kirche und gegen die Schrift. Es ist und bleibt ein geschichtlicher Irrthum, wenn Apostolat und Episcopat gleichgeset werden. Es ist leicht zu erweisen, daß Betrus die

<sup>1)</sup> Ileoxa 97, μένη της αγάπης. Ignatius ep. ad Rom. procem.

Die Stimmung der Kirche bei dem Berschwinden des apost. Amtes. 367

Rirche zu Rom gegründet hat; es kann sein, daß er bort auch bischöfliche Gewalt ausgeübt hat, benn diese ist in der aposto= lischen mit enthalten, aber damit ist noch nicht erwiesen und es kann nicht erwiesen werden, daß der römische Bischof Erbe ber gesammten apostolischen Autorität sei.

In dem Bau der Kirche, wie er sich anfangs erhob, dem vollkommenen göttlichen Willen entsprechend, gibt es keinen Universalbischof außer Christus selbst. Er allein heißt das Haupt der Kirche und Er regiert das Ganze, nicht durch einen einzelnen Stellvertreter, der den Altar zum Throne umgestaltet, sondern durch unscheindare Wertzeuge, Seine Leltesten, durch die alles Er selbst ausrichtet, Er selbst den Gläubigen nahe gebracht und Seine Ehre allein verherrlicht wird.

Als bas apostolische Amt erlosch, ohne daß ein vollgültiger Ersat für basselbe eintrat, war die Christenheit fürwahr nicht so unerleuchtet ober so gleichgültig, daß sie von diesem großen Berluste kein Bewußtsein gehabt hätte. Und damit es uns an einem sicheren Anhaltspunkte nicht fehle, liegt uns im neuen Lestament selbst ein vollkommen beglaubigtes Denkmal der damaligen Stimmung der Christen vor; es ist der Nachtrag zum Evangelium des Johannes 1), welchen nach dem Tobe des Apostels seine Schüler hinzugefügt haben. Sehen wir, welcher Einblick in das innerste Geistesleben jener Zeit uns badurch gestattet wird.

Schon früher, kurz vor Seiner Verklärung auf dem Berge, hatte Christus gesagt: "es sind etliche von denen, die hier stehen, welche den Tod nicht schmecken werden, die stehens schen Sohn kommen sehen in Seinem Reich"?). Nach Seiner Auferstehung, als Er den sieben Jüngern am See von Tiberias erschien, sprach Er ein geheimnisvolles Wort zu Johannes, welches zur Kunde der Gläubigen kam und insbesondere diese nigen, unter denen Johannes seine letzten Tage zubrachte, beschäftigte. "Es ging diese Rede unter die Jünger aus: dieser

<sup>1) 30</sup>h. 21. — 2) Matth. 16, 28.

Junger finde name 1. Er ihn alle envennene nue be Erfillung peter Berkfagung zu feben: als die enderen mitter Junger alle burgegungen namen beschigte üch um in mem die Erwennung, Juliannes, der allem fe Bundenfan einaben men wende die Bertenburg Einfin erleben.

tha ei oridai artes. Als e re injerie Gring de merfelcher lebenstrier errecht, wirs eich er an Ame. Ime wa née ter Mannat beféseter, terr er betrefte we be Epiner iger, wie timer: nér in ini a Coosis ut ten ver ber Subt war fene Grafting. Ba tinnen stres, mides teies Entrat ien Scheiten ar tre Guinhamen nate. Die Dizfate fezie Lites nur tanzie rate an bepretiels. Cellie alle jenes Ben Confit merille gehaden fen? Diefer frage begegnet bas lepte farne bes ubermenten Boangeliuns. Es in nach unierer Anicht griftertiels and 1011 Jahannis eigener Dant; nur bie legten Berie unt 1011 ten Aelteften in Ephefus biningefunt, tie tas beinge End u Bermahrung hatten. Chriftis batte tem Betrus fein Datterum vorausgefagt. Da fagte Betras un Binblid auf Johans nes: "herr mas foll aber tiefer?" ba fprach Beins ju ihm: wenn ich will, tag er bleibe, bis ich fomme, was gebt es bich an? felge tu mir." Die Heltenen fügen tie Gramerung bei: "Jeins fagte nicht: tiefer Sunger firbt nicht, fontern wenn ich will, tan er bleibe, bis ich komme, mas gebt es tich an ?" 2)

Eie geben also keine Austegung tieses beteutsamen Spruches. Eie erinnern nur, was Chriftus nicht gesagt habe. Nur betingungsweise hatte Er gesprochen: wenn ich will. — Aber so spricht ter, welcher wirklich mit äbnlichen Gebanken umgeht und nur Ursache hat, mit einer bestimmten Bersicherung zurück-

<sup>1) 30</sup>h. 21, 23. — 2) Rertwürdiger Beise lautet die Uebersehung des Sieronymus zweimal nicht hypothetisch, sondern affirmatio, nicht si, sondern sic eum volo manere donec veniam. Doch fcheint diefes sic ans si sic entstanden zu sein. Bgl. Novum Test, graece et lat. ed. Ph. Buttmann. I. 1842. p. 709. Die 3 tala batte si, nach dem Cod Palatinus.

`

zuhalten. Es muß nicht nur eine Burückweisung für Petrus, fondern auch eine Andeutung besonderer Absichten für Johannes darin enthalten sein, wenngleich die buchstäbliche Auffassung ber Jünger als falsch erwiesen ist. Hierüber sagen die Aeltesten nichts. Nur zur Beruhigung über jene Zweisel, welche der Tod des Apostels erregte, nicht zur völligen Enträthselung des Wortes Christi, welches der Kirche aufbehalten werden sollte, dient dieser Zusat der Schannes.

Und es ift nicht zu verwundern, wenn jene Vorstellung von der Bestimmung des Johannes sich dennoch in der Kirche gehalten hat. Sie taucht als christliche Volksmeinung später wieder auf, zuerst in der Gestalt: Johannes sei nicht wirklich gestorben. Dann in der anderen Form: er sei gestorben, aber wieder auferstanden. Die Sage in der ersteren Form berichtet Augustinus in seiner zweihundertvierundzwanzigsten Homilie zum Evangelium Johannis, nicht um sie zu billigen, sondern um ihr zu widersprechen. Einige behaupten, als Johannes in das Grab, das er sich hatte bereiten lassen, hinabgestiegen war, schien er todt zu sein und darum wurde das Grab geschlossen, aber er sei nur eingeschlummert, um am Tage des Gerichts wieder zu erwachen, und von dem Hauche seines Athems hebe sich die Erde auf seinem Grabe.

In ihrer anderen Gestalt meldet die griechische Sage 1): Gott habe den Johannes alsbald wieder aus dem Grabe erhoben, und bewahre ihn auf, damit er in den letzten Zeiten komme, um Zeugniß für die Wahrheit abzulegen, und mit Elias und Henoch den Antichrift zu bekämpfen. Eine Ansicht, die sich an zwei allzu buchstäblich verstandene Stellen der Offenbarung anschließt 2). Und dieser Glaube ist unter den späteren Griechen vorherrschend geworden. Er ist in ihren kirchlichen Ritualen ausgesprochen, und auch einige lateinische Lehrer des

<sup>1)</sup> Ephraim von Theopolis (d. h. Antiochia) bei Photios im Myriobiblon cod. 229. pag 797 c. p. 800 b. c. ed. 1653. — 2) Apoc. 10, 11; 11, 3.

Thieric, Rirchengeschichte 1.

Mittelalters und ber neueren Jahrhunderte haben sich dazu bingeneigt 1).

Wozu aber werden hier diese Bhantassien ber Spätge= borenen angeführt? Nur weil sie bie letzten Ausläufer einer Vorstellung sind, welche schon am Ende des apostolischen Zeit= alters da war. Und woher kam diese urchristliche Sage mit allen ihren späteren Schößlingen? Daher daß man um die Zeit des Abscheidens des Johannes überzeugt war, das apos stolische Umt sollte wenigstens in dem letzten seiner Träger für die Kirche erhalten werden, die Kirche bedürfe sein noch, es bürfe am Ende der Tage nicht schlen, ihm liege die Bekämpfung des Widerchrists und die noch nicht vollendete Vorbereitung der Gläubigen auf die zweite Ankunft Christi ob.

Dieje Sehnsucht nach Erhaltung bes besonderen Segens, ben die Chriftenheit von den Aposteln empfangen hatte, lag also in ber Stimmung ber Kirche jener Zeit. Sie mußte um fo lebhafter sein, ba man fühlte, daß bas innere Bachsthum nicht mehr in gleichem Maaße mit dem außeren Fortschritt stand. Während die Fruchtbarkeit der Kirche, ihre Ausbreitung in allen heidnischen Ländern im Zeitalter bes Trajanus einen gewaltigen Aufschwung genommen hatte, ftellte fich jene Schwäche, eine auffallende Abnahme an Erleuchtung und ursprünglicher Rraft ein, welche wir an ben fammtlichen Reften aus diefer Reit, an den Schriften aller sogenannten apostolischen Bäter gang unverkennbar hervortreten sehen. So groß ift diefer Un= terschied auch ihrer besten Erzeugnisse von den apostolischen Büchern, daß im Hinblick auf den inneren Werth und Gehalt ber Schriftwerke tein Zweifel über bie Granze ber fanonischen und ber nicht kanonischen Literatur entstehen kann. Die innere Erfahrung ber Rirche ber fpateren Beiten ftimmt mit bem fich= tenden Urtheil des Alterthums völlig überein.

<sup>3)</sup> Bgl. Tillémont, mémoires pour servir à l'hist. ecclés. I, 3 (Bruxelles 1706. 8.) p. 1098 sqq.: Contre ce que quelques uns disent, que S. Jean n'est point mort, und sur la prétendue résurrection de S. Jean — eine erjápsfende Crötterung diefer Suncte.

Johannes foll, als im hohen Alter feine Rörpertäfte bingeschwunden waren, wenn er fich in die heilige Berjammlung tragen ließ, nur noch bie wenigen Borte wiederholt haben: "Meine geliebten Kinder, liebet euch untereinander" 1). Diese Ermahnung hat die Rirche zu Gerzen genommen und befolgt. Dafür zeugt ihre Einigkeit in ben erften nachapoftolischen Menschenaltern, wo fie zwar nicht mehr burch die Avostel felbit, aber burch bie Liebe, welche ihr bie Apostel eingepflanzt hatten. und burch bie treue Verehrung gegen bas von ben Aposteln Empfangene zu einer Einheit verbunden blieb. Die Borfteher ber Kirche fühlten sich verwaist, ba nun auch Bhilippus, Anbreas, Johannes aus ihrer Mitte geschieden waren, aber bie Berwaiften hielten um fo fefter zusammen. Treue gegen bas Ueberlieferte, Aufbewahrung bes Anvertrauten war ihr Lofungswort. Aber mit dem allen konnte boch nicht mehr bewahrt werben, als was die Kirche im Ganzen wirklich gefaßt und fich lebendig angeeignet hatte ; zur Bollfommenheit heranreifen konnte bie Kirche auf diesem Wege nicht. Was ihr von nun an fehlte. war bie Fortbauer jenes geiftlichen Bachsthums, welches fich in Betrus, Paulus und Johannes bargestellt hatte und unter bem Balten Diefer Männer ber Chriftenheit zu Statten gefommen war.

Ob etwas ähnliches wieder eintreten werde, war ber Christenheit damals ebensowenig flar bewußt wie die Dauer ber Zeiten, die sie noch vor Erreichung ihres Zieles würde zu durchleben haben. Nur wenn ihr dieß offenbar gewesen wäre, daß jest erst lange Jahrhunderte vergehen würden, ehe der Hörr wiederkömmt, dann könnte man auch bestimmte Aussichten auf eine Wiederkömmt, dann könnte man auch bestimmte Aussichten hauf eine Biederanknüpfung der apostolischen Wirksichten ben Lehrern jener Zeit erwarten. Die Arbeit des Baues stand still, wie es hermas im Geiste geschen hat, damit Viele in der Zwischenzeit Raum zur Buse hätten. Man ahnte nicht, in welchem Umfang dies wahr werden sollte. Man wußte nicht,

<sup>1)</sup> Hieronymus, comment. in ep. ad Galat. c. 6, p. 100 d.

baß ganze Nationen in die Kirche hereinströmen und eine christliche Bölkerfamilie an die Spitze des ganzen Menschengeschleche tes treten würde. Auch die Tiese des zukünstigen Abfalls in der Christenheit war jenen Bätern der alten Beit verborgen. So sollte es uns nicht befremden, wenn auch die einstige Wieberaufrichtung aus dem Abfall und die Rücktehr zum apostolischen Zustand ihrem ahnenden Geiste nicht mit völliger Klarheit vorgeschwebt hat.

> Drudfehler S. 171 3. 4 v. u. lies shipwreck.

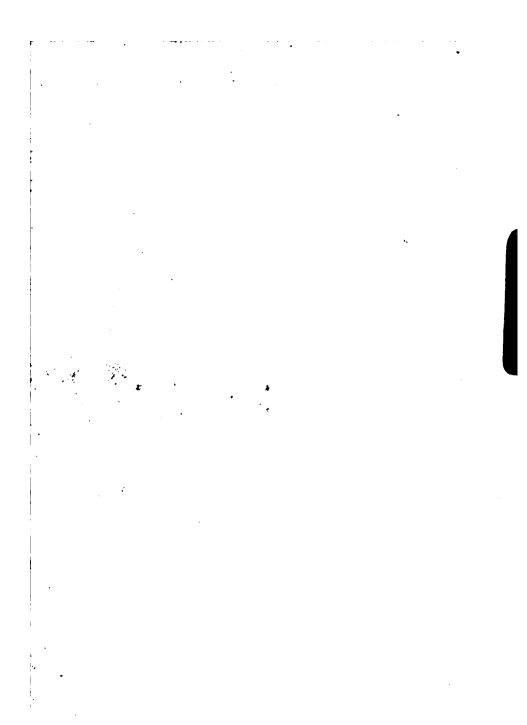
> Druct von Joh. Aug. Roch in Marburg.

.

•

.

.





. •

· .

