

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





42. 886.



| , |   |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
| , |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
| · |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   | • |  |
|   |   |  |
|   |   |  |

|  | · |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  | • |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

|  |   | · |   |  |
|--|---|---|---|--|
|  | · |   | · |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |

## Die Lehre

von ben

# göttlichen Eigenschaften

bargeftellt

von

## D. J. F. Bruch,

Prof. der Theol. an ber theol. Facultät und bem protest. Seminar, Prediger an der Nicolai-Rirche, Director bes protest. Gymnasiums in Straßburg.

Samburg, 1842.

Berlag ben Friedrich Perthes.

886.

G8 3

## Morrede.

Indem ich das vorliegende Werk dem Druck übergebe, fühle ich die Verpflichtung, von den Gründen, welche mich zur Abfassung desselben bestimmten, freimüthige Nechensschaft abzulegen.

Frühe fcon feste fich in mir bie Uberzeugung feft, daß, da die Religion, objectiv betrachtet, nichts anders ift als die Lehre von Gott und ben Berhältniffen Gottes zur Welt, auch die Art und Weise, auf welche die Gottes= 3bee aufgefaßt und bas Berbaltniß Gottes zur Welt beftimmt wird, auf bas Gange ber Religion, auf bie ibr eigenthümlichen Charaftere und ben fie belebenben Beift entscheidend einwirken, und daß baber auch die lette Löfung aller religiöfen Fragen, wenn es nicht rein biftorifde find, von ber Gottes = 3bee aus gegeben werben muffe. Bahrend ber vor mehreren Jahren fo lebhaft geführten Rämpfe über Supernaturalismus und Rationas lismus, fchien es mir immer, bag ber Streit fich viel gu febr um untergeordnete Fragen berumdrebe, und bag, um benfelben zu einer gründlichen Entscheidung zu bringen, es vor allen Dingen nöthig fen, tiefer, als es gu

gescheben pflegte, in Die Erforschung bes Wesens und bes ewigen Wirkens Gottes einzugeben. Mit einer gewiffen Vorliebe beschäftigte ich mich baber auch von längerer Zeit ber mit bem Studium ber Religions-Philosophie und besjenigen Theils ber Dogmatif, welcher im engern Ginne bes Worts als Theologie bezeichnet zu werden pflegt. Man begreift bemnach, von welchem boben Intereffe für mich bie religiöfen Lebren ber neuften philosophischen Schule fenn mußten. Gie erschienen mir als eine bringende Hufforderung, meine bieber gewonnenen religiöfen Uberzeugungen einer neuen Brufung zu unterwerfen, und namentlich die Verfönlichkeit Gottes, ben gegen Diefelbe gemachten farfen Einwürfen gegenüber, in gründliche Unterfudung zu zieben. 3ch gestebe gern, bag ich mich bieburch feineswegs veranlagt fühlte, irgend eine meiner früherbin unter bem Ginfluffe bes Chriftenthums gebildeten Unfichten aufzugeben, und daß namentlich mein Glaube an einen lebendigen, perfonlichen Gott, burch jede neue Driifung, auch eine neue und unerschütterliche Rraft gewann. Je lichtvoller aber ber concrete, unperfonliche Gott por meinem Beifte fand, je fefter meine Uberzeugung mar, bag allein ber Glaube an ibn bem religiöfen Bedurfniffe Benüge leiften konne, besto weniger konnte ich mich mit ben Meugerungen berjenigen befreunden, welche bie Gottbeit auf gang abftracte Beife gebacht miffen wollen, und fich baber über bie Lebre von ben gottlichen Eigenschaften auf eine bochft geringschätende Weise außern. Dbwobl bas Mangelhafte ber gewöhnlichen Darftellungen biefer

Lebre febr flar einsebend, wollte es mir boch feineswegs einleuchten, bag bie einzig wiffenschaftliche Beife Gott zu benten, barin besteben follte, ibn aller Attribute zu ent fleiben, und biefe fammtlich bem blog bichterischen und ascetischen Gebiete zuzuweisen. Bon frühem an gewöhnt, Die Wiffenschaft nicht fo fdroff von bem Leben zu fcheiben, als es oft geschiebt, fam es mir vor, bag ein gang abftracter Gott, mit welchem man im Leben nichts angufangen wüßte, boch auch ein folder fenn muffe, mit welchem auch in ber Wiffenschaft nicht viel angufan= gen fen. 3ch nabm mir baber vor, bie Lebre von ben göttlichen Eigenschaften einer neuen Untersuchung gu unterwerfen, und fie nach bem gegenwärtigen Standpunkte ber theologischen Wiffenschaft zu bearbeiten. Die Refultate meiner Bemühungen liegen bem Lefer vor; er wird über ben Werth, ober Unwerth berfelben ein Urtheil fällen.

Über den philosophischen und theologischen Standpunkt, von welchem ich ben Abfassung des vorliegenden Werkes ausgegangen din, habe ich nicht viel zu bemerken. Meine Arbeit selbst wird hierüber genügenden Aufschluß ertheilen. Der Leser wird hossentlich bemerken, daß keine wichtige Wendung der philosophischen Untersuchung, seit Kant, von mir unbeachtet geblieben ist, daß alle von dem Kriticismus an aufgestellten Systeme anregend auf mich eingewirkt haben, daß ich aber darum keiner Schule aussschließend angehöre. Ich habe es niemals als ein wahres Verdienst des christlichen Theologen ansehen können, sich irgend einer philosophischen Schule gänzlich hinzugeben:

im Gegentheil ichien mir immer ein foldes unbedingtes fich Anschliegen an irgend ein Suftem beinahe unvermeiblich ber Gefahr entgegenzuführen, entweder feine chriftliche Überzeugung ber philosophischen zum Opfer barzubringen, ober in bem peinlichen Zwiefpalt zwischen biefen beiben Abergengungen zu verharren, ohne jemals beren Berfohnung zu finden. Da meines Erachtens die Philofophie nichts anders ift, noch fenn kann, als die auf bem Boben ber Urthatfachen bes vernünftigen Bewußtfenns angestellte wiffenschaftliche Untersuchung über bie letten Gründe von bem mas ba ift und fenn foll, fo fchien mir auch ben ber ehrifflichen Speculation basjenige Verfahren bas zwedmäßigfte, ben welchem man feinen Standpunkt nicht in ber Mitte biefes ober jenes concreten philosophiichen Guftems, fonbern in ben Kacten bes vernünftigen Bewußtfenns felbit nimmt, und von biefen aus burch logifche Schlufreiben zur Löfung ber vorliegenben Fragen zu gelangen fucht. Indem ich nun überall, wo meine Untersuchung in philosophische Deductionen auslief, Dieses Berfahren einschlug, werbe ich freilich benjenigen Theologen, welche fich entschieden zu biefem, oder jenem philoso= phischen Susteme bekennen, nicht genug gethan haben; indeffen hoffe ich boch auch folde Lefer und Richter zu finden, welche jedem, und auch bem philosophischen Parthei = Wefen abhold, gerabe bie von mir befolgte Methobe für bie zwedmäßigste erachten.

Auch ber theologische Standpunkt, von welchem ich ausgegangen bin, balt sich fern von ben extremen Par-

thepen, in welche in neuern Zeiten bie Theologen ber protestantischen Rirche auseinanbergegangen find. 3ch glaube in bem Laufe bes vorliegenden Werkes oft genug bie beilige Ehrfurcht ausgebrückt zu haben, welche bas Chriften= thum mir einflößt. Es ift, meiner inniaften Überzeugung nach, die Religion nar' Ekoxno, mit beren Ginführung unferm Gefchlechte eine neue Zeit angebrochen ift; von welcher bie besten Rrafte ausgegangen find, welche feit 1800 Jahren bie Menschheit bewegen, auf welcher alle wahre Bilbung ber gegenwärtigen Zeit rubt, welche gang eigentlich bestimmt ift, bas menschliche Geschlecht wieder= zugebären, und es auf feinem Entwicklungsgange voranzuführen bis zu bem von Gott ihm gesteckten Biele. 3ch erfenne in bem Chriftenthume eine göttliche Offenbarung, ob ich gleich ben Unterschied zwischen mittelbarer und unmittelbarer Offenbarung nur einer beschränkten, von bem weltlichen Bewußtfenn ausgehenden Betrachtungsweise gufdreibe. Allein eben fo innig ift meine Uberzeugung, baß Die ewige Wahrheit bes Chriftenthums nicht in bem Buchfaben feiner Berkundigung, fondern in den von ihm gur Offenbarung gebrachten Ideen liegt, weghalb bas Beftres ben bes benkenben Christen immer babin geben muß, bie Formen ber Lebre Chrifti und ber Apostel zu burchbrechen, um ben in ihnen eingeschloffenen Gehalt, Die bas Wefen bes Evangeliums ausmachenben Ibeen in ihrer Reinheit, und in voller Rlarbeit zu erfaffen. Die chriftliche Theologie muß baber, meines Erachtens, gang eigentlich chriftliche Speculation, Gnofis fenn, und barauf hinarbeiten, nicht

nur ben in der Kirche berrichenden Glauben an unterhalten, sondern ihn mehr und mehr zur Wahrheit ber chriftlichen Ideen beranzubilden. - Indem ich es offen befenne, bag ich jeber fich angfilich an ben Buchstaben anflammernben Theologie von Bergen abbold bin, wird man es zum Boraus erwarten, bag ich mich auch mit einer ausschließenden symbolischen Orthodoxie schlechterdings nicht befreunden kann. Die große Bedeutung ber symbolischen Buder unserer Rirche, Die tiefe Wahrheit ihrer Grund-Principien, Die Macht und Berrlichkeit bes in ihnen webenben Geiftes erkenne ich mit Freuden an; alles fcbarfe 216= brechen von ber Lebre biefer Schriften icheint mir ein bem Wesen bes Protestantismus und ben beiligen Interessen ber Rirche widersprechender Miggriff. Dagegen lebe ich der entschiedensten Überzeugung, bag gerabe biefes Wefen bes Brotestantismus, gerade biefe Interessen unferer Rirche es schlechterbings erforbern, bag wir nicht träge ben bem Buchftaben ber symbolischen Bücher fteben bleiben, sonbern auf bem Grunde, und in bem Geifte berfelben ben chriftlichen Lebrbegriff lebendig fortbilden, ibn ftets auf ber Sobe ber Wiffenschaft zu erhalten fuchen, und unabläffig babin freben, ben in ihrer Bahrheit erfaßten chriftlichen Ibeen einen ben Bedürfniffen ber Zeit entsprechenden Musbrud zu geben.

Vielfachen Ausstellungen entgegensehend erwarte ich keine sicherer als die, daß das vorliegende Werk viel zu weitläusig ausgefallen sey. Gern gestehe ich nun, daß meine Absicht zunächst nur dahin ging, eine kurze Ab-

banblung über bie Eigenschaften Gottes zu fchreiben; unter ber Sand erft ift mir bie Arbeit angewachsen, wogu inbeffen ber Umftand viel bentrug, bag ich, von bem Grundfate ausgebend, bag bie Attribute Gottes erft in feinem Wirfen bervortreten, nicht umbin fonnte, auch biefes, nach feinen wefentlichften Momenten, in ben Rreis meiner Darftellung aufzunehmen. Go ift allerdings mein Werk beinahe zu einer vollständigen Erposition ber dogmatifchen Lebre von Gott geworben. Gollte es mir nun jum Borwurf gereichen, mehr zu geben, als ich auf bem Titel zu versprechen icheine, fo mare ich freilich außer Stanbe, biesen Borwurf von mir abzuweisen. Doch wird ber aufmerksame Leser leicht bemerken, bag ich meinen mabren 3wed nirgends aus ben Augen verloren, sonbern auch Die die göttlichen Werke betreffenden Abschnitte immer in Beziehung auf die Entwicklung und Bestimmung ber Gigenschaften Gottes abgehandelt habe, und bag ich in diefen Parthieen meiner Schrift auch nicht weiter gegangen bin, als es mein eigentlicher 3wed erforberte.

Sollte der Leser indessen sinden, daß ich mich in manschen Stellen doch kürzer hätte fassen können, so will ich dieß eben nicht in Abrede stellen. Indessen wird man, wenn man billig ist, diesen Fehler einem Manne nicht zu hoch anrechnen, der seit zwanzig Jahren einen großen Theil seiner Zeit und seiner Kraft der Predigt gewidmet, und auf der Kanzel viele seiner begeisterungsvollsten Momente verlebt hat. Wenn ich denselben nicht immer so sehr vermied, als es bätte geschehen sollen, so kam dieses

großentheils baber, bag ich mich überall beftrebie, flar zu fenn, und jedem Gebanken eine vollkommen burchfichtige, Die Schwierigkeiten bes Verftandniffes entfernende Form zu ertheilen. Zwar ift es mir wohl befannt, bag, beut zu Tage, gerade biefe Rlarbeit und Durchfichtigkeit bes Styls ben vielen, obne weiters, für ein ficheres Unzeichen ber Dberflächlichkeit gilt. Allein wer follte es auf ber andern Seite nicht ichon gur Genuge erfahren baben, bag in benjenigen Werken, wo burch übermäßige Concifion und eine abstrufe Terminologie ein beinabe undurchbringliches Dunkel berricht, wo Alles in einem bas Berfländniß wo nicht ausschließenden, boch wenigstens ungemein erschwerenden Drakel = Ton ausgebrückt ift, Die bervorftechendfte Eigenthumlichkeit ben weitem nicht immer eine mabre Tiefe ber Gebanken ift. Klar zu fenn wird am Ende boch immer noch ein größeres Berbienft fenn, als unklar fich auszudrücken; und begwegen fürchte ich unter allen Borwürfen, bie mir werben gemacht werben, ben, ber Klarbeit zu Liebe bie und ba in eine zu wortreiche Darftellung verfallen zu fenn, am wenigsten.

Dagegen befürchte ich, daß man es mir von manchen Seiten her desto übler nehmen wird, die Untersuchung zuweilen mit der Bemerkung abgebrochen zu haben, daß sie an einer unübersteiglichen Grenze angelangt ist. Willig erkannte der große Kant solche Schranken unsers Erskenntniß=Vermögens an, jenseits welcher das Land des Transcendenten sen; und trat in dieser Beziehung in insnige Übereinstimmung mit dem Christenthum, welches

lebrt, bag wir bienieben im Lande bes Glaubens leben, und einem flarern, umfaffenbern Schauen erft in einem anbern Dafenn entgegenzuseben baben. Allein bie philoforbifde Wiffenschaft ber neuern Zeit fucht barin gerabe ihren bodften Triumph zu feiern, bag fie alle Schranken ber menschlichen Erkenntniß zu überwinden, alle Probleme ju vollkommner Löfung zu bringen hofft. 3ch geftebe gern, bag ich biefen Triumph nicht anerkennen fann. 3ft icon bas tiefe, intelligible Wefen eines jeben Objectes für uns etwas Rathfelbaftes, wie follten wir uns weigern, in ber Philosophie mehr als ein Problem als folde zu betrachten, für welche ber Menich, in feinem gegenwärtigen Dafenn, feinen volltommen befriedigenden Aufschluß ju finden im Stande ift? 3ch erwarte baber, bag folde Lefer, welche bem Geifte ber chriftlichen Demuth nicht entfrembet find, mir auch bas Bekenntnig, bag bas menfchliche Erkenntnig = Bermogen auf Grengen flöfit, über welche es nicht hinauskommen kann, nicht übel nehmen merben.

Bielleicht möchten es Manche befremdend finden, daß ich durch meine amtliche Stellung Frankreich angehösend, mich zur Abfassung dieses Werkes nicht lieber der Sprache meines Landes bedient, und eben hiedurch gesucht habe, der protestantischen Theologie Frankreichs einen wissenschaftlichen Dienst zu erweisen. Diesen wäre aber zu bemerken, daß wenn es überhaupt in Frankreich unendlich schwer fällt, einem wissenschaftlichen theologischen Werke, zumal einem solchen, das in der Provinz geschrieben ist,

Eingang zu verfchaffen, ein Wert in bem Beifte verfafit wie bas vorliegende, im gegenwärtigen Zeitpunfte, folechterbings auf keine freundliche Aufnahme boffen burfte. Bieberbolte fdriftstellerische Bersuche in frangofischer Sprade baben mich in biefer Sinficht Erfahrungen machen laffen, über bie man mir mobl erlaffen wird mich weiter auszusprechen. Und fo mogen benn bie Theologen Deutschlands, bem ich burch meine Geburt und Bilbung angehöre, mir erlauben, mich abermals in ihre Reiben zu ftellen, und bas vorliegende Wert nicht begbalb gurudweifen, weil es ihnen von bem linken Rhein -Ufer bargereicht wirb. Sollten auch die Refultate meiner Forschung wenig Beifall finden, fo würde ich mich schon glüdlich schäten, wenn wenigstens mein wiffenschaftliches Streben einige Unerfennung fände. Auch ber Tabel foll mir willfommen fenn, wenn er ohne Bitterfeit ausgesprochen wird und mir gur Belebrung bienen fann.

Strafburg, im October 1842.

## Druckfehler.

```
Seite 20. Beile 4 v. unten, ftatt betrachten lies betreffen.
                           = immermehr l. nimmermehr.
      39.
            = 10
                     =
      40.
                             = Bergeltens I. Bergelters.
      41.
               18
                             = finet l. hin & t.
                             = Bie l. Wenn.
Chenbaselbst
                5
                     =
Seite 48.
                8 v. oben charakterifirt, fege bingu gefammelt.
                          fatt an I. vor.
      50.
                     5
                          . = bem I. ben.
      87.
              13
     108.
                           s bebingt gefest I. bebingt, gefest.
                7 v. unten = aller Weltregierung I. aller Welt=
Cbenbaf.
                                 entwidelung.
Seite 114.
                           = am l. por.
     132.
                           s immermehr I. nimmmermehr.
              14 v. oben
            = 10 v. unten = Buleben I. Bubeln.
     149.
     158.
            = 12
                      =
                           = einfachen I. vielfachen.
     195.
                3
                           = ja l. zu.
                      5
     207.
                          = bennoch l. bemnach.
            = 13 v. oben
     209.
            = 16
                           = theoretisch l. theofratisch.
                      =
     211.
            z 13
                           = bemfelben I. berfelben. -
                      =
                           = Belebrung 1. Belohnung.
     212.
```

•

## Die Lebre

## von ben göttlichen Gigenfchaften.

#### Ginleitung.'

Die Lebre von ben göttlichen Eigenschaften wurde von allen Beiten ber ale eine febr wichtige und in ber chriftlichen Glaubenslehre eine nothwendige Stellung einnehmende betrachtet. Schon bie Scholaftifer fpeculirten mit bem ihnen eigenen Scharffinn über bie Natur Gottes und bie ibm gufommenben Attris bute, und ließen faum eine ber biefen Wegenstand betreffenben Fragen unbeachtet 1). Much bie frühern Dogmatifer unferer Rirche ftellten über bie Bestimmung und Claffification ber gott= lichen Eigenschaften febr fleißige Untersuchungen an, woben fie fich fogar nicht felten in febr unnötbige und fpigfindige Fragen vertieften, ju welchen fie fich theils burch gewiffe Stellen ber Schrift, theils burch bas aus bem gangbaren Lehrbegriffe ber Rirche entspringenbe bogmatifche Intereffe getrieben fühlten. Die Periode ber Berrichaft ber Bolfischen Philosophie brachte in biefer Beziehung feine Beranberung bervor, weil ja ber berühmte Schüler bes großen Leibnig felbft in feinen Schriften über bie natürliche Theologie bie Lehre von ben göttlichen Eigenschaften mit großer Gorgfalt und Ausführlichfeit bebanbelt hatte 2), und außerbem ber biefer Philosophie eigenthums

<sup>1)</sup> S. 3. B. Petri Lombardi Magistr. Sent. L. 1. Dist. 8. 35 - 48. Thom. Aquin. Summa theol. P. I. Quaest. 3 - 12. 14 - 28.

<sup>2)</sup> G. Wolfii Theol. nat. S. I. c. 1 - 4.

liche Formalismus fich gerabe in ben genauen Beftimmungen und Gintheilungen, wie fie in biefem Lehrftude gebrauchlich waren, febr gefallen mußte. Auch bie fritische Philosophie, welche mabrend geraumer Zeit die Theologie ber protestanti= iden Rirde Deutschlands bennahe ausschließend beberrichte, äuferte auf bie Lebre von ben gottlichen Gigenschaften ben Einfluß nicht, ben man junächst von berfelben batte erwarten follen. Denn wenn auch Rant bie Möglichfeit eines fveculativen Wiffens von Gott auf bas entschiebenfte laugnete, fo erfannte er boch einen Glauben an Gott an, zu welchem bie praftifche Vernunft unwiderfteblich bindrange. Un die Stelle ber früher fo boch geachteten Beweise für bas Dafenn Gottes, beren wiffenschaftliche Saltbarfeit Rant machtig erschütterte, traten nunmehr bie Voftulate ber praftischen Bernunft. Db= gleich bem Bereiche bes theoretischen Wiffens entzogen, bifferirte bod bie 3bee, welche Rant von Gott aufftellte, nicht wesentlich von ber, welche früherbin ber chriftlichen Glaubens= Tebre gur Grundlage gebient batte, und Rant felbft wies auf mehrere berjenigen Eigenschaften bin, welche bie chriftliche Theologie Gott beständig bengelegt batte; nur bag er baben bie Unmöglichkeit diese göttlichen Gigenschaften speculativ zu begreifen auf bas nachbrudlichfte urgirte 1). Darum fanden bie ber fritischen Schule fich anschließenben Theologen feine Beranlaffung, bie lebre von ben gottlichen Gigenschaften aus ber Dogmatif zu verweisen, ober fie auch nur mit minberm Rleife au bebandeln ale ihre Borganger, wiewohl es fich verftebt, bag fie in ben Untersuchungen über biefen Gegenftand manche Resultate bes Kriticismus benugten und nach benfelben Bieles auf eine von ben Unfichten ber frühern Dogmatifer abweis denbe Beife geftalteten.

Indessen gelangten burch bie gewaltigen Bewegungen, welche feit Kant burch Jacobi, Fichte, Schelling und Begel auf bem Gebiete ber Philosophie Statt fanben, die Theologen zu bem Bewußtsenn, bag in ber Lehre von ben

<sup>1)</sup> Rant Rrit. ber pratt. Bernunft, bie Aufl. G. 201 ff. Rritif ber Urtheilefraft G. 435 f.

Eigenschaften Gottes Manches abzuanbern fen, Bieles einer genauern Begrundung bedurfe. Die meiften ber in ben legten Decennien ericbienenen Werfe über bie chriftliche Glaubenstehre tragen bas Beprage von bem ernften Beftreben ibrer Berfaffer, theils bie Frage über bie Möglichfeit eines fpeculativen Biffens von Gott und gottlichen Dingen ju einer befriedigenben Lojung zu bringen, theils bie verschiedenen Deductions = De= thoben ber gottlichen Gigenschaften genquer zu prufen, theils -bie verschiebenen Gott bengelegten Attribute in einer logischern Ordnung und einem innigern organischen Busammenhang aufguführen. Bu benjenigen, welche in umfaffenbern bogmatifchen Berfen fiber bie Lebre von ben Gigenschaften Bottes neues Licht zu verbreiten suchten, gesellte fich Bobme 1), beffen Donographie, obgleich noch gang auf ben Resultaten bes Rantias nismus beruhend, auf bie. Behandlung ber Lehre von ben göttlichen Eigenschaften in ben bogmatischen Werken ber protestantischen Rirche bis auf bie neuften Beiten berab, einen merflichen Ginfluß geäußert bat; ferner Elwert2), an beffen in der Tübinger Zeitschrift für Theologie eingerückte 216= banblung fich eine Abhandlung von Steubel 5) in berfelben Beitschrift anschließt. Bon bem Standpunfte ber frubern Schels ling'ichen Lebre geht Blafche 4) aus, beffen Anfichten aber, eben barum weil fie auf ber Ibentitätslehre beruhen, auf bie Entwicklung ber chriftlichen Gotteslebre feinen Ginflug augern tonnen. In feinem Werfe wurde bie gange Lehre von ben göttlichen Gigenschaften einer icharfern Rritif unterworfen, als in Schleiermachers Glaubenslehre. Bas biefer ausgezeichnete Theolog in biefer Beziehung geleiftet bat, ift ficherlich bod angufdlagen. Da inbeffen bie Unfichten Schleiermas dere von ben Attributen Gottes mit feinen übrigen bogmatis

<sup>1)</sup> Bobme, die Lebre von ben göttlichen Eigenschaften. Altenb. 1821.

<sup>2)</sup> Elwert, Bersuch einer Debuction ber göttlichen Eigenschaften. (Tib. Zeilschrift für Theol. 1830. 4.).

<sup>3)</sup> Steubel, über Eintheilung ber in Gott gu benfenben Bollfommenheiten (Tub. Zeitschr. 1830. Beft 4. 2bb. 2.).

<sup>4)</sup> Blafche, Die göttlichen Eigenschaften in ihrer Einheit und als Principien ber Beltregierung bargestellt. Erf. 1831.

schen Lehren in einem engen Zusammenhange stehen, so können sie auch nur in so weit Beystimmung finden, als man mit dies sen einverstanden ist. Straußens Dogmatif auf einem von dem christlichen wesentlich verschiedenen Gottes Begriff berus hend und daher überall mit dem christlichen Bewußtseyn in unauslöslichen Conslict tretend, konnte natürlich auch in der Lehre von den göttlichen Eigenschaften nicht fortbildend, sons dern nur destruirend zu Werke gehen.

Aus allem bem bisher Gesagten geht sicherlich so viel hervor, daß ein Bersuch, das ganze Lehrstück von den Attributen Gottes abermals einer gründlichen Untersuchung zu unterwerfen und die in dasselbe einschlagenden Fragen nach dem gegenwärtigen Stande der philosophischen und theologischen Wissenschaften zu beantworten, wenn auch als ein gewagter, doch nicht als ein unzweckmäßiger erscheinen kann.

Allein weisen nicht gerade die Theologie und Philosophie auf der Höhe, welche sie durch die Forschungen der neuern Zeit erreicht haben, darauf hin, daß eine neue Untersuchung über diesen Gegenstand etwas ganz Überflüssiges ist? In diesem Sinne haben sich allerdings einige der namhaftesten Theoslogen der neusten Zeit ausgesprochen; und sollte ihren Neuserungen Gehör gegeben werden, so würde bald die Lehre von den göttlichen Sigenschaften aus der Dogmatif verschwinden, oder höchstend noch in soferne besprochen werden, als der Besweis zu führen wäre, daß sie eben alles wissenschaftlichen Geshaltes entbehrt, und daher dem frommen Gesühle, oder der ehristlichen Poese und Liturgis überlassen werden soll.

Der Erste, welcher sich mit einer gewissen sceptischen Geringschätzung über die Lehre von den göttlichen Eigenschaften äußerte, war Schleiermacher, welcher sich in seinem ehristlichen Glauben 1) auf folgende Weise vernehmen läßt: "Bir können nicht glauben daß die Theorie der göttlichen Eigenschaften ursprünglich von dem dogmatischen Interesse ausgegangen ist. Bon der Speculation aber sehrt die Geschichte, daß seitdem sie sich das göttliche Wesen zum Gegenstande gemacht, sie

<sup>1) 1</sup>r Theil. G. 280 ff. 2te Ausg.

gegen alles ins Einzele gebenbe Befdreiben beffelben Ginfpruch eingelegt, und fich nur baran gehalten bat, Gott ale bas urfprunglich Seiende und bas abfolut Gute zu bezeichnen, und awar fo, bag auch in biefen Borftellungen, beren erfte nur bieber geboren murbe, bas Inabaquate, fofern noch irgenb etwas vom Wegenfat ober von anderer Analogie mit bem Endlichen barin mitgefest mare, baufig ift anerfannt worben. Diefe Bebanblungsweise verbanft baber ibren Urfprung junachft ben Berfen ber religiöfen Dichtung, vorzüglich ben bymnischen und anderweitig fprifchen, bann aber auch bem zwar funftloferen, nie wefentlichen aber boch mit jenen gang gufammenftimmenben Berfabren im gemeinen Leben , welches bie einfache Borftellung bes bochften Wefens baburch zu beleben und zu befeftigen fucht, bag in Ausbruden, beren wir uns auch beim Endlichen bedienen , bavon gehandelt werbe. Beibes geht von bem 3n= tereffe ber Frommigfeit aus, und bat weit mehr bie Abficht ben unmittelbaren Ginbruck in feinen verschiebenen Gestaltungen wiederzugeben, als eine Erfenntnig zu begrunden." -Weiterbin (G. 283) fpricht Schleiermacher allen in ber cbriftlichen Glaubenslehre aufzuftellenben göttlichen Gigenfchaf= ten ben fpeculativen Gehalt ab, icon um begwillen und in fofern als fie mehrere find. "Denn, fagt er, follten fie als folde eine Erfenntnig bes gottlichen Wefens barftellen, fo mußte jebe von ihnen etwas in Gott ausbruden, mas bie andere nicht ausbrudt, und ware bann bie Erfenntnig bem Gegenstande angemeffen , fo mußte biefer , wie bie Erfenntniß eine aufammengefegte mare, auch ein gufammengefegter fenn. 3a wenn auch biefe Gigenschaften nur Berbaltniffe beffelben jur Belt auffagen, mußte boch Gott felbft, wie bas endliche Leben, nur in einer Mannigfaltigfeit von Functionen begriffen werben ; und ba biefe als von einander verschiedene auch begiebungeweise einander entgegengesest feyn und wenigstens theil= weife einander ausschließen muffen, fo murbe Gott baburch ebenfalls in bas Gebiet bes Gegenfages geftellt. Go wenig nun biefes ben Forberungen ber fpeculativen Bernunftthatigfeit entipricht, fo bag fo gefaßte Bestimmungen auch nicht fur fpeculative Auffagen gelten fonnen, eben fo wenig wurde bad In-

tereffe ber Frommigfeit befriedigt, wenn man bie bogmatischen Bestimmungen fo verfteben wollte. Denn auch bas ichlecht= binnige Abbangigfeits = Gefühl konnte nicht an und für fich be= trachtet und fich felbft immer und überall gleich fenn, wenn in Gott felbft Differentes gefest mare; es mufte bann Berichiebenbeiten barin geben, bie ihren Grund nicht in ber Berichiebenbeit ber Lebensmomente batten, burch bie es im Bemuthe zur Erscheinung fommt." - Endlich (S. 284) macht Soleiermacher noch gegen eine Theorie von ben gottlichen Eigenschaften geltenb, bag, "wollte man bas Berzeichniß biefer Eigenschaften für einen vollftanbigen Inbegriff von Bestimmun= gen anfeben, die auf Gott felbft zu beziehen waren, fo mußte auch eine vollständige Erfenntniß Gottes aus Begriffen möglich - fenn, und eine ichulgerechte Erflarung murbe an bie Stelle ber Unaussprechlichfeit bes gottlichen Befens treten, welche lettere boch bie Schrift, - fo viel gottliche Gigenschaften auch in ibr nambaft gemacht werben, - auf allen Blattern fo febr anerfennt, baß es überfluffig mare, einzelne Stellen bafur angufübren."

Stärfer noch als Schleiermader fpricht fich Safe aus 1), welcher in Bezug auf bie voranstebenben Paragraphen, in welchen bie gottlichen Gigenschaften nach Analogie ber mensch= lichen Beiftesformen aufgestellt und claffificirt werben, fich alfo ausbrudt: "Da bie Geiftesformen bem Geifte felbit als etwas erfcheinen, bas auch anbers fenn fonnte, fo ift ihre Unmenbung auf Gott ein willführlicher, und weil baburch eine Berfcbiebenbeit von Funftionen in Die Gottheit gefegt wird, uns reiner Anthropomorphismus, beffen fich bie Religionephilofo= pbie ju enthalten und bei ber einfachen 3bee ju beharren bat. Much forbert bie Religion in ihrem Wefen eine folche Ginthei= lung und Befdreibung nach Attributen nicht, fonbern fie ichaut Gott an in ber 3bee ale Ginbeit. Die Attribute find nicht burch eine wiffenschaftliche Reflerion über bie 3bee Gottes ent= ftanben, sonbern im Bechfel ber religiösen Erregungen treten burch meltliche Beziehungen verschiebene Seiten ber gottlichen

<sup>1)</sup> Dafe, Lehrbuch ber evangel. Dogmat. 2ie Huff. G. 164 f.

Persönlichkeit hervor, welche ber Andächtige im unmittelbaren, von der Phantasie getragenen Gesühle als Attribute ausspricht. Hierzu bedarf es keiner wissenschaftlichen Bestimmung, welche höchstens dienen kann unwürdige Borstellungen auszuscheiden; dagegen auch die von Dogmatifern nur ersonnenen Attribute, welche niemals in unmittelbarer Ergießung des frommen Gesmüths vorkommen, werthlos sind. Hiedurch stellt die Dogmatif einestheils der heiligen Poesse und Beredsamkeit ihr Eigenthum zurück, anderntheils eignet sie dasselbe dem Bolks-Unterrichte an, um durch die Attribute als einzelne Beispiele, nach dem psychologischen Schema geordnet, die Idee absoluter Persönlichskeit zur Anschauung zu bringen."

Diefe Augerungen wurden und weniger befremben, wenn fie rein von bem philosophischen Standpunft aus ausgesprochen waren; benn ob eine Theorie ber gottlichen Gigenschaften nur möglich fev, bas ift eine Frage, welche nicht von jedem philoforbifden Sufteme auf gleiche Beife beantwortet werben fann. Cobalb eine Philosophie ben Grundfat aufftellt, daß Gott für bas menfdliche Wiffen absolut transcendent fen, wird fie auch behaupten muffen, bag von ben Gigenschaften Gottes nur in uneigentlichem Ginne bie Rebe feyn fonne. Go wirb auch jebe Philosophie, welche, in welcher Form es auch feyn moge, in einer pantheiftischen Richtung begriffen ift, Die Attribute Bottes, im mabren Ginne bes Worts, für ein wiffenschaftlis des Unbing erflären muffen. Rur ba wo Gott, im theiftischen Sinne, ale eine Perfonlichfeit aufgefaßt wird, fann vernünftis ger Beife von göttlichen Gigenschaften bie Rebe feyn. Es barf baber Niemanden vermunbern, wenn bey Spinoga 1) bie Eigenschaften Gottes zu Attributen ber unendlichen Gubs ftang werben; fo wie es gewiß Jebermann natürlich finden wird, baß Begel ber Gigenschaften Gottes nur felten und in bilblichem Sinne erwähnt, und fich in feiner Religions = Philoso= phie babin außert, bag bas Muffagen was Gott ift, bie Ungabe feiner Eigenschaften, bas Bestimmen beffelben burch Dras

<sup>1)</sup> Ethic. I, Def. 3.: Per attributum intelligo id quod intellectus de substantia percipit tanquam ejusdem essentiam constituens.

bicate, die Weise der Vorstellung, des Verstandes, und daß diese Weise nothwendig sehr mangelhaft sey, indem sie eine Vielheit von besondern Bestimmungen in Gott sezend, gerade diese Bestimmungen miteinander in Entgegensetzung und Wisderspruch bringt, ohne dieselben wieder auszulösen 1). Eben so consequent muß man es sinden, wenn Strauß erklärt, daß die Philosophie für sich auf Begriffe göttlicher Eigenschaften nicht kommt, und daß es eigentlich die Weltgesese sind, welche im System der Philosophie die Stellung einnehmen sollten, welche im System der kirchlichen Theologie den göttlichen Eisgenschaften angewiesen worden ist 2).

Bebenft man bingegen, bag jene Außerungen von Schleis ermacher und Safe nicht von bem philosophischen, fonbern von bem bogmatischen Standpunfte aus ausgesprochen worben find, und bag Erfterer fogar gleich am Unfange feiner Glaubenslehre gegen alle Bermengung bes Chriftlichen mit philoso= phischer Speculation formlich protestirt 5), fo muffen fie nothwendig überrafchend erscheinen, nicht allein um ber Wichtigfeit willen, welche von frubem an die chriftliche Theologie ber Lebre von ben gottlichen Gigenschaften zugeschrieben bat, fonbern befonders barum, weil man nicht einfieht, wie folde Au-Berungen mit bem Inhalte bes Chriftenthums und bem in bem= felben gefesten Gottes = Begriffe fich follten vereinigen laffen. Soviel ift gewiß, daß die Gottheit in bem N. T. nicht in vager Allgemeinbeit, fonbern in einer febr concreten Geftalt erfcheint; es berricht in allen Belehrungen Chrifti und ber Apoftel ein febr bestimmter Begriff von Gott, welcher, obwohl neben ber Transcenbeng Gottes auch beffen Immaneng aner-

<sup>1)</sup> Segel Relig. Philof. 2r Tht. G. 229. 2te Muff.

<sup>2)</sup> Chrifit. Glaubenslehre 1. S. 613: Es ift zwar eine ungeeignete Frage, was benn bie Speculation an die Stelle ber göttlichen Eigenschaftsbegriffe sete? ba ja biese gange Stelle in ihr fehlt; boch, sollte eiwas genannt werden, was im Spsteme der Philosphie eine Stellung einnimmt, welche der Stellung der göttlichen Eigenschaften im Spsteme der kirchlichen Theologie vergleichbar ift, so wären es die Weltgesehe.

<sup>3)</sup> Chriftl. Glaubt. 1. G. 115 ff. 2te Musg.

fennend, bennoch jeben Pantheismus burchaus ausschließt. Gott tritt und in bem R. T. überall als ein realexistirenbes Befen, als ber Urlebenbige und Urperfonliche entgegen. Die= fen Gottes = Begriff muß nun bie Theologie festhalten; fobalb fie bavon abweicht, bort fie auf chriftliche Wiffenschaft zu fenn, und tritt in Wiberspruch mit bem in ber Rirche lebenben chrift= liden Bewußtseyn. Allein wenn nun bie Dogmatif von bem eigentlich ebriftlichen Gottes - Begriffe ausgebt, barf fie fich noch babin erflaren, bag bie Lehre von ben Gigenschaften Gottes obne allen wiffenschaftlichen Gebalt fen und ber beiligen Doefie und Berebfamfeit als ibr Gigenthum überlaffen werben muffe? Gebt bie chriftliche Biffenschaft, wie fie es, wenn fie fich nicht als chriftliche felbft aufgeben will, thun muß, von einem mahr= baft theiftischen Gottes = Begriffe aus, betrachtet fie Gott als ben perfonlichen, lebenbigen Urgrund ber Welt, fo wird fie fich von felbft babin gebrungen fublen, Gott in Beziehung auf bie von ihm gefeste Welt aufzufaffen, fein unenbliches Wirfen in feine verschiedenen Momente auseinanderzulegen, mas fie ju ben Begriffen verschiebener gottlicher Eigenschaften führen wirb, welche fich in ber 3bee Gottes in eine Ginheit verschmelgen und biefer gerade bie Bestimmtheit eines Begriffes verlei= ben werben. Mag auch, wie Segel bemerft, bie Beftim= mung ber gottlichen Gigenschaften eine Beife bes Berftanbes feyn, fo verschlägt biefes nichts, weil ja, wie man allgemein einverstanden ift, die Wiffenschaft überhaupt Sache bes Berftanbes ift. Allerbings fann nicht geläugnet werben, bag bie Glaubenslehre ben ber Auffuchung, Darftellung und Beftimmung ber göttlichen Attribute febr oft auf eine febr unwiffenichaftliche Weise verfahren ift; baraus folgt aber nicht, bag es berfelben als Wiffenschaft gar nicht zieme, fich auf Untersuchun= gen über bie Attribute Gottes einzulaffen, fonbern nur, bag ibr obliege, ben benfelben auf eine mabrhaft miffenschaftliche Beife gu Berfe gu geben 1).

<sup>1)</sup> Es wird mohl nicht unnöthig fenn, hier ein für allemale gu bemerten, bag wir zwischen Begriff und 3bee, oder, um mit hegel zu reben, zwischen Borftellung und Begriff, wohl einen Un-

Wie wenig die chriftliche Glaubenslehre auf dieses Lehrstüd Berzicht leisten könne, geht schon aus dem Umstand hers vor, daß in dem N. T. selbst so viele Attribute Gottes genannt werden und in allen Lehren desselben eine so bedeutende Rolle spielen. Man kann allerdings dagegen einwenden, daß diese in dem N. T. vorkommenden göttlichen Eigenschaften eben

tericbied machen, aber burchaus feinen 3miefvalt annehmen, fo menig als amifchen Berftanb und Bernunft. Unferer Unficht que folge ift ber Beift feinem eigentlichften Befen nach Bernunft, allein er ift eine werbenbe Bernunft, und muß, um gur Sobe feines Genns au gelangen, mehrere Entwidlungsftufen burchlaufen, welche burch unmerfliche Ubergange mit einander aufammenbangen. Der Berftanb bezeichnet bie mittlere Entwidlungeftufe bes Beiftes, wo er, in theoretifder Richtung, Die ibm auf bem Bege ber finnlichen Unfcauung und bes Bewußtfeyns geworbenen Erfenniniffe analytifc und fonthetifch weiter verarbeitet und bieburch ju einem flarern, bestimmtern Bewußtfeyn berfelben gelangt. 216 Bernunft außert fich ber Geift, wenn er, auf ber bochften in biefem Dafeyn ibm erreichbaren Stufe ber Entwidlung und bes Birtens angelangt, fein Befen in feiner größten Babrbeit und Reinheit offenbart; und biefes gefdiebt, inbem er fich bes Aberfinnlichen , Ewigen , Göttlichen in lichtvoller ibealer Unichauung inne wirb. Der Berftand erhebt bie finnlichen Borfiellungen jum Begriffe burch Abftraction, Die ibealen Anschauungen bes überfinnlichen burch Analyfe und nabere Befiimmung bes in ihnen beschloffenen Inhalts. Bie wir befimegen mit vollem Rechte von einem Pflichtbegriff und einer 3bee ber Pflicht fprechen , welche fich nur baburch von einander unterscheiben, baß im Begriffe bas in ber ibealen Anschauung ber Pflicht Wegebene unter genauerer Bestimmtheit gebacht und bargestellt wirb, fo tonnen wir auch mit bem nämlichen Rechte von einer Gottes-3bee und einem Gottes-Begriff fprechen. Gott offenbart fic uns, wie weiter unten bargethan werben foll, in ber Tiefe unfere Bewußtfenns; biefes urfprüngliche Gottesbewußtfenn wird erft nach vielfacher Durcharbeitung, auf ber Sobe ber Bernunft, gu lichtvol-Ier Anschauung ; bier erfaßt ber Beift bie Gottheit in ber 3bee. Wenn wir nun biefe Gottes-3bee nach ben in ihr beichloffenen Mertmalen in genauerer Bestimmtheit auffaffen, fo betrachten wir Gott im Begriffe. Der 3bee jugewandt ift bas Bewußtfepn bes Göttlichen lebenbiger, tiefer, reicher; in ber Begriffs-Muffaffung wird es beutlicher und bestimmter.

ber popularen und theilweise bichterifchen Ausbrudemeise beffelben angeboren. Allein auch über bie Gottheit außerte fich bas R. T. auf populare Beife, und mer fonnte bennoch laugnen, bag bie chriftliche Gottes = 3bee in bem bochften Grabe fpecufatib ift? Dief lagt jum Boraus vermutben, bag auch bie allerbings ber Form nach popularen und theilmeife poetischen Augerungen bes D. T. über bie Gigenschaften Gottes ebenfalls einen febr wichtigen speculativen Webalt in fich ichliegen, welchen gerabe bie Wiffenschaft zu erufren bat, indem fie bie Form burchbrechend und die in ihr liegende 3bee auffaffenb, biefe gum wiffenschaftlichen Ausbrud bringt und mit ber chriftlichen Gottes = 3bee verbindet; ober vielmehr von biefer lettern ausgebend bie in bem Dt. T. genannten Gigenschaften Gottes im Lichte berfelben betrachtet, auffaßt, bestimmt und wurdigt. Bobl mag es fenn, bag bie Glaubenslehre, auf folche Beife verfahrend, gur Ginficht gelangen wirb, bag mehrere in ber beiligen Schrift genannten und als verschieben bezeichneten 21t= tribute Gottes fich auf eine Ginbeit gurudführen laffen, baß andere auf rein anthropomorphischer Borftellungsweise beruhend mit ber mabren chriftlichen Gottes - 3bee nicht zu vereinigen und begbalb aus ber Angabl ber eigentlichen Attribute Gottes auszuschließen find. Allein, gerabe um zu biefer Ginficht zu gelangen, muß bie chriftliche Dogmatif fich mit Untersuchungen über bie gottlichen Attribute befaffen, und ben benfelben mit wahrhaft wiffenfchaftlichem Ernfte, zugleich aber mit forgfältiger Berudfichtigung bes in bem R. T. Gegebenen zu Werfe geben.

Dieses wird selbst von den angeführten Theologen anerstannt, welche bevde, ungeachtet ihrer Behauptung, daß die göttslichen Eigenschaften, wie sie in der christlichen Dogmatik aufgestellt zu werden pflegen, alles speculativen Gehaltes entbehren, sich dennoch der Untersuchung über dieselben nicht gänzlich entsichlagen. Zwar behandelt Hase dieses Lehrstück nur furz; dasgegen verbreitet sich Schleier macher mit Ausführlichkeit über die wichtigsten Attribute Gottes, die in den Außerungen der Schrift enthaltenen wissenschaftlichen Momente mit dem ihm eisgenen Scharssinn bervorbebend und bestimmend.

Inbeffen bemerft Schleiermacher, bag bie gottlichen Gi-

genschaften nicht etwas Befonberes in Gott bezeichnen, fonbern nur etwas Besonderes in ber Urt bas ichlechtbinnige Abban= gigfeite = Gefühl auf ibn zu bezieben, weghalb er fie auch nach ben verschiebenen religiöfen Buffanben bes Chriften vertheilt. Diefe Behauptung bangt genau mit ber auch von Safe getheilten Meinung gufammen, bag bie gottlichen Attribute eben nur Sache bes frommen Gefühls, nicht aber auch ber Wiffenschaft fepen und bag aus biefem Grunde auch bie Begriffe von berselben ursprünglich nicht von ber Reflexion, sonbern von bem Wechsel religiöfer Erregungen und ber an biefelben fich anschließenden religiöfen Dichtung bervorgegangen feven. Bir erfennen es nun gerne an, bag bas religiofe Gefühl auf bie Anerkennung und Bestimmung ber göttlichen Attribute einen bebeutenben Ginfluß ausgeübt bat und bag bie Begriffe mancher berfelben aus ben wechselnben religiöfen Buftanben bes Denichen entsprungen find. Wer mochte baran zweifeln, bag bie Größe Gottes fich querft bem Menichen in gewiffen gurcht und Schreden erregenden Greigniffen ber Natur und feine Gute in ben aus berfelben fich ergiegenben Segnungen enthullte ? Go mag es auch febr natürlich erscheinen, bag bie Gerechtigfeit Gottes ben Menschen fich zuerft in ben Erregungen bes bofen Gewiffens fund that, wie es in ber Ergablung ber Benefis vom Gunbenfalle ber erften Menfchen fo plaftifch fcon bargeftellt wird. Gelbft in bem R. T. ift ber Ginflug bes religio's fen chriftlich bestimmten Befühls auf bie Unficht von ben gottlichen Eigenschaften nicht zu verfennen, wie namentlich aus ber bem Bewußtfeyn ber Erlöfung entfprechenben und fo fart berportretenben 3bee ber gottlichen Gnabe erhellt. Dennoch moch= ten wir nicht annehmen, bag bie Begriffe von ben gottlichen Attributen einzig aus ben wechselnben Regungen bes religiöfen Gefühls bervorgegangen feven. Je boberes Intereffe bie Gottes - 3bee für bie Menschen batte, besto mehr mußte fie auch von ben früheften Zeiten an ihre Reflexion auf fich gieben, und war fie einmal Gegenstand ber Refferion geworben, fo fonnte es auch nicht feblen, bag aus berfelben fich bie Begriffe von mandfaltigen Attributen entfalteten, entfprechend ben verichie benen Gefichtebunften und Begiebungen, unter welchen biefe 3bee

aufgefaßt murbe. War auch biefe Reflexion ursprünglich feine wiffenschaftliche, fonbern eine mehr ober weniger unbewußte und baber von gufälligen Umftanben geleitete, fo ift boch fo viel gewiß, bag nicht alle Begriffe von gottlichen Attributen auf bem Boben bes frommen Befühls erwachfen finb. Erfennt man boch icon in ben Fragmenten ber Genefis eine, wenn auch an alte Sagen fich anschliegenbe und finblich bichtenbe, bennoch auf bestimmte 3wede und zwar bie ichwierigsten Probleme aller Speculation ausgebende Reflexion. Go ift auch nicht zu läugnen, bag bie Paulinischen Briefe, namentlich auch in benjenigen Abschnitten, in welchen von Gott und göttlichen Eigenschaften bie Rebe ift, viele fpeculative Elemente enthalten, wie es namentlich bie Theorie biefes Apostels von ber Ber= fobnung und ber mit berfelben in inniger Berbindung ftebenbe Begriff von ber gottlichen Gnabe erweifet, welche bie Spuren einer bewußten und anhaltenben Reflexion gang unverfennbar an fich tragen. Sier war es also wirflich fpeculatives und bogmatifches Intereffe, aus welchem bie Begriffe von göttlichen Attributen bervorgingen. Allein wollten wir auch bie Bebauptung, bag bie Lebre von ben Gigenschaften Gottes ihrem Urfprunge nach burchaus bem religiöfen Befühl angebore, in ihrem weiteften Umfange gelten laffen, fo murbe baraus boch noch nicht folgen, daß die theologische Wiffenschaft fich mit ber= felben nicht ernftlich und in wiffenschaftlichem Intereffe gu befaffen habe. Gleichwie nämlich in ben Erregungen bes Gefühls etwas Schwebenbes, Unaussprechliches, aller Begrengung fich Entziehenbes ift, fo find auch bie aus folden Erregungen fich entwidelnden Borftellungen urfprünglich unbeftimmt, unbegrengt und in unficherer Saltung verschwimment. Golde Borftellungen fonnen nun aber bem intellectuellen Bedurfniffe bes Denichen feineswegs genügen; benn jum flaren Denfen eignen fich nur bestimmte und in geboriger Begrenzung aufgefaßte Begriffe. Daber wird fich ber Geift bes Menfchen von felbft babin getrieben fühlen, alle religiofen Erfenntniffe, welche auf bem Boben bes Gefühls entsprungen find, und mithin auch bie aus ben wechfelnben religiöfen Buffanben bervorgegangenen Borftellungen göttlicher Attribute ber verftanbigen Refferion ju unter-

werfen, um fie burch biefelbe ju fefter Bestimmung und gur Rlarbeit zu bringen. Es ift bier ferner zu bemerten, bag bas Gefühl, wenn wir biefes Wort in feinem mabren Ginn auffaffen, und bie fo baufige Bermechfelung bes Gefühls mit bem Bewußtseyn vermeiben, nichts weniger als eine zuverläffige Quelle von Erfenntniffen ift. Es entipringen aus bemfelben eben fo viele Irrthumer als Wahrheiten. Jebermann weiß es ja, wie leicht wir und in unfern Urtheilen über Menichen und Dinge betrügen, wenn wir und in benfelben von unfern wechfelnben Gefühlszuständen bestimmen laffen, und wie nothig es ift, bag wir bie von unferm Gefühl und eingegebenen Urtheile und Meinungen einer forgfältigen Überlegung unterwerfen, um über ihren Grund ober Ungrund ine Reine ju fommen. Gine Borftellung von Gott, welche gang bem Gefühle überlaffen bliebe, wurde nicht nur in vager Bestimmungslofigfeit verschwimmen, fondern auf die fläglichfte Weise ausarten. Gefdieht es nicht in bem Schoofe bes Chriftenthums oft genug, bag bie Erfenntnig Gottes burch ben Ginflug ber menschlichen Gemutheauftanbe ungemein getrübt wird? Im Glude lagt fich ber Menich nur allzuleicht verleiten, bie unendliche Größe und ben richterlichen Ernft Gottes zu verfennen ; mabrent ben bem Ungludlichen bie absolute Gute Gottes in ben Sinter= grund tritt, und ber in feinem Innern bas qualende Bewußt= feyn fdwerer Schuld tragende Menfch geneigt ift, fich Gott als einen finftern Tyrannen porzuftellen, ber nur burch barte Bugung und Blut verfobnt werben fann. Je bober wir barum ben Ginfluß ber frommen Gefühls - Erregungen auf bie Ent= ftebung ber Begriffe von ben gottlichen Attributen anschlagen, besto wichtiger muß es uns ericheinen, bag bie Refferion biefe auf bem Boben bes Gefühls erwachsenen Borftellungen einer fcarfen Rritif unterwerfe, um bas was in ihnen irrig ift gu entfernen und bas Babre genauer zu bestimmen, und befto mehr muffen wir barauf bringen, bag auch bie Wiffenschaft fich in vollem Ernfte in Untersudungen über biefen Gegenftand eine laffe, und ohne fich burch bie von bem Gefühl ausgegangenen und in ben gemeinen Glauben, ober in bie gangbare religiofe Sprache eingebrungenen Borftellungen leiten und irre führen

zu lassen, auf eine ihrem Wesen entsprechenbe Weise bie Gottes - Ibee näher zu bestimmen und die in ihr eingeschlossenen Attribute zu entfalten suche.

Sier tritt und nun aber ein Bebenfen entgegen, baf nämlich eine Mehrheit von Attributen bie abfolute Ginbeit Gottes aufbeben, Gott gleichsam zu einem gusammengesetten Befen machen, und in fofern fie Differentes auffagten und fich gegenseitig ausschlöffen, Gott felbft in ben Gegenfat und 2Biberipruch bereinziehen wurden. Die auf biefes Bebenfen beguglichen Außerungen Schleiermachers find oben ichon an= geführt worben. Begel brudt fich barüber alfo aus 1): "Das eigentlich Mangelhafte biefer Beife, Gott burch Prabicate gu bestimmen, befteht barin, wodurch eben biefe unenbliche (?) Menge von Pradicaten fommt, bag biefe Prabicate nur befonbere Bestimmungen find, und viele folde befonbere Befimmungen, beren Trager bas in fich felbft unterfchiebelofe Subject ift. Inbem es besondere Bestimmungen find und man biefe Befonberheiten nach ihrer Beftimmtheit betrachtet, man fie benft, fommen fie in Entgegensegung, Biber= fprud, und biefe Biberfprude find bann nicht aufgeloft. Dieg erscheint auch fo bag biefe Brabicate ausbruden follen Begiebung Gottes auf Die Belt, Die Belt ift ein Unberes als Gott. 2118 Befonberheiten find fie feiner Ratur nicht angemeffen; barin liegt bie andere Beife fie zu betrachten, als Beziehungen Gottes auf die Welt, Allgegenwart, Allweisheit Gottes in ber Welt."

"Sie enthalten nicht bie wahrhafte Beziehung Gottes auf sich selbst, sondern auf Anderes, die Welt; so sind sie besicht an ft, dadurch kommen sie in Widerspruch. Wir haben das Bewußtseyn daß Gott so nicht lebendig dargestellt ist, wenn so viele Besonderheiten nach einander aufgezählt werden. Ihr Widerspruch wird auch nicht wahrhaft aufgelöst durch die Abstraction ihrer Bestimmtheit, wenn der Verstand fordert, man solle sie nur sensu eminentiori nehmen. Die wahre Auslösung des Widerspruchs ist in der Idee enthalten die das sich Bes

<sup>1)</sup> Religions - Philof. 2r Thi. G. 229. (2te Aufl.).

ftimmen Gottes jum Unterschiedenen seiner von fich felbft, aber bas ewige Aufbeben bes Unterschieds ift."

"Der belaffene Unterschied ware Widerspruch; wenn ber Unterschied fest bliebe, so entstände die Endlichkeit. Beide sind selbstständig gegeneinander und auch in Beziehung. Die Ibee ist nicht den Unterschied zu belaffen, sondern ihn eben so aufzulösen. Gott sest sich in diesen Unterschied und hebt ihn eben so auch wieder auf."

"Wenn wir nun von Gott Prädicate angeben, so daß sie besondere sind, so sind wir zunächst bemüht, diesen Widerspruch aufzulösen. Das ist ein äußerliches Thun, un sere Resterion, und damit daß es äußerlich ist, in uns fällt, nicht Inhalt der göttlichen Idee ist, so ist darin enthalten, daß die Widersprüche nicht aufgelöset werden können. Die Idee ist selbst dieß, den Widerspruch aufzuheben, das ist ihr eigener Inhalt, Bestimmung, diesen Unterschied zu setzen und absolut aufzuheben, und das ist die Lebendigkeit der Idee selbst."

Richt zu laugnen ift es nun, bag biefes von Schleier= macher und Segel ausgesprochene Bebenfen febr groß mare, wenn es ben ber Lebre von ben gottlichen Attributen barauf abgesehen mare, die Bielbeit berfelben als eben so viele bifferente Bestimmtheiten in bas gottliche Befen zu verfeten. 206= bann wurde mit Recht behauptet werben fonnen, bag burch biefes Berfahren bie abfolute Ginheit bes gottlichen Befens aufgegeben, und eine Busammensetzung und Bielbeit in baffelbe gefest wurde. Aber fo ift es boch ben ber Aufftellung einer Mehrheit göttlicher Eigenschaften feineswegs gemeint. Duffen fie auch nothwendig als mit bem göttlichen Wefen unauflöslich ausammenbangend gebacht werben, weil es ja fonft feine gott= lich en Gigenschaften maren, fo follen fie barum nicht mit bem göttlichen Wefen ibentificirt, nicht einmal in bas eis gentliche Befen Gottes verfest werben. Much bem Menfchen ichreiben wir eine große Angabl verschiedener Gigenschaften gu, ungeachtet wir und mit Giderbeit bewußt find, bag bas Befen bes Meniden an und für fich eine untheilbare Ginbeit aus= macht. Die Eigenschaften Gottes fallen im Grunde nicht in bas Befen Gottes, fonbern in fein Birfen, feine Gelbftoffen= barung, wie später genauer erwiesen werden wird, gleichwie auch die menschlichen Eigenschaften nicht eigenklich Bestimmtheiten in dem Wesen des Menschen an und für sich bilden, sondern in der Art und Weise, wie dieses wahre, eine, untheilbare Wesen des Menschen zur Erscheinung kommt. Das
haben die besonnenern Theologen von jeher erkannt, und baher
das Wesen Gottes von seinen Eigenschaften genau unterschieden.

Allein gerabe bier greift ein anberer Einwurf ein, welcher von Straug erboben wird 1), bag es nämlich wiberfprechend fep, in Gott Bestimmungen zu fegen, mabrend er felbft boch als bas bestimmungelofe Gine festgehalten werben folle, und biefer Wiberfpruch bange eben bavon ab, bag Gott, fo wenig er, nach ber firchlichen Lebre felbft, von feinen Gigenschaften real verschieben fenn folle, boch von ben fosmischen Funktionen, welche ben Stoff jener Eigenschaften bilben, als ein binter ibnen ftebenbes Ding an fich unterschieben merbe. Bir gefteben, bag wir biefen Ginwurf nicht als fo unauflösbar betrachten, wie er von Straug bargeftellt wirb. Buvorberft muffen wir bagegen protestiren, bag Gott, felbft nach bem firchlichen Lebrbegriffe, als bas bestimmungstofe Gine aufgefaßt werbe. Gang bestimmungelos ift im Grunde nur bas Richts; fobalb etwas wirklich gebacht werben foll, muß es nothwenbigerweise auch unter irgend einer Bestimmung gebacht werben 2). Wenn wir und unter Gott auch nur bas ichlechtbinnige Gine und Abfolute benten wollten, fo murben wir ihn boch fcon unter Bestimmungen auffaffen. Allein biefe Bestimmungen bes Befens Gottes, welche in feiner 3bee bervortreten muffen, find von benjenigen au unterscheiben, welche feine Gigenschaften be-

<sup>1)</sup> Strauß, chriffl. Glaubenel. 1. G. 542.

<sup>2)</sup> Feuerbach, Wesen bes Christenth. S. 20.: Alle Bestimmungen negiren, ist soviel als das Wesen selbst negiren. Ein bestimmungsloses Wesen ist ein ungegenständliches Wesen, ein ungegenständliches Besen, ein ungegenständliches ein nichtiges Wesen. Wo der Mensch alle Bestimmungen von Gott entfernt, da ist ihm Gott nur noch ein negatives Wesen. Dem wahrhaft religiösen Menschen ist Gott kein bestimmungsloses Wesen, weil er ihm ein gewisses, wirkliches Wesen ist.

grunden. In biefer Diffinction murbe nur bann ein Wibers fpruch liegen, wenn Gott feinem Wefen nach nothwendig als ein absolut wirfungsloses Gins gebacht werben mußte. 3ft Gott aber im Gegentheil, eben barum weil er ber Abfolute ift, auch absolute Cauffalitat, fo feben wir nicht ein, warum nicht, obne Wiberspruch, feine absolute Wirffamfeit unter Beftimmungen gebacht werben fonnte, welche nicht eigentlich in fein Wefen fallen, eben befibalb weil fein Wefen von feinem Birfen verschieben ift. - 3mar behauptet Straug, bag bie illusorische Trennung, als ob bas Ding an sich noch etwas Befondres binter feiner Erscheinung mare, mit ber Entwicklung ber Speculation in fich felbft gufammengefunfen fep. Allein wenn bem alfo ift, fo muffen wir befennen, bag wir binter ber neuern Speculation gurudaeblieben finb. Wir fonnen uns bes Gebanfens nicht entschlagen, bag zwischen Wesen und Ericheinung ein reeller Unterschied festzubalten fev. Allerbings ift es bas Wefen, welches erscheint, allein barum ift boch bas We= fen mit ber Erscheinung nicht als ibentisch zu fegen. Wir berufen uns bier auf unfer Bewußtfenn, welches fich nimmer= mehr wird einreben laffen, baf unfer 3ch mit ber Art und Beife, wie es erscheint, gang einerley fey. Wollten wir biefe Ibentitat annehmen, wie mare es zu erflaren, bag ben allem Wechsel unserer Erscheinungsweise bas Bewuftfeyn unfere Ich unveranderlich baffelbe bleibt? Ja wie mare es nur möglich. daß ber Mensch fich vermöge seines freien Willens = Aftes an= berte, bag er g. B. aus einem funbigen Buftand in ben Buftand ber Sittlichfeit überginge, wenn feine Erscheinung, b. b. fein Thun und Wirfen, mit feinem Befen ibentisch mare 1)?

<sup>1)</sup> Strauß (Glaubenst. 1. S. 543.) beruft sich auf hegels Relig.Philos. 2. S. 55. (2te Aust.), wo es heißt: "Mur nach ber äußerlichen sinnlichen Borstellung ift Etwas und Etwas für sich, so baß
davon verschieben sind feine Beziehung auf Anderes, seine Eigenschaften; aber biese machen eben seine eigenthümliche Natur aus.
Die Art der Beziehung des Menschen auf den andern, das ist seine
Natur. Die Säure ist nichts, als diese Art und Beise ihrer Beziehung auf die Basis, das ist die Natur der Säure selbst. Erkennt man die Beziehung eines Gegenstandes, so erkennt man die

Allein wenn bey bem Menschen Wesen und Erscheinung nicht zusammenfällt, so werden wir denselben Unterschied auch in andern Objecten sesszuhalten haben. Man wird und hossenle lich zutrauen, daß wir die Gründe nicht ignoriren, welche ges gen diese Trennung der Erscheinung von dem Wesen erhoben worden sind. Allein wenn nicht zu läugnen steht, daß alle Wahrheit sich in letzter Instanz auf Thatsachen des Bewußtssens gründet, so sollten wir doch denken, daß auch in dieser Beziehung die Speculation auf das unabweisdar für einen Unsterschied des Wesens von dem Wirken und der Erscheinung sich aussprechende Bewußtseyn einige Rücksicht nehmen sollte.

Indessen sind mit dem Gesagten noch nicht alle Bedentlichseiten gehoben, welche gegen die Annahme mehrsacher Eizgenschaften in Gott erhoben werden. Schleiermacher sagt nämlich, daß wenn auch die Eigenschaften Gottes nur Berzhältnisse Gottes zur Welt aussagen sollten, in diesem Falle boch Gott selbst, gleichwie das endliche Leben, nur in einer Manchfaltigseit von Funktionen begrissen werden könnte, und hiedurch in das Gebiet des Gegensages gestellt werden müßte. Das ist nun keinem Zweisel unterworfen, daß wenn eine Mehrzheit göttlicher Eigenschaften eine Mehrheit reell verschiedener Funktionen in Gott voraussetzte, die ganze Lehre von den göttzlichen Attributen ausgegeben werden müßte. Denn wäre Gott in verschiedenen miteinander in Gegensag stehenden Funktionen begrissen, so wäre er nicht mehr der Eine, der Absolute; das absolute und als solches schlechthin eine Wesen Gottes sext

Natur des Gegenstandes felbst. Das sind also schlechte Unterschiede, die sogleich zusammenfallen, als Produkt eines Berstandes der sie nicht kennt, nicht weiß was er hat an diesen Unterschieden." Allein läßt Hegel, indem er sich also ausdrückt, nicht dennoch am Ende den Unterschied siehen, den er bekämpst? Wie kann man von Beziehung und Natur eines Gegenstandes sprechen, wenn man das Wesen desselben mit seiner Erscheinung als identisch setzt? Die Säure ist allerdings, wie Hegel sagt, die Art und Weise ihrer Beziehung auf die Basis, allein sie setzt doch, wie Hegel es selbst anerkennt, eine Basis voraus, welche eben der als sauer uns erscheinende Gegenstand ist; weshalb derselbe auch erst dann als sauer erscheint, wenn er mit unsern Geschmacks - Werkzeugen in Berührung tritt.

nothwendig auch absolute Ginbeit feiner Birtfamfeit voraus. Allein ba nun bas unendliche Wirfen Gottes fich in ber Welt bes Endlichen außert, welche nicht allein aus verschiedenen Befichtspunften aufgefaßt werben fann, sonbern auch in mehrere Reiche gerfällt, und in ihrem Werben mehrere Entwicklungs= ftufen burchläuft: fo tritt auch nothwendig die die Welt abfolut bebingenbe gottliche Cauffalität in verschiedenen Richtungen in bie Erscheinung über, an welche fich bie Eigenschaften anfolieffen, welche bem abfoluten Wefen gugefdrieben werben muffen. Gleichwie nun biefe verschiebenen Richtungen und Mobalitäten bes einen unendlichen göttlichen Wirfens, unter fich mobl Gegenfage, aber barum boch feinen Biberfpruch bilben, fo fann auch unter ben ihnen entsprechenben göttlichen Gigenschaften Gottes ichlechterbinge fein Wiberfpruch Statt finden 1). Es fonnte freilich bier eingewandt werben, bag, fo betrachtet, Die gottlichen Gigenschaften, weil fie feine Bestimmt= beiten in Gott fegen, auch feine mabren Gigenschaften, fonbern nur bie verschiebenen Beziehungen find, in welchen bie eine ewige, unendliche Wirffamfeit Gottes von bem endlichen Berftande aufgefaßt wird. Allein barauf ware zu antworten, bag wir mit eben bem Grunde von gottlichen Gigenschaften fprechen, mit welchem wir einem Menschen gewiffe Eigenschafs ten auschreiben; benn was wir also nennen, find auch nicht Bestimmtheiten, welche bas Wefen bes Menschen an und für fich betrachten, fonbern Bestimmtheiten, welche in feiner Er-Scheinungsweise Statt finden, fep es bag biefe Erscheinung auf einem activen Servortreten ber ihm inwohnenben Rrafte, ober auf einem paffiven Afficirtwerben von außen ber berubt.

<sup>1)</sup> So lösete ben angeführten Einwurf schon Augustin de trinit-VI. 7. Deus — multipliciter quidem dicitur magnus, bonus, sapiens, beatus, verus, et quidquid aliud non indigne dici videtur: sed eadem magnitudo ejus est, quae sapientia; non enim mole magnus est, sed virtute: et eadem bonitas, quae sapientia et magnitudo, et eadem veritas, quae illa omnia: et non est ibi aliud beatum esse, et aliud magnum, aut sapientem, aut verum, aut bonum esse, aut omnino ipsum esse. S. Strauß Glaubenes. 1. S. 538.

Die bier gemachten Bemerfungen follen bie Frage über bie Realität ber gottlichen Eigenschaften und ihr Berhaltniß zu bem göttlichen Wefen nicht erschöpfen, - wir werben fpater auf fie jurudfommen - fonbern nur porläufig bie Ginwurfe abweisen, welche gegen bie wiffenschaftliche Möglichkeit einer Lebre von ben Attributen Gottes find erhoben worben: benn unfere Unficht geht entidieben babin, bag nicht nur eine miffenschaft= liche Theorie von ben göttlichen Gigenschaften möglich ift, fonbern bag fogar bas Intereffe ber Wiffenschaft machtig barauf

bin brangt.

Es wird wohl niemand in Abrebe ftellen, baf bie 3bee Gottes bie Grundlage aller und jeber Religion fey. Aus ihr quillt ber gesammte Inbalt ber Religion bervor: benn es fann ja feine religiofe Wahrheit geben, welche nicht urfprunglich in ihr wurzelte; aus ihr gebt jugleich ber gange Geift bervor, welcher eine Religion burchweht, bie Rraft, welche fie auf ben Menfchen ausubt, bie Wirfungen, welche fie bervorbringt. Es foll hiemit feineswegs ber Meinung berjenigen bas Wort gerebet werben, welche bie Religion einzig auf bas Denfen und Erfennen beziehen, und in berfelben nichts anbers feben als einen Compler gemiffer Borftellungen, Lebren und Grundfage. Gine folde Unficht von ber Religion fonnte nur bamale Beifall finden, als man über ihr eigentliches Wefen noch gang im Unflaren war, und auch bie Erscheinungen bes innern Lebens bes Menichen noch nicht tiefer erforicht batte. Inbeffen fpricht fich boch ichon in ber früberbin gewöhnlichen Definition von Religion, als ber Urt und Weise Gott ju erfennen und ju verehren, bas Bewußtfeyn aus, bag in ihr neben bem theoretischen Elemente auch ein praftisches liege, bas mit jenem in einem unauflöslichen Bufammenbange ftebt. Es ift ein großer Fortidritt ber neuern Religions = Philosophie, bag man anerfannt bat, bie Religion wurzele nicht ifolirt in biefer ober jener Region bes geiftigen Lebens, fonbern erftrede fich über bas gange Gebiet bes innern Geyns, fie fey augleich Sache bes Denfens, bes Gefühls und bes Wollens. Darauf batte icon früher ber Gebante führen follen, bag ja bas geiftige Ceyn bes Menschen nur Gins ift, und bag bas was man bie

Grund = Bermogen bes Geiftes nannte, im Grunbe nichts an= bers ift, ale bie verschiebenen Richtungen, in welchen fich ber Geift offenbart, und welche befibalb, weil fie von bemfelben einen, untbeilbaren Princip ausgeben, auch unter fich in inniger Berfnüpfung und unaufhörlicher Wechfelwirfung fteben. Es ift in biefer Sinficht mit ber Religion wie mit ber Tugenb, welche ebenfalls nicht allein bie eine ober bie andere Kraft ober Thatigfeit bes Menichen, fonbern ben gangen Menichen in Unspruch nimmt, um ibn nach ibren Gefegen zu reinigen, zu beiligen und zu verflären. Jebe Definition von Religion, welche fie nicht in biefer ihrer nothwendigen Begiebung auf ben gangen Denfchen auffaßt, ift einseitig und baber unvollständig. Allein was ift es nun, bas bem Denfen und Glauben, bem Wollen und Thun, fowie auch bem Gefühle bes Menfchen ben Charafter bes Religiofen ertheilt? Es ift zuverläffig nichts anbers als bas Bestimmtfenn burch bie 3bee Gottes. Weben wir von biefem Befichtepunfte aus, fo erfennen wir in ber Religion biejenige Form bes menichlichen Genns, welche burch bie in bas Bewußtfeyn aufgenommene Gottes = 3bee bestimmt ift, und finden gerade bierin bie einfachfte Definition von Res ligion. Sieraus folgt nun aber, bag in ber Religion Alles auf bie Art und Beife anfommt, wie bie Gottes = 3bee aufgefaßt, begriffen und bestimmt wirb. Kagt ber Mensch biefe 3bee in trüber Bermorrenbeit auf, fo wird fein ganges religiofes Leben unflar fenn; eine finnliche Borftellung von Gott gibt bem gangen frommen Geon bes Menfchen eine gewiffe finnliche Richtung. Ein moralischer Cultus, eine Anbetung Gottes im Beift und in ber Wahrheit, fest nothwendig voraus, baf Gott als Weift und unter fittlichen Prabicaten gebacht werbe. Alle Charaftere bes Seibenthums erflären fich baraus, bag in ibm bas Gottesbewuftfeyn feinen Gegenffand in ber Welt fuchte und baber in Natur Bergötterung überging, fo wie bie einzelnen Formen bes Beibenthums wieberum abhangen von ben individuellen Geftaltungen und Ausprägungen bes beibni= ichen Gottesbegriffs, porgiglich von bem Grabe, in welchem Gott in bas Reich ber endlichen Dinge berabgezogen und bamit ibentificirt wurde. Go ift ber eigentliche Schluffel gur

Erffarung aller Gigenthumlichfeiten bes Jubenthums ber ibm zum Grunde liegende erhabene Gottes : Beariff, fo wie alle Fortschritte biefes Bolfes in religiofer Sinficht von ber weitern Ausbildung biefes Begriffes abbingen. Gollte es in bem Chriftentbum fich anbere verhalten? Man bat vielfach verfucht, basienige zu bestimmen, mas eigentlich bas Unterscheibenbe in bem Chriftenthum ausmacht, und bat baben bingewiesen entweber auf bie fo tief in bem Evangelium begrundete 3bee von bem göttlichen Reiche, ober auf bie in bem Chriftenthum fo eigentbumlich bervortretende Lebre von ber Berfohnung, ober auf bas von Chrifto fo bringend eingeschärfte Gebot ber Liebe. Allein alles biefes weifet auf eine tiefere Grundlage gurud, in welcher es wurzelt. Ein gottliches Reich fann ja ohne Gott nicht gebacht werben; bie gange Lehre von ber Berfohnung bangt offenbar gusammen mit ber Art und Beife, wie Gott in bem Chriftenthume gebacht wird; eben fo ift bas Webot ber Liebe obne Bafis, wenn es nicht auf ber 3bee Gottes rubt, fo wie auch Gott allein bochftes Dbiect und Biel biefer Liebe ift. Much bas Chriftenthum rubt alfo auf feiner eigenthumlichen Gottes = 3bee; aus ihr entfalten fich alle feine unterscheibenben Lebren, fein gesammter Inhalt; aus ihr ergießt fich ber es belebende fo beitere und boch wieder fo ernfte Beift; aus ihr entspringt bie munberbare Rraft, bie es ju jeber Beit auf bie ausgeübt hat, welche es gläubig in ihr Bewußtseyn aufnahmen. Die wesentlich moralische Tenbeng, burch welche ce fich auszeichnet, grundet fich auf die moralische Bestimmtheit feiner Gottes = 3bee, fo wie fein Beftreben, ben Menfchen über alles Sinnliche zu erheben und geiftig umguwandeln und zu verflaren, und ber von ihm angeordnete geiftige Cultus nur barin ihre Erflarung finden wird, bag Gott in ihm als vollfommen rei= ner Beift bargeftellt wirb.

Ift bem nun aber also, daß die Gottes 3bee nicht allein die Grundlage aller Religion ist, sondern daß aus der versschiedenen Bestimmtheit berselben alle Eigenthümlichkeiten entsspringen, durch welche die verschiedenen Religionen sich von einander unterscheiden, so werden wir daraus schließen, daß die Wissenschaft der Religion überall die Entfaltung und Bes

stimmung der Gottes Idee zur wesentlichsten Aufgabe hat. Sie darf sich schlechterdings nicht darauf beschränken, irgend einen abstracten, leeren Begriff von Gott voranzustellen, der der Resterion keinen Stoff und dem Geiste keine Befriedigung darböte; sondern sie muß von einer Gottes Idee ausgehen, welche in sich schon von unendlichem Gehalte ist, und durch Entwicklung des ewigen Wirkens Gottes und Darlegung der verschiedenen Nichtungen, in welchen dasselbe sich äußert und Gott sich selbst offenbart, dieser Idee genauere Bestimmtheit zu geben suchen, wodurch sie erst in den Stand geseht wird, die großen Probleme zu lösen, welche uns bey einer ausmertsamen Betrachtung der Welt und des Lebens entgegentreten. Die Lehre von den göttlichen Eigenschaften gehört demnach nothwendig zum Inhalte der Religions Bissenschaft, und nimmt in derselben eine wichtige Stellung ein 1).

Wenn die Religions philosophie sich der Aufgabe nicht entziehen kann, die Gottes Idee auf acht wissenschaftliche Weise zu entfalten und daher auch die Prädicate zu bestimmen, unter welchen Gott gedacht werden muß, so kann es die christliche Glaubenslehre noch weniger 2). Denn in dem R. T. herrscht

<sup>1)</sup> Schulze, Encyclopabie ber philof. Bissenich. 3te Aufl. S. 75: Alle Untersuchungen über bas Besen und die Manchsattigkeit ber Dinge in ber Natur bienen in ber Metaphpsik nur zur Borbereitung auf eine zuverläffige Antwort auf die Frage: Belche Eigenschaften sind bem oberften Grunde jener Dinge beizulegen, und wie ist das Berhältniß zu benken, worin er zu ber Welt steht? Denn biese Antwort ist die Endabsicht der Metaphysik.

<sup>2)</sup> Breischneiber, handb. der Dogm. (4te Aufl.) ir Bb. S. 484.

Benn hase sagt, die Religiosität fordere in ihrem Wesen eine wissenschaftliche Eintheilung der göttlichen Altribute nicht, sondern sie habe Gott in der Idee als Einheit; die wissenschaftliche Eintheilung könne höchstens dienen, unächte Bestandtheile (in der Theorie) zu entsernen; so ist zu bemerken, daß nach der Ersahrung ein allgemeiner Begriff von Gott nicht hinlänglich ist, um die falschen Anwendungen zu verhüten, welche im Leben von Gottes Enade, Güte, Gerechtigkeit und andern Eigenschaften gemacht werden. Diese werden nur dadurch beseitigt, daß man die göttlichen Eigenschaften in ihrem wissenschaftlichen Jusammenhange betrachtet, und badurch die

ja durchweg ein sehr bestimmter concreter Begriff von Gott, und es werden eine Menge von Attributen angeführt, durch welche dieser Begriff eine noch genauere Bestimmung erhalten soll. Allerdings darf die christliche Glaubenssehre nicht geradezu von denjenigen Attributen ausgehen, welche in dem R. T. gesnannt werden. Denn daß in denselben viel Unvolltommnes, Anthropomorphisches liege, was der wahren christlichen Gotstes-Idee nicht entspricht, kann unmöglich in Abrede gestellt werden. Allein das kann ja auch Niemand der christlichen Dogsmatit zumuthen, die einzelnen Aussprüche des R. T. über die göttlichen Eigenschaften ohne weiters zur Basis ihrer Bestimmungen über dieselben zu nehmen. Es ist beklagenswürdig genug, daß man den ächt protestantischen und nie aufzugebenden

Berirrungen des Gefühls berichtigt. Denn da die Eigenschaften Gottes Theilvorsiellungen einer allgemeinen Idee, der absoluten Bolltommenheit, sind, diese Theile aber nur dann richtig entwickelt werden tönnen, wenn sie nicht isolirt, sondern in ihrer gegenseitigen Zusammenstimmung in der Idee gefaßt werden; so ist die wissenschaftliche Zusammenstellung der göttlichen Eigenschaften für das Praktische eben so nöthig als nühlich, und der Mangel eines solchen wissenschaftlichen Zusammenhangs dürfte nur zu Irrthum und Schwärmeren binleiten.

Marbeinete, Die Grundlebren ber chriftlichen Doam. 2te Muff. 6. 182. Der Ausbrud Eigenichaft ift allerdings ein uneigentlider, und fofern er nur an bie Qualitat ber Materie und ber Erideinung erinnert, ber 3bee unangemeffen. Gott als Geift, ift nichts Materielles ober Ericheinenbes. Bestimmter alfo nennt man fie Beftimmtheiten bes gottlichen Befens, welcher Musbrud icon mitenthalt, bag fie als folde jugleich Bestimmungen unfere Denfene Gottes find, biefe ihr Princip nicht an bem Denfen bes Menfchen, fonbern am Befen und Genn Gottes felber baben, es alfo auch in ber Lehre von ben Gigenschaften nicht bei enblichen Begriffsbestimmungen bleiben foll, fonbern gur Erfenntniß beffen tommt, wie bas gottliche Befen in ber 3bee an fich fich felbft bestimmt, ober in ber unendlichen Bestimmtheit feiner felbft aus ber Unbestimmtheit bes Gebantens und Ramens herausgeht. Richt alfo auch in bie Erfenntniß ber gottlichen Gigenfcaften fich einlaffen, beißt, es in Anfebung Got= tes und feiner Eigenschaften bei bem unbestimmten, ja gang leeren Gebanten und Meinen bewenben laffen.

Grunbfat, bag ber chriftliche Glaube einzig aus ber Schrift als ber allein mabren und zuverläffigen Erfenntniß = Quelle abzuleiten fen, babin migverftand, bag man fich porftellte, man muffe in ber Dogmatif überall von gewiffen bestimmten Bibelftellen ausgeben, von welchen bie wichtigften als loci classici bezeichnet werben, und aus ihnen beraus bie einzelnen Lebren bestimmen. Das war im Grunde ein geiftlofes, mechanisches Berfahren, ben welchem man nie auf ben tiefen fpeculativen Behalt bes Chriftenthums und feinen mabren Beift fommen fonnte, und welches außerbem, wegen ber nicht zu verfennen= ben Divergeng mander in bem R. T. ausgesprochenen Unfichten, und ber Schwierigfeit ber Interpretation vieler wichtigen Stel-Ten, ber Befahr auffette, in ber Bestimmung ber chriftlichen Lebren mit Willführ zu verfahren. Ausgezeichnete Theologen haben barum in neuern Beiten mit Ernft barauf gebrungen, bag es fich in ber ebriftlichen Glaubenslebre, gleichwie in ber Moral, por allen Dingen barum banble, bag man über bie Principien, Die wesentlichften Ibeen und Lebren zu einer flaren, richtigen, lebendigen Unschauung gelange, und bag aus biefen heraus fodann bie einzelnen Dogmen nach ben Gefegen eines ftrengen wiffenschaftlichen Denfens, auf eine mabrhaft organische Beise entwickelt werben muffen, fo jeboch, bag bieben überall auf bie entsprechenben Stellen ber Schrift bingewiesen, und biese in ihrem wahren Ginne erfannt und in bas Bange aufgenommen und verwoben werben 1). Das ift nun auch die Methobe, nach welcher die Dogmatif bie Lehre von ben göttlichen Eigenschaften zu behandeln bat. Das Ausgeben von ben barauf bezüglichen neutestamentlichen Stellen bat bie Theologen vielfach irre geführt, fie ju falfchen Borftellungen und ju unnügen Gubtilitaten verleitet. Das Erfte, mas Roth thut, besteht barin, bag bie chriftliche Gottes - 3bee fo rein und flar als möglich aus ber Gefammtheit ber Belebrungen Chriffi und ber Apostel erfaßt werbe; im Lichte biefer 3bee muß fobann bas, was bas R. T. über bas unenbliche Birfen Gottes und

<sup>1)</sup> S. Tweffen, Borlefungen über bie Dogm. ber evang. Inib. Kirche, 1r Thi. S. 67 ff. 258. 59.

bie mit biefem gottlichen Birfen innig gusammenbangenben Gigenschaften Bottes lebrt, betrachtet, verftanben und erfaßt werben. Ben biefem Berfahren werben gewiß manche ber in bem R. Z. genannten Gigenschaften Gottes als mahr erfannt und in ibrer tiefern Bebeutung begriffen werben; man wird oft mit ilberrafdung inne werben, bag felbft in antbropomorphischen Bereichnungen Gottes ein tiefer fveculativer Webalt verborgen liegt, welchen bie Wiffenschaft zu erfaffen und mit ben von ibr gewonnenen Resultaten in barmonische Berbindung au bringen bat.

Inbeffen bangt bie gange Lebre von ben Gigenschaften Gottes noch von ber Beantwortung einer Frage ab, welche fogar für die gange Theologie entscheibend ift: Db und in wiefern Gott ein fur ben menschlichen Geift erfennbares Db= ject fen? 3ft es mabr, was fo oft ift behauptet worben, bag man im Grunde nur wiffe, bag Gott fen, aber nicht, wie er fen, ja baf fogar von feiner Exifteng fein eigentliches Biffen Statt finde, indem bie Speculation zwar zur 3bee Gottes, aber nicht zur Bewißbeit feiner Realität führen fonne, welche fic einzig und allein einem, allen nabern wiffenschaftlichen Befrimmungen fich entziehenben Glauben offenbare, fo folgt bar= aus, bag bie gange Lehre von ben Gigenschaften Gottes auf teiner festen Basis rubt, und bag es fich baber im Grunde auch nicht ber Mube verlohnt zu versuchen, berfelben eine mif= fenichaftliche Saltung und Ausbildung zu geben. Wir fonnen baber, bevor wir uns in weitere Untersuchungen über bie gottlichen Gigenschaften einlaffen, nicht umgeben, bie Frage über Die Erfennbarfeit Gottes in aufmertfame Erwägung ju gieben.

## Erfennbarfeit Gottes.

1) Das N. T. balt fich ben ber Beantwortung ber Frage über bie Erfennbarfeit Gottes auf einem gewiffen Mittelweg,

<sup>1)</sup> S. Strauß, chriffl. Glaubenel. 1. G. 525 f.

indem es auf ber einen Seite Gott als erfennbar barftellt, auf ber anbern bingegen bie völlige Begreiflichfeit Gottes auf bas entschiedenfte laugnet. Niemand bat Gott je geseben, fagt Johannes (1, 18.), mabrend Paulus erflart, bag Gott in einem Lichte wohne, ba Niemand zufommen fonne (1 Tim. 6, 16.): weßbalb und auch feine Gerichte unbegreiflich und feine Wege unerforschlich seven (Rom. 11, 33 f.). Damit foll aber feined= wegs gefagt werben, baf Gott bem Menichen, fo lange bas Licht ber Offenbarung ibm nicht leuchtet, ein absolut unbefann= ter Gott fen: benn auch ben Beiben wird ja bas Bermogen augefdrieben, Gott aus feinen Werfen zu erfennen (Rom. 1,19.); begwegen, bemerft Paulus, weil bie Beiben von biefem Bermogen feinen Gebrauch gemacht, feven fie zuerft in alle Grauel ber Abgötteren und burch eine weitere Folge in die entfeglich= ften fittlichen Berirrungen versunfen (Rom. 1, 21 ff.). Durch Chriftum, wird gelehrt, fen ben Menichen ein neues Licht aufgegangen; Gott babe fich nach manchfaltigen frühern Dffenbarungen, gulett geoffenbart burch feinen Gobn (Ebr. 1, 1 f.), welcher, wegen feiner innigen Berbindung mit Gott, allein von Gott eine vollfommene Erfenntnif gebabt babe (30b. 1, 18.). Jefus felbft erffart, bag Riemand ben Bater fenne als ber Sobn (Matth. 11, 27.), und ftellt fich in feiner eigenen Perfönlichkeit als eine Offenbarung Gottes bar (30b. 14, 9.). Paulus lebrt, bag ber Menfch burch Chriftum eine Erfenntnig Gottes erlange, ju welcher er vermittelft feines naturlichen Bermogens fich nicht babe erheben fonnen, und welche burch ben bie Chriften belebenben Beift Gottes, welcher in bie Bes beimniffe bes gottlichen Wefens einbringe, noch erhöht werbe (1 Cor. 2, 10.). Wie boch indeffen bas R. T. bie von Chrifto und gegebenen Aufschluffe über Gott und bie gottlichen Dinge auch anschlägt, so erfennt es bennoch an, bag auch fie, wegen unfere gegenwärtigen absoluten Unvermögens Gott gang zu begreifen, nur unvollfommen feven; baber lebrt es, bag in bies fem Dafenn unfer Biffen nur Studwert fen (1 Cor. 13, 9.), bag wir bienieden noch im Glauben wandeln und einem vollfommnern Schauen erft in einem gufünftigen Leben entgegen= seben (1 Cor. 13, 10 ff. 1 3ob. 3, 2.).

1) Diefen Entscheibungen bes R. T. blieben bie Lebrer ber Rirche im Gangen getreu; bie gewöhnliche Anficht war immer bie, bag wir allerbings, besonders burch die von Christo und geworbenen Aufschluffe über Gott, eine Erfenntniß von Gott baben, bie mabr fev, nur nicht eine folde, welche ein völliges Begreifen Gottes in fich folöffe und in jeder Sinficht abaquat ware. Die Stimme einiger Arianer, welche von ib= ren Gegnern gebrangt ju behaupten magten, bag ber Menich Gott vollfommen erfennen und begreifen fonne, verhallten in ben übereinstimmenden Erflärungen ber Lehrer ber Rirche über bie Natur unferer Gottes - Erfenntnig, gleichwie bie Augerungen einiger Myftifer, bag ber Menfch burch eigene Bergottung in ben Stand gesett werbe, in bie innersten Tiefen ber Gottbeit einzubringen. Much bie Reformatoren traten in biefer Sinfict ber allgemeinen Unficht ben, welche auch in ber proteffantischen Rirche bie berrichenbe blieb 2).

Allein auch bas unvolltommne Wissen von Gott, auf welches sich die Theologen beschränkten, und in bessen Besitz sie um so sicherer zu seyn glaubten, da es ihnen auch von der Philosophie verbürgt worden war, sollte ihnen in neuerer Zeit bestritten werden. Kant suchte durch seine zermalmende Diaslektik darzuthun, daß im Grunde gar kein Wissen von Gott

<sup>1)</sup> S. Strauß, Glaubenel. 1. G. 526 ff.

<sup>2)</sup> Enther, (Berfe. Balch. Ausg. 1. S. 737): Gott ift in feiner substantia und Wesen ganz unerkenntlich und unbegreiflich. — Bas er in seiner Ratur ift, können wir nicht erörtern; bas aber können wir wohl erörtern, was Gott nicht ift.

Catvin sagt in seinen Institt. I. 5. 9. Intelligimus banc esse rectissimam Dei quaerendi viam et aptissimum ordinem, non ut audaci curiositate penetrare tentemus ad excutiendam ejus essentiam, quae adoranda potius est, quam scrupulosius disquirenda, sed ut illum in suis operibus contemplemur, quibus se propinquum nobis samiliaremque reddit, ac quodammodo communicat. Chemnitii Loci theol. S. I. c. 3. p. 24. Nos in investiganda desinitione Dei non scrutamur illa arcana essentiae et voluntatis Dei, quae nobis ignota esse voluit, sed ex patesactione ipsius Dei colligimus brevem summam, quantum nobis in verbo suo de sua essentia et voluntate revelavit.

und gottlichen Dingen möglich fen, indem bie theoretische Ber= nunft nur gur Ibee eines bochften Wefens führe, aber fobalb fie bie Wirflichfeit beffelben erweifen wolle, fich in unauflösliche Antinomieen verwickle. Rur bie praftifche Bernunft führe gu Gott, aber nicht burch Grunde, fonbern burch Voftulate; Gott fen nur Gegenstand bes Glaubens; auf eine fpeculative Erfenntnif, auf ein eigentliches Wiffen von ibm muffe fcblechter= binge Bergicht geleiftet werben 1). - Rant gur Geite trat Jacobi - obgleich in anderer Sinficht icharfer Gegner bes Ronigsberger Philosophen - mit ber befrembenden Behauptung, baf bie Speculation, um confequent zu bleiben, fcblech= terbings nur jum Pantheismus ober Atheismus führen tonne. Es mare geschehen um bie Religion, wenn nicht Gott und bas Göttliche fich bem Menichen im Gefühl offenbarte. Gleichwie ber Menich ein Erfenntniffvermogen fur bas Endliche. Belt= liche, Sinnliche babe, fo babe er in feiner Bernunft ein eige= nes Erfenntnigvermögen für bas Aberfinnliche, Göttliche. Gin eigener Trieb, ber Trieb ber Freiheit, erbebe ibn über bas Sinnlide, und in unnennbaren Gefühlen gebe ibm bie gebeimnifvolle Anschauung bes Göttlichen auf. Eben begbalb fen alle Religion nur Sache bes Glaubens; eine eigentliche Wiffenschaft von Gott und gottlichen Dingen fonne es nicht geben 2). - Noch weiter als Beibe ging Fichte, welcher von seinem Standpunfte bes absoluten 3bealismus aus mit ftrenger Confequeng bie Perfonlichfeit Gottes und mit berfelben auch alle eigentliche Gotteserfenntniß auf bas entschiebenfte läugnete 3).

<sup>1)</sup> Kant, Kritit ber reinen Bernunft (3te Aufl.) S. 659 ff. Kritit b. prakt. Bernunft (6te Aufl.) S. 181 ff. Kritit b. Urtheilekr. S. 436. Schon vor Kant erklärte Robinet de la Nature. Amsterd. 1763., baß bas göttliche Wesen dem Menschen unbegreislich sey, indem ber Mensch von den göttlichen Bollkommenheiten sich keine andere Begriffe machen könne, als die er sich von den Kräften der endlichen Belen abstrahtrt habe. S. T. 2. p. 21 u. ff.

<sup>2)</sup> Jacobi, von ben göttlichen Dingen und ihrer Dffenbarung. Berte. 3r Bb. Deff. Ginl. au feinen fämmtlichen philof. Schriften. B. 2r Tht.

<sup>3)</sup> Ficte, philof. Journal 1797. 1. Seft. Berantwortungefchr. gegen

Diefen Unfichten trat ichon Schelling mit ber Behauptung entgegen, bag es allerbings ein Wiffen von Gott gebe, eine intellectuelle Unichauung Gottes, ein unmittelbares Gottes = Bewußtfenn, welches aber nicht eigentlich Bewußtfenn bes Menfchen von Gott, fonbern vielmehr Bewußtfeyn bes auf bie legte Sobe feiner Entfaltung gefommenen Abfoluten von fich felbft fen 1). Auf abnliche Beife außerte fich Segel. Diters bemerft er in feiner Religionephilosophie mit großer Digbilligung, bag bie neuern Theologen mehr von Religion banbeln als von Gott; es werbe nur geforbert, ber Menich folle Religion haben, bieß fen bie Sauptfache, und es werbe fogar als gleichgültig gefest, ob man von Gott etwas wiffe ober nicht; man halte bafür, es fen bieg etwas gang Gubiefti= ves, man wiffe eigentlich nicht was Gott fen. Dagegen bebauptet Segel, bag ber Mensch allerbinge miffe, nicht allein bag Gott fen, fonbern auch wie er fen, bag er fich ju einer realen und vollfommen abaquaten Erfenntnig Gottes erbeben tonne. "Gott, fagt er unter andern, ift offenbar zu fenn ober für ben Geift, und bas fich Offenbaren ift Erzeugen bes Gei= fles zugleich. Daraus geht bervor, bag Gott gewußt, erfannt

bie Anklage bes Atheismus S. 50.: "Ich rebe von unserm eigenen begreislichen Bewußtsen, zeige, daß der Begriff desselben nothwendig Schranken bei sich führt, und sonach dieser Begriff des Bewußtsens nicht für Gott gelten kann. Rur in dieser Rücksicht, nur in Rücksicht der Schranken und der dadurch bedingten Begreislichkeit habe ich das Bewußtsen Gottes geläugnet. Der Materie nach, — daß ich mich bemühe das Unbegreisliche auszudrücken so gut ich kann, — der Materie nach ist die Gottheit lauter Bewußtsen, sie ist Intelligenz, reine Intelligenz, geistiges Streben und Thätigskeit. Dieses Intelligente aber in einen Begriff zu sassen, und zu beschreiben, wie es von sich selbst und Andern wisse, ist schlechterbings unmöglich. S. Joh. Gottl. Fichte's Leben und Litter. Briefwechsel von seinem Sohne Fichte. 1r. Theil. S. 346.

<sup>1)</sup> S. Shelling Darlegung bes wahren Berhältniffes ber Naturphilosophie zu ber verb. Fichteschen Lehre. Tüb. 1806. Über bas Berhältniß bes Realen und Ibealen in ber Natur, in bessen Schrift von ber Weltfeele. 3te Aust. Hamb. 1809. Zeitschr. für specul. Obolik. 2r Band. 28 Best.

werben fann. Denn Gott ift bieß fich ju offenbaren, offenbar au fenn. Diejenigen welche fagen, baf Gott nicht offenbar fen, baß man von Gott nichts wiffen fonne, fprechen obnebin nicht aus ber chriftlichen Religion beraus; biefe Religion beift felbft bie geoffenbarte 1)." - Man erfieht beutlich aus biefer Stelle, bag bie Behauptung von ber Möglichfeit und Wirflichfeit einer nicht nur realen, fondern vollfommen abaquaten Erfenntniß von Gott eine Confequeng war, welche unmittelbar aus bem gangen Guffeme Begele entsprang. Denn wenn bie Belt nichts anders ift als Gott in feinem Rurfichsenn, in feiner Gelbft - Entäußerung, aus welcher er allmäblig ju fich felbft gurudfehrt, ber ewige Proceg, burch welchen Gott feine eigene Evolution vollzieht, wenn mithin ber menichliche Geift als bas Moment betrachtet werden muß, in welchem Gott aus bem . Reiche ber bewußtlofen Enblichfeit beraustretenb gum Gelbft. bewußtfenn gelangt und fich als Beift barftellt, fo folgt bar-

<sup>1)</sup> G. Segel, Relig. = Philof. (1e Ausg.) 1. S. 59. Ebenbaf. (2e Ausg.) 1. G. 37 .: Es macht unferm Beitalter feinen Rummer mehr, von Gott Richts zu erfennen, vielmehr gilt es für bie bochfte Ginficht, baß biefe Erkenntniß fogar nicht möglich fep. Bas bie chriftliche Religion für bas bochfte, abfolute Gebot erffart: 3br follt Gott erfennen, bas gilt als eine Thorbeit. Chriffus fagt: 3br follt bollfommen fenn, wie mein Bater im himmel volltommen ift : biefe bobe Forberung ift ber Beisbeit unferer Beit ein leerer Rlang. Gie bat aus Gott ein unendliches Gefvenft gemacht, bas fern von uns ift , und eben fo bie menfchliche Erfenntniß , ju einem eiteln Ge-- fpenfte ber Endlichfeit, ober ju einem Spiegel, in ben nur Schemen, nur bie Erfcheinungen fallen. Bie follen wir baber noch bas Ge= bot achten, und feinen Ginn faffen , wenn es beißt: 3br follt vollfommen fenn ac. , ba wir bom Bollfommnen nichts erfennen , unfer Biffen und Bollen nur burchaus an bie Erfdeinung angewiefen ift, und bie Babrbeit ichlechterbinge nur ein Benfeite fenn und bleiben foll. Und was, muffen wir weiter fragen, mas mare benn fonft ber Dube werth zu begreifen, wenn Gott unbegreiflich ift? Diefen Standpunkt muß man, bem Inbalte nach, für bie lette Stufe ber Erniebrigung bes Menfchen achten, bei welcher er freilich um fo bochmuthiger augleich ift, ale er fich biefe Erniebrigung ale bas Sochfte, und ale feine mabre Bestimmung erwiefen au baben glaubt. Bergl. ebenbaf. G. 46.

aus, daß das Gottesbewußtseyn im Seiste eigentlich, wie auch Schelling es verstand, ein Bewußtseyn Gottes von sich selbst, und darum eben ein reales, vollkommnes Wissen von Gott ist 1). Gerade aber wegen des engen unaussöslichen Jusammenhangs, in welchem die Behauptung Hegels von einem realen und adäquaten Wissen Gottes mit seiner Lehre von dem ewigen Processe Gottes sieht, werden sich Wenige durch ihn in Absicht auf die Möglichkeit, zu einer wahren Erkenntniß Gottes zu gelangen, beruhigt fühlen, weil diese Beruhigung nichts Geringeres erfordert als das Aufgeben der wahren Persönlichkeit Gottes, und hiemit der Grundlehre des ganzen Ehrissenthums.

Eine absolute Unerfennbarkeit Gottes zu behaupten wäre absurd, indem ja das Factum der Religion auf eine unwidersprechliche Weise darthut, daß das höchste Wesen dem menschlichen Geiste nicht absolut unerreichbar ist. Es muß sogar dem Menschen sehr nahe liegen, sich in seinem Denken zu Gott zu erheben: wie könnten wir uns sonst die merkwürdige Ersscheinung erklären, auf welche sich Philosophen des Alterstums hinweisen<sup>2</sup>), und welche durch die in neuern Zeiten so

<sup>1)</sup> Segel, Religions-Philos. (Anhang, Beweise für das Daseyn Gottes) 2te Anfl. 2. S. 398.: Richt die sogenannte menschliche Bernunft und ihre Schranke ist es, welche Gott erkennt, sondern der Geist Gottes im Menschen: Es ist Gottes Selbst demptseyn, welches sich in dem Bissen des Menschen weiß. Ebend. S. 496.: Daß der Mensch von Gott weiß, ist nach der wessentlichen Gemeinschaft ein gemeinschaftliches Bissen, — d. i. der Mensch weiß nur von Gott, in sofern Gott im Menschen von sich selbst weiß, dies Wissen ist Selbstdewußtseyn Gottes, aber eben so ein Wissen besselben vom Menschen, und dieß Wissen Gottes vom Menschen ist Wissen des Menschen von Gott zu wissen, ist nur der Geist Gottes selbst.

<sup>2)</sup> Arist. de coelo I, 3. πάντες ἄνθρωποι περί θεῶν ἔχουοιν ὑπό-ληψιν. Cic. de Nat. Deor. I, 16. Solus Epicurus vidit, primum esse Deos, quod in omnium animis eorum notionem impressisset ipsa natura. Quae est enim gens, aut quod genus hominum, quod non habeat, sine doctrina, anticipationem quandam Deorum, quam appellat πρόληψιν Epicurus, i. e. anteceptam

ungeheuer vorangeschrittene Kunde der Erde immer bestätigt worden ist, daß die Religion so weit verbreitet ist als das menschliche Geschlecht, und daß auch die wildesten Bölferschaften nicht aller religiösen Begriffe entblößt sind. Eine gewisse Gottes Erfenntniß ist also ein Erdtheil aller Menschen. Allein nun frägt es sich: Welcher Art ist denn nun diese Gottes Erfenntniß? Ist es eine solche, welche immer und nothwendig nur Ahnung, Gesühl, subjectiver Glaube ist, und durch feine Anstrengung des Geistes zu einem wahren und objectiven Wissen erhoben werden fann? Ist es wahr, daß wir bey aller Sicherheit der Realität Gottes bennoch in Gott ein absolut transcendentes Object haben, das wir uns bloß unter gewissen Symbolen vorstellen, dessen wahres Wesen und dessen schaften aber wir schlechterbings nicht näher erforschen können?

Es wäre wirklich niederschlagend, wenn wir nur um das Endliche zu wissen vermöchten, aber hinsichtlich des Unendlichen, in welchem wir doch selbst die tiessten Wurzeln unsers Daseyns haben, immer im Dunkeln bleiben müßten, es nie weiter als zu einer fernen Ahnung bringen könnten. Jedoch untersuchen wir die Sache genauer, in so weit es innerhalb der engen Grenzen dieser Abhandlung geschehen kann. Die ganze Frage wird ihre sicherste Lösung in einer Betrachtung der Art und Weise sinden, auf welche der Mensch zu seiner Erkenntniß Gottes gelangt. Allein um uns zu dieser Betrachtung den Weg zu bahnen, haben wir zuwörderst zu erwägen, was in dem den verschiedenen Religionen zum Grunde liegenden Gotztesbegriff das Wesentliche ist.

Das ist nun zuverlässig nichts anders als die Borstellung von einer Macht, von welcher die Erscheinungen und Beränderungen in der Welt und in dem menschlichen Leben als von ihrem legten Grunde abhängen. Diese Vorstellung liegt in der That, klarer oder unklarer, dem Gottesbegriff aller Bölker zum Grunde. Was ist dem Wilden der Ketisch, dem er seine arm-

animo rei quandam informationem, sine qua non intelligi quidquam, nec quaeri, nec disputari potest. Bergl. de Legg. I, 8. Tusc. quaest. I, 13. Senec. Epist. 117.

feligen Gaben barbringt? Es ift bie Macht, von welcher er eine glückliche Jagb erwartet, ober von welcher feiner Meinung nach bie Rrantbeit fam, um beren Entfernung er flebt. Dag er von biefer Macht nur wenige Erfcheinungen und Berhangniffe ableitet, liegt barin, bag er in feinem noch bumpfen, traumenben Bewußtfenn nach bem legten Grunde nur biejenigen Begebenheiten und Erfolge fragt, welche fein Intereffe vorzuglich in Unfpruch nehmen. Liegt aber nicht gerabe biefelbe Borftellung in bem Gottes = Begriffe aller gebilbeten Rationen ? Bon Drmugd und Abriman leitete ber Perfer alles phyfifche und geiftige Gut und Ubel ab; ber Indianer erblidt in feiner Trimurti und bem gangen ungablbaren Beere ber aus ibr emanirten untergeordneten Gottheiten bie letten Grunde ber Welt und aller in ihr porfommenben Beranderungen; gleichwie ber Brieche Alles auf feine Gottheiten, ober noch bober binauf auf bie auch biefe beberrichenbe Rothwendigfeit gurudführte, und ber Braelite feinen Jehovah als ben allmächtigen Schöpfer und Regierer Simmels und ber Erbe verebrte. Es thut wohl nicht Roth, bag wir zu erweisen fuchen, bag biefe Borftellung von einer bie letten Grunbe ber Dinge und ihrer Ericheinungen und Beranderungen in fich foliegenben Dacht, im Grunde nichts anders ift, als bie 3bee bes Abfoluten, welche, je nach ber Stufe, auf welcher bie verschiebenen Religionen fich befinden, bald in buntler Berhullung, bald in boberer Rlarbeit bervortritt, und, wie wir nach bem Gesagten mit vollem Rechte bebaupten fonnen, ben eigentlichen Rern aller religiofen Begriffe ausmacht.

In dieser Idee des Absoluten haben wir nun einen Gebanken von unendlicher Bedeutung. Allerdings ist diese Idee noch nicht der vollendete Ausdruck der Gottheit: denn es bleibt bep derselben noch unbestimmt, ob Gott eine bloße blinde Urfraft, eine das Gesetz ihrer Entwicklung in sich tragende leblose Ursubstanz, die nach unendlicher Entfaltung ihrer selbst strebende bewußtlose absolute Identität, oder ob er ein lebendiger, seiner selbst bewußter, persönlicher Gott sey. Dennoch ist dieß wahrlich keine leere Idee, sondern im Gegentheil die höchste, inhaltreichste, die gedacht werden kann, eine Idee, deren

gange Tiefe zu ergrunden, beren gangen Inbalt benfend zu ericopfen bem Meniden nicht gegeben ift. Gie icheint auf ben erften Blid negativer Ratur ju fenn, und ift es auch, allein in ber in ihr enthaltenen Regation liegt ein unendlicher pofitiver Inbalt. Es ift, wenn wir Gott bas Abfolnte nennen, icon etwas gang anderes, ale wenn wir ibn bas bochfte, ober bas vollfommenfte Wefen nennen; bas find rein abstracte, und folglich leere Bezeichnungen, welche ibren Inbalt noch erft von anderwärts erhalten muffen, mabrend in ber 3bee bes 21bfo= luten an fich icon ein unermeglicher Inhalt eingeschloffen liegt. Es ift biemit ficher, bag Gott bem Menfchen fein fcblechter= binge unzuganglicher Gegenftand ift; icon auf ben unterften Stufen ber Bilbung erhebt fich ber Menfch gur Gottheit und abnet bunfel in ibr bas Absolute; und je weiter er in feiner Bilbung voranschreitet, befto lichtvoller geht in feinem Denfen biefe 3bee bes Absoluten auf, indem fie fich zugleich mit ber bes Beiftes verschmilgt, fo bag von nun an ber abfolute Beift Object feines religiofen Bewußtfenns und feiner frommen Berebrung wird 1).

<sup>1)</sup> Bas ben Menfchen bestimmt, fich bas Abfolute als Geift zu benfen, ift nach Romang, Guft. ber natürlichen Religionst. G. 132., bie Gewißheit, welche ber Beift von ber boffen Realität und Barbe feines eigenen Befens bat. "Es gibt feinen nöthigenben Grund für bie Ginficht, bag bas Göttliche Leben und Geift fep, ale bas Intereffe, welches ber Beift an fich felbft nimmt, und vermoge beffen es ihm nicht möglich ift, bas bodfte Brincip ale etwas Geringeres und Schlechteres vorzuftellen, benn er felbft gu fenn fich bewußt ift." - Bir wollen nicht in Abrebe fiellen, bag biefes 3ntereffe bes Beiftes an feinem eigenen Befen ein wichtiges Moment bilbe bei ber Entwicklung ber 3bee bes Abfoluten zu ber bes abfoluten Beiftes. Allein guverläffig geht ber erfte Unftoß zu biefer Entwidlung von ber Beobachtung ber in ber gangen Schöpfung fich offenbarenben Intelligeng aus. Aberall war es bie wunderbare Drbnung, Zwedmäßigfeit und herrlichfeit ber Belt, mas querft ben Menfchen auf den Gebanten brachte, bag bas Abfolute Leben und Beift fenn muffe. Das Bewußtfeyn ber eigenen Beiftigfeit, bas unmittelbare Intereffe an bem geiftigen Geyn befraftigte biefen Gebanten und brachte ibn gu boberer Rlarbeit.

Allein begründet denn nun diese Idee des Absoluten ein eigentliches Wissen, eine objective Erkenntniß von Gott, oder berubt sie bloß auf subsectivem Glauben, auf ahnungsreichen Gesühlen, die auf keine Weise zu einem objectiven Wissen ers hoben werden können? Die Beantwortung dieser Frage erforderte eigentlich eine genaue und umfassende Untersuchung über die Art und Weise, auf welche der Mensch zu der Idee des Absoluten und der Überzeugung von ihrer Realität gelangt. Wir bedauern, diesen an und für sich so unendlich wichtigen Gegenstand hier nicht auf eine erschöpfende Weise behandeln zu lönnen: die unserer Arbeit gesteckten Grenzen nöthigen uns, es bey einigen Andeutungen bewenden zu lassen, die sedoch hossentlich hinreichen werden, unsere Ansicht von dem Ursprunge und Wesen der religiösen Grundsidee in ein klares Licht zu sehen.

So viel ift gewiß, bag bie 3bee bes Abfoluten feine Abfraction aus ber außerlichen Erfahrung ift. Denn bie Erfahrung bietet uns ja nichts bar als Enbliches, Bebingtes, Bufälliges, aus welchem burch feine Abftraction bas Unenbliche, Unbedingte und Rothwendige zu ermitteln ift. Die Erfahrung fann allerbings bie 3bee bes Abfoluten bervorrufen, wenn biefelbe icon vorhanden ift; bas Endliche weifet ja von felbft auf bas Unenbliche, bas Bufällige auf bas Rothwendige bin, worin es feine Erflarung findet; allein bie 3bee bes Absoluten fann aus ibm nimmermehr bervorgeben. Richt außerhalb bes Menschen, im Gebiete ber Erfahrung, ift alfo die Quelle Die= fer 3bee, fie muß im Innern bes Menfchen fenn. Darin ift man in neuern Zeiten allgemein einverftanden; allein bamit ift bie Frage von bem Ursprunge biefer 3bee noch feineswegs er= ledigt; benn jegt fragt es fich weiter: Bo ift in bem Gebiete bes geiftigen Lebens bes Menichen bie Urquelle biefer 3bee? Beldes ift die Rraft, die fie erzeugt, die Richtung ber geifti= gen Thatigfeit, in welcher fie bem Menfchen aufgeht 1) ?

Es ift befannt, welches unbedingte Butrauen man vor Beiten in die fogenannten Beweise für bas Daseyn Gottes feste.

<sup>1)</sup> S. bee Berfaffere Etudes philosophiques sur le christianisme, Paris et Strasbourg, 1839. T. I. p. 64 ff.

Die Wolfische Soule, welche ja alle Babrbeit burch bie Demonstration erreichen au fonnen glaubte, fab in ihnen bie unumftöglichen Grunde eines fichern Wiffens von Gott und göttlichen Dingen. Man fdrieb ihnen bas boppelte Berbienft au, bie Gottes = 3bee au erzeugen und zugleich bie Realität ber= felben auf eine über allen Zweifel erhabene Weife bargutbun. Aber Rant fam und ruttelte bie Philosophen und Theologen gewaltsam auf aus ihrem fugen Traume. Die Grunbe, welche er ben gangbaren Beweisen für bas Dafenn Gottes entgegenfeste, find burch bie auch in neuern Beiten gemachten Berfuche, biefe lettern zu rebabilitiren, noch nicht wiberlegt. Wir geben noch weiter als Rant, indem wir behaupten, baf bie Schwäche biefer fogenannten Beweife fich noch weniger barin zu erfennen gibt, baf fie bie Realitat ber Gottes = 3bee nicht barautbun vermögen, ale barin, bag fie biefe 3bee felbft nicht geben fonnen, fonbern immer ichon als eine von anderwarts ber gegebene voraussegen. Beldes mare auch unter ben verichiebenen für bas Dafenn Gottes geführten Beweifen berjenige, aus welchem bie 3bee bes Absoluten bervorgeben fonnte? Bir fprechen von bem ontologischen nicht, weil berfelbe, in welder Form man ibn auch auffaffen moge, auf eine Berwechfes lung bes ibealen mit bem realen Genn binausläuft, und bas ber nur für Diejenigen Gultigfeit haben fann, welche von vornberein bem Sage von ber Ibentitat bes Denfens und Genns ariomatische Wahrheit zuschreiben 1). Allein abgesehen von

<sup>1)</sup> In dem hegelschen Systeme wird der ontologische, oder wie er auch genannt wird, der theologische Beweis als der Grundbeweis für die Existenz Gottes angesehen, was ganz consequent ist, weil dasselbe von der Boraussehung der Identität des Denkens und Sepns, des Gottesbewußtseyns im Menschen und des Bewußtseyns Gottes von sich selbst ausgeht. (S. hegel, Borlesungen über die Beweise vom Daseyn Gottes. Marheineke, Grundlehren der christlichen Dogm. 2te Ausg. S. 91.). Indessen haben auch mehrere Theologen und Philosophen neurer Zeit, die diesem Systeme nicht huldigen, den ontologischen Beweis wieder zu Ehren zu bringen gesucht. So sagt Ammon (Fortbildung des Christenth. 1. S. 54.): Die größten Philosophen und Theologen aller Zeiten sind bei der Begründung der Religion immer von dem Glauben an Gott, als

biefem in bem ontologischen Beweise eingeschloffenen Paralos gismus, fest er offenbar bie Gottes : Ibre schon als gegeben

einer Thatfache bes Bewußtfenns, ausgegangen und haben ihr biefelbe bernunftige Rothwenbigfeit jugefdrieben, mit ber fie bas Gine und Unendliche in einen Gebanten ausammenfaßten; fie baben fogar in bem Bebanfen bes Urerften und Urletten eine abfolute Bahrheit gefunden, ba obne ibn gar feine baltbare Birtlichteit bes Denfens au begrunden ift. Beil Gott nothwendig als nothwendig von uns gebacht wird, fo muß er auch nothwendig fenn; ber Glaube an ibn bat folglich fur ben reinen und tiefen Denfer eine Gewißheit, bie und feine andere Schluffolge, und noch viel weniger irgend eine außere Babrnehmung gemabren fann. Es ift bas befanntlich bas alte, viel befprochene und viel bezweifelte ontologische Argument für Bottes Dafenn, von bem in jebem Kalle fo viel gewiß ift, baß alle übrigen Beweife bafur in ibm, als ber Burgel unfere religiofen Dentens aufgeben, und bag ber gefunde Menfchen = Berftand ib= rer gar nicht bedarf, weil er fich an bas erhabene Bort: 3ch bin, ber ich bin (2 Mof. 3, 14.), ale eine gegebene 3bee balt, bie fich an und burch fich felbft icon ale lebenbig und fraftig erweift. Rifder (3bee ber Gottheit G. 46.) fagt: Der Begriff bee ontologifden Beweifes bat fich babin beftimmt, bag er bie Rothwendig= feit und Bahrheit ber 3bee ber Gottheit gu erweifen bat, welche Die Birflichteit ober Realität in fich folieft. - Ber fich baber babon überzeugt hat, baß bie 3bee ber Gottheit ein nothwendiger und mabrer Gebante ift, wird fich - wenn er anbere feiner Bernunft vertraut, eben bamit von ber Realitat ober Birflichfeit bie= fes Bebantene überzeugen. Es ift ein innerer Biberfpruch einen Bebanten für mahr und bennoch für unreal halten. - Bei biefen Berfuchen bem ontologischen Beweise aufe neue miffenschaftliche Geltung ju vindiciren, icheint aber bie logifche, ibeale Babrbeit eines Gebantens mit ben lebenbigen Thatfachen bes Bewußtfepns verwechfelt gu werben. Mus erfterer läßt fich immer mehr auf objective Realität ein ficherer Schluß gieben. Etwas anders ift es aber, wenn bas lebenbige Bewußtfenn felbft Beugniß von ber Realitat eines Objects ablegt; bier handelt es fich um etwas gang anders als um bie ibeale Babrbeit eines Gebantens, nämlich um eine Thatfache, welche bie Realität bes fie beterminirenden, in ihr fich offenbaren= ben Objectes unmittelbar verburgt. Go find wir uns ber Realität einer außeren Belt burch unmittelbare Thatfachen bes Bewußtfeyns gewiß; auf gleiche Beife legt unfer Gottes - Bewußtfeyn Beugniß ab von ber Realitat bes fich in ibm offenbarenben abfoluten Beifies.

gesagt seyn, daß wir jenen Beweisen allen Werth absprechen; wir betrachten sie im Gegentheil als sehr wichtig, indem wir ihnen an der Entwicklung des religiösen Bewußtseyns einen großen Antheil zuschreiben; nur daß wir auf der Behauptung bestehen müssen, daß die den Kern alles religiösen Glaubens bildende Idee des Absoluten nicht aus ihnen, überhaupt nicht auf dem Wege des theoretischen Schließens zu gewinnen ist, sondern aus einer ganz andern Quelle entspringt, welche erst noch nachzusuchen ist.

Es muß von vornberein icon als febr unwahricheinlich porfommen, bag bie 3bee Gottes ein Ergebniß ber Reflexion fenn folle: benn findet fich nicht ber religiofe Glaube icon ben folden Bolfern, welche noch auf ber allerniedrigften Stufe ber Gultur fieben, und ben welchen ber Berftand noch gar nicht in eine reflectirende Thatigfeit eingetreten ift? Ber fonnte alauben, baf folde Meniden ichon über bie Endlichfeit ber Welt, ober über bie Wunber ber Schöpfung, ober über bie Disbarmonie awischen Tugend und Glüdseligfeit follten nachgebacht baben, um auf biefem Wege gur 3bee einer bobern Macht, por welcher fie fich anbetend bengen, follten gelangt fenn? Und bennoch, wie burftig, abenteuerlich ihre religiofen Borffellungen auch fenn mogen, fo findet fich boch fcon in ib= nen, wenn auch nur noch in leifer Abnung und in bichter Ber= bullung, bie aufdammernbe 3bee bes Abfoluten. Führt uns bas nicht barauf bin, bag in ber Tiefe bes geiftigen Befens bes Menschen eine Quelle fenn muffe, aus welcher bie Abnung Gottes, als bes Abfoluten, gleichsam auf unwillführliche, fvontane Weise entspringt, also bag fie bie Refferion ben ibrem Erwachen icon vorfindet und fich berfelben als eines weiter auszubilbenben Stoffes bemächtigt.

Dag nun die Speculation allein nicht zur Erfenntniß Gottes und zu bem religiösen Glauben führen tonne, ift feit Rant

Bilber. Warum? Das Thier hatte schon die Fähigkeit, und fie wird durch die Bilber nur bewegt und modificirt. Die außere Ratur veranlaßt bey den Thieren die 3dee des Unfterblichen, des Unsendlichen nicht zc., aber bei dem Menschen thut sie es. Also —.

von Biefen anerfannt und mit ichlagenben Grunben erwiefen worben. Allein wenn nun Ginige an bie Stelle ber Specula: tion bas Gefühl festen , und aus ihm alle religiofen Borftellungen und Ubergengungen und mitbin auch bie 3bee bes 216= foluten ableiten zu fonnen alaubten, fo fonnen wir auch ibnen unfere Buftimmung nicht ichenten. Es fommt bier freilich barauf an, mas man unter bem Gefühle verftebt 1). Bu biefer Bemerfung veranlagt uns bie bey nicht wenigen Reuern vorfommenbe fichtbare Berwechselung bes Gefühls mit bem Bewußtfeyn. Beibe freben allerbinge in bem innigften Bufam= menhang; wo Abmefenbeit alles Bewußtfenns ift, ba wird fich auch fein Befühl entfalten fonnen, wie ja fcon aus ber Er= fabrung erbellt, bag ben bem Erlofchen bes Bewußtfenns im Menfchen fogleich auch ein Erlofden aller Gefühle eintritt. Da= ben ift es aber boch ficher, bag Gefühl und Bewußtfeyn nicht einerley find. Wir verfieben unter letterm bas unmittelbare Innewerben bes Genns, unter jenem bas unmittelbare Innewerben ber Mobificationen bes Geyns in Luft und Schmerz. Indifferente Gefühle gibt es nicht; fie find jederzeit entweder angenehm ober unangenehm, und treten ein in Folge bes Bechfele unferer Buftanbe, je nachbem biefelben unferm mabren Genn entsprechen, ober ibm guwiber find. Bas begwegen von bem Bewußtfeyn gilt, bas gilt barum noch nicht von bem Befühle, und es ift ein großer Unterschieb, zu fagen, bas religiofe Leben babe gur Urquelle bas Bewußtfenn, ober bas Gefühl als folde anzugeben. Nimmt man nun bas Wort Gefühl in bem eigentlichen Ginne, fo ift es evibent, bag es nicht bie Quelle fenn fann, aus welcher bie religiofen 3been, und por Allem die Idee des Absoluten ursprunglich bervortreten. Denn bas Gefühl bat ja an und für fich feine reine Unmittel= barfeit; es fest überall etwas poraus, woburch es beterminirt wird; es ift jebergeit vermittelt. Die Luft und Freude muffen einen Grund baben, gleichwie ber Schmerz und bie Betrübnif. Berbalt fich bieß nun überhaupt fo, fo wird es fich auch alfo mit ben religiöfen Gemuthaftimmungen verhalten. Much fie find

<sup>1)</sup> G. Des Berfaffere Etudes philos, sur le Christian. I. p. 52 fg.

nothwendigerweise immer vermittelt. Wer an keinen Gott glaubte, der würde zuverlässig für Gott nichts empfinden, gleichwie der, welcher an keine zukünftige Vergeltung glaubt, weder die Freude des Frommen, noch die Angst des Bösen ben dem Hindlick auf das andere Leben theilen kann. Es soll damit nicht geläugnet werden, daß die religiösen Gefühle in dem frommen Leben eines der wichtigken Momente bilden und unberechendar mitwirken zur Gestaltung und Ausbildung der religiösen Vegrisse und überzeugungen; allein das glauben wir uns berechtigt aus dem Gesagten zu schließen, daß das Gefühl, im eigentlichen Sinne verstanden, die Urquelle unserer religiösen Erkenntniß nicht seyn kann.

Man bat ben ber Untersuchung über ben Ursprung ber religiöfen Erfenntniß febr baufig einen Punft überfeben, ber von ber größten Wichtigfeit ift, bas ift bie Thatfache, baff bas Religiofe nicht allein in biefer ober fener Rraft bes Weiftes, nicht in irgend einer einzelnen Gpbare und Richtung bes in= nern Lebens wurzelt, fonbern alle Rrafte und Spharen und Richtungen bes geiftigen Lebens umfaßt. Der Geift ichwingt fich benfend auf über bas Reich bes Gichtbaren und Bergang= lichen zu bem Unfichtbaren und Ewigen, mabrent bas Befühl in frommen Erregungen fich an Gott anschließt und eine innere gebeime Cebnsucht uns zu Gott emporzieht und und antreibt, mit ihm in Sarmonie, in innige Gemeinschaft zu treten. Die Frommigfeit begnügt fich nicht mit religiöfen Borftellungen und Uberzeugungen, fie verlangt auch beilige Gefühle und eine bem ewigen Gefete Gottes entsprechenbe Willens = Richtung-Je nach ber Individualität bes Menschen wird allerdings balb bas eine, balb bas andere Element bes religiöfen Lebens praponberirend hervortreten; allein bas ift boch ficher, bag bey Riemanden bas Religiofe vereinzelt nur in bem einen, ober bem anbern biefer Elemente fich offenbart; auch ba, wo es vorquadweise eine ber verschiebenen Spharen bes geiftigen Genns beberricht, wird es bennoch auch in untergeordnetem Grabe bie anbern Spharen umfaffen. Es ift eben mit bem Religios fen wie mit bem Sittlichen, es verlangt ben gangen Menfchen, und ift wirflich nur ba vorhanden, wo es das gange innere,

und burch baffelbe auch bas außere Seyn, burchbringt, beberricht und verklart.

Diefe Bemerfung, gegen welche wohl fein gegrundeter 3meifel zu erheben ift, batte barauf aufmertfam machen follen, baff auch bas Religiofe ichlechterbinge nicht aus ber Thatigfeit biefer ober fener einzelnen Rraft bes Beiftes entspringen fann; feine Urquelle muß nothwendig ba fenn, wo ber Geift noch in Teiner ursprunglichen Ginbeit begriffen und noch nicht in bie verschiedenen Richtungen seiner Thatigfeit binausgetreten ift. 2Bo werben wir bemnach ben Ursprung ber religiösen 3been und bes gangen frommen Lebens gu fuchen baben ? Dirgenbs anders als in bem Bewußtfeyn. Denn in bem Bewußtfeyn fpricht ja ber Beift fich in feiner mabren Ginbeit aus; in ibm liegen urfprunglich alle Rrafte und Thatigfeiten beffelben befcloffen. Das Denfen entfaltet fich aus ibm, gleichwie auch ber Wille aus ibm bervortritt; und bag bas Gefühl nur auf ber Bafis bes Bewußtfenns fich außern fonne, liegt ohnebin am Tage. Und gleichwie alle Thatigfeiten und Rrafte bes Beiftes aus bem Bewußtfeyn fammen und im Grunde nichts anders find als bie Entfaltung beffelben, fo febren fie auch alle wieber in bas Bewußtfenn gurud und werben burch biefes in Die Ginbeit bes geiftigen Genns aufgenommen.

Die Urquelle der religiösen Erkenntniß und des ganzen religiösen Lebens fließt also in dem Bewußtseyn, und da, wie wir gesehen, alles Neligiöse sich in der Gottes=Idee concentrirt, so müssen wir in dem Menschen ein ursprüngliches, unsmittelbares Gottesbewußtseyn annehmen, worunter wir aber nicht ein Bewußtseyn Gottes von sich selbst, sondern ein Bewußtseyn des menschlichen Geistes von Gott versehen 1). Das ist die erste, unmittelbarse Offenbarung Gottes; ohne sie würde die ganze Natur uns nicht von ihrem

<sup>1)</sup> Jamblich. de myster. I. c. 3. Συνυπάρχει ήμῶν αὐτῆ τῆ οὐσία ή περί θεῶν ἔμφυτος γνῶσις, κρίσεως τε πάσης ἐστὶ κριΙττων καὶ προαφέσεως, λόγου τε καὶ ἀποθείξεως προυπάρχει, κ. τ. λ. Τertull. adv. Marc. I, 10. Animae a primordio. conscientia Dei dos est. Joh. Damasc. de side orthod. I, 1.: πᾶσι γὰρ ἡ γνῶσις τοῦ είναι θεὸν ὑπ' αὐτοῦ φυσιεῶς ἐγκατέσπαρται.

Schöpfer sprechen, ohne sie wurden die wechselnden Ereignisse bes Lebens und nicht hinweisen auf eine sie leitende unendliche Weisheit, ohne sie wurde sogar eine Offenbarung in höherm Sinne etwas ganz Ungedenkbares seyn 1). Jest begreisen wir, warum bas Religiöse sich über alle Sphären bes geistigen Lesbens erstreckt; benn auf einer Urthatsache des Bewustseyns bezuhend geht es natürlich mit diesem ein in alle Nichtungen, in

<sup>1)</sup> Jacobi, Berte. 3. G. 325 .: "Rur bas bodfte Befen im Denfchen zeugt bon einem Allerbochften außer ibm; ber Beift in ibm allein von einem Gott. Darum finft, ober erhebt fein Glaube fich, wie fein Beift finft , ober fich erhebt." - Der mit ben Schriften Sacobi's Bertraute wird leichtlich erfennen, in wie weit wir mit ibm übereinstimmen, und mo wir von ibm bifferiren. Bir find nämlich mit 3 acobi volltommen einverftanben barin, bag bie IIrquelle ber religiöfen Ertenntnig in bem Beifte bes Menfchen felbft fließt. Allein wenn nun Jacobi als biefelbe balb ein gemiffes Gefühl , balb einen gewiffen Trieb , balb wieber eine Urt von Bernunft = Anschauung bezeichnet, fo finden wir fie in bem Bewußtfeun. Roch in einem andern Puntte entfernt fich unfere Anficht bon ber bes Jacobi. Beit entfernt, mit biefem Philosophen, ben Berfuch, vermittelft ber Reflexion und Speculation, Die Religion von bem Glauben jum Biffen ju erheben, ale etwas Unnöthiges, ja fogar Gefährliches, am Enbe nothwendig jum Pantheismus gubrenbes ju betrachten, verlangen wir im Gegentheil, bag bas urfprünglich Duntle, in vagen Abnungen gerfließenbe Gottesbemußtfenn burch bie vereinte Thatigfeit aller Beiftes - Rrafte entwidelt, und bis gur bochften Stufe ber Bernunft - 3bee erhoben werbe. Erft burch biefen Proces erlangt bas religiofe Bewußtfeyn Rlarbeit unb Bestimmtbeit, erft burch ibn wird fich ber Menich bes gangen unermeglichen, in ihm beichloffenen Reichthums inne. - Befonbers burch Schleiermacher wurde ber Grunbfat, bag bie Religion urfprunglich in bem Bewußtfeyn wurzelt, jur Unerfennung gebracht. G. beffen chriftl. Gl. 1. G. 16 .: "Das Gemeinfame aller noch fo verschiedenen Außerungen ber Frommigfeit, wodurch biefe fich augleich bon allen anbern Gefühlen unterfcheiben, alfo bas fich felbft gleiche Befen ber Frommigfeit ift biefes, bag wir uns unferer felbft als ichlechthin abhängig, ober was baffelbe fagen will, als in Begiebung mit Gott bewußt find." Offenbar ift es aber, bag bier Soleiermacher bas Gefühl mit bem Bewußtfeyn verwechfelt, was icon baraus erbellt, baß er fich balb bes einen, balb bes anbern Musbruds bebient.

welchen das geistige Seyn sich manifestirt; jest wird es uns flar, warum das religiöse Leben nie ganz aus dem Innern verbannt werden kann. Denn was Thatsache des Bewußtseyns ist, wurzelt auch auf unzerstördare Weise in dem Wesen des Menschen, und kann, wenn auch theoretisch ignorirt, praktisch nie ganz verläugnet werden. Zest ist und die Eristenz des Religiösen bey allen Bölfern der Erde fein unauslösbares Mäthsel mehr. Denn wir begreisen es, daß auch auf den untersten Stufen der Bildung, mit dem aufdämmernden Selbstbewußtsseyn, das Religiöse, wenn auch nur leise, sich ankündigen muß.

Allein noch in anderer Sinficht ift bas gewonnene Refultat für und von großer Wichtigfeit. Burgelt nämlich bas Re-Tigiofe urfprünglich in einer Thatfache bes Bewußtfeyns, fo werben wir ihm auch, mas ben Rern, bas Befen, bie Grunds 3bee beffelben betrifft, unbebingte Wahrheit gufdreiben muffen. Aberall find ja bie Thatfachen bes Bewußtseyns bie ungerftor= bare Bafie ber Babrbeit; was nicht in ihnen begrundet ift, bat feinen Salt und fann auf feine Beife gur Bewigheit ge= bracht werben. Alles was wir von ber augern Welt wiffen, entivringt aus unfern finnlichen Apperceptionen, bie aber wieberum nur in fofern eine Erfenntnig abgeben, ale fie in bie Einheit des Bewußtseyns aufgenommen und fomit gang eigent= lich au Thatfachen beffelben werben. Anders verhält es fich nicht mit unferm gesammten Biffen von ber Belt unfere Innern; benn auch biefes rubt auf ben Thatfachen, burch welche fich unfer inneres Seyn in unferm Bewußtfeyn anfunbigt. Auf bem Boben bes Bewußtseyns erhebt fich hiemit bas gange Gebanbe unferer Erfenntnig, und wo wir von irgend einem Punfte aus regreffiv gu ben legten Grunden gurudfehren, gelangen wir endlich auf eine Thatfache bes Bewußtfeyns, welche unmittelbare Babrbeit in fich ichliegent, aller weitern Rachfrage ein unübersteigliches Biel fest. Ift bie 3bee bes 21bfo= Inten ursprünglich Thatfache bes Bewußtseyns, so ift fie auch mabr, ficher; bas Abfolute ift, und um an ber Realitat beffel= ben zu zweifeln, mußten wir bie letten Grunde aller Wahrheit verwerfen und une biemit felbft aufgeben.

Eben begwegen, weil bas Religiöfe in einem urfprung-

lichen Gottesbewußtfenn murgelt, wird auch bie Entwicklung und Ausbildung beffelben mit ber Entwicklung und Ausbildung bes Bewußtfenns gleichen Schritt halten 1). Die erften Dffenbarungen bes Religiösen im Innern bes Menfchen find unendlich unflar und leife, gleichwie bas Bewußtseyn bes 3ch zuerft von tiefem Dunfel umgeben ift. Der Menich braucht lange Beit, bis er fich aus ber Berfloffenheit in ber außern Welt, welche bie niebern Stufen ber Bilbung charafterifirt, und fich felbst als 3ch gefunden bat; noch langere Beit, bis es ibm gelingt, biefes fein Bewußtfeyn bes 3ch von allen trübenben Gle= menten zu reinigen und in feiner Wahrheit, in feiner unendlis den Kulle von Rraft und Leben, und feinem nothwendigen Bufammenbange mit bem Abfoluten und Ewigen zu begreifen. Der mabre Maafftab für bie fortidreitenbe Bilbung bes Menfchen ift eigentlich fein Progreß in ber Entfaltung feines mab= ren Gelbfibewuftfenns. Eben fo fundiat fich bas Religiofe querft unenblich leife an. Wie in fernen, verflingenben Tonen läßt fich bas Abfolute vernehmen. Der Mensch abnet buntel eine bobere Macht, weiß aber nicht, wo er fie fuchen foll, und glaubt fie überall zu finden, wo irgend etwas ibm auffällt, fein Staunen erregt, ibm Furcht, Schrecken ober Freude einflößt.

<sup>1)</sup> Sigmart, bas Broblem bes Bofen, ober bie Theobicee. Tilb. 1840. G. 14.: Bir werben wohl von ber Abergengung anegeben burfen, baß Gott nicht eine 3bee, ein Gebante bes menfchlichen Beiftes ift, fonbern bas zur' eloxiv Birfliche, bas Birfliche in allem Birfliden. Damit bangt aber fogleich bie übergengung nothwendig gufammen, bag unfer Bewußtfeyn, felbft bas wiffenicaftliche Bewußtfeyn von Gott, burch eine Offenbarung Gottes bermittelt ift, bie geitlich querft in Gefühlen, Empfindungen, Borfiellungen, gleichsam ale in ihren elementarifchen Stoffen fich tunb geben mag. Je bollftanbiger und reiner biefes Alles, biefe gange innere Manifeftation Gottes in bem menfclichen Beifte gum Bewußtfeyn, und endlich gum bentenden Bewußtfeyn gebracht wird, um fo gewiffer muß fich ber reine und achte Begriff von Gott ergeben; wie ja auch bie Befchichte bes Beiftes bezengt, bag benjenigen Meniden, Die gur vollfianbigften, tiefften und flarften Befinnung über fich felbft gefommen find, in biefer Befinnung auch ber volltommenfte und reinfte Gebante bon Gott gu Theil wurde.

Leblofe Raturmefen ober vernunftlofe Thiere werben für ibn Begenftanbe ber Anbetung, ober er beugt fich vor ben Gefirnen bes Simmels und ben gewaltigen Rraften ber Natur; fpater erft lofet er bie Gottheit einigermaßen von ber Ratur ab, und benft fie fich in menschenabnlicher, übrigens vielleicht abenteuerlicher Weftalt; in immer bellerm Lichte geben ibm bie intellectuellen und moralifden Eigenschaften ber Gottbeit auf; er fdmudt fie aus mit Allem, was er fich Grofes und Berrliches benfen fann, bis ibm, nach langer ichwerer Arbeit, bie Gottheit als ber abfolute Geift entgegentritt. In ber nabern Erforichung bes Ausbildungs : Proceffes ber Gottes-3bee erfennen wir bie Betrachtungen, welche ben fogenannten Beweisen fur bas Dafenn Gottes jum Grunde liegen, in ihrer wahren Bebeutung und Geltung 1). Die alteften Denfmaler ber Litteratur laffen es und erfennen, bag icon bei bem erften Erwachen ber Refferion bie Menschen auf folche Gebanfen famen, wie fie fpaterbin bie Wiffenschaft ben Schluffen, burch welche fie fich jum Biffen von Gott ju erheben fuchte, jum Grunde legte. Allein biefe Gebanfen maren es nicht, welche merft bie Menfchen ju Gott führten; überall fegten biefelben

<sup>1)</sup> Beife, bie 3bee ber Gottheit, Dresben 1833. G. 7 ff. Fifcher, bie 3bee ber Gottheit. Stuttg. 1839. G. 41 ff. Begel Relig. Phil. 2te Musg. 1. G. 79: Gott ift junachft etwas gang Unbeftimmtes; in bem Bange ber Entwidlung bilbet fich aber bas Bewußtfenn beffen, mas Gott ift, allmälig weiter aus, verliert immer mehr bie anfängliche Unbestimmtheit, und bamit fcreitet auch bie Entwidlung bes wirflichen Gelbft bewußtfenns weiter fort. In bie Sphare biefer Fortentwidlung fallen auch bie Beweife vom Da= fepn Gottes, welche bie nothwendige Erhebung gu Gott ju geigen ben 3med baben. Denn bie Berichiebenheit ber Bestimmungen, bie in biefer Erbebung Gott jugefdrieben werben, ift burch bie Berichiebenbeit bes Ausgangpunftes gefett, und biefe wieberum ift in ber Ratur ber jebesmaligen geschichtlichen Stufe bes wirflichen Gelbfibewußtfeyns begrundet. Die verschiebenen formen biefer Er= bebung werben und immer ben metaphpfifchen Geift jeber Stufe geben, bem bie wirkliche Borftellung von Gott und bie Sphare ber Gultur entsprechen. Bergl. Romang, Guftem ber natürlich. Relig. 2. G. 224 f.

ein wenn auch nur abnenbes Gottesbewußtseyn voraus, und bienten nur bagu, biefes Bewuftfeyn aufzuhellen, gu boberer Entwicklung zu bringen und ben in ihm ichon eingeschloffenen Glauben an bas Göttliche an bem Berftanbe zu rechtfertigen. Die Betrachtung bes Unbestandes aller Dinge, ber emig meche felnben Fluth von Erscheinungen und Begebenheiten, bas tiefe Gefühl ber Abhangigfeit bes Menschen von gebeimnifvollen und feiner Gewalt unerreichbaren Dachten, rief bie in ber Tiefe bes Bewuftfenns ichlummernbe Abnung eines Absoluten bervor; die Wahrnehmung ber Berrlichfeit ber Welt, ber in ibr berrichenden Ordnung, Gefegmäßigfeit und Schonheit veranlagte bie Menfchen, fich biefes Absolute als Intelligeng qu benfen, und bie Thatfachen bes moralifchen Bewußtfenns, es unter sittlichen Prabicaten aufzufaffen, woburch erft bie Gott= beit von ber Ratur abgelofet und gu einer felbftftanbigen, bie Ratur beberrichenden Dacht und Verfonlichfeit erhoben wurde. Es ift merfwürdig, bag fogar in ber griechifden Philosophie bie Gottes = 3bee fich burch biefe Stufen binburcharbeitete. In ber ionischen und eleatischen Schule war die Gottheit noch gang in ber Natur befangen; man begriff bas Abfolute, welches man abnete, noch immer ale bie Urfubstang, bas Ur-Element ober bie Ur-Rraft ber gangen Welt; erft burch Unaragoras wurde bas Abfolute zu einer Intelligenz und in ber fofratischen Schule zu einer moralischen Perfonlichfeit, bie biefe Gottes-3bee in bem Geifte Platos zu ihrer bochften Berflarung reifte und fich als bas abfolute Gute barftellte.

Man sieht hieraus, daß die den Beweisen für das Dasseyn Gottes unterliegenden Resterionen zu jeder Zeit, auch da, wo sie noch dunkel und verworren vorschwebten, auf die Entswicklung der Gottes Zdee einen sehr großen Einsluß hatten. Und das ist die Bedeutung und Geltung, welche sie noch immer haben; eine andere können wir ihnen nicht zugestehen. Nicht sie sind es, welche das Gottes Bewußtseyn begründen; sie wecken es nur, sie rusen die in demselben eingeschlossene Ahnung des Absoluten hervor, sie entsalten, bestimmen sie; sie sind die Stusen, auf welchen sich der Mensch zu der Idee des absoluten Geistes erhebt, indem sie zugleich den in dem urs

sprünglichen Gottesbewußtseyn schon gesetzten unzerstörbaren Glauben an die Realität des absoluten Wesens aushellen und rechtsertigen. Sie stehen unter sich in organischem Zusammensbange, completiren einander und begründen einen wahren Progreß in der religiösen Erkenntniß. Darum nehmen sie nicht nur in dem populären Religions-Unterrichte, sondern auch in der Wissenschaft der Religion ihre gebührende Stelle ein und verdienen sederzeit beibehalten und mit Sorgsalt entwickelt zu werden.

Refren wir nun nach dem zwar langen, aber nicht unnösthigen Umwege, den wir gemacht haben, zu der Frage zurück: Ob Gott für uns ein erfennbarer Gegenstand sey, so können wir nach dem, was wir bisher bemerkt haben, keinen Augenblick ansstehen, diese Frage afsirmativ zu beantworten. Wie sollte Gott unerfennbar für uns seyn, da er sich uns sa in dem Bewustsseyn offenbart? Hier ist ja die Urquelle aller Wahrheit und Gewisheit. Können wir zweiseln an der Erkennbarkeit unser selbst und der Außern Welt? Allein von uns selbst und von der Welt außer uns haben wir keine andere Erkenntniß als durch das Bewustseyn.

Inbeffen fonnte man bier einwerfen, bag awischen ber Erfenntnig unfer felbft und ber augern Welt, und ber Erfenntnig, die wir von Gott zu baben glauben, ein wesentlicher Unterfchied Statt finde; jene nämlich fen objectiv, biefe nur Subjectiv. Dit ber Belt ftanben wir in einer realen Berbindung; fie berühre und in ber That, und biefer lebenbige Contact, in meldem wir mit ihr fteben, fen es gerabe, ber unfer Weltbewußtfenn erzeuge, aus bem fich bemnach eine reale und im eigentlichen Ginn objective Erfenntnif entwickle. Nicht anders fev es mit ber Erfenntnig unfer felbft; in bem Bewußtfeyn murben wir und felbft Dbject; bie in unferm Befen vorgebenben fubjectiven Thatfachen wurden als reale und objective an bem Bewußtfeyn erfant und und gur Runde gebracht. Gang anbere verhalte es fich mit bem Gottesbewußtfenn: biefes fen feiner Ratur nach und bleibe in alle Ewigfeit nur subjectiv. Gott fen allerbinge Dbiect für biefes Bewußtseyn, fo wie für unfern gesammten religiösen Glauben; allein von diesem Object seyen wir durch eine unübersteigliche Kluft geschieden; wir könnten mit ihm auf feine Weise in lebendige Gemeinschaft treten. Alles beruhe bloß auf einer subjectiven Gesemäßigkeit unsers Geistes, auf einer innern Nothwendigkeit des Denkens. Eine objective Erstenntniß von Gott im eigentlichen Sinne des Worts sey eine absolute Unmöglichkeit.

Allein wir erflären es offen, bag biefer Ginwurf auf einer Unficht beruht, Die wir nicht theilen fonnen. Wir betrachten es im Gegentheil als einen großen Irrthum, fich Gott nur als einen Bebanfen : Gott porzustellen, mit bem wir auf feine Beife in lebendige Gemeinschaft treten fonnen. Das ift bie Meinung aller berjenigen, welche auf bem Wege ber Speculation ju Gott emporsteigen ju fonnen glauben; es ift bie Deis nung berienigen, welche alle Gottes-Erfenntniß von einer fubjectiven Gefegmäßigfeit bes Beiftes, ober von einem unmittel= baren Gefühl ableiten. Immer fommt es fo nur ju einer fubjectiven Gottes-Erfenntniß; Gott bleibt ein bloß gebachter Bott, amifchen welchem und und eine unüberfteigliche Rluft befes ftigt ift. Welche Burgichaft baben wir alebann für bie Realität unferer Borftellung von Gott? Alles bangt einzig ab von bem Butrauen, bas wir in bie Formen und Gefete unfere Beiftes fegen, benn über biefe fommen wir bier fchlechterbings nicht binaus; und wir muffen eingesteben, bag in biefem Kalle unsere Gottes-Erfenntniß an Sicherheit unendlich binter ber Erfenntnig unfer felbft und ber außern Welt gurudftebt, welche für uns gang eigentlich objective und reale Gultigfeit Bie, wir follten von ber Welt ein objectives, reales Wiffen haben, und binfichtlich Gottes, von bem bie Welt ift, in ewiger Subjectivitat befangen bleiben? Gott follte und weniger gewiß fenn als bas Reich bes Sichtbaren, welches in einem unaufhörlichen Wechfel ber Erscheinungen begriffen ift? Das Enbliche follten wir fennen, Gott ben Unenblichen und nur benten tonnen ? - Das ift offenbar nicht, was bas D. T. und über unfer Berhaltniß ju Gott lebrt: benn weit entfernt, daß bier Gott nur ein gedachter Gott fenn follte, ift er im Gegentheil ber Gott, in welchem wir leben, weben und

sind (Ap. Gesch. 17, 28), in welchem bie Wurzeln unsers Sepns sich verlieren, von welchem wir uns gar nicht losreißen können, ber unaufhörlich wirft im Reiche ber Geister zur Besförberung alles Wahren und Guten, und bessen Geist wir ums in eben bem Maaße aneignen, als wir in wahrem Glausben und reiner Liebe uns ihm nahen und mit seinem heiligen Geses in Harmonie treten 1).

Sollte nicht diese Lehre des N. T. tiese, speculative Wahrseit in sich schließen? Ift Gott der absolute Geist, so folgt daraus, daß alles endliche Seyn von ihm ist, daß alles was da ist auf seiner Kraft ruht, daß auch wir von ihm und in ihm sind, und aus seiner unendlichen Fülle alle Kraft und alles Leben schöpfen. Sind aber die Wurzeln unsers Seyns in ihm, wie sollte nicht unser Bewußtseyn uns von ihm Kunde geben? Die ganze Welt ruht in ihm, denn sie ist ja nichts anders, als ein einziger unermeßlicher, ins Unendliche gegliederter und realgewordener Gedanke Gottes, der eben deswegen, weil er Gedanke ist, sich von dem ihn denkenden Urgeiste nicht losreisen kann. Darum spricht die Welt von Gott, sie offenbart ihn, sie würde ihn aber auch sinden in sich und sich in

<sup>1)</sup> Jacobi, Berte 3. G. 368. Benn bas Dafen eines lebenbi= gen Gottes follte bewiesen werben fonnen, fo mußte Gott felbft fich aus etwas, beffen wir uns als feines Grundes bewußt werben tonnten, bas alfo bor und über ibm mare, barthun, ableiten, als aus feinem Princip evolviren laffen. Denn bie bloge Debuction nur ber 3bee eines lebenbigen Gottes aus ber Befchaffenheit bes menfclichen Erfenntnigvermogens führt fo wenig zu einem Beweife feines mabrhaften Dafenns, bag fie im Gegentheil (bas vollfommne Gelingen vorausgefest) auch ben natürlichen Glauben an einen lebenbigen Gott, ju beffen Bermehrung und Befraftigung ein philosophischer Beweis gesucht wurde, nothwendig gerftort, inbem fie mit ber größten Rlarbeit einfeben lagt, wie jene 3bee ein burdaus subjeftives Erzeugniß bes menschlichen Beiftes, ein reines Webicht ift, bas er feiner Ratur nach nothwendig bichtet, bas barum auch vielleicht, aber bochftens nur vielleicht eine Dichtung bes Bahren, und somit fein bloges Sirngespinft; ebenfo febr und wohl noch mehr vielleicht aber auch ein bloges Gebicht, und fomit wirflich nur ein Dirngefpinft feyn tann.

ihm, wenn sie Bewußtseyn hätte. Bon ihm ist auch das Reich der Geister; es hat auch keinen Bestand in sich, sondern nur in ihm; sedes einzelne Glied desselben ist seinem eigentlichsten Wesen nach auch ein real gewordener Gedanke Gottes, der sich ohne Bernichtung von Gott nicht losreißen könnte. Darum steht das ganze Geister-Reich mit ihm in nothwendiger, unsauslöslicher Gemeinschaft, darum offenbart sich Gott nicht allein durch dasselbe, sondern in ihm. Mit dem Ich verknüpft sich überall das Bewußtseyn des absoluten Grundes, in welchem das Ich ist, in welchem es ruht 1).

Selig sind bie reines Herzens sind, sagt Chrissund (Matth. 5, 8), benn sie werden Gott schauen; und Jacobus (4, 8) schreibt: Nahet euch zu Gott, so nahet er sich zu euch. Und es ist sicher, daß wir Gottes in unserm Bewußtseyn um so klarer inne werden, je vollkommener wir uns nach seinem Urbilde entwickeln, je tieser wir in sein Leben eingehen. Allein auch dem Bösen hört Gott nicht auf sich zu verkündigen in seinem Bewußtseyn; benn auch er hat ja sein Wesen in Gott und kann sich nicht ganz von ihm trennen. Dieses Innewerden Gottes in seinem Herzen ist seine Angst, während es für den Guten eine uns versiegbare Quelle von Kraft, Trost und Seligkeit ist.

Es ift eine sehr verbreitete und von Bielen als unbezweis felbar angesehene Meinung, daß Gott allein aus seinen Wers fen erkannt werbe. Etwas Wahres liegt allerdings barin,

<sup>1)</sup> Jacobi, Berke 3. S. 400. Gott selbst schuf den Menschen, und gab ihm unmittelbar aus seinem Geiste den Geist. Das ist der Mensch, daß in ihm ist der Odem Sottes des Allmächtigen, des Urreders der Natur, des Beginnenden, des absolut Unadhängigen und Freien. Gottes de wußtsehn heißt Bernunst. Der Geist aber kann nur seyn unmittelbar aus Gott. Darum ist Bernanst haben und von Gott wissen Eins; so wie es Eins ist von Gott nicht wissen und Thier seyn. Eine Sottesunwissenheit, wie im vernunstlosen Thiere, kann im Menschen nie Statt sinden; er muß Sott denken, und kann ihn nur längnen, wie er auch seine Freiheit, den Seist in ihm selbst läugnen, aber das Wissen von ihm nie ganz vertilgen kann — im innersten Sewissen.

<sup>2) 3</sup>ac. 2, 19: Die Teufel glauben auch, und gittern!

nur ift biefer Sat nicht in bem Umfange mabr, in welchem er gewöhnlich bafür gehalten wird. Denn wir fragen: Burben wir Gott in ber Schöpfung erfennen, wenn er nicht urfprünglich fich in unferm Bewußtseyn offenbarte? Allerbings bient bie Betrachtung ber Welt bagu, biefes Gottes = Bewußt= fenn in und aufzubellen und bie in ibm beichloffene Ibee Got= tes zu böberer, lichtvoller Entfa'tung zu bringen: allein in= bem man biefes anerfennt, barf bennoch auf ber anbern Geite nicht außer Ucht gelaffen werben, bag wir auch bie Werfe Gottes erft burch bie in ber Tiefe unfere Befens wurzelnbe Gottes - 3bee recht erfennen. Done fie mare und bas Univerfum eine ungeheure, leblofe Mafchine; burch fie erbliden wir in bem Ill ber Dinge bie Schöpfung bes abfoluten Beiftes, voll göttlicher Rraft und göttlichen Lebens; und je lichtvoller und reiner bie 3bee Gottes ichon in unferm Geifte aufgegangen ift, befto tiefer und lebenbiger wird unfere Erfenntnig von ber Welt, besto flarer erschauen wir in ihr bas Wirfen und Walten bes ewigen Urgeiftes 1).

Gott ist also fein Gegenstand, der über alle Grenzen möglicher Erkenntniß erhaben wäre: er ist allerdings unserm Geiste zugänglich; wir haben Kunde von ihm in unserm Innern, und sinden ihn daher auch außer und in der Welt, wie in dem wechselvollen Spiele unserer Schicksale. Gott ist für und nicht allein ein gedachter Gott, sondern er ist der urlebendige, durch den wir sind; aus dem wir unser Seyn und alle unsere Kräfte schöpfen, der sich und offenbart in der Tiefe unsers Bewußtseyns. Darum ist unsere Erkenntniß von ihm, wenigstens nach dem was das Grund-Element ausmacht, nämlich der Idee des Absoluten, wahr, denn sie beruht auf einer unabweisbaren Thatsache des Bewußtseyns. Wir gehen aber noch weiter und sagen: Sie ist nicht bloß subjectiv,

<sup>1)</sup> Jacobi, Berke 3. S. 48. Der Mensch findet Gott, weit er fich selbst nur zugleich mit Gott finden kann; und er ist sich selbst unergründlich, weil ihm das Besen Gottes nothwendig unergründlich ift. Nothwendig! weil sonst im Menschen ein übergöttliches Bermögen wohnen, Gott von dem Menschen müste erfunden wersden können.

fonbern objectiv, benn fie entspringt nicht allein aus ber Befegmäßigfeit unfere Beiftes, aus einer innern fubiectiven Röthigung, fonbern aus bem lebenbigen Berbaltniffe, in weldem wir als enbliche Wefen ju bem Unenblichen fteben. Will man fie bennoch einen Glauben nennen? Auf bas Wort fommt es nicht an, wenn nur ber Ginn bes Wortes genau bestimmt wirb. Unfere Gottes - Erfenntnig ift nicht ein Glaube, wenn man mit biefem Ausbrud ein Furwahrhalten aus unzureichenben fubjectiven Grunden bezeichnen will: benn eine unmittelbare Thatfache bes Bewußtseyns fann nicht als ein ungureichenber Grund betrachtet werben, und indem biefe Thatfache bes Bewußtfenns von bem realen Berhaltniffe abbangt, in bem wir gu Gott fteben, ift bie aus ibr entfpringenbe Erfenntnig auch objectiver Ratur. Allein foll bas Bort Glauben bagu bienen, um bie Uberzeugung von ben in ben Thatfachen unfere Bewußtsevns ausgesprochenen Ur-Babrbeiten zu bezeichnen, fo mag auch unfere Gottes-Erfenntnig in ihrer primitiven Geftalt ein Glauben genannt werben; nur werben wir alebann bingufegen muffen, bag biefer unfer Gottesglaube burch eine gefegmäßige Thatigfeit unferer benfenben Rrafte zu einem Wiffen erboben werben fann und foll 1).

Eine weitere Entfaltung bedarf auf jeden Fall unsere ursprüngliche Gottes-Erfenntniß: denn die Offenbarung Gottes wie sie unmittelbar aus dem Bewußtseyn in die Intelligenz übertritt, ist noch dunkel, unbestimmt, verworren. Der in ihr beschlossene Inhalt muß von der Resterion ergriffen, bearzbeitet, entwickelt und die zur Höhe einer Bernunst-Idee gessteigert werden. Allein hiedurch verliert unsere Gottes-Erfenntzniß nichts von ihrem ursprünglichen Charafter, und unterscheizbet sich auch nicht von unsern übrigen realen Erfenntnissen: denn alle bedürfen, um ein klares, bestimmtes Wissen abgeben zu können, einer weitern Entfaltung durch die denkenden Kräfte des Geistes. Man wird gewiß nicht behaupten wollen, daß die sinnliche Anschauung der äußern Welt die höchste Erstenntniß sey, die wir von ihr erlangen können: auch diese

<sup>1)</sup> Romang, Spftem ber naturlichen Religionslehre, G. 86 ff.

Anschauung entwickeln wir weiter und glauben zur wahren Erfenntniß des äußern Seyns erst dadurch zu gelangen, daß wir das ursprünglich in der Anschauung Gegebene durch alle Stufen der geistigen Ausbildung hindurchführen. Allein alles Densten, Forschen und Speculiren über das äußere Seyn ist doch immer nur Entfaltung des in der ursprünglichen Anschauung, oder vielmehr in dem diese Anschauung in sich aufnehmenden Bewußtseyn, Gegebenen, und die Wahrheit alles unsers Wissens von demselben hängt von der Wahrheit dieses Bewußtseyns ab, in welchem die äußere Welt uns zuerst zur Kunde kommt.

Indeffen wenn man auch augeben wird, bag unfere Got= tes-Erfenntnif in ibren Grundelementen eine mabre und objective fen, fo wird man vielleicht nur um fo ftarfer barauf bringen, baf biefelbe boch niemals eine anbere ale eine inabaquate fenn fonne. Sat boch biefe Behauptung beinahe eine ariomatifche Geltung gefunden! - Es fommt aber auch bier Alles barauf an, mas man unter bem Worte inabaquat verfiebt. Goll bamit ausgefagt werben, bag unfere Gottes-Er-Tenntniß ihrem Objecte gar nicht entspricht, fo biege bieg im Grunde nichts anders, als bag fie eine wesentlich unwahre fen. Denn jebe Borftellung ift nur in fofern mabr, als fie Subjectiv ben Gefegen bes Denfens, und objectiv ihrem Ge= genftanbe entspricht. Ift letteres nicht ber Kall, fo mag fie allerbings fubjective, b. b. ibeale Bahrbeit haben, aber bie objective und mithin reale Wahrheit geht ihr ab, weghalb fie auch in bas Bereich unfers Wiffens nicht aufgenommen gu werben verbient. Wird nun bas Wort inabaquat in biefem Sinne genommen, fo muffen wir aus ben bisber angeführten Grunden gegen bie Bebauptung, bag unfere Gottes = Erfennt= niß immer und nothwendig eine inabaquate fey, formlich proteffiren. Berftebt man aber unter einer inabaquaten Borftellung eine folde, welche, wiewohl bem Dbjecte entsprechend, bennoch bas Wefen beffelben in feiner gangen Tiefe nicht erreicht, fo werben wir ohne Bebenfen zugeben, bag unfere Gottes Er= fenntnig eine inabaquate fev, muffen jeboch baben bemerfen, bag biefes zwischen ihr und unfern Erfenntniffen von bem end= lichen Geyn feine reelle Berichiebenbeit begrundet. Denn follte

man nicht berechtigt fenn, die Frage aufzustellen: Db es in ber gangen Welt ein einziges Dbiect gebe, von welchem wir eine gang vollfommene Erfenntniß baben? Wir fennen g. B. ben Baum; allein vermögen wir mit unferer Borftellung fein Wefen zu erfaffen? Steht uns nicht bie organisch = vegetative Rraft bes Baumes, welche boch im Grunde bas mabre Befen beffelben ausmacht, als ein unerforschliches Gebeimniß gegenuber? Die viel weniger find wir im Stanbe, bas fo viele Wunder in fich verschließende Thier zu begreifen, und ben gangen Reichthum feiner Bestimmungen in unfere Borftellung von ibm aufzunehmen? Richt weniger unerforschlich ift für uns unfer eigenes Befen, obgleich bas Gelbftbewußtfenn uns von und felbft unmittelbare Runbe gibt.

Man behauptet zwar, bag wir burch unfere objective Erfenntniß ber endlichen Dinge bas gange Wefen berfelben ergreifen, und bag bas Object eben nichts mehr und nichts anbers fen, als was und von bemfelben erscheint. Allein ben aller Achtung vor ben Auctoritäten, welche biefe Behauptung unterftugen, glauben wir boch gegen fie icon ben Ginwurf geltend machen zu fonnen, bag wir nicht felten bie wefentlich= ften Gigenschaften eines Dinges erft nach und nach, und in Folge von wiederbolter, aufmertfamer Beobachtung fennen lernen, und niemals ficher find, Alles, mas es ift und wirft und was zu feinen nothwendigen Bestimmungen gebort, erfannt zu baben. Wir find allerbings weit entfernt von ber Meinung berjenigen, welche bas Wefen ber Dinge in einem hinter ber Erscheinung ber Dinge liegenden tobten, wirfungslosen, uns bestimmbaren und unferer Erfenntnig unguganglichem Etwas befteben laffen. Unfere Belt = Unichauung gebt vielmehr babin, überall nur Wirffames, Dynamifches, Lebenbiges anzunehmen. Gleichwohl glauben wir und zu ber Frage berechtigt: Db wir burch unfere Erfenntniß wirklich in bie gange Tiefe bes Geons ber Dinge eindringen fonnen ? Bas wiffen wir von ihnen ? Unfere Anschauung gibt uns bie Wirfung zu erfennen, bie fie auf und hervorbringen; burch unfer Bewußtfeyn von bem rea-Ien Berhaltniffe, in welchem wir zu ben Objecten fteben, gebrungen, feiten wir biefe Birfung von ber fie bebingenben

Kraft ab. Allein was ist diese Kraft selbst? Hier beginnt ein Dunkel, welches unsere Forschung nimmermehr ganz aufzuspellen vermag. In der Kraft liegt etwas Geheimnisvolles; sedes Object hat daher eine Seite, von welcher es uns unzugängslich ist, und das ist gerade seine innerliche, die Erscheinung bedingende, aber mit der Erscheinung nicht identische Seite, das ist sein dynamisches, in der Erscheinung erst erkenndar hersvortretendes Wesen. — Wenn demnach alle unsere obsectiven Erkenntnisse in gewissem Sinne inadäquat sind, so darf es uns wahrlich nicht Wunder nehmen, wenn in diesem Sinne auch unsere Gottes Erkenntnis eine inadäquate ist.

Allerdings hat es mit dieser lettern noch eine eigene Bewandniß, insofern das Obsect derselben das Unendliche ift. Ben allen andern Erfenntnissen ist der Gegenstand ein endlicher, und in dieser Beziehung gleicher Natur mit und; allein Gott ist der Unendliche. Wie könnte nun das Endliche den Unendlichen ganz erfassen? Wie die ganze unermeßliche Fülle seines Seyns ausmessen und in die engen Grenzen eines Begriffes bannen? Wie weit auch die Speculation in das göttliche Wesen und Wirken eindringen möge,

> Unter und liegt es noch bergetief In purpurner Kinsterniß ba;

und schwindelnd blicken wir in die bodenlose Tiefe des göttlichen Seyns hinab. Diese Unbegreislichkeit des göttlichen Wesens ist es gerade, welche uns auffordert in unserer Forschung über Gott nie stille zu stehen, sondern immer weiter und weiter voranzudringen, in der Hoffnung, daß Bieles, was hier für uns in Dunkel eingehüllt bleibt, uns in einem andern Leben zu lichtvoller Offenbarung werden wird.

Wir geben es bemnach gern zu, daß alle unsere Erfenntniß Gottes eine unvolltommne sey; sie wird es in alle Ewigfeit bleiben, insofern das göttliche Wesen von uns nicht bis in seine Tiefe erforscht werden kann. In dieser Beziehung mag sie denn allerdings eine inadäquate genannt werden. Allein wir bestehen nur um so stärker auf unserer Behauptung, daß nichts desto weniger unsere Gottes-Erkenntniß in ihrem Princip wahr und real, und durch die Resterion einer unbegrenzten, ein eigentliches Wissen von Gott begründenden Entwicklung fähig ist. Man beschränkt sich aber nicht darauf, die Erkenntniß Gottes, deren wir fähig sind, in dem angegebenen Sinn als eine inadäquate zu bezeichnen, sondern behauptet serner, daß sie auch nothwendig immer eine anthropomorphische und an astogische sey. Ist nun von dem bloßen Bolksglauben die

Ammon summa theol. christ. ed. 4. p. 116. Qualis homo, talis deus; hujus legis cunctis mortalibus scriptae rigorem nulla theologiae nostrae sagacitas temperare unquam vel migrare potest.

Bretfdneiber, Sanbb. ber Dogm. 1. G. 477. 4te Hufl.: Alle unfere Renntniß von Gottes Bolltommenbeit ift blos analogifd, b. b. von unfern eigenen Bollfommenbeiten entlebnt, und barum nicht völlig abaquat, fonbern fymbolifch. Da wir nämlich fein vollfommneres Befen fennen, als uns felbft, feine 3bee aber gebilbet werben fann ohne Rudbeziehung auf bie Belt, ale ihre empirifche Geite, fo fann bie Bernunft bie 3bee bes vollfommenften Befens nur baburch bilben, bag fie alles Bollfommne an ben Menfchen im vollfommenften Grabe Gott beilegt, bas Menfchlich= Unvolltommne aber von feinem Befen negirt (?). Denn von Richts fonnen wir uns einen Begriff machen, wovon wir nicht etwas Abnliches in une felbft, ober in ben Umgebungen ber fichtbaren Belt erbliden. (3ft auch bie 3bee bes Abfoluten, welche boch ben mabren Rern bes Gottesbegriffe ausmacht, nur Abstraction bon ber fichtbaren Ratur ?). Benn wir alfo ben Begriff bon ber göttlichen Bollfommenbeit von unfern befdrantten Bollfommenbeiten abftrabiren, fo muß unfere Borftellung von Gott immer etwas Menfcliches baben.

Safe, Dogm. G. 145: "Die Ibee ber Menscheit, erhaben über alle Beschränkung, ift auch bie Ibee Gottes, inwiesern sie ber Menscheit offenbart ift, und offenbart werben konnte. Diese Offenbarung kann gar nichts anders sepn, als reiner Anthropomorphismus, im geraden Gegensat bes falschen Anthropomorphismus, und ber Anthropopathie, welche Gott ins Gebiet ber Abhängigkeit ziehn." — Bon diesem Grundsate, baß ber Mensch fich nämlich nothwendig

<sup>1)</sup> S. Rant, Rrit. ber Urtheilstr. S. 435. Es ift bochft nothig angumerken, bas wir erftlich die Eigenschaften bes bochften Besens nur nach ber Analogie benten können. Denn wie wollen wir seine Natur, wovon uns die Erfahrung nichts Ahnliches zeigen kann, erforschen? Zweptens, bas wir es burch baffelbe auch nur benten, nicht barnach erkennen, und sie ihm etwa theoretisch beilegen können.

Rebe, fo fonnen wir biefes unmöglich in Abrebe fiellen : benn es ift zuverläffig, bag ber Menfch fich überall in feinen Göttern mabit. Er tragt unwillfürlich auf fie über, was ibm in fich felbft als bas Sochfte erscheint. Die Gottbeit ift für febes Bolf nichts anbers als ber potengirte Menich: fie reflectirt bie Gigenthumlichfeiten bes Bolfes, fie ericeint ausgeschmudt mit bem was für baffelbe bochfter Gegenffanb ber Achtung, lettes Biel bes Strebens ift. Darum fann bis auf einen gewiffen Grab ber Gottesbegriff ber verschiebenen Bolfer jum Daagftab fur bie Stufe ber Cultur bienen, auf welche fie fich erhoben baben. Richts Bufalliges ift biefe allge= meine Geneigtheit ber Menfchen, bie Gottbeit nach fich felbit au bilben und in antbropomorphischer Gestalt aufzufaffen : fie rubt auf einer großen Wahrheit, auf welche bie beilige Schrift oft genug aufmertfam macht, barauf nämlich, bag ber Menfc nach bem Ebenbilbe Gottes geschaffen ift. Es liegt in uns allen ein bunfles Bewußtseyn, bag wir, wie Daulus fagte, a öttlichen Gefchlechts find (Up. Geich. 17, 28). Wenn nun Gott, nach bem befannten Worte Jacobi's, ben ber Schop= fung bes Meniden theomorphisirte, fo barf es une nicht befremben, wenn ber Menich bey feinen Borftellungen von Gott anthropomorphisirt 1). Sier ift indeffen nicht außer Acht

Gott nach seinem eigenen Bilde denke, ausgehend, schreltet Fenerbach, das Wesen des Christenthums, dis zu der Behauptung voran,
daß Gott eben nichts anders sep als ein Rester des menschlichen
Wesens, eine Behauptung, welche alle Religion in der Burzel aushebt. S. 3. B. S. 18: Das Bewußtseyn Gottes ist das Selbstbewußtseyn des Menschen, die Ersenntis Gottes die Selbsteskunst des Menschen. Aus seinem Gotte ersennst du den Menschen,
und hinwiederum aus dem Menschen seinen Gott; beides ist
identisch. Was dem Menschen Gott ist, das ist sein Geist, seine
Seele, sein Herz, das ist sein Gott: Gott ist das offenbare Innere,
das ausgesprochene Selbst des Menschen; die Religion ist die seingeständniß seiner innersten Gedanken, das öffentliche Geständniß seiner Liebesgeheimnisse.

<sup>1)</sup> Jacobi, Berfe 3. G. 418. Ebendas, "Bir befennen uns zu einem von ber überzeugung, daß ber Mensch Gottes Ebenbild an fich trage,

au laffen, was oben icon bemerft wurde, bag auch in ben gemeinsten Bolfsbegriffen von Gott etwas liegt, woburch fie über bie gange Sphare bes Menschlichen und Endlichen binübergreifen, bas ift bie Ibee bes Abfoluten. Allerbings vermag ber Mensch auf niebriger Bilbungoftufe nicht fich bas Absolute flar zu benfen; es ift für ibn noch gang überschwenglich : allein die Abnung von bemfelben fundigt fich in feinem Bewußtseyn an und tritt, ohne bag er es felbft weiß, in feine religiofen Borftellungen ein. Die Gottbeit ift ihm immer basienige Wefen, in welchem bie letten Brunde liegen von bem mas ift und geschiebt. Wenn nun aber bie Reflexion bas, mas in bem Glauben ber Bolfer nur trube Abnung ift, ergreift und weiter ausbilbet und sich nach und nach bis zur reinen Ibee bes Absoluten erbebt, baben wir in berselben nicht bie Grundlage zu einem Gottesbegriffe, welcher über alle menichliche Beschränfung unendlich erhaben ift? In ber 3bee bes Abfoluten liegt burchaus nichts Anthropomorphisches; fo lange wir biefelbe feftbalten, ftebn wir unendlich weit über ber Gpbare ber Menfchheit, weit über allem endlichen Genn; zugleich baben wir bier eine 3bee, welche burchaus nichts Symbolisches bat, von allem Bilblichen frei ift.

Man fann nun freilich einwenden, daß die 3dee des 216s foluten, wenn auch die Grundlage, den wahren Kern der wiffensschaftlichen Gottes 3dee bildend, dennoch diese Gottes 3dee noch nicht in ihrem ganzen Umfange ist 1). Unser frommes

ungertrennlichen Anthropomorphismus, und behaupten, außer biefem Anthropomorphismus, ber von jeber Theismus genannt wurde, ift nur Gottesläugnung — ober Fetischismus.

<sup>1)</sup> Sigwart, das Problem des Bösen, oder die Theodicee S. 13. Die Zbee des Absoluten, als solche, genügt der speculativen Theologie noch nicht; gerade darin, daß sie von den entgegengesetztesten Spstemen der Philosophie anerkannt ift, zeigt es sich, daß sie noch etwas Unbestimmtes an sich hat, und der nähern wissenschaftlichen Bestimmung und Ausbildung bedürfe. Insbesondere ist der Begriff Gottes, so oft er auch mit der Idee des Absoluten identificiert und verwechselt wird, doch von ihr unterschieden, aber der Unterschied ist derselbe, wie der zwischen dem Unbestimmten und dem Bestimmten, dem Unvollsommenen und dem Bollsommenen; und die Idee des Absoluten ist daber die Basis, von welcher aus die denkende

Bewußtfenn burgt une bafur, bag Gott nicht ift ein Gott ber Tobten, fondern ber Lebenbigen (Matth. 22, 32). Die gange Ratur beutet nicht allein auf einen abfo-Tuten Grund bes Alle, fonbern auf einen intelligenten Ilrgrund bin, auf einen perfonlichen Gott, auf einen Urgeift. Ben weiterer Ausbildung bes Gottes = Bewußtfeyns ericheint und nothwendig bie Gottheit, bie fich und junachft als bas Abfolute anfundigte, als ber abfolute Beift. Inbem wir nun aber Gott als Beift benfen, ftebn wir freilich in Gefabr, ben Schöpfer ber Dinge, welcher uns querft als ber Abfolute unenblich weit über bem gangen Reich bes Endlichen erhaben ericbien, wieber in bie Gpbare ber Endlichfeit und menschlichen Beschränftheit berabzugieben. Rur allguleicht geschiebt es, baff wir und ben Urgeift gang nach Analogie bes menschlichen Beiftes benfen, und bie Prabicate bes menschlichen Denfens, Rub= Tene und Wollens auf ihn übertragen. Dag biefe Gefahr porbanben, bag es fcmer fen, biefelbe gang gu vermeiben, fannt nicht geläugnet werben. Allein follte es unmöglich fenn? Das ift bie Frage, und biefe magen wir negativ gu beantworten. Alles fommt barauf an, bag wir bey ber 3bee bes Abfoluten fefibalten und von biefer beraus bie bes Beiftes bestimmen. Thun wir biefes, fo werben wir bie Activität bes gottlichen Geiftes nicht nach bem Daagftabe bes menschlichen ermeffen. Bir werben allerbinge uns biefen Beift als in fteter Gelbftoffenbarung begriffen benten muffen - benn thatig fenn und in biefer Thatigfeit fich felbft offenbaren, bas gebort ja gum Befen bes Geiftes - allein wir werben biefe Gelbftoffenba= rungen Gottes immer als Offenbarungen bes Abfoluten begreis fen, und fie gerade bieburch über alle Unalogie menschlicher Thatigfeit erheben.

Das Resultat, welches sich aus ben bisher gemachten Bemerkungen ergibt, läßt sich in folgenden Säßen ausbrücken: Gott ist kein absolut verborgener Gott; er ist unserer Erkenntniß zugänglich, insofern wir in der Tiefe unsers Wesens mit

Betrachtung ben Begriff Gottes bilben fann und foll, ober ber Grund, ber im fpeculativen Denken fich felbst jum Begriffe Gottes entwidelt und bestimmt.

ibm in lebenbiger Gemeinschaft fteben, und bieraus bas Bewußtfenn bes Abfoluten icopfen, welches ben weiterer Entfaltung burch bie Reflexion fich auf ber Sobe ber Bernunft gu ber 3bee bes absoluten Beiftes verflart. Unfere Erfenntniß von Gott ift in ihrem Princip, und barum auch in ihrer ber Gefegmäßigfeit bes Beiftes entsprechenben Entfaltung eine mabre und reale; fie fann, wenn ben ibrer Ausbifbung auf bie rechte Beife ju Berfe gegangen wirb, von ben bie Bolfsporftellungen ungertrennlich inbarirenben Untbropomorphismen rein erhalten werben. Dur vermögen wir nicht bie Tiefen ber Gottheit, welche allein ber gottliche Geift erfennt (1 Cor. 2, 10. 11), ju ermeffen, und bas gange unenbliche Wefen Gottes ju umfaffen und ju ergrunden. Unfere Erfenntnig von Gott bleibt immer eine menfchliche; wie Gott fich felbft erfennt, tonnen wir ibn nicht erfennen. In biefer Begiebung wohnt Gott in einem unzuganglichen Lichte; in biefer Begiebung ift unfere Erfenntnig von Gott nothwendig eine inabaquate, und erwartet, um ju boberer Rlarbeit und Bollfommenbeit ju reifen, bas Schauen in bem Leben fenseits bes Grabes 1).

Allein wie? Brauchen wir auf jenes zufünftige Daseyn zu warten, um zu einer Erkenntniß von Gott zu gelangen, welche bas Maaß der uns für dieses Leben verliehenen Geisteskräfte übersteigt? Hat uns nicht Christus den Bater vollkommen offenbart? Hat er uns nicht über dessen Wesen und Wirken Aufschlüsse gegeben, zu welchen der Mensch, sich selbst überlassen, nimmermehr hätte gelangen können, weil sie für unsere gegenwärtige Erstenntnißkraft im eigentlichen Sinne transcendent sind? — Wir läugnen nun nicht, daß die Menscheit durch die ehristliche Offenbarung Gott unendlich besser kennen sernte, als durch irgend einen der Weisen, die vor Ehristo ausgetreten waren.

<sup>1)</sup> Fischer über Strauß Dogm. 1. Bb. S. 20: Rönnte ber menschliche Geift bie Gottheit und ihre Offenbarung ergründen, ober
sie benkend durchbringen, so ware er selbst absoluter Geift, eine Boraussetzung, die ebensosehr feinem Begriffe widerspricht, wie die Meinung, er sep keiner Erkenntniß Gottes und göttlicher Dinge fabig, da er boch bas Ebenbild Gottes, ober als Bernunstwesen die Fähigkeit und ben Beruf zu dieser Erkenntniß hat.

Allein bagegen muffen wir und erflaren, bag Chriftus eine völlig transcendente Erfenntnig Gottes aufgestellt habe. Wie man auch im Ubrigen über bie Natur Chrifti und fein Berbaltnif ju Gott urtheilen moge, barin wird man boch am Enbe einverstanden fenn, bag bie Lebren, welche er verfündigte, nur folde maren, bie gum Beile ber Menfchen bienen fonnten. Allein ju unferm Beile fonnen nur folche Lehren bienen, bie wir verfteben fonnen, bie mithin unfer Erfenntnigvermogen nicht abfolut überfteigen. Der 3med ber Offenbarung Chrifti fonnte nicht ber fenn, Lebren aufzustellen, bie absolut transcenbent, eben begwegen auch absolut unbegreiflich maren, ben welchen fich baber auch ber Denich nichts Clares benfen fonnte; benn es ware auf feine Beife abzuseben, was ber Mensch mit folden Lebren anfangen follte; fonbern nur barin fonnte ber 3med ber Dffenbarung Chrifti besteben, Diejenigen Wahrheiten, welche bem Princip nach bem Geiffe eines jeben Menschen inwohnen, zu einer flaren, lichtvollen Entfaltung zu bringen, gut einer Entfaltung, ju welcher fie ber Menich, ohne Chriftum, vielleicht in feiner Zeit wurde gebracht haben, und ihnen gugleich allgemeine Anerkennung zu verschaffen. Wie erhaben bemnach auch bie Erfenntniffe von Gott fenn mogen, bie in bem R. T. niebergelegt find, fo find fie bennoch nicht abfolut transcenbenter Ratur, sonbern immer nur Entwicklung bes Gottes = Bewußtseyns, bas in jedem Menfchen fich ausspricht. Defibalb finden auch alle Bemerfungen, welche wir über bie Ratur unferer religiofen Erfenntniß gemacht baben, auf bie Bottes - Lebre bes N. T. ihre volle Unwendung. Gie enthalt Babrheit, allein Babrheit, wie ber Menfch fie faffen fann, und feine Gebeimniffe, welche bem menschlichen Beifte absolut transcendent waren.

## Von ben göttlichen Eigenschaften überhaupt.

## 1. Begriff von gottlichen Gigenschaften.

Es ift befannt, daß bie frühern Dogmatifer unserer Rirche ben ihren Untersuchungen über bie göttlichen Gigenschaften gewöhnlich von bem Unterschied ausgingen, welchen fie zwischen Attributen Gottes 1) und gottlichen Prabicaten und Proprietaten machten. Unter legtern verftanben fie bie Charaftere ober Bestimmungen, burch welche bie brei Perfonen ber Trinität fich von einander unterscheiben; unter jenen bie Berte, welche bas Berbaltnif Gottes zur Belt bestimmen. Daß nun die Proprietäten von ben Attributen Gottes ganglich unterschieden und von einer Untersuchung über jene ausgeschloffen werben muffen, fann nicht bem minbeften 3meifel unterliegen; auch ift es richtig, bag bie Berfe Gottes etwas anbers find als feine Eigenschaften, obwohl unserer Anficht nach bie Dogmatifer es vielfach barin verfehlten, bag fie beibe gu weit auseinander bielten und bie Lebre von ben Attributen abhandelten, ohne hinreichende Rudficht auf Die Werfe Gottes gu nehmen, wabrend boch bie Gigenschaften eines Befend erft aus feinen Wirfungen und Thatigfeiten erfannt werben fonnen.

In ben Definitionen, welche fie von ben Eigenschaften Gottes aufftellten, ftimmten bie Theologen barin miteinander

<sup>1)</sup> In 1 Petr. 2, 9. werben bie gottlichen Eigenschaften, ober Bollfommenheiten, mit bem Borte ageral bezeichnet; die griechischen Lebrer nannten fie alieupara, rojpara.

überein, daß sie bey benselben überall auf ein Verhältniß der Eigenschaften zu dem Wesen Gottes hinwiesen; nur daß einige (nominalistisch) die Begriffe von den Eigenschaften Gottes rein aus unserer subjectiven Auffassung des göttlichen Wesens entspringen ließen, mährend andere (nach realistischer Weise) sie als etwas Gott an und für sich Zusommendes, als innere Bestimmungen in ihm dachten 1).

<sup>1)</sup> Rominaliftifch werben bie gottlichen Attribute aufgefaßt und befinirt von Quenftebt, I, p. 409., nach welchem fie nichts an= bers find als conceptus essentiae divinae inadaequati, ex parte rei ipsam essentiam involventes, eandemque intrinsece denominantes. Er bemerft ausbrücklich I. c. p. 416 .: Si proprie et accurate loqui velimus, Deus nullas habet proprietates, sed mera et simplicissima est essentia, quae nec realem differentiam, nec ullam vel rerum, vel modorum admittit compositionem. vero simplicissimam Dei essentiam uno adaequato conceptu adaequate concipere non possumus, ideo inadaequatis et distinctis conceptibus inadaequate essentiam divinam repraesentantibus eam apprehendimus, quos inadaequatos conceptus, qui a parte rei essentiae divinae identificantur, et a nobis per modum affectionum apprehenduntur, attributa vocamus. - Mit ihm stimmt Sollag überein, welcher (p. 234, ed. Teller.) bie gottlichen 215tribute befinirt als perfectiones Dei, quae essentiam divinam nostro concipiendi modo per se consequentur et de Deo paronymice praedicantur. Sieber gebort auch die Definition Safe's (Lebrb. ber evang. Dogm. G. 159.) ale bie Mertmale, in welchen fich bie 3bee Gottes bor ber Refferion entwidelt und für bas religiöfe Ge= fühl barftellt. Schleiermacher (chriftl. Gl. 1. S. 280. 2te Huff.) betrachtet fie nicht als etwas Befonderes in Gott bezeichnend, fondern nur als etwas Besonderes in der Art bas schlechthinnige Abbangigfeite = Gefühl auf ibn gu begieben. Damit ftimmt Tweften überein, nach welchem (2. G. 25.) bie göttlichen Eigenschaften bie Beziehungen ausbruden, unter welchen bie Gottes = 3bee im from= men Bewußtfeyn portommt. Debr in realififdem Ginne faffen bie gottlichen Attribute auf Reinbard, nach welchem ein attrib. divinum nichte andere ware, ale pars summae perfectionis sigillatim cogitata. Mit biefer Definition fimmt bie Begicheiberiche überein ("perfectiones naturae divinae ab intellectu humano sigila latim conceptae") und die Bretichneiberiche ("bie einzelnen Theile ber göttlichen Bollfommenbeit nennen wir bie Gigenfchaften

Bielleicht wären manche schwankenden Bestimmungen über die Natur der göttlichen Eigenschaften vermieden worden, wenn man, anstatt die Untersuchung sogleich auf die Attribute Gottes hinzulenken, zuerst von der Frage ausgegangen wäre: Was denn unter einer Eigenschaft überhaupt zu verstehen sen? Denn wenn auch Gott, als der Absolute, mit keinem andern Wesen verglichen werden kann, so kann doch von Eigenschaften Gottes nur in dem Sinne gesprochen werden, in welchem von Eigenschaften überhaupt die Nede ist.

Co viel ift nun von vornberein gewiß, bag amifchen ben Gigenschaften eines Dinges und feinem Befen ein nothwendiger und unauflöslicher Busammenhang Statt findet. Alles was auf bas Befen eines Dinges in gar feiner Beziehung fieht, mas au feinen äußern Umgebungen gebort, ober von gufälligen Umftanben und Berhaltniffen abbangt, fann feine Gigenfchaft in bem mabren Ginne bes Worts begründen. Go 3. B. wird es Niemand zu ben Eigenschaften bes Baumes rechnen, bag er von ber Sonne beschienen, ober von bem Winde bin und ber bewegt wird; gleichwie bas Reich = ober 21rm =, Bornehm= ober Bering = Geon nimmermehr gu ben Gigenschaften bes Den= ichen gerechnet werben fann. Golderley Bestimmungen, Die von bem Befen eines Dinges unabhängig ihren Grund einzig in gufälligen Umffanden ober Berhaltniffen haben, fonnen nur in gang uneigentlichem Ginne Gigenschaften genannt werben; fie werben richtiger mit bem Borte Accibentien bezeichnet, und beuten überall auf eine Paffivitat, auf ein Determinirtwerben von äußern Grunden bin, wefbalb fie auch nur ben endlichen Dingen porfommen fonnen.

Ift es nun auf ber einen Seite ficher, bag die Eigenschaften eines Dinges mit bessen Wesen in einem nothwendigen Busammenhange stehen, so wird man auf der andern Seite auch nicht in Abrede stellen können, baß zwischen bem Wesen selbst und den Eigenschaften doch noch ein wichtiger Unterschied

Gottes"). Auch die von Ammon (summa theol. cheist.) gegebene (conceptus essentiales, quibus natura Dei absolvitur) fommt obngefähr auf baffelbe hinaus.

Statt finbe. Wir wurden es febr fonberbar finben, wenn 3. B. Jemand unter bie Gigenschaften eines Triangels rechnen wollte, bag er eine Rigur von brei Geiten fen, welche brei Wintel in fich fcbliegen. Eben fo ift es ficherlich nicht zu ben Eigenschaften bes Baumes zu gablen, bag er ein organisch - vegetatives Befen ift; gleichwie auch bas Bernunftig : Genn bes Menfchen, Die Freiheit feines Billens, feine Bestimmung gur Sottabnlichfeit und zu einem unfterblichen Dafenn, nicht als Gigenschaften von ibm prabicirt werben fonnen. Allerbings muffen wir und von bem Befen eines Dinges, um es benfen au fonnen, einen Begriff machen, und es baber unter gewiffen Bestimmungen auffaffen. Das gang Bestimmungelofe ift, wie wir oben icon bemerften, bas Richts. Allein bie in ben Beariff bes Wefens eines Dinges fallenben Beftimmungen bilben genau genommen feine Gigenschaften, fonbern innere (immanente) Bestimmtheiten beffelben. Go ift bie Bernunft, Freis beit ze, eine innere Bestimmtbeit bes Menfchen, wie bas organifd spegetative Ceyn eine immanente Bestimmtbeit bes Baumes ift. Go lange wir uns bas Befen eines Dinges an und für fich, und in fich beschloffen benfen, fann nur von beffen immanenten Bestimmungen, aber noch nicht von beffen Gigen-Schaften bie Rebe fenn. Bon biefen fprechen wir erft bann, wenn bie Rulle bes Gepne und ber Kraft, welche in bem Befen eines Dinges liegt, aus bem verschlognen Grunde anfängt fich zu erbeben, fich zu manifestiren und in bie Erscheinung iibergutreten 1).

<sup>1)</sup> Man unterscheibet zwar gewöhnlich wesentliche ober nothwenbige, und außerwesentliche ober zufällige Eigenschaften,
und versieht unter den erstern solche, welche zum Wesen eines Dinges gehören, während die andern solche seyn sollen, die nicht zum
Wesen eines Dinges gehören, die daher daseyn, oder auch wegsallen können. Demnach wäre die Bernünftigkeit eine wesentliche, die
Gelehrsamkeit oder Schönheit eine außerwesentliche Eigenschaft des
Menschen (S. Krug encyclop. philos. Lexicon, Art. Eigenschaft).
Allein gehen wir von dem Gedanken aus, daß eine Eigenschaft
alles ist, was einem Dinge zugeeignet (attribuirt) wird, so können wir auch im eigentlichen Sinne nicht mehr von wesent-

Bas wir baber bev einem Dinge junachft beobachten und fennen fernen, bas ift nicht fein Wefen, fonbern bas find feine Gigenschaften, b. b. bie Formen ober Mobalitäten, in welchen fich fein Befen offenbart und gur Erscheinung fommt. Bon biefen aus ichliefen wir auf fein Wefen; jeboch ift gu bemerfen, baf wir binwieberum, um biefe Gigenschaften recht gu begreifen, von bem Befen bes Dinges ausgeben muffen. Es folgt baraus, baf wir bas Wefen eines Dinges um fo beffer tennen fernen, je aufmertfamer wir feine Gigenschaften in ibrem gangen Umfange beobachten, allein auf ber anbern Seite auch feine Gigenschaften une um fo richtiger beuten und erflaren, je tiefer wir in fein Wefen eingebrungen find. Bas und 3. B. ben bem Baume querft in bie Augen fallt, bas ift nicht fein Wefen, fonbern bas find bie Erfcheinungen, Offenbarungen beffelben, b. b. feine Gigenschaften; es ift fein Buche. bie Geftalt und Karbe feiner Blatter, feiner Blutben und Früchte u. f. w. Mus biefen Ericeinungen ichließen wir auf bas Befen bes Baumes; wir erfennen in ihnen bie Augerungen und Offenbarungen einer organisch - vegetativen Rraft: allein ficher ift es, bag wir auch erft im Lichte bes Beariffs von biefer Rraft uns alle Gigenschaften bes Baumes recht beuten fonnen; fein Wachsthum, bas wechselnde Treiben und 216= fallen feiner Blatter, Bluthen und Früchte zc. bleiben und ifo-

lichen Eigenschaften sprechen, weil ja das Wesen eines Dinges schon vorausgesetzt werden muß, wenn ihm etwas soll zugeeignet werden. Es ist im Grunde Tautologie, zu sagen, der Mensch besitze als Eigenschaft die Vernünftigkeit; denn der Mensch ist nur in sofern Mensch, als er ein vernünstiges Wesen ist, weshalb das, was ihm in diesem Sage beygelegt werden soll, schon in dem vorausgesetzten Begriffe des Menschen enthalten ist. Um alle Verwirrung zu vermeiden, wird es daher gerathen sepn, das Wort Eigenschaft nur von den sogenannten außerwesentlichen Eigenschaften zu gedrauchen, und die wesentlichen mit den Ausdrücken immanente Bestimmtbeiten, innere Merkmale zu bezeichnen. — Es erhellt aus dem Gesagten, daß wir der von Böhme (Lebre von den göttlichen Eigenschaften, S. 6 st.) ausgesiellten Definition: Eigenschaft eines Dings sey alles dasjenige, was zum Wesen desseschen gehört, unsere Zustimmung nicht geden können.

lirte und unbegriffene Erscheinungen, fo lange wir und nicht ju bem Bebanfen ber organisch = vegetativen Rraft erhoben ba= ben, welche bas Befen bes Baumes ausmacht und allen feis nen Erscheinungen und Beränderungen gum Grunde liegt. In ibr baben wir ben mabren Schluffel zur Erfenntniß feiner Gigenichaften, in ihr bas Band gefunden, welches fie aufammenbalt, und in gegenfeitige Wechfelwirfung fest. Denn bas ift auch eine Bemerfung, welche nicht außer Acht gelaffen werben barf, bag überall, mo Ginbeit bes Befens ift, auch alle Gigenichaften, infofern fie aus biefem Wefen ftammen und nur bie Dffenbarungen beffelben, bie verschiebenen Formen und Doba= litaten feiner Erscheinung find, genau miteinander gusammenbangen, in fteter Wechselwirfung fteben und unter fich eine Einheit bilben. Darum wird bey folden Dbjecten feine Gigenschaft recht begriffen, fo lange fie ifolirt betrachtet wirb; jebe wird in ihrer Wahrheit nur bann erfannt, wenn fie in ibrem Bufammenbange mit allen übrigen Gigenschaften und mit bem Befen bes Dinges felbft aufgefaßt wirb. Go ift es ben jedem organischen Besen, porzüglich ben ben organisch = anima= lifden. Durch bas Studium ber vergleichenben Ungtomie ift man zur Bewigheit gelangt, bag jeber einzelne Anochen eines Thieres in feiner Gestaltung von ber Gestaltung bes gefammten Knochen = Bebäudes abbanat und mithin auf biefes und bie gange Conformation bes Thieres, ja fogar burch weitere Folgerungen auf beffen Lebensweise und Eigenthumlichfeiten fichere Schluffe gieben läßt.

Es wäre leicht, die gemachten Bemerkungen durch viele andere Beyspiele zu erläutern. Schon oben haben wir die Bebauptung ausgesprochen, daß auch bey dem Menschen Wesen und Eigenschaften nicht dasselbe sind, obwohl beide in unaufslöslichem Zusammenhange stehen. Lettere sind auch hier nichts anders als das sich offenbarende, in die Erscheinung übergebende und hiemit zum Gegenstand unserer Wahrnehmung werdende Wesen des Menschen. Daß der Mensch eine Intelligenzist, das gehört zu seinem Wesen; allein die Art und Weise, auf welche sich diese Intelligenz äußert, der Grad der Stärke, welchen sie entwickelt, die Talente, welche sie offenbart, der

Reichthum von Erfenntniffen, welchen fie in fich aufnimmt zc., bas Alles gebort au ben Eigenschaften bes Menichen. Gben fo ift es in praftischer Sinficht: bie Freiheit bes Willens, bie Bestimmung bes Menschen zur Gottabnlichfeit und zu eis nem unfterblichen Dafenn, geboren ju feinem Wefen; allein ob ber Menfch nun bie Freiheit feines Willens nach ben ihm por= geschriebenen Gesetzen entwickle, ob er fich zur Abnlichteit mit Gott ausbilbe, ober ob er bie Gefege Gottes übertrete, fich ber Gewalt ber finnlichen Neigung und Leibenschaft bingebe, ob er fich ber Seligfeit ober ber Berbammnig in einem an= bern Leben murbig mache, bas find Gigenschaften beffelben. Es ift offenbar, bag biefe Gigenschaften nur Offenbarungen bes menfch= lichen Wefens find, wenhalb wir aus ihnen biefes zu erfennen fuchen muffen, gleichwie auf ber anbern Geite biefe Eigenschaften nur vermittelft bes Wefens bes Menfchen recht zu begreifen find. Welchen Begriff fonnten wir uns g. B. von Tugend und Lafter machen, wenn wir nicht mußten, bag ber Menich feinem Befen nach Freiheit bes Willens befigt? Je genauer wir baber ben Menfchen beobachten, befto flarer wird und fein Wefen werben, gleichwie umgefehrt eine tiefere Erforschung feines Befens uns über feine Gigenschaften erft ben rechten Aufschluß zu geben vermag. Ubrigens wirft ben bem Menfchen auch icon eine Eigenschaft Licht auf bie anbere, indem fie alle miteinander gusammenbangen und ein Ganges bilben. Go ift es ja burch alle Erfahrung erwiesen, bag Irrthum und Borurtheile fittliche Berirrungen erzeugen, gleichwie auf ber andern Seite unsittliche Handlungen und Buftande bie Intelligeng verfinftern und fie von ber Erfenntnig ber Wabrbeit abbalten.

Es folgt aus ben bisher gemachten Bemerkungen, daß wir unter Eigenschaften (Attributen) im wahren Sinne des Worts, nichts anders zu verstehen haben als die einzelnen Richtungen und Formen (Modalitäten), in welchen das Wesen eines Dinges sich offenbart, oder fürzer die Bestimmts heiten in der Erscheinung eines Objectes.

Machen wir von bem Gesagten bie Anwendung auf Gott, so ift querft fo viel flar, bag bev Gott feine Accidentien vor-

fommen können. Als absoluter Urgrund von Allem kann Gott von nichts beterminirt werden. Alles ruht in ihm, hängt einzig von ihm ab; nichts kann daher auf Gott zurückwirken, nichts sein Wesen bestimmen und verändern. Es gehört zu den Borstellungen des gemeinen Bolksglaubens, sich Gott als abhängig von dem Willen und den Handlungen endlicher Wesen zu denken, wie wenn man die Sünde als eine Beleibigung Gottes betrachtet, und die Wirkungen des Gebets darein sest, die Gottheit zu bewegen, ihre Nathschlüsse zu verändern. Solcherley Vorstellungen müssen aus der Wissenschaft von Gott und göttlichen Dingen durchaus ausgeschlossen bleiben.

Eine fernere Folgerung, welche wir aus ben gemachten Bemerfungen gieben, ift bie, bag wir bie Gigenschaften Gottes nicht mit feinem Befen verwechfeln burfen. Wir mußten ichledterbings nichts von Gott, fonnten nichts von ihm auffagen, wenn fein Wefen ewig in fich verschloffen bliebe, wenn er in einem unaufhörlichen Anundfürsich = Seyn beharrte. Alle unfere Erfenntnig von Gott bat einzig barin feinen Grund, bag er fich felbst offenbart und bie unendliche Fulle feines Senns in bie Erscheinung übergeben läßt. Bum Wefen bes Beiftes gebort Activität; in bem Befen bes absoluten Geiftes liegt es baber, unenblich wirffam zu fenn und in biefer Activität fein abfolu= tes Genn gur Ericeinung ju bringen. "Darum wird fein unfichtbares Befen, feine ewige Rraft und Gott beit erfannt an feinen Werfen, bas ift an ber Schöpfung ber Belt" 1). Gine Offenbarung Gottes ift bas Gottesbewußtseyn in ber Tiefe unsers Wefens; Offenbarung Gottes ift bie Belt in ihrer Unermeflichfeit und in ihrer wunderbaren Berrlichfeit; Offenbarung Gottes ift bie Geschichte, welche nichts anders ift als bie von ibm bedingte und zu bem von ibm gesetten Biele geleitete Entwicklung bes Lebens ber Menfcheit. Durch bie Betrachtung ber Natur und Geschichte entfaltet fich bas und inbarirente Gottesbewuftfenn bis gur bochften Bernunft - 3bee von Gott, in welcher und lichtvoll fein wahres Wefen aufgeht und in welcher fich bie und fund ge=

<sup>1)</sup> Röm. 1, 20.

worbenen Eigenschaften Gottes erft in ihrer Wahrheit barftellen und zu einer abfoluten Einheit verschmelzen.

Die Eigenschaften Gottes find nicht fein Wefen, aber fie find begründet in feinem Wefen, infofern biefes in emiger Gelbstoffenbarung begriffen ift. Das Befen Gottes ift abfo-Inte Ginbeit; eine Bielbeit in baffelbe gu fegen, mare grobe Berfennung beffelben. Allein es offenbart fich, infofern es Grund einer endlichen Welt wirb, in verschiedenen Richtungen und Formen und bringt hiedurch eine Mehrheit von Gigen-Schaften Gottes in und jum Bewußtseyn. Inbem wir Gott mandfaltige Attribute gufdreiben, wollen wir feineswege bas göttliche Wefen theilen, fpalten, fonbern nur auffagen, baf fic bas Eine, untheilbare Befen Gottes in bem von ihm gefetten Reiche bes Endlichen in mehrfachen Richtungen und Formen offenbart und fich und und bem gesammten Reiche ber Intellis gengen zu erfennen gibt. Die Gigenschaften Gottes find baber allerbings von feinem Wefen nicht zu trennen, fie find begrunbet in feiner ewigen Activität und Gelbstoffenbarung, in melcher sein Wesen begriffen ift; und bennoch find fie auch nicht fein Wefen felbft, fonbern nur bie Beftimmtbeiten, Do= balitaten, unter welchen fich Gott offenbart und fein unenbliches Geyn in bie Ericeinung eintreten läßt.

Aus der aufgestellten Ansicht von den göttlichen Attributen ergeben sich mehrere wichtige Folgerungen:

1. Da bieselben, obgleich aus dem Wesen Gottes stammend, bennoch nicht dieses Wesen selbst, sondern nur die versschiedenen Richtungen und Formen sind, in welchen es sich ofsenbart, so dürsen auch zu ihnen keine Bestimmungen gerechnet werden, welche sich auf sein Wesen als solches beziehen. Mit Unrecht hat man daher die Absolutheit, Unendsichseit, Allvollskommenheit, Nothwendigkeit, Geistigkeit Gottes zu seinen Eisgenschaften gerechnet. Alle diese Bestimmungen sind im Grunde nichts anders als bloße Bariationen in dem Ausbrucke der Gottes Idee; sie sprechen alle das Seyn Gottes aus, nur bald von dieser, bald von jener Seite aufgefaßt. Es sind immanente Merkmale des göttlichen Wesens und betreffen das

reine Anunbfürsich = Seyn Gottes. Allein zu ben göttlichen Eigenschaften, die überall eine Wirksamfeit, Selbstoffenbarung Gottes voraussegen, und transeunter Natur sind, können sie nicht gerechnet werden.

- 2. Zu den Eigenschaften Gottes gehört auch nicht was bloß ein Berhältniß Gottes zu dem endlichen Wesen betrifft, und daher keine Bestimmtheit in dem göttlichen Wirken ausmacht. So verhält es sich z. B. mit der Unbegreislichkeit Gottes, die zuweilen irrigerweise unter seine Attribute gezählt worden ist, durch welche aber nichts ausgesprochen wird, was Gott oder seine ewige Wirksamkeit betrifft, sondern bloß das Verhältniß, in welchem der unendliche Geist zu der endlichen Erkenntnißtraft steht.
- 3. Es folgt icon aus bem Gefagten, bag wir es für einen Brrthum halten muffen, wenn man ben Begriffen von ben Eigenschaften Gottes (nominalistisch) bloß subjective Bebeutung und Geltung guschrieb, indem man fie einzig von ber Eigenthumlichfeit unfere Denfvermogene abhangig machte. Wenn nicht geläugnet werben fann, bag bie Gelbftoffenbarung Gottes Realitat bat, fo fann man auch ben Gigenschaften Gottes, als ben Modalitäten biefer göttlichen Gelbstoffenbarung, Die Realität nicht absprechen. Allerdings feten bie Begriffe von ben göttlichen Gigenschaften einen erfennenben, benfenben Beift por= aus und baben insofern subjective Bebeutung. Allein wenn man nicht behaupten will, daß die Gelbftoffenbarung Gottes und bie in ihr begrundete endliche Welt aller Reglität entbebren. fo wird man auch bie Begriffe von ben gottlichen Gigenfchaften nicht als leer und bebeutungslos betrachten fonnen, fonbern jugeben, bag fie nicht nur subjective und nominaliftische, fonbern auch objective und realistische Bebeutung baben.

Aus eben diesen Gründen können wir auch der Schleiers mach erschen Auffassungsweise der göttlichen Attribute unsere Zustimmung nicht schenken. Darin hat Schleiermacher allerdings Necht, daß er behauptet: Alle Eigenschaften, welche wir Gott beilegen, sollten nicht etwas Besonderes in Gott bezeichnen 1); allein das können wir nicht zugeben, was er

<sup>1)</sup> Chriftt. Gl. 1. §. 50.

ferner fagt, bag fie nur etwas Befonberes bezeichnen follen in ber Art bas ichlechtbinnige Abbangigfeitsgefühl auf ibn zu begieben. Bobl wird ber Menich je nach bem in ibm porberr= ichenben frommen Gefühle, balb biefes, balb jenes gottliche Attribut mit porguglicher Lebhaftigfeit bes Bewußtseyns ergreifen. Allein ift Gott nur insofern ber Gerechte, ale bem von bofem Bewiffen Geplagten fein richterlicher Ernft por Mugen tritt; nur infofern ber Gutige, weil ber Menich in ber Freude über eine unverhoffte Bobltbat biefe auf feine absolute Caufalität bezieht? Das fann boch wirflich nicht behauptet merben. Die göttlichen Attribute geboren Gott an, nicht als ob fie fein Befen ausmachten, als ob fein ganges Geyn nur aus bem Complexe berfelben beftanbe, fonbern weil fie bie Formen und Richtungen find, in welchen fich fein Geyn offenbart und gur Erfcheinung gelangt. Gie find unabbangig von unferer intellectuellen Auffaffungeweise, von bem Wechsel unserer frommen Gefühle, von allen unfern individuellen Thatigfeiten und Buftanben, fie haben Realitat und bie Begriffe von benfelben objective Bebeutung. Wir fonnen baber auch bie Borftellungen von benfelben nicht als bloge Begiebungsbegriffe anfeben. Sie beuten allerbings auf Begiebungen bin, allein nicht auf blof subjective und ibeale, sonbern auf objective und reale, auf bie Beziehungen nämlich, in welchen fich bie Activität Got= tes real außert, und feine ewige Gelbftoffenbarung fich vollzieht.

4. Wenn überhaupt, wie oben bemerkt wurde, die Eigenschaften eines jeden lebendigen Wesens zusammengehören und sich gegenseitig bedingen, so muß dieses um so mehr der Fall seyn bey den Eigenschaften Gottes. Gleichwie nämlich sein Wesen eine absolute Einheit ist, so ist auch seine Activität nur Eine; nur daß diese Eine Wirksamkeit Gottes in verschiedene Richtungen eingeht, sich in verschiedenen Formen darlegt. Alle Eigenschaften Gottes siehen daher mit einander in einem innigen, unauslöslichen Zusammenhange. Jede ist begründet in dem gesammten göttlichen Wirken, nur daß in ihnen daß göttliche Wirken bald in dieser, dalb in jener Richtung hervortritt. Es sann folglich unter den göttlichen Eigenschaften nicht der allerentsernteste Zwiespalt herrschen; alle stehen unter sich in

ber vollsommensten harmonie, und man kann sicher seyn, daß da, wo der Mensch gewisse Attribute Gottes nicht zu vereinisgen weiß, seine Borstellung von der einen oder von der ansdern im Irrthum befangen ist. War es ein anderer Grund, warum man so oft die Gerechtigkeit Gottes als mit seiner Güte unvereindar betrachtete? Biese unauslösliche Schwierigsteiten wären aus der christlichen Dogmatif verschwunden, viele endlose Fragen und Untersuchungen wären vermieden worden, wenn man die göttlichen Eigenschaften nicht alzu oft aus eis

nem gang falfden Genichtepunft aufgefaßt batte 1).

5. Wenn bie Attribute Gottes nichts anders find als bie Richtungen und Formen, in welchen fich feine Activität außert und feine emige Gelbftoffenbarung fich vollzieht, fo folgt baraus, bag fie mit feinen Werfen genau gufammenbangen. Dieg bestätigt bie ichon oben im Borbeigeben gemachte Bemerfung, bag mit Unrecht bie meiften Dogmatifer bie Attribute Gottes von feinen Berfen ju ftrenge gefchieben baben. Rolge von biefer Scheidung mar, bag man in ber Glaubenes lebre gewöhnlich bie Lebre von ben Gigenschaften Gottes gang abgesonbert von ber Lehre von feinen Berfen abbanbelte. Allein batte man nicht icon langft bas Unbequeme biefer Detbobe einseben follen? Es ift ja unmöglich, von ben meiften Gigenicaften Gottes ju fprechen, obne auf feine Werfe bingumeifen. Segen nicht feine Allmacht, Allgegenwart, Ewigfeit, Allwiffenbeit ic. bie Schöpfung ber Welt voraus? Und fann man fich von feiner Berechtigfeit, Beiligfeit und Gute nur einen flaren Begriff machen, wenn man biefe Attribute nicht in bem Lichte ber gangen Birffamfeit Gottes betrachtet, welche auf bie Entwidlung ber Menschheit gerichtet ift? - Es möchte baber gerathen fenn, in ber gewöhnlichen Unordnung ber Dogmatif,

<sup>1)</sup> Romang, System ber natürl. Religionst. S. 241.: Schon in bem endlichen Wesen, um wie viel weniger noch in bem göttlichen, welches, wie überhaupt bas vollkommenste, so bas in sich gediegenste ift, sind die verschiedenen Eigenschaften nicht anzusehen, als wären sie gegen einander gleichgültige Fremdlinge, die in verschiedenen Abtheilungen der Substanz gleichsam zur Mtethe wohnten.

was diesen Punkt betrifft, eine Abänderung zu machen, und die Lehre von den Eigenschaften Gottes in Berbindung mit der von seinen Werken abzuhandeln. Allerdings bildet, wenn nach dieser Methode zu Werke gegangen wird, die Lehre von den götklichen Attributen kein besonderes Hauptstück mehr. Allein sollte dieser anscheinende Nachtheil nicht weit überwogen werden durch den Bortheil, daß auf diese Weise nicht nur die Wiederholungen, welche bei der jest gewöhnlichen Anordnung, wo schon bei den Eigenschaften Gottes auf seine Werke hingewiesen werden muß, nothwendig vorkommen, vermieden werden, sondern daß auch so für die einzelnen Attribute eine seste Basis gewonnen wird, was in den bisherigen Darstellungen offendar vermißt wurde.

## 2. Deduction der göttlichen Gigenfchaften.

Es möchte vielleicht icheinen, als ob bie chriftliche Theologie feinen Grund habe, fich mit ber Frage über bie Debuction ber gottlichen Gigenschaften zu befassen, indem biefelben ja in bem R. T. flar ausgesprochen vorliegen und bas gange burch Chriftum pollzogene Beilewert auf fie gurudgeführt wirb. Dagegen ware aber zu bemerfen, bag bie Theologie als Biffenschaft sich unmöglich bamit begnügen fann, die göttlichen 21t= tribute aus ber Berftreuung, in welcher fie fich in ben Schriften bes R. T. ausgesprochen finden, ju fammeln und etwa nach einem logischen Schema anzuordnen. Die Wiffenschaft muß überall von einem Princip ausgeben, und aus biefem beraus ihren gangen Inhalt entfalten und barlegen. Siemit ift ber chriftlichen Theologie die Aufgabe gestellt, basjenige Princip aufzusuchen, aus welchem fich bie in bem R. T. vorfommenben Attribute Gottes nach ihrer gangen Eigenthumlichfeit entwickeln laffen. Erft indem fie biefe Attribute aus einem Principe beducirt, wird es ihr auch gelingen, die Begriffe berfelben genauer gu bestimmen, basjenige was in ihnen Bilbli= ches, Symbolifches und Menfchlich Befchranftes liegt, zu entfernen, und diesenigen auszuschließen, welche auf bloßer bichterisicher Ausbrucksweise ober auf Unvollkommenheit der Auffaffung von Gott und göttlichen Dingen beruhend, gar keinen realen Gehalt in sich schließen 1).

Die philosophische Religionslehre ist in bieser Beziehung ganz in bemselben Falle wie die christliche. Auch in ihr handelt es sich bey der Deduction der göttlichen Attribute um das Princip, von welchem ausgegangen werden muß. Bedenkt man nun, daß die Eigenschaften Gottes in seiner ewigen Gelbsteossendurung wurzeln, durch welche sein unveränderliches Seyn zur Offenbarung gelangt, so ersennt man, daß es nur zwei Hauptprincipien geben kann, von welchen die Entsaltung seiner Attribute ausgehen muß. Das eine ist das Wesen Gottes, oder vielmehr die Idee Gottes, in welcher sein Seyn und Wesen sich ausspricht, das andere sind die Werke, in welschen er sich offenbart, d. h. das Reich der Endlichseit in seisnem Seyn und seiner unaushörlichen Entwicklung.

<sup>1)</sup> Tweffen, Borlef. 2r Bb. 1e Abthl. G. 30. : Bie find bie gottlichen Attribute zu finden? Man fonnte fich an bie beilige Schrift balten, indem man bie Musfpruche fammelte, worin fie Gott gewiffe Eigenschaften beplegt, und ihren Ginn grammatifch und fogifch gu entwideln fuchte. Go febr bieg aber auch ben gewöhnlichen Borfiellungen bon ber Conftruction ber Dogmatit entfprache, fo bat man boch von jeber gefühlt, bag biefer Weg nicht jum Biele führe. Denn ba es gelegentliche Beranlaffungen find, bey welchen bie Schrift balb biefen , bald jenen Beftanbibeil bes Gottesbewußtfeyns bervorbebt, ohne die Abficht, einen fpftematifchen Lehrbegriff ber göttlichen Eigenschaften aufzuftellen, fo bietet fie auf ber einen Geite einen Aberfluß von Prabicaten bar, bie mit geringen Mobificationen baffelbe fagen, mabrend fie auf ber anbern fur bie Bollftanbigfeit boch feine Gewähr leiftet. Deshalb hat man von Altere ber bie Rothwendigfeit eines methodifchen Berfahrens eingefeben, woben man ficher mare, bas Gebiet ber biebergeborigen Begriffe au ericopfen. Bermanbtes und Berichiebenes richtig gufammengufaffen und gu thei= fen , Urfprüngliches und Abgeleitetes richtig zu unterscheiben. Doch wird bas Bufammentreffen ber fo gewonnenen Refultate mit ben Musfprüchen ber beiligen Schrift fowohl bie Richtigfeit ber Reflerion. ale auch bie Babrheit und Reinheit bes baben vorausgesetten Bewußtfepne verburgen muffen.

Um natürlichften Scheint es nun, Die Berte Gottes jum Debuctions - Princip feiner Gigenschaften zu machen. Das war auch ber Beg, ben man von alten Beiten ber, um bie gottlichen Gigenschaften zu erfennen, einschlagen zu muffen glaubte, und auf welchen neuerdings wieber Ritter ale auf ben einzig möglichen bingewiesen bat 1). Es fann nun auch wirflich fei= nem 3meifel unterliegen , bag bie Betrachtung ber gottlichen Berfe ein nothwendiges Erforberniß ift, um bie Gigenfchaf= ten Gottes fennen ju fernen. Denn wenn biefe nichts anbers find als bie Bestimmtbeiten, bie Mobalitäten feiner ewigen Wirtsamfeit und Gelbstoffenbarung, fo muffen wir und auch nothwendig, um zum Bewuftfenn berfelben zu gelangen, an bie göttlichen Werfe wenden. Done fie mußten wir von göttlichen Attributen, im mabren Ginne bes Wortes, nichts. Die Simmel ergablen und bie Ehre Gottes und bie Beffe verfundet und feiner Sande Bert (Vf. 19, 2.). Allein nicht nur bie Ratur ift Werf Gottes, fonbern auch bie Geschichte ber Menschbeit; auch fie forbert uns zu aufmerffamer Betrachtung auf; ohne fie blieben und mehrere ber berrlichften Bollfommenheiten Gottes von tiefem Dunkel umfloffen. Inbeffen barf boch, bey ber Anerfennung ber Wahrheit, baß man, um zu ber Erfenntniß ber Attribute Gottes zu gelangen, nothwendig feine Werfe betrachten muß, nicht außer Acht gelaffen werben, bag Belt und Gefdichte und Gott nicht verfündigten, wenn er fich und nicht junachft und urfprünglich offenbarte in ber Tiefe unfere Bewußtfenns. nur wer mittelft

<sup>1)</sup> Ritter, über die Erkenntniß Gottes in der Welt. S. 240.: Benn wir dem Begriff Gottes denselben Inhalt beilegen mussen, wie dem Begriffe der Belt, und allein aus der Bestimmung seines Inhalts eine Erkenntniß Gottes ans zuwachsen kann, so dürsen wir auch aus der Erkenntniß einer jeden Bollkommenheit der Welt eine Erkenntniß Gottes schöpfen. Nur in der Welt erkennen wir Gott. Dieser Sat richtig verstanden, bedarf gar keines Beweises. Denn wo wir sind, da erkennen wir; wir sind aber in der Belt, und alle unsere Gedanken sind Entwicklungen und Bestandtheise der Welt, so daß Niemand möchte zu sagen wissen, wie sie vom Weltzlichen sich trennen könnten.

bes Gottesbewußtseyns in fich Gott wahrnimmt, verfteht auch bie Gott verfündenden Stimmen ber Ratur und Geschichte. frumm ichiene und Alles, unverftanblich blieben und in alle Ewigfeit Die Dffenbarungen Gottes in feinen Werfen, obne bas Gottesbewußtseyn in unserm Innern, in welchem fich uns ber absolute Beift unmittelbar zu erfennen gibt. Die ursprünglichfte Quelle unferer Gottes : Erfenntnig ift in und felbft, und alle Foridungen im Gebiete ber gottlichen Werfe fonnen feinen anbern Endzwed haben, als bas Gottesbewußtfeyn in und zu boberer Entfaltung, Rlarbeit und Bestimmtheit zu bringen und aus bemfelben beraus bie bas Befen Gottes, fo weit es uns juganglich und begreiflich ift, aussprechenbe Bernunft = 3bee Gottes vollfommen zu entfalten. Je reiner und erhabener unfere Gottes - 3bee wirb, besto flarer erichauen wir Gott in feinen Werfen. - Schon biefer naturliche Entwicklungs-Proceg unferer Gottes = Erfenntnig läßt und billig zweifeln, ob es wohlgethan fen, ben ber Deduction ber gottlichen Eigen= schaften bie Werfe Gottes, und unter biefen namentlich bie Belt, jum einzigen Princip ju nehmen. Allein es brangen fich und ben weiterm Rachbenten noch mehrere andere 3meifel auf.

Die Berfe Gottes, wie berrlich und wunderbar fie fenn mogen, fallen bennoch alle in bas Gebiet bes Enblichen. Es ift bier natürlich ber Ort nicht, und auszusprechen über bas fdwere, ungeheure Problem: Wie es bentbar fen, bag ber Unenbliche fich in bem Enblichen offenbare, ja wie nur ein Enbliches neben bem Unenblichen gebacht werben fonne? - Allein wir wurden alle Thatfachen unfere Bewußtfeyne verläugnen, wenn wir entweber bie Endlichfeit ber Welt und aller geschicht= lichen Ereigniffe, ober bie Unenblichfeit und Abfolutheit Gottes laugnen wollten. Wenn nun aber fein größerer Begenfat gebacht werben fann als ber gwifden Endlichem und Unenblichem, burfen wir erfteres jur Bafis nehmen, wenn wir jur Erfennts niß von letterm gelangen wollen? Wir haben ichon oben bie Unmöglichfeit, bie 3bee bes Abfoluten, welche boch flarer ober verhüllter bem Gottesbegriff überall jum Grunde liegt, aus ber endlichen Belt abguleiten, ale eine Bestätigung unferer

Ansicht angeführt, daß die erste, ursprünglichste Gottes Diffensbarung in den Tiesen unsers Geistes Statt sinde, daß hier der Keim der Idee des Absoluten liege, welchem die Naturbetrachstung und Reslerion nur zu weiterer Entwicklung werhelsen kann. Sollten wir nicht berechtigt seyn, hier, wo von dem Deducstions Princip der Eigenschaften Gottes die Nede ist, wieder auf diesen Punkt hinzuweisen? Wie sollen wir in der That die Attribute des unendlichen Wesens aus dem Neiche des Endslichen ableiten? So lange wir uns nur allein an dieses halsten, können wir auch zu nichts anderm kommen, als zu Vorsstellungen von endlichen Eigenschaften, die aber gerade als

folde, fich auf Gott nicht anwenden laffen.

Außerbem ift zu bemerfen, bag bas Reich bes Endlichen, in feinem unermeflichen Umfange, eine ins Enblofe gebenbe Bielbeit barftellt. Allerdings abnen wir es, bag bie Belt fein lofes Magregat einer unendlichen Bielbeit von einzelnen, und jum Theil in bartem Gegenfage ftebenben Elementen fen, fonbern einen einzigen, unauflöslich jusammenbangenben, ungebeuern Drganismus, eine ftrenge Ginbeit ausmache, gleichwie auch in ber Geschichte, aus je boberm Standpunfte mir fie betrachten, um fo mehr bie einzelnen Momente verschwinden, und fich in bie 3bee eines großen, nach ewigen Gefegen geregelten, in innigem Busammenbange ftebenben, ju einem berrlichen Biele fich binbewegenben Entwicklungs = Proceffes ber enblichen Intelligengen auflosen. Daber fprechen wir auch von einer Welt und einer Geschichte in Singulari. Inbeffen find boch Belt und Geschichte, als Einheiten betrachtet, nur Bernunft = 3been; in ber Erfahrung geben fie fich als eine unenb= liche Bielbeit ifolirter Momente gu erfennen, Die in vielfachen Gegenfagen ftebend, fich gegenseitig widersprechen und befampfen. Wollten wir bemnach von ber Welt und Geschichte, wie fie fich in ber Erfahrung barftellen, ausgeben, um bie Gigen-Schaften Gottes zu bestimmen, fo wurben wir nicht nur zu eis ner unbestimmten Debrheit von Attributen bingetrieben, fonbern zu göttlichen Gigenschaften geführt werben, welche in reas tem Wegenfage, in birectem Biberfpruche ftebend, fich fcblech= terbings in feine Ginbeit auflosen liegen und burch beren 21n=

nahme in die göttliche Wirffamfeit und Selbstoffenbarung felbst ein unbeilbarer Zwiespalt gefest murbe.

Deutlicher werben bie Schwierigfeiten, welche fich ben ber Debuction ber gottlichen Eigenschaften, wenn man baben von ben Werfen Gottes, als einzigem Princip ausgeben will, ein= fiellen, wenn man bie Methobe, nach welcher biefe Debuction vollzogen werben foll, in genaue Erwägung gieht. Es ift befannt, baf bie frubern Dogmatifer ben ber Ableitung und Befrimmung ber göttlichen Gigenschaften, gewöhnlich bie breifache Methobe jum Grunde legten, welche feit Albertus M. Die Goolaftifer befolgt hatten 1). Durch bie via negationis follte von Gott negirt werben, Alles mas in bem Reiche ber enblis den Dinge einen Mangel an Realitat barftellt; bagegen follte bie via eminentiae barin besteben, Gott alle Realitaten, welche bie Betrachtung ber endlichen Dinge und erkennen läßt, im bochften, eminenteften Ginne jugufdreiben; nach ber britten via, namlich ber via causalitatis, follte von ber Welt als Birfung auf Gott als bochften Urbeber gefchloffen und ibm alle Eigenschaften bengelegt werben, welche in ihm als bochfter Belturfache nothwendig vorausgesett werben mußten.

Die Dogmatifer ber neuern Zeit haben nicht ermangelt, diese dreisache Methode der Aufsindung der göttlichen Attribute einer scharfen Kritik zu unterwerfen und auf die große Mansgelhaftigkeit derselben ausmerksam zu machen 2). Was auch wirklich auf den ersten Blick auffällt, das ist das Unlogische derselben. Weit entfernt, sich gegenseitig auszuschließen, seben sie sich vielmehr gegenseitig voraus; sie constituiren daher im Grunde nicht drei verschiedene Methoden, sondern lassen sich auf eine einzige zurücksühren. Daß die via negationis nicht als eine wahre Methode zur Deduction der göttlichen Attribute ansgesehen werden könne, geht mit vollkommner Klarheit daraus

<sup>1)</sup> über bie Art und Beise, auf welche bie Mpftifer (Dionys. Areopag. und Scotus Erigena) von den Geschöpfen gur Gotteserkenntniß aufgusteigen suchten, f. Strauß, Glaubenel. 1. S. 532.

<sup>2)</sup> S. Schleiermacher, Gl. 1. S. 285. Tweften, 2r Bb. le Mbth. S. 30 ff. Strauf, Glaubenel. 1. S. 536:

bervor, bag bie bloge Regation ju gar nichts führt. Daburch bag wir auffagen was Gott nicht ift, gewinnen wir noch nicht bie minbeste Renntnig von bem was er ift. Goll biefe via irgend eine Bebeutung baben, fo fann fie nur barin liegen, baff ben ber Berneinung irgend etwas Positives mitgebacht wird, was in Gott mit Musichluß aller Schranfen gefest merben foll. Siedurch geht aber biefe Methode offenbar in bie ber eminentia über, burch welche bie aus ber Betrachtung ber Belt fich ergebenben Realitäten fcrantenlos in Gott ge= fest werben follen. Fragt man nun aber weiter: Barum wir bie in ber Welt und entgegen tretenben Realitäten, vermoge ber via eminentiae, Gott im bochften, fcrantenloseften Sinne auschreiben follen? fo fann boch wohl bie Antwort auf biefe Frage feine andere feyn als biefe: Weil bas Dafenn ber Welt ale einer wirflichen erforbert , bag wir biefe Realitäten ben Gott als bem bochften Welt - Urbeber porausfegen. Allein bief führt nun zu ber via causalitatis, burch welche wir gerabe aufgeforbert werben, Gott alle Realitäten jugufdreiben, welche bas Dafenn ber Belt in ihrem Schopfer porausfent. Es folat bieraus, bag bie beiben erften viae in ber britten aufgeben ; nur von biefer fann alfo, wenn von ber Welt als bem Debuctions = Princip ber göttlichen Attribute ausgegangen werben foll, im Ernfte bie Rebe fenn. - Ubrigens bieten fene beiben erftern viae noch andere Seiten bar, von welchen bie Rritif fie in Anspruch nehmen fann. Es banbelt fich bier um Realitaten, beren Mangel auf ber einen Geite in Gott negirt, welche auf ber anbern Seite im bochften Grabe in Gott ponirt werben follen. Allein fragt fich bier nicht: Bas wir benn, von ber Betrachtung ber Welt ausgebend, als Realität zu betrachten haben? Eine Realität ift im Grunde jebe Rraft, bie in einem Wefen fich wirffam erweifet. Durfen wir benn aber Gott alle Krafte ber Natur gufdreiben? Wir wollen bier nicht einmal von ben bie unorganische und vernunftlofe Natur belebenben Rraften fprechen, beren Ubertragung auf Gott gu ben größten Abfurbitaten führen murbe. Allein burfen wir bie menschlichen Rrafte, welche boch zuverläffig mabre Realitäten ausmachen, wenn auch im eminenteften Grabe aufgefaßt, Bott

aufdreiben ? Sat Gott Gebachtnif und Ginbilbungefraft? Ronnen wir und in ihm ein finnliches Apperceptions = Bermo= gen benfen ? Durfen wir ibm Berftand beplegen, wenn wir unter Berfiand bas Bermogen ber Begriffe = Bilbung und bes Urtheilens verfteben? - Auf biefem Wege fame man am Enbe ju tauter Unthropomorphismen, allein nimmermehr zu einer mabren Erfenntniß göttlicher Attribute. - Endlich mare bier noch ju fragen: Bas benn bie Forberung, Gott bie erfannten Realitäten im eminenteften Grabe bengulegen, eigentlich befagen folle? Geben wir rein von bem endlichen Genn aus, wie biefes ben ber angegebenen breifachen Methobe gefcheben foll, ift alfo bie Rebe von folden Realitäten, welche bie Betrad= tung biefes Geons und entbeden laft, fo führt uns auch bie bodfte Steigerung biefer Realitäten nimmermehr über bie enb= liche Befdranftheit binaus; wir legen Gott biefe Gigenschaften in einem febr boben, in bem bochften Grabe ben; allein end= liche Realitäten fonnen burch alle Steigerung und Potengirung niemals zu unenblichen, und baber auch auf feine Beife bem absoluten Wefen augeschrieben werben, obne baffelbe in bas enbliche Genn berabzugieben.

Die Methobe ber Caufalität ift auch von neuern Dogmatis fern febr in Schut genommen worben. Schleiermacher nennt bas burch fie vorgeschriebene Berfahren ein mabrhaft felbfiftanbiges. Da biefer Theologe bas gange fromme Bewußt= fenn in dem fcblechtbinnigen Abbangigfeits = Gefühle aufgeben läßt, fo begreift man, bag ibm bas Berfahren, bie göttlichen Eigenschaften nach bem Gefete ber Urfachlichfeit zu bestimmen, febr einleuchten mußte. Huch versichert er, bag alle in ber chriftlichen Glaubenslehre abzubandelnden göttlichen Gigenfchaften, ba fie eben nur bas ichlechthinnige Abhangigfeite = Gefühl erflären follen, auf bie gottliche Urfachlichfeit irgendwie guructgeben muffen. Indeffen nimmt in berfelben Stelle Schleiermacher von bem, was er ju Gunfien ber Methobe ber Caus falitat fagt, wieber Bieles gurud, inbem er eingesteht, bag allerbings nicht alle göttlichen Eigenschaften, welche irgend einer Mobification unfere Abbangigfeite = Gefühle entsprechen, gleich unmittelbar aus bem Begriffe ber Urfachlichfeit abgeleitet werben fonnen, und bag niemals aus ber Wirfung bas Wefen beffen felbft mas eingewirft bat, erfannt werben fann 1).

Diefer gulent von Schleiermacher angebeutete Bunft verbient ben einer Burbigung ber Dethobe ber Urfachlichfeit gang porguglich ins Muge gefant zu werben. Es ift uns allerbinas febr natürlich, von ber Birfung auf bie Ratur ber Urfache au fcliegen. Rach bem Runftwerfe bilbet fich unfere Borftellung von bem Runftler; aus ber außern Sandlungsweise bestimmen wir ben Charafter eines Menschen, und wir fonnen nicht um= bin, aus ber Beschaffenheit ber Welt auf bie Ratur beffen gu ichließen, welcher fie ins Dafenn gerufen bat. Siedurch gerabe wirft bie Betrachtung ber Natur mit gur Entfaltung unferer Gottes = 3bee. Allein fie fest biefe 3bee, wenn auch nur bem Princip nach, icon voraus, fonft fonnte fie und febr irre führen. Denn in ber That fann bie Wirfung und ju feinem fichern Schluffe auf ihre Urfache berechtigen 2). Wie viele Benfviele gibt es nicht, wo Wirfung und Urfache febr verichieben find! Manche bebeutenbe Entbedung ift icon von beichranften Geiftern gemacht worben, mabrend bie thorichtften Unternehmungen von folden ausgingen, welchen glangenbe Geis ftes = Gaben waren verlieben worben. Richt felten geschieht es, baß Sandlungen, welche febr ungludliche Wirfungen bervorbringen, bie Tobensmurbiaften Intentionen jum Grunde lagen, während umgefehrt bie entschiebenfte Bosheit, auf bas Berberben ber Undern ausgebend, beren Glud beforbert (1 Dof.

<sup>1)</sup> Schleiermacher, Gl. 1. G. 286.

<sup>2)</sup> Reubig, die philof. und christl. Gotteslehre. Rürnb. 1830. S. 134.: Eine Birkung von dieser oder jener Beschaffenheit schant hin, weiset zurück auf eine Ursache und Kraft, wie sie beschaffen seyn muß, wenn eben eine solche Birkung hervorkommen soll; aber wie beschaffen nun diese seyn müsse, kann man aus der Beschaffenheit der Birkung nicht so ersehen, daß man nun diese Beschaffenheit auf die Ursache und Kraft nur so geradezu übertragen dürse. — Twesten, 2. 1. S. 31: Benn wir etwas bloß nach seinen Birkungen bezeichnen (3. B. wenn wir den Regen fruchtbar, einen Wind austrocknend nennen), so sagen wir dadurch eigentlich nichts über seine innere Beschaffenbeit aus.

50, 20.). Es ift jum Gemeinplage geworben, bag bie großten Urfachen oft nur unbebeutenbe Wirfungen bervorbringen, während bie einflugreichften Erscheinungen und Ereigniffe von fleinen Urfachen bewirft werben. Wenn wir aber überhaupt nicht mit Sicherheit von ber Wirfung auf Die Urfache ichließen fonnen, wie fonnte bas burch bie Methobe ber Canfalitat porgefdriebene Berfahren ein ficherer Beg fepn, um zur Erfenntnig ber göttlichen Prabicate zu gelangen ? 1) Siezu fommt aber noch bie Frage: von welchen Wirfungen wir benn ausgeben follen, um die gottlichen Eigenschaften zu bestimmen? Wie verichiebenartig, wie wibersprechend find nicht oft bie Erscheinungen, welche und in bem Gebiete ber endlichen Dinge begegnen! Allein geben wir bon bem einen, als Wirfung gebacht, aus, um aus ihnen ein Attribut Gottes zu bestimmen, fo muffen wir, um consequent zu fenn, auch von ben entgegengesetten ausgeben, woburch wir aber zu widerfprechenben Gigenschaften Gottes geführt werben. Die reichen Segnungen, welche bie Ratur aus ihrem Schoofe ausgießt, führen, nach bem Befete ber Caufalitat, auf ben Begriff ber gottlichen Gute; allein ift bie Ratur nicht auch eine Quelle von vielen Ubeln? Bas follen wir nun aus biefen ichliegen? Confequenterweife, bag Gott ein finfterer Geift fen, wodurch ber Begriff feiner Gute wieber aufgehoben murbe. Go führt und bas in unferm Bewußtfenn fich aussprechenbe Sittengeset, ale von Gott ftam= mend, barauf bin, und Gott als ben beiligen gu benfen; allein liegt nicht in bem Menschen auch eine eigene Geneigt= beit jur Gunbe? Ronnen wir in bemfelben, um und bes von Rant gebrauchten Ausbrude gu bebienen, ein rabicales Bofe

<sup>1)</sup> Kant, Kritit ber Urtheilsfr. S. 436. Gerlach, Lehrb. ber philof. Wiffensch. 2. S. 444. In ber Anwendung der via causalitatis wurde ein Grundsatz untergelegt, der selbst in dem Kreise der Erfahrung nur mit großer Einschränkung gilt. Denn wer würde sich einen richtigen Begriff von der Natur eines Künstlers verschaffen können, wenn er auch die Bollsommenheiten eines Kunstwerfs, d. B. eines Gebäudes, noch so genau betrachtete? Aber wäre dieß auch nicht, so gabe dieser Erundsatz in der Anwendung auf das Göttliche doch immer nur Wahrscheinlichkeit, wie sede Analogie.

verkennen? Wollen wir nun von der Causalitäts-Methode eine consequente Anwendung machen, so mussen wir, um dies ser letztern Erscheinung willen, annehmen, daß es doch Gott mit der Sittlichkeit seiner vernünstigen Creaturen nicht eben besonders Ernst seyn könne — wodurch wir die so eben in ihm gesetzte Heisigkeit wieder negiren.

Endlich barf nicht außer Acht gelaffen werben, bag wenn wir ftreng nach ber Caufal = Methode zu Berfe geben wollten, wir abermale ju lauter endlichen Prabicaten Gottes gelangen 3ft benn nicht bie Welt in ihrem gangen unermeßlichen Umfang ein Complex von endlichen Dingen? Ift nicht in ihr Alles bebingt, jufallig, ben Gefegen ber Beit und bes Raumes unterworfen, veranberlich, vergänglich? Satten wir feine andere Quelle ber Gottes - Erfenntniß als bie Betrachtung ber Welt, fo famen wir allerbings zu ber Borftellung eines großen mächtigen Weltbaumeifters, aber nimmermehr zu ber 3bee eines abfoluten Befens, eines unenblichen Beiftes. Dag biefe 3bee ungerftorbar in unferm Geifte lebt, bag fie, wenn auch verbullt, allen Begriffen von Gott jum Grunde liegt, baf wir nicht umbin fonnen, berfelben Realität quaufcreiben, weift offenbar barauf bin, bag fie nicht aus ber au-Bern Erfahrung entspringt, fonbern bem Princip nach vorhanben ift, ebe wir noch bie Welt unserer Reflexion unterworfen haben. Allein barum reicht auch bie via causalitatis schlechterbinge nicht aus, um bie Attribute Gottes auf wiffenschaftliche Beife zu beduciren und zu bestimmen.

Somit wären wir also an das andere der beiden oben aufgestellten Deductions Principien der göttlichen Eigenschaften gewiesen, nämlich an die Idee Gottes selbst. Und wirklich geht auch unsere Meinung dahin, daß bey der Auffindung und Bestimmung der Attribute Gottes von der Gottes Idee ausgegangen werden muß. Indessen soll das nicht so verstanden werden, als glaubten wir, daß alle Attribute Göttes ohne weiters organisch aus seiner Idee entwickelt werden können, gleich als wenn die Lehre von den göttlichen Eigenschaften nichts anders wäre, als die dialestische Entsaltung der Gottes Idee. Diese Bebauptung ist allerdings von Einigen ausgesprochen

worden 1). Allein wir stimmen hier ganz dem bey, was Twessten sagt (Dogmat. 2r Bd. 1e Abthl. S. 25): "Schwerlich wohl verhalten sich die Attribute Gottes zum göttlichen Wesen als bloße (logische) Entwicklung der Idee, wie sie in irgend einer Formel ausgesprochen wird; es dürste unmöglich seyn, aus dem Begriff des Allervollkommensten oder des Unbedingten z. B. den Begriff des Allgegenwärtigen oder des Allgerechten logisch abzuleiten." Will man die Eigenschaften Gottes bloß allein aus seiner Idee ableiten, so kommt man im Grunde auf lauter identische Bestimmungen, Bariationen des Ausdrucks des göttlichen Wesens. Es werde z. B. das Wesen Gottes so bestimmt, daß er der absolute Geist sey, so können wir allers

<sup>1)</sup> Mus ber 3bee Gottes, ale bes felbfiffanbigen Beiftes (Spiritus independens), fucte Buddeus (Institt, theol. dogm. p. 202.) bie göttlichen Eigenschaften abguleiten; eben fo Baumgarten, melder fich in feiner evangel. Glaubenel. 1. G. 221. alfo ausbrudt: Die zwepte Sauptart ber Entbedung ber gottlichen Bollfommenheiten, bie bey ber Biffenschaft ber geoffenbarten Glaubenslehre, ja bey aller Ertenntniß Gottes, vorzüglich Statt findet, beftehet in ber Rolgerung berfelben a priori, aus bem richtig erwiefenen Begriff Gottes: ober bag man ben ausführlichen Begriff und Erflarung bes nothwendigen Grundwefens, bie aus bem Beweis ber Birtlichfeit beffelben unmittelbar entfleht, burch Berglieberung und neue Erflärung aller einzelnen barin enthaltenen Stude und Merkmale weiter entwidle, und baben alle richtige und nothwendige Folgen, Die barin gegrundet find, baraus berleite, auch folche Ertlarung biefer Merkmale und ihre Bergleichung unter einander fo lange fortfete, als fich verschiebene Borftellungen von Gott unterscheiben und baburch berausbringen laffen. Belde Art ber Beftimmung ber göttlichen Bollfommenbeiten zwar eine Fertigfeit im Rachbenten erforbert, aber jur Biffenschaft berfelben am bienlichften ift; indem fie jugleich alle Ginficht berfelben, bie Richtigfeit ber berausgebrachten Eigenschaften erweislich macht, ober fie beftätigt und aus ihren Gründen barthut; baber fie auch bey unferer folgenden Abhandlung beobachtet wird, ba aus ben beiben Grundbegriffen ber Gelbftfanbigfeit und ber geiftigen Beschaffenheit Gottes, bie übrigen Eigenfcaften bergeleitet werben. Much Safe läßt bie Gigenfcaften Got= tes rein aus ber 3bee Gottes entspringen (Evang. Dogm. G. 159): Gottliche Attribute find die Merfmale, in welchen fich bie 3bee Gottes bor ber Refferion entwidelt und für bas relig. Gefühl barftellt.

binge, von biefer Ibee ausgebend, fagen, bag er ale ber 216: folute auch unendlich , unbedingt, nothwendig fen u. f. w. , was aber im Grunde immer nichts weiter beift, als bag er eben ber Absolute ift. Bas bie Geiftigfeit Gottes betrifft, fo muß= ten wir, wenn wir es nicht abermals ben lauter Bestimmungen wollten bewenden laffen, burch welche wieder nichts an= bers ausgesagt murbe, als bag Gott eben Beift fen, ber Entfaltung berfelben ein gemiffes Schema unterlegen, welches wir von bem menfcblichen Beifte entlebnen mußten 1). Allein fo würden wir in die Gottes=3bee etwas gang Frembartiges aufnehmen und Gefahr laufen, auf lauter anthropomorphische Begriffe zu gerathen, woburch bie Gottheit in bas Bereich enblicher Wefen berabgezogen wurde. Wir mußten z. B. von ber gewöhnlichen trichotomischen Gintbeilung ber menschlichen Grund= vermögen ausgebend auch bie göttlichen Attribute in folche bes Erfennens, Rublens und Wollens eintheilen, was auch wirflich Einige gethan baben, was aber ichon begbalb nicht angebt, weil fa in Gott fein Gegenfat bes Erfennens zum Bol-Ien, und beiber zu bem Gefühle angenommen werben fann.

Allein wenn die dialestische Zerlegung der Gottes = Idee in die in ihr beschlossenen Momente nicht zur Ersenntniß der göttlichen Eigenschaften führen kann, folgt nicht hieraus, daß wir doch wieder zu dem andern Deductions = Princip zurückstehren müssen, gegen das wir uns so eben erklärt haben? Nein, es folgt hieraus nur, daß jedes der beiden genannten Deductions = Principe, einzeln aufgefaßt, ungenügend ist, um bey der Entwicklung der göttlichen Attribute zur Basis zu diesnen; eines weiset auf das andere hin, ergänzt sich durch das andere; beide müssen miteinander verbunden, aus beiden verseint müssen die göttlichen Attribute abgeleitet werden. Bon dem Wesen Gottes, oder vielmehr von der das Wesen Gottes aussprechenden Gottes = Idee, wie sie auf der Höhe der Bernunft sich darstellt und in dem Christenthume klar vorliegt, muß ausgegangen und aus ihr die ewige Wirksamseit Gottes in

<sup>1)</sup> Auf biefe Beife geht 3. B. Safe ju Berte, Lebrb. ber evangel. Dogmat. G. 160. 161.

ihrer Einheit abgeleitet werden; allein von biefer einen, ewigen Wirksamkeit Gottes muß sich nun die Betrachtung auf das endsliche Seyn in seinem unermeßlichen Umfange und seinen endslosen Entwicklungen lenken, um so die Formen und Richtungen, in welche das göttliche Wirken eingeht, und mit ihnen die ihnen entsprechenden Eigenschaften, welche Gott beygelegt werden muffen, zu bestimmen 1).

Diefe Methode ift zuverläffig bie, welche bem realen Berbaltniffe Gottes zur Belt am genaueften entspricht. Gott und bas unendliche Wirfen Gottes hangen nicht von bem endlichen Geyn, fondern biefes bangt von jenen ab, ift abfolut von ihnen bebingt. Darum geben wir auch nicht von bem enbli= den Genn aus, um ju Gott ju fommen und fein Wirfen in feiner Einheit und Unendlichfeit fennen gu fernen, fonbern wir geben vielmehr von Gott aus, um fein ewiges, unenbliches Birfen zu erforschen und bes enblichen Genns als eines abfolut von Gott gesetten und ibn offenbarenden bewußt zu merben. Allein bie Richtungen, in welche bas gottliche Wirfen ein= geht, bie Bestimmtheiten, unter welchen es fich außert, bangen natürlich mit ben verschiebenen Seiten bes enblichen Geuns qufammen, welche burch baffelbe gefest werden; barum beziehen wir biefes göttliche Birfen, b. b. feine ewige Gelbftoffenba= rung auf bas endliche Genn, um bie Mobalitaten beffelben und mit ihnen die göttlichen Attribute fennen zu Ternen.

Bey ber Debuction ber göttlichen Attribute kommt es, wie aus bem Gesagten erhellt, auf zweyerley an: Erstens baß bie Ibee ber Gottheit richtig aufgefaßt, und zweytens baß bie Berke Gottes, in welchen er seine Selbstoffenbarung vollziebt,

<sup>1)</sup> Auf ähnliche Weise äußert sich über bie Debuction ber göttlichen Eigenschaften Romang, System ber natürlichen Religionslehre, S. 241.: Die Begriffe ber göttlichen Eigenschaften sind zum Theit aus bem bereits gewonnenen Begriffe bes Absoluten und Absolutguten zu entwickeln, wenigstens in Gemäßbeit mit ihm zu bestimmen; ihren realen Gehalt jedoch werden wir hauptsächlich baburch gewinnen, daß wir von dem Bewußtsehn des Endlichen ausgehen, und bassenige in dem Begriff Gottes sehen, ohne welches er nicht als Urbeber bieser Belt gedacht werden könnte.

auf eine seinem Wesen entsprechende Weise bestimmt werden. Sind biese beiben Momente gegeben, so werden auch die meisten Schwierigkeiten, welche ber Entwicklung der göttlichen Attribute im Wege steben, glücklich überwunden werden können.

Es wird wohl keines Erweises bedürfen, daß diese Grundsfäße genau mit benjenigen übereinstimmen, welche wir über den Begriff der göttlichen Attribute und ihr Verhältniß zu dem Wesen Gottes und seinen Werken aufgestellt haben, und es mag unserer Darstellung zur Bestätigung gereichen, daß in derselben Alles in vollfommnem Einklange steht.

## 3. Gintheilung ber göttlichen Gigenschaften.

Ehe wir uns damit beschäftigen, die göttlichen Eigenschaften nach der angegebenen Methode zu deduciren und darzustellen, wird es gerathen seyn, die Grundsäße aufzusuchen, nach welchen sie eingetheilt werden sollen. Zwar kann es unsere Absicht nicht seyn, sest schon eine Desinition und vollständige Eintheilung der göttlichen Eigenschaften aufzustellen, was natürtich erst dann geschehen kann, wann wir zu einer sesten Bestimmung derselben werden gelangt seyn. Wenn wir sest schon in eine Untersuchung über die Eintheilung der göttlichen Eigenschaften eingehen, so geschieht es bloß deswegen, weil dieselbe in vieler Sinsicht ein erwänschtes Licht wirst auf die Natur der göttlichen Eigenschaften selbst, und die bey der Aufsindung und Bestimmung derselben zu befolgenden Grundsäße, und so dem, was wir bisher über diese Punste bemerkt haben, zur Bestätigung und Bervollständigung dienen kann.

Auch hier wird unsere Untersuchung fritisch zu Werke zu geben haben. Denn ehe wir die Grundsäße bestimmen, nach welchen die Eintheilung der göttlichen Attribute vorgenommen werden muß, liegt es uns natürlich ob, die vielsachen bisher versuchten Eintheilungen derselben einer genauen Prüfung zu unterwerfen.

Dag nun unter biefen nicht wenige unftatthafte feyn wer-

ben, muffen wir zum Boraus vermuthen. Inbem man namlich ben Begriff ber gottlichen Gigenschaften nicht icharf genug befinirte, nahm man unter biefelben manche Bestimmungen auf, bie eigentlich feine Gigenschaften waren, woburch bie Gintheilungen berfelben nothwendig erfdwert und verwirrt murben. Richt felten ging man bier obne weiteres von ben in ber beiligen Schrift genannten Attributen aus, und beschränfte fich barauf, biefe, fo gut es geben mochte, unter ein logisches Schema ju bringen; anftatt bag man gunachft batte untersuchen follen, ob alle Diefe Bestimmungen auch wirklich Eigenschaften Gottes entfprachen, und in welchem Ginn biefelben aufgefaßt werben mußten. Auch die unzwedmäßigen Deductions = Principien, welche man annahm, mußten auf bie Berfuche, bie gottlichen Gigen= ichaften einzutheilen, ungunftig einwirfen. Denn es ift vollfommen mabr, mas Schleiermacher fagt, bag bie Gigenschaften Gottes nur bann richtig eingetheilt werben fonnen, wenn fie richtig beducirt worben find 1). - Die befte Gintheilung ber= felben wird wohl bie fenn, welche genetisch zu Werfe gebt und bie Attribute in bem Berbaltniffe auffaßt, in welchem fie mit bem göttlichen Wirfen fieben, worin fie begründet find und mit welchem fie offenbar werben.

Unter den bisber versuchten Eintheilungen der Eigenschaften Gottes sind einige, beren Unstatthaftigkeit auf den ersten Blick schon in die Augen fällt. Unter diese rechnen wir

1. die Eintheilung der Attribute Gottes nach ihrer Ausbrucksweise, in eigentliche (propria) und uneigentliche (metaphorica). Unter erstern verstand man solche Eigenschaften, welche Gott im eigentlichen Sinn zusommen, unter letztern biesenigen, welche ihm nur in bilblichem Sinn zugeschrieben werden können, wie z. B. Barmherzigkeit, Langmuth zc. Es bedarf keines Erweises, daß diese ganze Eintheilung grundlos ist, indem sa die sogenannten uneigentlichen Attribute, als solche, Gott gar nicht zugeschrieben werden können, mithin auch keine wahren göttlichen Eigenschaften sind, und wenn sie in einem Sinn verstanden werden sollen, bey welchem das Bilbliche ent-

<sup>1)</sup> Shleiermader, chriftl. Gl. 1. S. 286.

fernt wird, mit ben attributis propriis coincibiren, woburch bie Eintheilung aufgehoben wird.

- 2. Die Deduction ber gottlichen Gigenschaften burch bie via negationis und eminentiae, führte babin, sie nach ihrem Inhalte in negativa (αποφατικά, αφαιοετικά) und positiva ober affirmantia (καταφατικά, θετικά) einzutheilen. Schon bie Bemerfungen, welche oben über bie angeführte Debuctions = Methode gemacht worden find, beweisen, bag bie barauf gegrundete Claffification vollfommen unftattbaft ift. Gine Regation, Die nichts Positives in sich foliegt, fagt im Grunde über bas göttliche Wefen gar nichts aus. Gollen baber bie fogenannten negativen Gigenschaften einen wahren Ginn baben, fo muffen fie eine Realität ausbruden, von welcher bie Reagtion blog auffagt, bag fie in Gott auf fdrankenlose Beife gefest werben foll; allein offenbar werben bieburch bie negativen Attribute zu positiven. Wenn g. B. ber Gag: Gott ift unbebingt, nichts anders auffggen foll, als bag Gott ichlechterbings nicht jum Reiche ber endlichen, bedingten Wefen gebore, fo wird baburch bie Renntnig von bem, mas Gott ift, nicht weiter geforbert. Allein es ift flar, bag man burch biefen Gas mehr fagen will, nicht allein bag Gott nicht bebingt, fonbern bag er bie Urbebingung von allem Bedingten fen, woburch aber ber Sas aufbort ein negativer zu feyn und zu einem affirmirenben wirb.
- 3. Der Eintheilung der göttlichen Eigenschaften, nach ihrem gegenseitigen Berhältnisse, in primitiva und derivata, läßt sich entgegensehen, daß jede Eigenschaft Gottes das ganze ungetheilte und untheilbare Wesen Gottes ausdrücken muß, nur daß sie dieses göttliche Wesen von Seiten seiner ewigen Wirksamseit auffaßt und diese nach der oder jener besondern Richtung bezeichnet. Alle Eigenschaften Gottes sind deßhalb im Grunde abgeleitete, allein nicht eine von der andern, sondern alle aus seinem Wesen, oder vielmehr aus seiner Wirksamseit, insofern diese als absoluter Grund des endslichen Seyns sich, se nach den verschiedenen Seiten dieses legetern, in verschiedenen Formen und Bestimmtheiten äußert und erfannt wird.

4. Noch weniger zu billigen ift bie Eintheilung ber gottliden Attribute nach ihrem Berhaltniffe gur menfchlichen Natur in communicabilia und incommunicabilia. Denn genau genommen fann feine einzige gottliche Gigenschaft bem Menfchen mitgetheilt werben, weil alle Ausbruck bes abfoluten Befens find und fo aufgefaßt, auf bas endliche Befen feineswegs übergetragen werben fonnen. Läßt man bingegen bas Merfmal ber Abfolutheit fallen, fo fonnen alle bem Menfchen mitgetheilt werben, insofern ja ber Mensch nach bem Bilbe Gottes geschaffen, und berufen ift, fich in immer weiterm Fortidritt jur Abnlichfeit mit Gott auszubilben. Richt nur bie Beisbeit und Gute Gottes follen auf ben Dlenfchen übergeben, fonbern auch feine Allmacht, insofern ber Mensch feine geiftige Rraft zu immer boberer Entwicklung bringen foll, und feine Ewiafeit, weil ber Menich nicht nur bagu berufen ift, unfterb= lich fortzuleben, fonbern immer mehr Gewalt über bie Beit erlangen foll.

5. Gine ber altesten Gintheilungen ber göttlichen Attribute, auf bie man bis in bie neuern Zeiten wieber gurudige= fommen ift, grundet fich auf bas boppelte Berbaltnig Gottes gu fich felbft und gur Belt. Aus erfterm follen entfpringen bie attributa Dei immanentia ober interna, auch quiescentia und absoluta genannt, (avevegyntena); aus bem andern bie attributa Dei transeuntia, externa, op erativa, relativa (evegyntenei). Bon allen altern Dogmatifern unferer Rirche befolgt, ift biefe Claffification auch von ben meiften neuern (Reinbard, Ammon, Tweffen zc.) in Schut genommen worden. Auf fie fommt auch bie von Digfc vorgeschlagene in ablative und relative Attribute gurud'). Wenn Steubel 2) Eigenschaften in Gott und an Gott un= terscheibet, fo ift es im Grunde nur bie alte Gintheilung in Attribute ber göttlichen Substang und ber göttlichen Thatigfeit. (5 erlach 3) bezeichnet erftere als negative und lettere als

<sup>1)</sup> Ripfd, chrifft. Lebre. 2te Muft. G. 102.

<sup>2)</sup> Steubel, Glaubenel. G. 117.

<sup>3)</sup> Berlad, Lehrb. ber philof. Biffenfc. 2. G. 447 ff.

positive. Much Begideibers Cintheilung 1) fommt auf bie angeführte gurud. Denn bie attributa Dei generalia find ben ibm, wie aus feiner eigenen Definition erbellt, nichts anbers als bie immanenten Attribute Gottes, gleichwie bie attributa specialia, namiich physica und moralia, ben attributis transeuntibus entsprechen. - Die Bebarrlichfeit, mit welcher man biefe Claffification feftgehalten bat, icheint barauf bingubeuten, baf berfelben wirflich etwas Wabres jum Grunbe liegt; und biefes Wabre ift auch nicht schwer aufzufinden. Es ift nämlich bie wesentliche Berschiedenbeit Gottes von ber Belt. Webt man von ihr aus, fo fcheint nichts naturlicher, ale bag man fich Gott querft als unendlich erhaben über bie Welt benft, und bie Eigenschaften bestimmt, bie ibm als foldem, nach feinem reinen Ununbfürfichfenn gufommen, und fobann Gott in feinem Berbaltniffe gur Belt auffaßt, um bie Prabicate gu entbeden, bie aus biefem Berhaltniffe entspringen. Allein es barf boch nicht überseben werben, bag Gott, obgleich an und für fich absolut verschieben von ber Welt, bennoch nicht in realer Trennung von ber Welt gebacht werben barf. Alls bas absolute Urwesen nämlich ift er nothwendig activ, ohne alle Vaffivität in ewigem, fich unveranderlich gleichbleibendem Birfen begriffen. Das Wirfen bes absoluten Wefens fann nun aber, wie fpater genauer erwiesen werben foll, nichts anders fenn als Gelbstoffenbarung, und Product ber Gelbstoffenbarung Gottes ift bie Welt. Es folgt bieraus, bag Gott, ungeachtet feiner absoluten Differeng von ber Welt, bennoch mit ibr in ungertrennlicher Berbindung fieht. Man fann fich allerdings Gott benfen, abgeseben von biefer gegenwärtigen Welt, allein

<sup>1)</sup> Wegscheider, Institt theol. christ. dogm. 7te Muff. ©. 252.:

Quum attributorum divinorum partitio, quae omnibus numeris absoluta sit, proponi nequeat, ea praeferenda est, quae minimis prematur incommodis: quare hancee sequemur, quae in duplici illa via virtutes divinas investigandi ponitur, qua ideam Dei ut naturae absolutae cum a mundo diversae, tum ad eundem et physicum et moralem relatae excolimus atque illustramus; unde ducuntur generalia et specialia Dei attributa.

nicht obne fraend eine Belt. Schon aus biefem Grunde muß bie angegebene Claffification als unftatthaft erscheinen. es ift ferner zu bemerfen, bag man bev biefer Eintheilung von einem zu weiten Begriff von Gigenschaft ausging, und unter benselben auch folde Bestimmungen subsumirte, Die nicht bieber geboren. Bebes Dbiect nämlich entwidelt, wie oben auseinander gefett worben ift, feine Eigenschaften nur infofern, als es fein Befen gur Offenbarung bringt. Alle Attribute Gottes muffen fich bemnach auf feine Activität, b. b. feine Gelbstoffenbarung beziehen. Bestimmtheiten, welche von aller Activität Gottes abseben und fich rein auf feine Substang an und für fich beziehen, find nicht Eigenschaften im mabren Ginne bes Wortes, fonbern analytische Bezeichnungen bes göttlichen Befens, welche im Grunde ibentisch find und, weil bas Befen Gottes fich in feinem Birfen offenbart, auf bie bas lettere betreffenben thätigen Attribute übergeben und biefen eigentlich ben Charafter ber göttlichen ertheilen muffen. Sievon überzeugt man fich leicht, wenn man bie Beftimmungen betrachtet, welche gewöhnlich als attributa immanentia aufgeführt zu werben pflegen. Einige von benfelben geboren offenbar zu ben attributis transeuntibus, wie g. B. bie Ewigfeit, wie Schleier= mach er richtig bemerft bat, nicht allein bas über alle Beit erhabene Seyn Gottes, fonbern zugleich (positiv) bas Bedingt= fenn ber Beit burch Gott auffagt; eben fo bie Unendlichfeit, Unbedingtheit, welche, wenn fie feine leeren Regationen fenn follen, ben Begriff ber absoluten Abbangigfeit ber Belt von Gott impliciren muffen. Anbere bagegen find wirflich feine Attribute, fonbern Bezeichnungen bes göttlichen Genns an und für fich, wie g. B. Geiftigfeit, Ginheit und Ginfachbeit, Noth= wendigkeit, aseitas und bal.

6. Wenn man bedenkt, daß, nach dem so tiefe Wahrheit enthaltenden biblischen Ausdrucke, der Mensch nach dem Ebensbilde Gottes geschaffen ift, so wird man sich leicht veranlaßt fühlen, die göttlichen Attribute nach Analogie mit dem menschstichen Geiste einzutheilen 1). Wirklich kommt auch diese Eins

<sup>1)</sup> Leibnitz, Théodicée (Amsterd. 1747.) prés. p. 287. Pour aimer

theilung baufig vor, und mehrere angesebene neuere Theologen haben fich offen für biefelbe erffart. Go fagt 3. B. Bretfdneiber 1): "Da unfere Borftellung von Gott analogisch nach bem Befen bes Menichen gebilbet ift, und wir ibm nach biefer Unalogie Berftand und Billen, aber auch eine Subftang ale Substratum benber Rrafte auguschreiben pflegen, fo bat biefe Eintheilung (in Attribute ber göttlichen Gubftang, bes göttlichen Berftanbes und bes göttlichen Willens) allerdings etwas Fagliches und Empfehlendes." Gleichwohl zieht ihr Bretidneiber, wegen ber Schwierigfeit, welcher ber philoforbifche Begriff einer Gubftang unterliegt, besonbers wenn man ibn auf Gott anwendet, bie Gintheilung in Gigenschaften bes Berftanbes, Willens und Senns Gottes por, ju welchen er noch allgemeine Eigenschaften, Determinationen ber bochften Bollfommenbeit überhaupt bingufugt, welche fich auf bas Erfennen, Wollen und Geyn gleichmäßig beziehen und bie Beichaffenbeit beffelben bestimmen follen. Safe fagt 2): "Da bie 3bee Gottes als bas Urbild bes menschlichen Beiftes geoffenbart ift, so fann in ber That eine Gintheilung in Attribute nur eine Diochologie Gottes fenn. Der urfprünglichen Einheit bes menschlichen Geiftes entspricht bie absolute Perfonlichfeit felbft, beren Aftribute burch ben Wegenfag wiber bie bentbaren Arten ber Befdrantung fich als einfache Mobificationen bes Absoluten ergeben (Ewigfeit, Allgegenwart, Sichfelbstgenugsamfeit = Liebe). Speciellere Attribute entfteben, indem bie einzelnen Thatigfeiten und Beziehungen, in benen fich bas Gottliche im Menschenleben entfaltet, zum Begriffe bes Abfoluten erhoben werben, baber fich je nach ber Aufgablung menschlicher Käbigkeiten und Tugenden auch bie göttlichen Uttri-

Dieu il suffit d'en envisager les perfections; ce qui est aisé, parceque nous trouvons en nous leurs idées. Les perfections de Dieu sont celles de nos ames, mais il les possède sans bornes: il est un océan, dont nous n'avons reçu que des gouttes; il y a en nous quelque puissance, quelque connaissance, quelque bonté, mais elles sont toutes entières en Dieu.

<sup>1)</sup> Bretfchneiber, Sanbb. ber Dogm. 4te Musg. 1. G. 480.

<sup>2)</sup> Safe, Lehrb. ber evangel. Dogm. 2te Aufl. G. 160.

bute bestimmen und mehren lassen. Wie aber das volle Ich in jeder Geistessorm ist, obwohl es nur einseitig zur Erscheisnung kommt, so sind jene allgemeinen Attribute in allen durch eine besondere Geistessorm gebildeten, enthalten, zu denen sie sich also verhalten wie das Genus zur Species. Die besondern Attribute mögen daher nach dem gewöhnlichen Schema der Geistessormen, oder nach den ihnen entsprechenden Ideen eingestheilt werden als Attribute der Erkenntniß, des Gesühls und Willens."

Bas bey biefer Claffification von vornberein ein großes Bebenfen erweden muß, ift ber Umftand, bag ben ihr bas Endliche jur Bafis genommen wirb. Allerdings tonnen bie Attribute Gottes, wie wir es icon jugeftanben baben, nicht erfannt werben, ohne Rudficht zu nehmen auf ben Complex alles Endlichen, Die Belt. Allein ba boch bie Welt von Gott, und nicht Gott von ber Welt abbangt, fo ift und bleibt bas richtige Berfahren, von Gott gur Belt, und nicht von ber Belt, ober einem einzelnen Theile ber Welt zu Gott überzugeben. Benn man bemerft, bag ber Menich nach Gottes Chenbilbe geichaffen und göttlichen Geschlechtes ift, fo beruft man fich allerbinge auf eine große, inhaltreiche Wahrheit. Allein burfen wir baben bie unüberfteigliche Kluft überfeben, welche zwischen bem Menschen als endlichem Wefen und Gott als bem Unendlichen befestiget ift? Durfen wir begwegen bie geiftigen Rrafte bes Menfchen zur Grundlage ber Gintheilung ber gottlichen Attribute nehmen? Man wird boch, wenn man Gott ein Denfen, Wollen und Rublen beylegt, nicht in Abrede ftellen, bag biefe gottlichen Rrafte von ben Grundvermogen bes menfchlichen Geiftes unend= lich verschieben find. Allein wenn bem alfo ift, follte man boch auch billig Unftand nehmen, die Claffification ber Eigenschaften Gottes auf bie Gintheilung ber menschlichen Beiftesfrafte gu grunden. Bir icheiben ben bem Menschen Denfen und 2Bollen, weil bas erftere fich febr gewöhnlich auf ichon gegebene und von bem Bollen unabhangige Gegenftanbe bezieht, und auch ba, wo es ein praftisches ift, boch nicht immer burch ben Billen realifirt werben fann. Allein fann auf abnliche Beife auch ben Gott bas Denfen und Wollen getrennt werben? 3ft

nicht fein Denfen ein allmächtig ichaffenbes, und baber von feinem Wollen im Grunde nicht verschiebenes, wie ja auch in ber beiligen Schrift bas Sprechen Gottes, ale Ausbruck bes Denfens, überall als ein ichaffenbes ericeint? - Bir ichreiben bem Menschen Gefühl zu, als Bermogen fich feines Gepns und ber barin vorgebenben Mobificationen in Luft und Schmers bewußt zu werben, und wir thun biefes mit allem Rechte, infofern bas Rublen etwas gang anderes ift als bas Wollen und Denfen, und bas gange leben bes Menschen in einem bestanbigen Bechiel von entgegengesetten Gefühlezuständen gerflieft. Allein burfen wir in biefem Sinne bem absoluten Befen Gefühl aufdreiben? Ift Gott ber Luft fabig, fo ift er auch ber Unfuft auganglich, und fo wechseln auch bev ibm biefe entgegengesetten Bewegungen; allein indem wir auf biese Weife Gott in ben Wechsel verschiedener Gemuthezustände berabziehen, boren wir auf, ibn als ben absoluten zu benfen, wir machen ibn zu einem endlichen Wefen. - Es liegt freilich febr nabe, Gott nach menschlicher Analogie ju benfen; ber popularen Borftellung von Gott wird immer Untbrovomorpbifches anfleben. Allein bas ift gerade bie Aufgabe ber Wiffenschaft, Die Gottes-3bee fo viel als möglich aller anthropomorphischen Elemente au entfleiben. Gebt fie nun aber ben ber Gintheilung ber gottlichen Attribute von ber Analogie ber menschlichen Beiftes= frafte aus, fo fest fie gang eigentlich ben Untbrovomorphismus in Gott, und handelt fo ihrer Aufgabe birect entgegen. -Wir fonnten noch bingufegen, bag bie Pfochologie noch nicht auf ber Sobe fieht, mit voller Sicherheit irgend eine Ginthei-Inna ber menschlichen Geiftes = Bermögen als unbeftritten und unbestreitbar anzunehmen. Es ift ja befannt, baß auch neuere Pfochologen bas Gefühl ber ihm feit Rant zugeschriebenen Burbe einer wefentlichen Grundfraft bes Beiftes wieber berauben, und es als eine besondere Beife bes Denfens und Wollens barftellen wollten 1). Go lange aber bie Vfpcbologie

<sup>1)</sup> S. Maaß, über die Gefühle. Salle 1811. Beiß, über das Befen und Birken der menschlichen Seele. Leipz. 1811. Krug, Theorie der Gefühle. Königsb. 1823. Dagegen Richter, über das Gefühlsvermögen. Leipz. 1824.

noch in ihren wichtigsten Lehren im Zweifel befangen ift, muß man es wahrlich als fehr bedenklich ansehen, von ihr auszusgehen, um die Gottes = Idee aufzuhellen, und die in ihr besichtossenen Momente zu wiffenschaftlicher Entfaltung zu bringen.

Die Ungewißbeit ber pfochologischen Resultate gibt fich auch in ben verschiebenen, auf bie Analogie bes menschlichen Beiftes gegrundeten Gintheilungen ber gottlichen Attribute febr flar gut erfennen. Babrend nämlich bie frühern Theologen (Döberlein, Tieftrunt, Rnapp u. a. m. - auch Um= mon und Bretfchneiber) nur zwei Grundvermogen in Gott ftatuiren, nämlich Intelligenz (Berftanb) und Willen, geht Safe trichotomifch zu Werfe und fpricht von einer Erfenntniß, von einem Willen und einem Gefühl in Gott. Gerabe ben biesem geiftreichen Theologen gibt fich auf eine auffallende Weise bie Schwierigfeit zu erfennen, Gott Gefühl bengulegen. Er will nämlich, bag man bas Gefühl in Gott rein activ faffe, in Bezug auf alles Berbenbe als weltschaffen be Phantafie, in Bezug auf alles Geyn, wie Gott in feiner ewigen Entwicklung es erfennt, als Woblgefallen, in Bezug auf feine eigene unendliche Lebensfülle als Geligfeit. Dagegen ift aber zu bemerfen, bag bas Gefühl feinem eigentlichen Wefen nach ein paffives Bermogen ift, bag Phantafie nicht zum Gefüble, fonbern zum Dentvermögen gebort, und bag Boblgefallen und Geligfeit nichts Actives baben und alfo mit ber Forberung Safe's, bas Befühl activ zu benfen, fich nicht vereinigen laffen. Bas Bretfdneiber's Gintheilung insbesonbere betrifft, fo ift es zuverlässig ein logischer Berftog, neben ben Attributen bes göttlichen Genns, noch allgemeine Gigenschaften ober Determinationen ber bochften Bollfommenheit überhaupt aufzuführen, indem ja bas gottliche Geyn ein vollfommenes ift, weßbalb biefe lettern Determinationen nothwendig in bas göttliche Geyn fallen, und feine eigene Claffe bilben fonnen.

7. Auf die wechselnden Beziehungen des schlechthinigen Abhängigkeits = Gefühls auf Gott gründet Schleier macher die Eintheilung der göttlichen Attribute. Diesem Abhängigsteits = Gefühle, insofern in demsethen noch kein Gegensag ersicheint, sollen die Ewigkeit, Allmacht, Allgegenwart und Alls

wiffenheit entsprechen; Die Beiligfeit und Gerechtigfeit Gottes follen fich auf bas burch bie Gunbe getrubte Abbangigfeits= Gefühl beziehen; auf bie Aufhebung biefer Störung burch die göttliche Gnabe, ober bie Erlöfung burch Chriftum bie Liebe und Beisheit Gottes. - Bir find weit entfernt, Die Confequeng zu verfennen, mit welcher Schleiermacher ben biefer Entwidlungs = Methobe und Claffification ber gottlichen Attri= bute zu Werfe gegangen ift. Denn wenn man bas ichlechthi= nige Abhängigfeits = Gefühl als bie absolute Grundlage aller Religion betrachtet, und alle Gotteserfenntnig aus ihm ableitet, fo liegt es febr nabe, auch fammtliche Gigenschaften Got= tes aus ibm zu beduciren und biefelben nach ben in biefem Gefühle eintretenden wechselnden Buffanden einzutheilen. Much gebenfen wir nicht, es Schleiermader jum Bormurf ju machen, baß er bie Lebre von ben göttlichen Gigenschaften burch feine gange Dogmatif vertheilt bat 1); wir haben und im Gegen= theil ichon oben billigend über biefes Berfahren ausgesprochen, weil alle Gigenichaften Gottes auf feine Berfe binmeis fen und baber auch ben ber Darftellung biefer ihre paffenbfte Stelle finden. Wir muffen ferner jugeben, bag bie mechfelnben Buftande bes frommen Gelbftbewußtfenns gur natürlichen Folge haben, bag balb biefe, balb jene Gigenschaft Gottes mit vorzüglicher Rraft und Klarbeit in bas Bewußtfeyn eintritt. Die Momente, mo ber Menich von bem Gefühle feiner Gundhaftigfeit und Sould ergriffen wird, werben gewiß auch biejenigen fenn, in welchen er fich ber Gerechtigfeit Gottes am lebhafteften bewußt wird; gleichwie bas Bewußtseyn ber Berfohnung mit Gott burch Jefum Chriftum fich nicht ohne basjenige ber Gnabe und Liebe Gottes. einfiellen fann. muß boch bier bemerft werben, bag bie Eintheilung ber Attris bute Gottes nach biefen wechselnben Buftanben bes frommen Selbstbewußtseyns eben nur auf einer subjectiven Grundlage rubt, und baber auf objective, wiffenschaftliche Geltung feinen Unspruch machen fann. Es wird und auf biefe Beife flar

<sup>1)</sup> Diefer Borwurf wird Schleiermachern von Bretfcneister gemacht I. G. 483.

gemacht, welche Gigenschaften Gottes in gewiffen Buffanben bes frommen Lebens vorzüglich vor bas Bewußtseyn treten, aber nicht, in welchem Busammenbange bie verschiebenen Gigenschaften Gottes real fteben, und in feinem Wirfen offenbar werben. Es muß ferner bemerft werben, bag ber Buffanb bes frommen Gelbstbewußtseyns, in welchem noch gar feine Storung porbanden ift, in ber Wirflichfeit gar nicht vorfommt, indem ja ben allen Menschen ohne Unterschied bas fromme Gelbftbewußtseyn mehr ober weniger getrübt ift, worauf fich gerabe bie allgemeine Erlöfungsbedürftigfeit gründet. Man fieht bemnach nicht recht ein, in welchen Menfchen bas Bemußtfenn ber in ber erften Abtbeilung aufgeführten göttlichen Eigenschaften zu rechter Entwicklung fommen folle. Ueberdieß burfte bas Bewußtseyn ber verschiebenen göttlichen Attribute boch auch nicht fo ausschließend auf die wechselnden Buftande bes frommen Gefühls zu beziehen fenn, als es nach ber Soleiermacherichen Darftellung erscheinen fonnte: benn gewiß wird auch in bem ber Erlösung burch Christum gewissen Menfchen, neben bem Bewußtfeyn ber gottlichen Gnabe und Liebe auch bas feiner Gerechtigfeit und Seiligfeit fortbauern, gleichwie ber annoch im Buftanbe bes Getrübtfenns bes fchlecht= binnigen Abbangigfeits = Gefühls verharrende Menich, bes Bewußtfenns ber göttlichen Gnabe nicht gang unfähig ift, welches ja bie Betrachtung ber Ratur und bie Geschichte bes Chriftenthums jeben Augenblick in ibm erneuert, und ohne welches er pon ber burch Chriftum gefchebenen Erlöfung fgar feinen Begriff haben, noch irgend einen Antrieb verfpuren fonnte, in Diefelbe einzugeben und nach mabrer Berfohnung mit Gott gu ftreben.

8. Mehrere neuere Theologen, unter welchen wir Böhme und Elwert anführen, gründen ihre Eintheilung der göttlischen Attribute auf das Berhältniß Gottes zur Belt. Der erstere betrachtet Gott zuerst nach seinem besondern Bershältnisse zur moralischen, dann zur physischen, und endlich zur vereinten moralischen Physischen Welt. Aus dem Verhältniß Gotstes zur moralischen Welt leitet er dessen heiligkeit, Güte und Gerechtigkeit ab. Das Verbältniß Gottes zur physischen Welt

faßt er zuerst in mathematischer, und dann in bynamischer Beziehung auf, und beducirt so auf der einen Seite die Allgegenwart und Ewigkeit, auf der andern die Allmacht und Allwissenheit Gottes. In seinem Verhältnisse zur vereinten morralisch-physischen Welt erscheint ihm Gott als allweise, und selig. Endlich betrachtet Böhme Gott noch nach seinem allgemeinen Verhältnisse zur Welt überhaupt, aus welchem er dessen Unendlichkeit, Unabhängigkeit, Selbstgenugsamkeit und absolute Nothwendigkeit ableitet.

Ueberblickt man nun bas biefe Gintheilung barftellenbe Schema (S. 99), fo fällt ben bem erften Blide icon ber Migftand auf, bag bie speciellen Berbaltniffe ben allgemeinen vorangeftellt werben, mabrend boch bie erstern bie legtern noth= wendig voraussegen, gleichwie auch die aus biefen beducirten Eigenschaften in bie aus jenen abgeleiteten als nothwendige Formen berfelben übergeben. Es fällt ferner auf, bag mehrere Eigenschaften, welche offenbar auf bie Welt in ihrem gangen unermeglichen Umfang fich beziehen, nur allein auf bie phofiiche Welt bezogen werben, wie g. B. Allgegenwart, Ewigfeit, Allwiffenheit, und Allmacht. Für einen Irrthum muffen wir es auch erflären, bag mehrere Bestimmtheiten, welche fich auf bas göttliche Gegn an und für fich beziehen, und barum feine Gigenfchaften find, wie g. B. Die reine Geiftigfeit Gottes und feine Unendlichkeit, von Bobme als eigentliche Attribute aufgeführt werben. Außerbem ftimmt bie gange Urt und Weife. wie Bobme bie gottlichen Gigenschaften beducirt, mit ber von ibm gegebenen Definition berfelben nicht recht überein. werben nämlich auf bas Berbaltnig Gottes gur Belt bezogen, mabrend boch (S. 25) Eigenschaften Gottes nur bas= jenige fenn follen, mas jum Wefen Gottes gebort.

Der Eintheilung ber göttlichen Eigenschaften bey Böhme, so wie seiner ganzen Darstellung ber sie betreffenden Lehre, liegt ber (Kantische) Irrthum zum Grunde, daß die praktische Bernunft allein den Glauben an Gott begründen könne. Ausgegangen wird daher von der Idee des höchsten Gutes, und bemnach Gott als dassenige Wesen dargestellt, welches das höchste Gut, oder den letzten Weltzweck zu vollendeter

Realifirung bringt. Allein bieg erschöpft offenbar ben Gottes= begriff nicht. Gott ift nicht allein bas bas bochfte Gut voll= fommen realiffrende Wefen; fonbern, ba bas bochfte But, ober ber lette Beltamed, icon bie Erifteng ber Welt porquefest, ift Gott por allen Dingen aufaufaffen als bas bie Welt absolut senenbe und ordnende Wesen, ale ber bas All ber Dinge ichaffenbe abfolute Geift. Bon biefem Begriffe muß ausgegangen werben, wenn mehrere Gigenschaften Got= tes, wie z. B. feine Allmacht, Allwiffenheit, Ewigfeit, Allgegenwart, in ihrem mabren Wefen erfannt werben follen. Allein es liegen bier noch andere Brrtbumer gum Grunde, Go ift es guverläffig ein folgeschwerer Brrthum, wenn bier, wie ben Rant, bas bodite But bargeftellt wird als bestebend aus zwei Elementen, nämlich praftifcher Beisbeit und Glüdfeligfeit, welche, wie ausbrudlich behauptet wird, wefentlich von einander verichieben und in gar feinem immanenten Busammenbange mit einander fteben follen. Diefer Borftellung gufolge wird nun auch bie gange Welt betrachtet als zusammengesett aus zwei gang beterogenen Suftemen, einem moralifden und einem phyfifden, wonach ber lette 3med ber gangen göttlichen Wirffam= feit babin bestimmt wird, biefe beiben Weltspfteme barmonisch und gang ju verbinden ju Giner, nach Beit und Raum und Inbalt unendlichen (?), moralisch = physischen Welt (G. 89). Sieben wird aber überfeben, bag bie Belt nicht allein in ibrem legten 3mede, fonbern ichon nach ihrem urfprungli= den von Gott gefetten und geordneten Geyn eine (organis fche) Einheit ift, in fofern bie bas moralifde Reich bilbenben Wefen, als endliche, ebenfalls zum Gangen ber Welt gehören und einen integrirenden Theil berfelben ausmachen. In Folge von biefer vorausgesetten urfprünglichen Berriffenheit ber Welt in zwei gang verschiebene Reiche, mußte auch bie Ginheit ber göttlichen Eigenschaften aufgehoben und biefelben zu einfeitig auf bas eine ober bas andere ber beiben Belt = Spfteme bezo= gen werben, woben es unvermeiblich mar, bag mehrere, welche bie gange Welt betreffen und in bem absoluten Gegen berfelben begrundet find, als folde aufgeführt wurden, bie nur bas phyfifche Welt = Gyftem betreffen. - Gine große Frage mare

noch, ob ans bem Begriffe Gottes als bes bloßen Bermittlers bes letten Weltzweckes, mehrere von Böhme ihm bengelegte (immanente) Eigenschaften, wie feine Unenblickeit, seine reine Geistigkeit, seine Unabhängigkeit und Selbstgenugsamkeit, mit Nothwendigkeit folgen.

Elwert gebt, wie Schleiermacher, von bem Bemußtfenn ber Abbangigfeit von Gott aus, und nimmt begbalb als Grundzug bes göttlichen Wefens, aus welchem er alle 21t= tribute entwickeln zu fonnen glaubt, Die Allmacht an. Daß bier Elwert nicht mehr auf chriftlichem Boben fieht, indem in bem Evangelium bie Allmacht Gottes gerade nicht bie befonbers bervortretenbe Eigenschaft Gottes ift, muß fogleich in Die Augen fpringen. Ueberhaupt aber bat es fein großes Bebenfen ben ber Eintheilung ber göttlichen Attribute, welche boch ben gangen Reichthum bes in Gott beschloffenen Genns in feiner genetischen Entfaltung und Offenbarung barftellen foll, von einem fo fpeciellen Bug auszugeben; nothwendig muß biedurch die gange Claffification etwas Einseitiges und Schiefes erhalten. Berfolgen wir bie Darftellung Elmert's weiter, fo ftoffen wir auf viele andere febr erhebliche Schwierigfeiten. Er will nämlich bie Allmacht gebacht wiffen 1) nach ihrem Begriffe, fofern fie Grund ift für bas Dafenn bes Endlichen überhaupt; 2) nach ihren Wirfungen, fofern fie ber Grund ift für bestimmte Qualitäten bes endlichen Geons; ben Nr. 1 foll analytisch, ben Nr. 2 synthetisch zu Werfe gegangen werben; bort entwickele fich bas Wefen Gottes, bier feine Attri-Allein man fieht nicht recht ein, was eigentlich beibe bute. Abtheilungen auseinanderhält; benn wenn in Nr. 1 bie 2111= macht Gottes ihrem Begriffe nach ichon als Grund für bas Dafenn bes Endlichen aufgefaßt wird, fo wird fie ja fcon bier nach ihren Wirfungen betrachtet, und biemit erscheint Nr. 2 als in Nr. 1 icon aufgenommen. Denn bag in ber zweiten Abtheilung von bestimmten Qualitäten bes endlichen Gepns, und in ber erften von bem Dafenn überhaupt bie Rebe fenn foll, fann für eine Unterscheidung feinen genügenden Grund abgeben, weil ja bas Geyn mit feinen Qualitäten unauflos: lich zusammenbängt. Außerbem bleibt bier Elwert ber Auf-

gabe, bie er fich gestellt bat, nicht getren. Er bezweckt nam= lich eine Eintheilung ber göttlichen Attribute und fagt boch, daß nach ber erften Abtheilung Gott feinem Befen nach, und erft in ber zweiten nach feinen Attributen erfannt werbe. Das von ibm als Resultat feiner Entwicklungen bevaefügte Schema entspricht ber von ibm aufgestellten Classification nicht genau, und gibt außerbem zu manchen neuen Ginwendungen Beran= laffung. Diefes Schema ffellt nämlich Gott in breifacher Glieberung als unendliche Rraft (Allmacht), als Beift ober Liebe, und als ben Wahrhaftigen ober Allgegenwärtigen bar; als wenn bie Wahrhaftigfeit nicht auch in ber Beiftigfeit Gottes wurzelte, als wenn Geift und Liebe einerlen und Wahrhaftig= feit und Allgegenwart ibentische Begriffe maren. Aus ber Allmacht werben nunmehr bie Gelbfiffanbigfeit, Unveranderlichfeit, und Unräumlichfeit abgeleitet, aus ber Liebe bie Allwiffenbeit (?), Beiligfeit und Geligfeit, und aus ber Wahrhaftigfeit ober Allgegenwart bie gottliche Beisheit, Gerechtigfeit (?) und Gute (?). - Wir wollen ber Abbandlung Elwert's bas ibr von Unbern 1) jugeftanbene Lob bes Scharffinns nicht ftreitig machen, muffen aber boch befennen, bag wir fie für einen bie Lebre von ben göttlichen Gigenschaften nicht aufhellenben, fon= bern im Gegentheil auf wunderliche Weise verwirrenden Berfuch balten 2).

<sup>1)</sup> G. Ripfd chriftl. Lehre G. 103.

<sup>2)</sup> Marheinete, Grundlehren ber chriftl. Dogm. 2te Aufl. (S. 109 u. folg.) geht bep der Eintheilung der göttlichen Eigenschaften von der dreisachen Bestimmtheit des Wesens Gottes, als des wahren, des ewigen und des seligen aus. Aus der Wahrheit Gottes leitet er dessen Allwissenheit, Allweisheit und Wahrhaftigkeit (Realität) Gottes ab; aus der Ewigkeit die Allgegenwart (?), die Freiheit (?) und die Heiligkeit (?) Gottes; aus seiner Seligkeit seine Persönlichkeit (?). Die Allmacht Gottes läßt er aus seiner vereinten Weisheit und Heiligkeit hervorgehen und siellt die Majestät als die Einheit der göttlichen Bollfommenheiten dar. Abgesehen von den Willführlichkeiten, die dep dieser Eintheilung der göttl. Sigenschaften Statt sinden, ist zu tadeln, daß hier Eigenschaften mit solchen Bestimmtheiten vermengt werden, die ganz eigentlich das Wesen Gottes betressen (3. B. Persönlichkeit, Realität), und daß

Rach biefen fritischen Erörterungen wird man mit allem Rechte erwarten, bag wir und über bie Methobe erffaren, welche nach unferm Dafürhalten bey einer wiffenschaftlichen Eintheilung ber göttlichen Attribute befolgt werben muß. Wir glauben inbeffen uns bieruber furz faffen zu fonnen, weil unfere Unficht aus bem, was wir über bie Deduction ber Gigenfchaften Gottes gefagt baben, leicht zu entnehmen ift. Gleichwie man nämlich biefe ausschliegend weber aus bem Wefen, noch aus ben Werfen Gottes ableiten fann, fo fann man auch weber jenes, noch biefe jum Gintheilungsprincip berfelben nehmen. Wir finden biefes Princip ba, wo wir bas Deductions= Princip gefunden baben, nämlich in bem realen und lebendigen Berbaltnif Gottes ju feinen Berfen. Das Birfen Got= tes ift und fann nichts anders fenn als feine Gelbftoffenbarung, bas Object von biefer ift bie Welt. In ber Welt unterfcheis ben wir nun, gleichwie an jebem einzelnen endlichen Wefen, bas Genn von bem unaufhörlichen Bechfel, burch welchen fie fich bindurchbewegt und burch welchen fie ihre Entwicklung (Evolution) vollzieht. Beydes, bas Genn ber Welt wie ibre Evolution, ift von Gott absolut bedingt gefest. Gott offenbart fic bemnach einmal burch bas Gegen ber Welt nach ihrem Genn, fobann burch bas Gegen ihrer Entwicklung. Siernach gerfal-Ien alle gottlichen Attribute in zwei Claffen, in folde, welche fich auf bas Beltfegen (Schöpfung), und folde, welche fich auf bas Gegen aller Beltentwidlung (Regierung) be-Da ber lette 3med aller Weltregierung und mithin ber gottlichen Weltregierung fein anderer fenn fann als bie Entfaltung bes Reichs Gottes - welche übrigens von anderer Seite betrachtet auch Selbstoffenbarung Gottes ift - fo merben auch bie ber lettern Abtheilung angehörigen Attribute Got tes fich an bie verschiebenen Geiten anschließen, von welchen bas göttliche Reich aufgefaßt werben fann.

von keinem eigenklichen Princip ausgegangen wird. 3war beutet Marheineke (g. 187) barauf bin, baß Bahrheit, Ewigkeit und Seligkeit in dem Begriff Gottes als des absoluten Biffens begrindet bet sepen. Allein diese Begrindung ift nicht nachgewiesen worden.

Es wird nicht nöthig feyn, daß wir uns hier weitläufiger über unsere Classifications = Methode ber göttlichen Attribute Das Gefagte wird vollfommen hinreichen, um bie Principien, von welchen wir ausgehen, zu erkennen zu geben. Ben ber Entwicklung ber gottlichen Eigenschaften felbft wirb es fich zeigen, wie naturlich fie nach ber von uns befolgten Methode sich entfalten und wie einfach sie sich in und mit ib= rer Deduction von felbst gliebern und eintheilen. - Da inbeffen die Gottes - Idee die nothwendige Grundlage einer jeben Untersuchung über bie gottlichen Gigenschaften ift, fo merben wir gunachst biese 3bee zu entwideln haben. Und hier ftellen wir uns fogleich auf ben chriftlichen Standpunft, aus bem boppelten Grunde, weil wir ben biefer ganzen Untersudung bas Intereffe ber chriftl. Dogmatif vor Augen haben, und in bem Chriftenthum felbft bie Elemente ber bochften Gveculation anerkennen, auf welche jebe gefunde, grundliche Phi= losophie am Ende immer gurudführen wirb.

## Chriftliche Gottes : 3dee.

Die chriftliche Gottes - Ibee ichlieft fich genau an biejenige Unficht von Gott an, welche von uralten Beiten ber bie Grundlage bes gangen religiofen Lebens ber Ifraeliten gemefen war. Das war gerabe bie welthiftorifche Bestimmung bes ifraelitischen Bolfes, Trager einer erhabenen, großartigen Gottes - 3bee zu fenn, an welche fich in bem von ber gottlichen Weisheit bagu bestimmten Zeitpuntte bie neue, geiftige Schopfung Jefu anfnupfen follte. In ber Stiftung bes Chriftenthums findet die Geschichte bes bebraifden Bolfes ihr Biel und ibren Schluffel, wie auch ber Geift ber Ifraeliten zu jeber Beit über bie brudenbe Wegenwart fich jur Aufficht auf eine beffere Bufunft erhob, und aus ihr Troft und Muth und Rabrung für fein National = Gefühl icopfte. Es lag etwas Pro= phetisches in bem gangen Bolfe, und bie unter ihm auftretens ben Geber befagen im Grunde nur in boberer Poteng mas ben eigenthumlichen Geift ber Nation ausmachte. Noch beut gu Tage bat-biefer Beift bie Nation nicht gang verlaffen; fie fiebt noch immer einer glorreichen Bufunft entgegen, und beutet weiffagend auf eine Zeit bin, wo bas gottliche Reich, beffen wahren Stifter fie nicht anerfennen will, zu boberer und berrlicherer Entfaltung wird gelangt fenn. Die Gottes = 3bee ber Ifraeliten blieb nun allerdings nicht zu feber Beit biefelbe; es läßt fich a priori vermuthen, und auch wirflich biftorisch nachweisen, bag fie in bem Laufe ber Jahrhunderte bedeutenbe Umbilbungen erlitt. Dofes, Die Propheten und Die aleranbrinifd = jubifche Speculation bezeichnen bie Epochen ber wich= tigften Beranberungen, burch welche biefelbe binburchging. Bu

feber Beit aber fant biefe bebraifche Gottes = 3bee in birectem Gegensage mit ber, welche bem gesammten Beibenthume gum Grunde lag; wie benn auch bie Ifraeliten, in bem tiefen Bewußtfeyn ber mefentlichen Bericbiebenbeit ibrer Religion von allen beibnifden Gulten, fich fammtlichen Rationen bes Erb= bobens entgegensetten. Diefer Gegenfat ber jubifchen Gottes-3bee ju ber beibnischen beruht aber nicht allein, wie gewöhn= lich angenommen wird, auf bem Monotheismus. Denn ber Polytheismus ift nicht Princip bes Beibenthums, fonbern vielmehr nur eine Folge bes fein Wefen begründenden Princips. Das Beibenthum ift, feinem eigentlichften Wefen nach, Ratur= Bergotterung; bie Unfabigfeit ber Bolfer, bie Ratur in ihrer Ginbeit aufzufaffen, erzeugte ben Polytheismus. 200 bas Bewußtfeyn ber Ginbeit ber Natur erwachte, fclug bas Beibenthum in Pantheismus über, welcher gang eigentlich bie fpeculative Form bes Paganismus ift. Das Wefentliche baber bes Gegensages, in welchem bie jubifche Gottes = 3bee zu ber beibnifden fant, lag barin, bag Gott als ichlechthin von ber Ratur verschieden und über biefelbe erhaben gebacht murbe ; womit freilich bie Ginbeit Gottes genau zusammenbing 1). Der Bebraer erfannte in feinem Gott ben Schöpfer Simmels und ber Erbe, welcher unenblich erhaben über bas gange weltliche Seyn, unberührt von ben biefes raftlos bewegenben Schwans fungen und Beränderungen mit unbeschränfter Macht Alles trägt und regiert, und in feiner Weltregierung nach ben Gefeten einer ftrengen Gerechtigfeit zu Berfe geht. 218 unendlich er= baben über bie Welt, follte Gott auch ichlechterbings unter feinem Bilbe und Gleichniffe bargeftellt werben 2). - Die biefer Unficht von Gott zum Grunde liegende Idee bes Abfoluten, ift nicht zu verfennen; jedoch vermochte ber Sebraer, bis in Die fpatern Beiten, wo fein Weift von ben Lebren griechi= ider Philosophie berührt wurde, bas Absolute noch nicht in vollfommner Reinheit aufzufaffen. Daber fam es auch, bag ber hebräifche Bolfsglaube, obgleich in ber Gottheit bie unenb=

<sup>1)</sup> Ruft, Philosophie und Chriftenth. 1e Musg. G. 156 ff.

<sup>2)</sup> von Coln, bibl. Theol. 1. G. 89 ff.

liche Macht und Intelligenz anerkennend, fie bennoch auf ber anbern Geite wieber mandfaltigen Befdranfungen unterwarf. Erft bas philosophische Judenthum ber fpatern Beit entfleibete bie Gottbeit von biefen Beschränfungen, trieb bagegen einen von frubem an ber bebraifden Borftellung von Gott anflebenben Brrthum bis jum außerften Extrem. Diefer Brrthum lag namlich barin, bag ber Bebraer, in fdroffem Gegenfage zu bem Beibenthum, feinen Gott von ber Natur zu weit trennte. Es ift awar nicht richtig, mas Ginige bebaupteten, baf ber Gott ber Sebraer gang transcenbent fen gebacht worden 1). Denn in bem gangen 2. E. tritt ja ber Gebante bervor, bag Gott in ber Welt überall gegenwärtig ift, bag Alles in ibm rubt, von feiner Macht abbangt, von ibm bewirft wird, fev es nun auf birecte Beife, ober indirect burch Engel ober von ibm er-Teuchtete Menschen. Die gange so tief in die bebräische Religion eingreifende Lehre von bem beiligen Beifte beutet offenbar barauf bin, bag ber ifraelitifden Gottes = Lehre ein Princip ber Immanent eigen mar. Wahr ift es aber, bag bennoch ber Glaube ber Sebraer Gott und Welt zu icharf trennte, eine Trennung, welche Philo bis zu ber Lehre von einem vollfommen transcendenten, rein in fich abgefchloffenen und ohne Begiebung auf etwas Anderes ftebenben, nur mittelbar burch feinen Logos und andere bypoftafirte Rrafte wirfenden Gotte trieb 2).

Der Hebräer erfannte mithin in seinem Gott das Absolute, wiewohl er sich noch nicht auf die ganze Höhe der Idee des Absoluten auszuschwingen vermochte; aber Gott war ihm nicht ein bewußtloses, blindwirkendes Absolutes, sondern eine absolute Persönlichseit; der urlebendige, intelligente, allheilige und allgerechte. Die absolute Geistigkeit Gottes begriff der Hebräer noch nicht, aber er erfannte doch einen Geist in Gott, welchen er gerade als das Princip der herrlichsten Bollsommenheiten Gottes und seiner weltbeherrschenden Kraft, als das Band ansah, durch welches das Berhältniß Gottes

<sup>1)</sup> Ruft, Philos. und Christenth. S. 162 ff. Billroth Borlefungen über die Relig. Phil. S. 110. Dagegen Lücke, über die immanente Befens - Trinit. Stud. und Krit. 1840. 18 Heft. S. 96.

<sup>2)</sup> Gfrorer, Philo und die aler. Theofophie. 1r Thl. G. 114. 117.

gur Belt und fein emiges Birfen in biefer permittelt fen. Die fo oft wiederholte Behauptung, bag bie Juden in Jehovab nur ihren National = Gott verebrt batten, ift nur in gewiffem Ginne mabr. Gie erfannten in Jehovah ben Gott, welcher mit ihrem Bolfe in einem gang porzuglichen Berbalt= niß ftanbe, und mit befonberer Gorgfalt und Liebe über baffelbe machte. Das ichlog aber ben Glauben nicht aus, bag Jehovah ber Berr bes Weltalts, und als folder auch ber Regierer ber Schicffale aller anbern Bolfer fen 1). Wie ift biefe Bottes - 3bee, burch welche fich bie Bebraer über alle anbern Botter ber Borgeit fo weit erhoben und burch welche fie auf bie Entwicklungsgeschichte ber Menschbeit einen nicht zu berechnenben Ginfluß geaußert haben , bey ihnen entftanben? Diefe Frage bat noch feine genugenbe Lofung gefunden, und wird fie vielleicht auch nie finden, weil bas Dunfel, welches über ber Urgeschichte bes bebräischen Stammes und bem Buffanbe berjenigen Bolferftamme, mit welchen er in nachfter Berührung ftanb, fdwebt, burch feine biftorifden Data mehr gang aufgebellt werben fann. Bare auch Mofes berjenige gewesen, welder querft biefe Gottes = 3bee unter feinen Bolfsgenoffen ausfprach und unter ibnen gur öffentlichen Unerfennung brachte, fo mußten wir es wirflich auffallend finben, bag biefer Wefesgeber icon 1500 Jahre vor Chrifto fich zu einer 3bee erhob, gu welcher bey bem fo finnigen Bolfe ber Briechen, erft furg por bem Periffeifchen Zeitalter bie Philosophie allein fich auf= idwang. Allein wir fonnen es als gewiß annehmen, bag bie monotheiftifche Gottes - 3bee nicht zuerft von Dofes unter feis nen Bolfegenoffen eingeführt worben ift. Der große Befetge= ber fnupfte fein ganges coloffales Bert überall, fo viel als möglich, an icon Gegebenes an. Run war aber gerabe bie Grundlage feines Berfes bie 3bee eines einzigen, über bie Welt unendlich erhabenen Gottes. Wie follten wir nicht annehmen, bag er auch biefe icon ben feinem Stamme vorausfegen burfte? Unmöglich batte er von biefer 3bee fo ungebeure Wirfungen erwarten fonnen, wie er fie guverläffig beab-

<sup>1)</sup> bon Coln, bibl. Theol. 1. G. 105 ff.

fichtigte, wenn biefelbe nicht von frühen Zeiten an in bem Beift feines Bolfes gelebt und in bemfelben tiefe, beinabe ungerftorbare Burgeln gefchlagen gehabt batte ? Allerbings maren gu ber Beit, ale Dofes gur Rettung feines Bolfes auftrat, viele Ifraeliten icon Gogenbiener geworben; in bem Contacte mit ben Megoptiern, in welchem fie fo lange geftanben, burch ben ichweren Drud, unter welchem fie erhalten worben waren, war ibr religiofes Leben in einen Buftand ber Berwilberung übergegangen; ein Sang ju finnlichen Natur-Culten war tief in bas Bolf eingebrungen, und erbielt fich, ungeachtet ber mofgischen Gesetgebung, und ber munberbaren Energie, mit welcher bie Propheten bagegen fampften, bis gur Auffofung bes jubifden Bolfe burch bie Babylonier. Inbeffen beweiset uns bie mofaische Gesetgebung, bag bie monotheiftische Gottes : 3bee eigentlich bie bem bebraifchen Bolfe : Stamme von früben Beiten an eigentbumlich inwohnende mar und auch, jur Beit bes Dofes, ben aller Sinneigung ju bem aguptifden Gogenbienfte noch immer in ber Tiefe feines Beiftes fortglomm. Go werben wir aber über Mofes binausgeführt bis zu bem patriarcalischen Zeitalter. Sier aber wird bie Forfchung burch gang entgegengesette Erscheinungen verwirrt. Muf ber einen Seite nämlich ichreiben bie bebraifden Stammfagen aus jenem Beitalter ben Ifracliten feit Abraham bie Renntniß und ausschließende Berehrung eines einzigen Gottes auf eine bochft entichiebene Weise ju; auf ber anbern Geite aber begegnen und in eben biefen Gagen nicht zu verfennenbe Spuren von göttlichen Wefen, bie neben Elobim Unerfennung und eine gewiffe Berehrung fanben 1). Diefer Wiberfpruch burfte vielleicht feine Löfung am beften in ber Unnahme finben, baß ber bebraifche Stamm urfprünglich einem gewiffen Polytheismus bulbigte, bag aber febr frube icon bie ibm porfchwebenbe Bielheit von gottlichen Befen von ber Borftellung eines bochften Gottes gurudtrat und in bem Bewußtfeyn bes Bolfs immer mehr erblagte, bis endlich ber Gott Schopfer Simmels

as res Chicagost errogium Franca, mie er

<sup>1)</sup> S. Ruft Philof. und Chriftenh. S. 150 ff. von Coln bibl. Theol. 1. S. 56.

und ber Erbe einzig noch in dem Glauben und in der Berehrung dieses Stammes fortlebte und bep der alle andern Götter
entschieden proscribirenden Gesetzgebung Moss zur Basis genommen wurde. Die religiöse Betrachtungsweise der Geschichte
sindet bep dieser Annahme noch immer Beranlassung genug zu
dem Glauben, daß Gott durch ganz eigene Beranstaltungen
und Einwirfungen diesen llebergang aus dem Polytheismus zu
dem Monotheismus bey dem hebräischen Boltsstamm bewirfte
und diesen gerade hiedurch zum Träger der höchsten Idee
machte, welche sich in der Menschheit entwickelte und welche
wie keine andere auf die Vildungsgeschichte unsers Geschlechts
eingewirft hat und auch noch fernerhin einwirken wird.

An diese hebräische, in den Schriften des A. T. ausgessprochene Gottes Idee schließt sich das ganze Evangelium Zesu an, indem es jedoch alle Unvollsommenheiten entsernt, welche der alttestamentlichen Lehre von Gott noch ankleben. Ueber die Einheit Gottes haben Zesus selbst und die Apostel sich auf eine so entschiedene Weise erklärt (Joh. 5, 44. 17, 3. 1 Cor. 8, 5. 6. Ephes. 4, 6. 1 Joh. 5, 29), daß jede Lehre, welche derselben auch nur von serne her widersprechen könnte, ohne weiteres als eine mit dem Fundamente des Evangeliums uns vereindare, abzuweisen ist.

Daß Jesus und die Apostel sich diesen einen Gott als einen persönlichen und den dachten, darüber kann nicht der mindeste Zweisel herrschen; denn diese Persönlichkeit Gottes wird ja überall vorausgesetzt. Es könnte noch eher in Frage gestellt werden, ob sie, wegen der absoluten Abhängigkeit, in welche sie Alles von Gott setzen, irgend einem andern Wesen außer Gott, eine nahre Persönlichkeit zuerkannten. Schon deswegen, weil ihnen Gott eine Persönlichkeit zuerkannten. Schon deswegen, weil ihnen Gott eine Persönlichkeit zuerkannten. Schon deswegen, meil ihnen Gott eine Persönlichkeit zuerkannten. Schon deswegen, weil ihnen Gott eine Persönlichkeit zuerkannten. Schon deswegen, weil ihnen Gott eine Persönlichkeit zuerkannten. Schon deswegen, weil ihnen Gott eine Persönlichkeit sier die fich den Seist in Gott dachten (vergl. 1 Cor. 2, 10. 11), oder von dem Begriffe einer reinen Geistigkeit Gottes ausgingen. Jugegeben muß nun hier werden, daß die vielen Stellen des N. T., in welchen von dem Geiste Gottes die Nede ist, wie bedeutungsvoll sie auch in anderer Hinsicht sind, in Bezug auf die vollsommene

Immaterialität Gottes nichts entideiben fonnen, weil ja aus benfelben immer nur folgt, baß ein Beift in Gott feb, ber wirfend in bas Reich ber enblichen Geifter übergeben fonne, nicht aber, bag Gott an und für fich absoluter Beift fen. Heberhaupt wußten wir aus bem n. I. feine Stelle anguführen, in welcher bie absolute Beiftigfeit Gottes bestimmt ausgesprochen mare. Indeffen ift boch Job. 4, 24 febr wichtig: benn wenn auch Chriffus in biefer Stelle nur bie vollfommene Unräumlichfeit Gottes urgirte, fo murbe biemit ichon jebes materielle Element in Gott geläugnet werben; allein inbem er bingufest, bag Gott nur im Geifte verebrt werben wolle, faat er mebr, und weiset auf ibn als ein nicht nur immate rielles, fondern qualeich intelligentes und fittliches Wefen bin, womit bie hauptfachlichften Elemente bes Begriffs bes Beiftes gegeben find. Hebrigens wenn auch bie abfolute Beiftigfeit Gottes aus einzelnen Stellen bes R. T. nicht gefolgert werben fonnte, fo liegt fie in bem gangen Beifte ber neutestamentlichen Lebre. Die Art und Weise, auf welche fich Jesus und bie Apostel über bie odos und bie gange materielle Welt außern, gibt genügend zu erfennen, bag fie fich Gott als über alles Materielle abfolut erhaben benten mußten. Gin Grundzug bes gangen Evangeliums ift gerabe bas Bervorbeben bes Geifligen über bas Sinnliche und Materielle. Diefes lettere ift in bemfelben überall bas Riebrige, bem fteten Wechfel und ber Berganglichfeit Unterworfene, bas Richtige, ber Gis und gewöhnlich auch bie Beranlaffung bes Bofen, basienige was nicht in die andere Welt übergeben fann, was aus allen biefen Grunben nicht Gegenstand bes menfchlichen Sebnens und Strebens fenn foll. Bie batten ben folden Unfichten von bem Materiellen, Jesus und bie Apostel baffelbe in irgend eis nen Ginne auf Gott übertragen fonnen? Wir fonnen bemnach als ficher annehmen, bag bie vollfommene Geiftigfeit Gottes ein nothwendiges Element ber driftlichen Gottes-3bee ift. hierauf bezieht es fich, wenn gefagt wirb: Gott fev unfichtbar (1 Tim. 1, 17. Col. 1, 15); fein Menfch babe Gott je gefeben, noch fonne ibn jemand feben (3ob. 1, 18. 6, 46. 1 Tim. 6, 16, 1 3ob. 4, 12, 20); bierauf bezieht es fich auch,

wenn Paulus feine Bollfommenheiten mit bem Ausbrucke ra

Diefer Geift wird nun als ber abfolute, ber Urgeift, bie Urperfonlichfeit fo bestimmt und beutlich geschildert, als bie Popularität ber neuteftamentlichen Sprache es nur gulagt. Jefus felbft nennt ibn nicht nur ben herrn himmels und ber Erbe (Matth. 11, 25. Luc. 10, 21), ben Schöpfer, beffen Schopfungs = Thatigfeit ununterbrochen fortbauert (3ob. 5, 17); fon= bern bezeichnet ibn ausbrudlich als bas Princip alles Lebens (30b. 5, 26), worauf wohl auch ber Ausbruck o tor nario (30b. 6, 57) zu beziehen ift. Roch beutlicher tritt feine 216= folutheit in ben übrigen neutestamentlichen Schriften bervor; von ibm fagt Paulus: Alles fep aus ibm, burch ibn und für ihn (Rom. 11, 36); er, ber Gine Gott und Bater Aller, fev über Alle, wirfe burch Alle und in Allem (Epb. 4, 6); er wirfe Alles in Allem (1 Cor. 12, 7); er fen nicht ferne von einem jeglichen unter und, benn in ihm lebten, webten und waren wir (Ap. Gefch. 17, 27. 28). Gleichen Ginn bat es, wenn in bem Brief an bie Bebraer Gott bargeftellt wird als berjenige, um befiwillen und burch ben alle Dinge find (de ov ual di' où rà navra, hebr. 2, 10). Als letter Grund alles Lebens, ber eben beghalb im ftrengften Ginne unfterblich fen, wird Gott von Paulus geschilbert 1 Tim. 6, 16. Sierauf geben auch bie Stellen 1 Petr. 1, 23, wo gesagt wird, Gott fen ber ftete lebenbe und bleibenbe; er fen ber unvergängliche (Rom. 1, 23); er fen ber in alle Ewigfeiten lebende (Offenb. 10, 6. 15, 7); er fen ba's Alpha und bas Omega, ber Anfang und bas Ende (Dffenb. 1, 8), ber ba ift, war und fenn wird (Offenb. 1, 4. 8. 4, 8. vergl. 11, 17).

Mit dieser Idee strenger Absolutheit fallen natürlich alle particularistischen Beschränfungen hinweg. Gott ist zugleich der Gott der Juden und Heiden (Röm. 3, 29 f.), er läßt seine Sonne aufgehen über Gute und Böse, und regnen über Gerechte und Ungerechte (Matth. 5, 48); er ist der Bater, von welchem die ganze Familie den Namen trägt im Himmel und auf Erden (Eph. 3, 15); er will, daß allen Menschen geholsen werde, und sie zur Erkenntniß der Wahrheit kommen (1 Tim. 2, 4).

Die wesentliche Bericbiebenbeit Gottes von ber Welt tritt überall in bem n. T. bervor: Er ift ber Bater im Simmel, ber Schöpfer und Berr ber Belt, welcher in einem unguganglichen Lichte wohnt: Alles ift von ibm geschaffen und barum auch von ibm abbangig; bie Welt ift materiell, er aber reiner Beift, fie ift verganglich, er aber emig u. f. w. In Diefer Begiebung erscheint Gott in bem R. T. als transcenbent. Siemit wird aber feine Immaneng feinesweges geläugnet, welche im Gegentheil in ber neuteftamentlichen Gotteslehre tief begründet ift. Eben barum weil Alles aus ihm ift (Rom. 11, 36) und er baber über Alle ift, wirft er auch burch Alle und in Allen (Eph. 4, 6), also bag bie Menschen in ihm leben, weben und find (Ap. G. 17, 27, 28). Auf biefe Immanen; Gottes bezieht fich bie gange Lehre bes R. T. von bem beiligen Beifte: benn biefes avenua avior auf irgend eine Beife von Gott ju trennen und ju einer eigenen Berfonlichfeit ju maden, ift zuverlässig ben Grundvorftellungen bes Evangeliums entgegen. Es foll biemit nicht in Abrebe geftellt werben, baff fich in bem R. T. nicht wenige Stellen finden, in welchen ber beilige Beift von bem Bater unterschieben und ale eine eigene Perfonlichfeit, zuweilen mit andern Perfonen, aufgeführt wird (f. Matth. 3, 16. Marc. 1, 10. Luc. 3, 22. 306. 14, 15 ff. 15, 26. 16, 12-14. 1 Cor. 12, 4 ff. Eph. 4, 30. 1 Petr. 1, 2-2 Cor. 13, 13. Matth. 28, 19 10.). Allein wenn man fich erinnert, mit welcher Rubnheit in bem A. T. Die göttliche Beisbeit personificirt wirb, so wird man auf biefe Stellen fein allzugroßes Gewicht legen. Denn es barf ja baben nicht überfeben werben, bag ber beilige Beift febr gewöhnlich Beift Gottes genannt wird (3. B. Matth. 3, 16. 10, 20. 12, 18. Mp. G. 2, 17. 18. 5, 9. Rom. 8, 9. 11. 1 Cor. 2, 11. 3, 16. 7, 40 ic.), daß die nämlichen Wirfungen, welche ibm juge= fdrieben werben, in anderen Stellen als Birfungen Gottes bargestellt werden (Rom. 5, 5. 8, 14. 12, 3. 1 Cor. 6, 19. 12, 3. Bergl. 1 Cor. 3, 16. 12, 6. Phil. 2, 13.), baf ibm ber Beift ber Belt und bes Irrthums entgegengesett werben (1 Cor. 2, 12. 1 30b. 4, 6) und bag er in mehrern Stellen ausbrudlich als eine Rraft Gottes bezeichnet wird (Quc. 1, 35.

24, 49. Matth. 12, 28, vergl. Inc. 11, 20, 1 Cor. 2, 4.5). Der Beariff von bem beiligen Geifte in bem n. I. ichließt fich unmittelbar an ben im 2. T. berfchenben an. Er ift bort wie bier bie Alles burchbringenbe, belebenbe Gottesfraft, nur mit bem boppelten Unterschiebe, baf in bem 21. T. biefe Rraft ale von bem Beift in Gott ausgebend bargeftellt wirb, mabrend in bem R. T. ber beilige Geift ber absolute Urgeift felbft iff, in fo fern er wirfend in feine Schopfung eintritt, und Rraft, Leben und Geligfeit in ihr ausftromt, und bag bier ber Beift Gottes beinabe ausschließend auf bas Reich ber 3n= telligenzen bezogen und als ber in ihm prafente, fich in ihm offenbarenbe, bie endlichen Geifter erleuchtenbe, bewegenbe, beiligenbe, ibre progressive Entfaltung zu bem ihnen geftedten Biele bedingende unendliche Beift geschilbert wirb, mabrent bas A. I. ihn auch auf bie materielle Schöpfung begiebt und als bas fie burchbringenbe, orbnenbe und bewegenbe gettliche Princip barftellt (Gen. 1, 2. Jef. 34, 16. Pf. 139, 7. Siob 26, 13). Mit biefer Bestimmung bes Begriffs von bem beiligen Geifte läßt fich Alles vereinigen, was in bem D. I. bon ibm ausgefagt wirb. Gie finbet ibre Bestätigung in ben Bedingungen, an welche die Erlangung beffelben gefnüpft wirb. Diefe find nämlich Liebe Chrifti, ein aufrichtiges Beftreben feine Gebote au balten (Job. 14, 15, 16), anhaltenbes Gebet (Luc. 11, 13), mit einem Worte ein auf Glauben und Liebe rubendes entschiedenes fich Sinneigen zu Chrifto und burch ibn ju bem absoluten Geifte. Und es verftebt fich im Grunde von felbft, bag je inniger fich ber Menich an ben abfoluten Beift anschließt, auf bem wir ruben, in welchem bie Wurgeln unferd Genns und Lebens fich verlieren, um fo größer auch bie Rulle von Rraft und leben fenn werbe, bie wir aus ibm fcopfen.

Überblicken wir nun das bisher Gesagte, so erkennen wir beutlich, wie in der christlichen Gottes-Idee die in dem A.T. herrschende aller ihr noch anhastenden Beschränfungen und Unsvollsommenheiten entkleidet und, so zu sagen, auf ihre höchste Potenz erhoben wird. Überhaupt tritt uns in dem Gotte des Evangeliums eine Idee entgegen, vor welcher sich unser ganzes Wesen in tiefer Ehrfurcht beugen muß, in dem Bewußt-

fenn, bag fie bas Sochfte ift, mas wir zu faffen im Stanbe find. Obwohl in popularen, und barum nicht felten ungenauen Ausbruden ausgesprochen, liegt in ihr ein speculativer Reichthum und eine Berrlichfeit, über welche feine Philosophie jemale binausgeben wirb. Der chriftliche Gott erfcheint une als bas unbedingte, unveranderliche, nothwendige, ewige Senn - als bas Abfolute, allein nicht als ein tobtes Abfolutes, nicht als eine ibrer felbft unbewußte, unenbliche Ilrfraft ober Urmaterie, fonbern burch und burch ale Leben, Bewußtfeyn, Activitat, Perfonlichfeit - als Geift 1). absolute Geift ift Urbebingung alles endlichen Genns, und ftebt eben barum unenblich über allem enblichen Genn, mefentlich von ibm verschieben, und aller Beschränfungen beffelben Siemit ift bas Seibenthum vollfommen übermunben, biemit auch aller Pantheismus, als auf unchriftlicher Speculation rubend, ausgeschloffen. Daben fiellt fich uns aber ber chriftliche Gott nicht bar als burch eine unendliche Rluft von bem enblichen Geyn getrennt; er ift in ber Welt, ober vielmehr bie Belt in ibm. Diefe Immaneng Gottes ift aber wieberum nicht fo zu verfteben, als wenn Gott wesentlich in ben unaufborlichen Bechiel ber weltlichen Ericheinungen einginge und in bemfelben fein eigenes Werben vollzoge, als wenn fein Seyn in einem Rreislaufe befangen mare, ber ewig fich vollendete und ewig wieder anfinge. Auch biefe Unficht ift bem Chriftenthume burchaus fremb. In ihm besteht bie mit feiner vollfommnen Transcendenz fich innig verschmelgende 3mmaneng Gottes barin, bag er, obwohl von bem endlichen Senn abfolut verschieben, baffelbe bennoch in fich tragt, infofern er bie unbedingte Urquelle ift, aus welcher fortbauernb alles Genn und Leben ftromt, bie nothwendige Urfraft, von

<sup>1)</sup> Strauß, Glaubensl. 1. S. 502: Daß Gott ein personlicher Gott fep, Personlichfeit im Sinne bes mit sich ibentischen Selbstbewußtsepns und intelligenter Selbstbestimmung genommen, ift so febr die Grundvoraussepung der chriftlichen Gotteslehre, daß Belegstellen für diese Borftellung aus der Schrift und den rechtgläubigen Kirschendätern anzusühren, überfluß ware.

welcher alle Bewegung ausgeht, und welche bas zu unbegrenzeter Bervollsommnung und Berähnlichung mit ihm berufene Reich der Geister in ununterbrochenem Fortschritt erhält zu dem ihm gesteckten Ziele. Wollen wir alle diese in der christlichen Gottes - Idee eingeschlossenen Momente in wenig Worsten ausdrücken, so werden wir sagen: Der christliche Gott ersscheint uns als der absolute Geist.

Man erwarte nicht, bag wir nun barauf eingeben werben, biefe 3bee fpeculativ zu rechtfertigen. Das ift im Grunde nicht unfere Aufgabe. Im Intereffe ber chriftlichen Glaubens= lebre ichreibend, liegt und nichts weiter ob, als bie in bem R. T. vorliegende Unficht von Gott in möglichfter Reinheit und Rlarbeit aufzufaffen, auf wiffenfchaftliche Formeln gurudzuführen, und zu versuchen, von bier aus auf eine gründliche, ben Forberungen ber Biffenschaft entsprechenbe Darftellung und Gintheilung ber göttlichen Attribute zu fommen. Die fpeculative Begründung und Rechtfertigung ber neutestamentlichen Gottes - 3bee muffen wir Unbern überlaffen. Go viel wird man uns hoffentlich zugeben, bag bie Berubigung, welche ber menschliche Beift und bas menschliche Berg ben biefer chriftlichen 3bee Gottes finden, wenn auch fein Beweis von ihrer Wahrheit, boch wenigstens eine ftarte Prafumtion für biefelbe ift. Ein bewußtlofes Abfolutes genügt uns schlechterbings nicht; wir beburfen eines lebenbigen, perfonlichen Gottes; aber auch ein werbenber Gott entspricht nicht ben Bedurfniffen, Die fich in ber Tiefe unseres Wefens anfündigen, fonbern nur ein Gott, ber unendlich erhaben über allen Wechsel in bem Reiche bes Enblichen, unveranderlich berfelbe bleibt von Ewigfeit gut Ewigfeit. Auf einen folden Gott führen auch, wie wir oben bemerft haben, alle Momente, burch welche fich bie Entfaltung ber unferm Bewußtseyn inbarirenben Gottes = 3bee voll= giebt. Diefe Momente fanben wir in ben Schluffen, welche früherhin als eigentliche Beweise für bas Daseyn Gottes aufgeführt zu werben pflegten. Die fosmologische Betrachtung erbebt bas zuerft nur in unbestimmter Abnung von einem allem Endlichen und Bebingten jum Grunde liegenden Unendlichen und Unbedingten fich anfündigende fromme Bewußtfeyn gum

Begriffe einer bochften unbedingten Welt = Urfache - eines Mb= foluten; bie phyficotheologische fügt biefem Begriffe ben ber Intelligent, und bie moralifde ben ber Beiligfeit und Gerechtiafeit bingu: also baf burch biefe gange Reibe von Reflerionen binburch ber Geift fich zur gläubigen Unerfennung eines abfoluten Beiftes erhebt, welcher und aus ben Schriften bes R. T. in lichtvoller Rlarbeit entgegentritt. Bu biefer chrifiliden Gottes = 3bee ftrebte unbewußt ber Beift ber vorchriftlis den Bolfer, besonders in ben unter ibnen bervortretenben Denfern und Weisen binan; in ibr fant bie chriftliche Speculation immer ibr lettes Riel; und wenn in unfern Beiten bie Whilofopbie fich wieder mit einer gewiffen Borliebe bem Pantheis: mus auwendet und benfelben balb in biefer, balb in jener Form auffaßt, fo leben wir ber feften lleberzeugung, bag biefelbe, von bem Bewußtfein getrieben, auf bem eingeschlagenen Wege nimmermebr zu voller Befriedigung gelangen zu fonnen, auch immer wieber aufs neue anfnuvfen, und am Ende ents ichieben über alle pantheiftischen Borftellungen binaus zu ber theistischen 3bee eines wahrhaft perfonlichen, von ber Welt wesentlich verschiedenen und berselben bennoch immanenten, in bem ewigen Wechsel bes Endlichen unwandelbar beharrenben Urgeifted zurudfehren werbe, welche icon vor 18 3abrbunberten von bem Stifter bes Christenthums mit lichtvoller Rlarbeit ausgesprochen worben ift. -

Obgleich nun, wie bemerkt, unsere Absicht nicht ift, uns auf eine weitläufige Rechtsertigung der christlichen Gottes - Idee auf speculativem Wege einzulassen, so können wir doch nicht wohl die Einwürfe unberücksichtigt lassen, welche die Philosophie neuerer Zeit vielfach gegen einen der allerwesentlichsten Punkte in der christlichen Lehre von Gott, nämlich die Persfönlichkeit Gottes, erhoben hat 1). Denn alle Untersuchungen

<sup>1)</sup> Steffens in seiner Relig. Phil. 1. S. 74. sagt: "Die Personlichkeit Gottes ist nichts, was etwa auf logische Beise bemonstrirt werden follte. Man könnte eben so gut es nothwendig sinden dem Raturforscher die Realität der Gegenstände, mit welchen er sich ausschließend beschäftigt, zu beweisen. Die Personlichkeit Gottes ist

über bie Gigenschaften Gottes find vollfommen zwecklos, baben gar feinen vernünftigen Ginn mebr, wenn Gott nicht mebr als ber mabrhaft lebenbige und urverfonliche foll gebacht merben, wie ihn bas R. T. uns offenbart, wie er in ber thrifts lichen Rirche, wenn wir einige bem Pantheismus fich zuneis genbe Myftifer ausnehmen, ju allen Zeiten ift gebacht morben. - Befannt ift bas ungeheure Auffeben, bas Richte machte, als er offen mit ber Behauptung bervortrat, bag bie Borftellung eines perfonlichen Gottes nichts anbers als ein grober Untbropomorphismus, eine ungiemliche Befchränfung fen, woburch bas Unenbliche in bie Gubare ber Enblichfeit berabgezogen und fomit feines wahren Charafters beraubt werbe 1). Inbeffen war icon porber in bem Spinozismus bie Verfonlichfeit Gottes rein aufgehoben worben 2); und baß auch in bem Schelling'ichen und Begel'ichen Sufteme, wie überall mo bas Befen Gottes in einen ewigen Proces verflochten wirb, für bie Verfonlichfeit Gottes feine mabre Stelle übrig bleibe, bat Straug mit lobenswürdiger Freimutbigfeit eingestanden. Es mag übrigens jum Beweise bienen, wie tief bie 3bee eines verfonlichen Gottes in unferm Bewuftfenn

bie unmittelbare Thatsache bes Gott liebenden Bewußtsepns, die unmittelbare Offenbarung seines Willens. Denn diese ist das letzte, siber welches wir nicht hinaus können, der Ansang zugleich mit welchem wir beginnen müssen." — Dieser Außerung können wir aber unsere Zustimmung nicht geben. Die Realität des Absoluten ist allerdings ein Urfaktum des Bewußtsepns, nicht aber die Persönlichkeit des Absoluten. Gegen die wider dieselbe erhobenen Einwürse wird eine bloße Berufung auf das Gott liebende Bewußtsepn, auf die Hingabe unser selbst an Gott nichts ausrichten. Diese Einwürse selbst müssen geprüst und in ihrer Unhaltbarkeit erstannt werden, wenn der Glaube an einen persönlichen Gott, an ein Absolutes, welches der Urgeist und die Urliebe ist, sessiehen und-sich im Leben bewähren soll.

<sup>1)</sup> Fichte, über den Grund unsers Glaubens an eine göttliche Beltregierung, im philos. Journal 1798. Heft 1. S. 1 ff. Deffelben Appellation an das Publicum gegen die Anklage des Atheismus. Jena 1799. Fichtes Leben und litter. Briefwechsel 1. S. 343 ff.

<sup>2)</sup> G. Strauß, Glaubenel. 1. G. 506 ff.

wurzelt, und daß nur sie unserm religiösen Bedürsnisse wahre Befriedigung gewährt, daß auch Schelling die Persönlichkeit Gottes zu erweisen suchte 1), und Hegel gerade darin einen wesentlichen Unterschied seines Pantheismus von dem Spinozi'schen setze, daß in diesem das Selbstdewußtseyn in dem Begriffe der allgemeinen Substanz unterzegangen sey, daß das Princip der Persönlichkeit sehle und Gott nicht als Geist bestimmt sey, während bey ihm Gott als die absolute Persönlichkeit, als Geist erscheine 2).

Der wesentlichste Einwurf, welcher gegen die Persönlichfeit Gottes erhoben wird, beruht darauf, daß Persönlichkeit
Selbstbewußtseyn als nothwendige Bedingung vorausseze, welches aber nur da Statt sinden könne, wo einem Wesen ein Anderes von ihm Unabhängiges gegenüberstehe. Endliches allein könne daher ein Selbstdewußtes seyn; ein selbstdewußtes
Unendliches, Absolutes sey contradictio in adjecto, ein sich
selbst aushebender Widerspruch 3).

Wir muffen es nun allerdings einräumen, bag Perfonlichfeit ohne Gelbstbewußtseyn ungebenfbar ift. Gie besieht ge-

<sup>1)</sup> G. Strauß, Glaubenst. 1. G. 510.

<sup>2)</sup> Segel, Phanomenologie S. 14. Gefch. ber Philof. 3, 377. Logit I. 2. S. 194. Strauf, Glaubenst. 1. S. 512.

<sup>3)</sup> Straug, Glaubenel. 1. S. 504. Richte, bie 3bee ber Berfonlichfeit und individuellen Fortbauer G. 73: Berfon ift Infichbeftimmtbeit, aufammenfaffenbe Gelbftigfeit gegen Unberes, meldes fie bamit ausschließt und von fich abtrennt. Abfolutheit bagegen ift bas Umfaffenbe, Unbedingte, negirt mithin alle Begrangung und bebingende Musichlichteit bes Berfonlichen, womit wir bas Abfolute ja in ein endliches Befen verwandelt batten. Und bieg mar von je ber Stein bes Anftoges, warum bie icharffinnigften Denter, gerabe um ihres Scharffinns willen, fich weigerten, bas ichlechtbin unbedingte Befen als ein Verfonliches, bamit in fic Begrenztes, mit Schranten Behaftetes - ju faffen, und fo entweber in bie burftige Abstraction ber Gubftang, ber unperfonlichen Bernunft gurudfanten, ober jenen Begriff nur baburch reiten gu fonnen meinten, bag bas Abfolute (pantheiftifch) jum unendlichen Processe bes Berfonlichwerbens, gur unenblichen Gelbfrerenblichung im Denfchenbewußtfeyn gemacht wurbe.

rabe in der Identität des Selbstbewußtseyns und der damit unauflöslich zusammenhängenden Selbstbestimmung. Daher sprechen wir die Persönlichseit allen denjenigen Wesen ab, welche nur ein dumpfes Gefühl des Daseyns haben, ohne es zur Klarheit des Selbstbewußtseyns bringen zu können, und denen folglich auch die Freiheit des Willens, d. h. das Vermögen absoluter Selbstbestimmung abgeht. Das Thier ist ewig nur Sache, der Mensch ist Person, und um so herrlicher entfaltet sich seine Persönlichseit, se lichtvoller sein Selbstbewußtseyn sich entwickelt, und se mehr sein Wille sich aller Naturgebunden-heit entziehend zu wahrer Freiheit heranreist.

Allein was sett nun bieses Selbstbewußtsein voraus? fragt man; ohne Du kein Ich; ohne eine uns gegenüberstehende, von uns unabhängige, uns undurchbringliche, uns repellirende Welt, kein Bewußtseyn. Der Mensch erfaßt sich denkend in der Einheit seines Seyns nur in so fern, als er sich einem Andern gegenüber sindet, das wesentlich von ihm verschieden dennoch auf ihn einwirkt, und gerade hiedurch seine Neaction provocirt. Allein hierin gerade besteht seine Endlichkeit, Bestingtheit. Denken wir uns ein Unendliches, Unbedingtes, so müssen wir alle Begrisse eines ihm gegenüberstehenden und von ihm unabhängigen Andern durchaus ausschließen. Damit hesben wir aber auch das Selbstbewußtseyn und mit ihm die Persönlichkeit auf 1). Wir stehen bemnach in einer surchtbaren Alternative: Entweder ist Gott nicht der Absolute, oder er

<sup>4)</sup> Strauß, Glaubenst. 1. S. 504: Als Personen fühlen und wissen wir uns nur im Unterschiede von andern gleichartigen Personen außer uns, von benen wir uns unterscheiden, mithin als endliche, in diesem Gebiete der Endlickeit und für dasselbe gebildet, scheint solglich der Begriff der Persönlickeit außerhald desselben seden Sinn zu verlieren, und ein Wesen, welches kein anderes seinesgleichen außer sich hat, auch keine Person seyn zu können. Bon einem persönlichen Gott, oder göttlicher Persönlickeit zu sprechen, erscheint auf diesem Standpunkt als eine Verbindung von Begriffen, deren einer den andern schlechthin aushebt und ausschließt. Persönlichkeit ist sich zusammensassend Selbstheit gegen Anderes, welches sie damit von sich abtrennt; Absolutheit dagegen ist das Umfassende, Unbeschwährte, das nichts als eben nur sene im Begriff der Versönlichkeit, das nichts als eben nur sene im Begriff der

ist ein unpersönliches Wesen. Und wir gewinnen nichts, wenn wir, anstatt ihn ein unpersönliches Wesen zu nennen, ihn mit Strauß als den Allpersönlichen bezeichnen 1). Er ist nicht mehr der wahrhaft Lebendige, er ist nicht mehr Geist, er ist nicht mehr der christliche Gott, er ist nicht einmal mehr Gott in masculino, sondern, um uns eines von Jacobi gebranchten Ausdrucks zu bedienen, ein neutrum, das Gott — ein Wesen, das ungeachtet aller Herrlichseit, mit welcher man es umkleiden will, uns abstößt, uns mit einem Grauen erfüllt, das uns wie ein unendlicher, gähnender Abgrund erscheint, in bessen kaltem, dunkeln Schooße wir, und mit uns Alles was da ist, rettungslos den Untergang sinden.

Es ift befannt, auf welche Weise nicht wenige neuere Denfer bem aufgestellten furchtbaren Dilemma zu entgeben fuchten. Die einen nämlich, bem Borgange Segels felbft folgenb, nabmen ibre Buflucht gu einer fpeculativen Trinitate = Lebre: bie anbern beriefen fich barauf, bag Gotte allerbinge ein Unberes gegenüberftebe, burch welches fein Gelbftbewußtfenn bebingt fen, nämlich bie Welt, welche inbeffen barum fein abfolutes Genn nicht beschränfe, weil fie von ibm ewig gefest und folechtbin abbangig fen. "Allein wenn fenen" - um und ber Borte Straugens zu bedienen 2) - "bie chriftliche (?) Un. "terscheidung breier Personen innerhalb bes göttlichen Wefens "felbft, ein gludlicher Fund bauchte, weil bier nur brei eben-"burtige Personen maren, beren jebe mitbin, wie es ichien, "ber andern zum perfonlichen Bewußtfeyn verhelfen fonne, fo "fonnte biefes boch nur bann ber Kall feyn, wenn biefe brei "göttliche Perfonen, wie brei menschliche, fich ausschließenb gu "einander verhielten. Allein bann waren fie brei endliche "Perfonen, und feine abfolute." Gegen bie Urt und Beife, wie bie andern fich aus bem peinlichen Dilemma zu retten fuchten, wurde nicht mit Ungrund bie Bemerfung gemacht,

lichkeit liegende Ausschließlichkeit von fich ausschließt; absolute Perfonlichkeit mithin ein non ens, bei welchem fich nichts benten lagt.

<sup>1)</sup> Strauß, Glaubenel. 1. S. 524.

<sup>2)</sup> Glaubenst. 1. G. 506.

baß bie Welt beshalb Gott nicht bas leisten könne, was sie und leistet, nämlich ihm zum Selbstbewußtseyn und hiemit zur Perfönlichkeit zu verhelsen, weil sie eingestandenermaßen von ihm absolut bedingt sey, folglich ihm nicht als ein von ihm unabhängiges, schrankensegendes, repellirendes Etwas gegensüberstehe.

Die gange Rraft bes aufgestellten Dilemma's rubt auf einem einzigen Bunfte, nämlich auf ber Bebauptung, bag bas Gelbftbewuftfenn bie Erifteng eines bem 3ch gegenüberfteben= ben und von ibm unabbangigen Andern gur absolut nothwenbigen Bebingung babe. Ift biefe Bebauptung mabr? Das ift bie Frage, und wir nehmen nicht ben minbeften Unftanb, biefe Frage affirmativ zu beantworten, fo lange von bem Gelbftbewuftfenn ber endlichen Wefen bie Rebe ift. Sier gilt in feinem vollen Ginn ber befannte Ausspruch Jacobi's: Dbne Du fein 3ch! Allein warum bedurfen bie endlichen Wefen, um jum Bewußfenn ihrer felbft ju gelangen, eines ihnen unüber-Reigliche Schranfen fegenben, fie repellirenben Unbern? Gerabe barum, weil fie eben endlich find 1). Als folche treten fie in bas Dafenn ein in einem Buffanbe vollfommener Bewuftloffafeit; Die Racht eines tiefen Schlummers umbullt ben Beift, wenn er in bem gegenwärtigen Leben erscheint. Wie foll er erwachen aus biefem Schlummer, wie aus biefer tiefen Bemuftlofigfeit bervortreten ? Er bedarf bagu nothwendig ber Einwirfungen eines von ibm unabbangigen Unbern. Die Ginbrude ber außern Welt find es, welche querft feine Rraft erwecken, fie beterminiren ibn, aus bem Buftanbe bloffer Paffivitat in ben ber Activität überzugeben; in biefem unaufborlichen Bechfel von Action ber äußern Welt auf ibn, und von Reaction gegen biefelbe entfaltet fich allmäblig ber Geift jum Bewußtfeyn

<sup>1)</sup> Sig wart, das Problem bes Bojen S. 9: Daß bas Selbstewußtwerden bes menschlichen Geistes durch eine von Außen kommende Auregung und Einwirkung bedingt ift, kann benjenigen gar nicht befremden, welcher weiß, daß die Lebensäußerung des menschlichen Geistes überhaupt, wie jedes endlichen Geistes, nicht eine absolut unabhängige, sondern relativ abhängige, durch die Gemeinschaft mit Anderem, mit der Welt überhaupt vermittelte ift.

seiner selbst, und die progressive Entwicklung bieses Selbstbewußtseyns ift gerade der wahre Maaßstab seiner Fortschritte in wahrer Bildung. —

Richt barum baber, weil ber endliche Geift ohne ein ibm unüberwindlich gegenüberfiebenbes, ibn revellirendes Unberes fich nicht in fich concentriren, fich nicht in feiner Ginbeit erfaffen, und lichtvoll als 3ch zu erfennen vermag, fonbern weil jebe endliche Rraft nur im Conflicte mit entgegengesetten Rraften bervortreten und fich entwickeln fann, und baber ber Beift obne ein ibn beschränfenbes, beterminirenbes Unberes gar nicht aus feinem urfprünglichen Schlummer erwachen wurbe, bebarf ber Menich, um jum Gelbftbewußtfenn zu gelangen, einer außern Belt. Inbem wir bie volle Babrbeit biefes Sates anerfennen, burfen wir nicht außer Acht laffen, bag bie Nothwendigfeit einer außern Welt jum Gelbftbewußtfeyn um fo mebr abnimmt, je weiter ber Geift in feiner Bilbung voranschreitet, und in fe reicherm Maage er bie Fulle ber ibm inwohnenben Rrafte entwidelt. Die Momente, in welchen wir und am flarften unfer felbit bewußt werben, find nicht bie, in welchen wir mit ber außerlichen Welt in bem lebbafteften Berfebr begriffen finb, fonbern gerade umgefehrt bie, in welchen wir und am meiften pon ber Welt in Die innere Diefe unfere Geone guruckgieben und ben außern Ginbruden uns entwinden. Wenn bie Belt por bem Beifte gurudfritt, ibm entfliebt, findet fich berfelbe erft recht in ber gangen unermeglichen Rulle feines Genns 1). -

<sup>1)</sup> Lide, über immanente Wesenstrinilät (Stud. u. Krit. 1840. is Heft S. 105): Betrachte ich die Actionen des Selbstdewußtsepns, der Selbstdesimmung, also des Denkens und der Freiheit, im menschlichen Geiste, dem ebenbildlichen, so ist freilich wahr, daß darin Subjekt und Objekt sich unterscheiden und wieder zusammenfassen als eins. Es ist dies der Pulsschlag des geistigen Lebens. Allein wenn wir auch von der menschlichen Seele sagen müssen, daß sie sich in diesem Processe erst offenbar und personlich werde, dürsen wir dei aller Congruenz des göttlichen Urbitdes und des menschlichen Genabelides sagen, daß dieser Process eben so in Gott sep? Gerade in den höchsten Momenten unsers Selbstdewußtsepns und unserer Selbstdesimmung, wo das Göttliche in uns feine volle Macht bat, vergeht uns alle Unterscheidung in der unmittelbarsten

Nehmen wir den freilich unmöglichen Fall an, der bereits zur Erkenntniß seines Ichs gelangte Geist sähe plöglich um sich her die Welt zusammendrechen, versinken, verschwinden — Si fractus illaberetur ordis, — die tiese Nacht des absoluten Nichts lagerte sich um ihn her, er stände da in grauenvoller, absoluter Einsamkeit —; würde darum das einmal in ihm entzündete Licht des Selbstbewußtseyns sogleich erlöschen, weil es außer ihm Nacht wäre, würde der Mensch plöglich aufhören, sich als Ich zu erkennen, weil fein unüberwindliches Du ihm mehr gegenüberstände? —

Inbem wir es ohne alles Bebenfen gugeben, bag bas endliche Wefen, ohne ein ihm gegenüberftebenbes, fein Leben entrunbenbes, feine Rraft medenbes Unberes, fcblechterbinge nicht über bie bloffe Möglichkeit bes Selbftbewußtseyns binaus gur Wirflichfeit beffelben fommen fonnte, fo fragen wir: Dürfen wir bieraus ichließen, bag auch bas absolute Wefen, um gum Gelbftbewußtseyn zu gelangen, eines folden repellirenben, un= überwindlichen Gegenfages bedurfe? Das bat man amar oft bebauptet, allein bat man es auch erwiesen? War es mehr als ein bloker Machtfpruch? Wir entfinnen uns in ber That feines einzigen haltbaren Grunbes, ben man gur Unterftugung biefer Behauptung bengebracht batte. Denn gegen bie Sinmeifung auf bas Bedürfnig bes Menfchen proteffiren wir, weil pon bem Enblichen auf bas Unenbliche nicht geschloffen werben Der wesentliche Unterschied zwischen bem Unenblichen und bem Endlichen besteht eben barin, bag erfteres nicht wie biefes lettere ein werbenbes, fonbern ein von Ewigfeit au Ewigfeit unveränderlich in ber gangen Berrlichkeit feines Sepne verharrenbes ift. Darum bedarf auch fein leben feines Unbern, um aus feiner urfprünglichen Potentialität au er-

Einheit unsers Besens. Dagegen je mehr wir uns des zeitlichen Werdens und unserer Beltbeziehung bewußt werden, besto mehr wissen wir uns in der Berschiedenheit des Subjectiven und Objectiven. Sollte das nicht ein Bink sepn, daß das urbildliche Besen Gottes die Macht des Bewußtseyns und der Freiheit nicht inder immanenten Berschiedenheit, sondern in der immanenten Einheit habe?

machen, feine Rraft feines außern Unflofee, um in Thatigfeit gu treten, barum bat fein Gen nicht nöthig, von außen ber beterminirt zu werben, um fich in feiner unerschöpflichen Rulle au entfalten. Gollte Gott eines Anbern unabhangig von ibm Griftirenben beburfen, um feiner bewußt zu werben, um mit lichtvoller Rlarbeit fich in feinem unendlichen 3ch au erfaffen ? - Das Bewußtfenn bes enblichen Beiftes bleibt ewig ein endliches, gerabe barum, weil ibm ein Anderes, weil ibm eine gange unermefliche Belt gegenüberftebt, von bem er abbangt; allein es wird um fo flarer, reiner, machtiger, lebenbiger, je mehr ber endliche Beift bie Welt überwindet und fich in bie innere Tiefe feines Sepns gurudzieht. In Gott ift baber ein unendliches Bewußtseyn gerade beghalb, weil er felbit ber Unenbliche, Abfolute ift, bem fein anderes, von ibm unabbangiges Genn gegenüber ftebt, infofern Alles von ibm fcblecht bin bedingt, gefest und baber abbangig ift 1).

Wir erwarten zwar, daß man dem Gesagten gegenüber auf der Behauptung bestehen werde, daß das Selbstbewußtseyn doch nothwendig ein Object, einen Inhalt haben müsse, und deswegen immer ein mit dem Ich im Gegensaße stehendes Andere als nothwendige Bedingung vorausseye. Wir sind auch sern davon, diese Behauptung unbedingt verwersen zu wollen. Allein wir fragen: Muß denn nun, wie bey der Regirung der göttlichen Persönlichseit vorausgesest wird, dieses Andere ein von dem Ich schlechthin unabhängiges, unüberwindsliches, ihm unübersteigliche Schranken sezendes seyn? Das ist die Frage; und diese Frage wagen wir entschieden mit Nein zu beantworten. In densenigen Momenten, wo der menschliche Geist der Welt abgesehrt, dem in ihr Statt sindenden

<sup>1)</sup> Sigwart, a. ang. D. S. 24. Fischer, über Strauß Dogm. 1r B. S. 40: Es folgt ebenfosehr aus bem Begriffe ber absoluten Persönlickeit, daß sie die alle resativen Individuen schlechthin begründende und begreifende, an und für sich sepende Subjectivität ist, wie es aus dem Begriffe der resativen menschlichen Persönlicheteit folgt, daß sie im Berhältnisse zu einer von ihrem Bollen unabhängigen und ihrem Bissen undurchbringlichen (d. h. ihr nicht unerkennbaren, sondern unergründbaren) Belt sich entwickelt.

Abfluffe ber Erfdeinungen verschloffen, fich bes tiefften, lebenbigften Gelbftbewußtfenns erfreut, fteht allerbings bem 3ch ein Underes gegenüber; allein was ift bas? Das ift bie Rulle ber Gebanfen, welche bem gebeimen Boben bes 3che entiprin= gend, und in lebenbiger Bewegung fortftromend, feiner Un= Schauung jum Dbjecte bient. Wahr ift es allerbings, baß biefe Gebanfen, ohne bie Einwirfung ber augern Welt auf ben Weift, nicht entftanben maren; allein biefes beweifet eben nur bie Enblichfeit bes menschlichen Beiftes, Die Beschränftheit feines Bermogens abfoluter Gelbftbeftimmung, fein Beburfnig, in feiner Activität von außen geweckt und beterminirt zu werben. Allein biefe Erfahrung mag boch jum Beweife bienen, baf bas Gelbftbewußtfeyn, wenn es einmal erwacht ift, um fich als foldes zu äußern, nicht gerabe eines ihm gegenüberftebenben, von ibm vollfommen unabbangigen Anbern bebarf: eines folden bebarf es blog, um aus ber urfprünglichen Do= tentialität jur Actualität ju gelangen. - Denfen wir uns nun ben absoluten Beift, ben ewig und unveranberlich fegen= ben, welcher in ber unerschöpflich feinem Schoof entspringen= ben und fich schaffend verwirklichenben Kulle von Ibeen fich felbft offenbart und in ber Anschauung berfelben ewig verbarrt - follte nicht biefe gottliche Ibeenfulle, bie nie angefangen bat und nie aufhört, nie zunimmt noch abnimmt, welche fich immer in gleicher Unendlichfeit aus ber Tiefe bes göttlichen Senns ergießt, und gur Erflarung bes göttlichen Gelbftbewußtfenns vollfommen ausreichen? In ibr baben wir ein bem gottlichen Wefen gegenüberftebenbes Unbere, bas aber nicht unabbangig von ihm eriffirt, und baber auch feiner Abfolutheit feine Schranten fegen fann; ein Unberes, welches einen Ge= genfat bilbet ju ber gottlichen Gubftang, ber aber nie gu einer realen Trennung in Gott werben fann, fonbern immer wieder vermittelt, aufgehoben wird, weil ja alle Ideen Got= tes aus feinem Wefen entspringen, ihm inhariren und in bie Einheit feines Geyns gurudgenommen werben. Aber wir begreifen es, wie Gott fich in biefer feiner unenblichen Gebanfenfülle felbft erfennt, und ben Inhalt feines Gelbftbewußtfeyns findet, weil fie ja Offenbarung feiner felbit, bes innern unendlichen Reichthums feines Seyns, feines ewig activen, unersichönflichen Lebens ift.

Wir fimmen, wie aus bem Gefaaten erbellt, vollfommen benjenigen ben, welche in Gott einen ewigen Gegenfat feten, ber aber ewig wieber aufgehoben und von ber absoluten Ginbeit seines Seyns verschlungen wird; wir finden es auch febr natürlich, bag bie Speculation fich mit bem lebhafteften Intereffe biefem fubstantiellen Berhaltniffe Gottes zuwendet, um es fo weit als möglich zu ergrunden. Allein wir find baben ber Meinung, baß alle Beziehung berartiger Speculation auf bie firchliche Trinitätelebre unftattbaft ift und weit mehr verwirrt als aufflart. Denn wie man auch biefen substantiellen und in ber Ginbeit feines Befens wieber aufgehobenen Gegenfat in Gott fich benfen moge, fann man laugnen, bag es baben immer mehr zu einer Mehrheit gottlicher von einander reell bifferenter Versonen fommen fann? Allein so muß man benn auch eingefteben, bag aus biefem Grunde icon, um von manden andern wichtigen Grunden nicht einmal zu fprechen, zwischen folden Speculationen und ber firchlichen Trinitätelebre ein bimmelweiter Unterschied Statt findet. Roch größer durfte bie fer Unterschied erscheinen, wenn man anftatt ber firchlichen Lehre bie mahrhaft chriftliche in Bergleich bringen wollte. Wir machen bier, ba unfere Absicht nicht fenn fann, in weitläufigere Erörterungen über biefen Wegenstand einzugeben, aufmerkfam auf bas, was Lude eben fo grundlich als geiftreich in ben Studien und Kritifen 1) über bie immanente Wefenstrinitat gefagt bat, eine Abbandlung, bie, unferer feften iberzeugung nach, in ihren wefentlichen Bebauptungen burch bie Entgegnungen von Rigfd und Beige 2) nicht wiberlegt worden ift.

Unserer Ansicht nach, — und wir glauben bier ganz eisgentlich auf christlichem Boden zu stehen — ist Gott, obgleich ber Absolute, boch ein seiner selbst bewußter, ber urlebendige, ber urpersönliche Gott, ber absolute Geift. Allein es ist uns,

<sup>1)</sup> Jahrg. 1840. 16 Seft.

<sup>2)</sup> Ebenbaf. 3ahrg. 1840. 2d Seft.

indem wir diefes aussprechen, als borten wir, wie man mit bebauernbem Lächeln über unfer fpeculatives Unvermögen uns guruft: Go nimmft bu alfo einen fertigen Gott an? 3ft bie= fes nicht abfurd? - Allein wir gefteben es, bag wir uns, um und beffelben Ausbrucks zu bedienen, feinen andern als einen fertigen Gott benfen fonnen, und ftugen und baben auf bie beilige Schrift, welche von einem Berben Gottes, von einem göttlichen Procef ichlechterbinge nichts weiß 1). 3ft Gott nicht ber Abfolute? Allein bas ift er nicht mehr, bas fann er nicht mehr feyn, fobalb er in einem Proceffe befangen ift, auf welche Weise man auch biefen Proceff conftruiren wollte. Gin folder Procef ift immer ein ewiges übergeben aus bem So=Senn in ein Anbers=Genn, und bas ift Berben; Berben ift aber gang eigentlich ber Charafter ber Endlichfeit. Der Absolute ift und wird nicht; bas Endliche wird, und ftrebt burch ein unaufhörliches Werben bem mabren Genn ju, ohne biefes Biel jemals erreichen ju fonnen 2). Wir bleiben bemnach fteben ben bem, was die Schrift fagt (Pf. 102, 26 f.): "Die Simmel werben vergeben, Gott aber bleibet; fie werben alle veralten wie ein Gewand; fie werben verwan= belt, wie ein Kleib, wenn Gott fie verwandeln wirb. Er aber bleibet, wie er ift, und feine Jahre nehmen fein Enbe"; und rufen aus mit bem großen Dichter:

<sup>1)</sup> Safe, evang. Dogm. 2te Ansg. S. 150: Der Begriff eines pantheistisch aufgefaßten Gottes, ber sich als fein Anderes setzen muß, um er selbst, oder Geist zu sepn, ift nicht der höhere, sondern der niedere gegen diesen Begriff Gottes, daß er von Ewigkeit sich selbst genug sam und vollendet doch aus freier Liebe eine Beltwollte.

<sup>2)</sup> Fischer, Idee ber Gottheit S. 36: Die Borftellung eines sich ewig in der Welt verendlichenden und seine Berendlichung ewig aufhebenden unendlichen Geistes widerspricht dem Begriff des absoluten Geistes, welcher sich als an und für sich sepender Geist auf sich selbst bezieht und sich in seiner ewigen Einheit mit sich selbst als freier Schöpfer zur Welt verhält. Ein Gott, welcher sich nothwendig auf die Welt bezöge, und nur in ihr und durch sie wirklich wäre, wäre nur relativ, nämlich in Beziehung auf die Welt unendlicher Geist.

Und ob Alles in ewigem Wechfel freift, Es bebarret im Wechfel ein rubiger Geift!

Wir find uns, indem wir uns Gott als transcendent und als folden wesentlich von ber Welt verschieden benten, vollfommen bes großen Problems bewußt, bas hieraus entspringt, zu erflären, wie eine von Gott absolut verschiedene Welt bes Endlichen eriffiren fonne, obne ber Unenblichfeit Gottes Schranfen zu fegen und biefelbe biemit aufzuheben? Es fann nicht in 3weifel gezogen werben, bag biefes Problem eines ber wichtigften und ichwierigften ber gangen Religions = Philosophie fen. Wiewohl wir aber bie gange Schwierigfeit beffelben einfeben, wurden wir es boch für vollfommen unauflösbar nur bann halten, wenn bas Endliche in irgend einem Ginne von Gott unabbangig eriffirte. Allein von Gott abfolut gefest und bedingt, fann es feinem Wefen auf feine Beife Schranfen feten, fomenia ale ber Gebanke bem enblichen Beift, obwohl beibe auch durchaus von einander verschieden find, weil eben auch ber Gebanke an und für fich ohne allen Beftand, von bem Geifte absolut bedingt ift 1). Das Berbaltnig bes

<sup>1)</sup> Rifder, Die Ibee ber Gottbeit, G. XXVI: Dan ift gewohnt fich bie Perfonlichfeit nur ale Endlichfeit ober Befdranttheit au benfen. Rach bem Spinogiftifchen Cape: Omnis determinatio est negatio, fann bas Unenbliche nur abftract ober unbestimmt gebacht werben, wenn es nicht negirt, ober verendlicht werben foll. Run ift es allerdings eine Berendlichung bes Unendlichen, wenn es fic in ber Belt entaugert, allein feine innere Gelbfibeftimmung ift fo wenig eine Regation feiner felbft, bag es vielmehr burch biefelbe fein Befen ewig verwirklicht. Rur bie bem Befen bes Geiftes unangemeffene Bestimmtheit ift Befchranttheit, und wird ale folde bon ihm anerkannt. Die feinem Befen entsprechenbe Beftimmtbeit ift Uffirmation feiner felbft. Daber ift er in ber burch feine ibeelle Gelbftbeftimmung gefetten Beftimmtbeit ober Birflichfeit feiner Gelbft in fein allgemeines Befen gurudgefebrt, und mit fich ibentifd. - Der abfolute Beift befdrantt fich fo menia in ben Beftimmungen feines Bollens und Biffens, bag er vielmebr burch biefelben feine innere Unenblichfeit 'in ber ewigen Ginbeit mit fic felbft verwirklicht. Die Ginwendung, ale ob Gott burch bie Belt begrengt werbe, beruht auf ber Meinung, ale ob er außer ber Belt, als einem von ibm unabhängigen Geyn eriftirte, und mit-

Beiftes zu bem Gebanken burfte ein um fo treffenberes Bilb bes Berhältniffes Gottes zu ber Welt bes Endlichen abgeben. ba ja wirflich biese lettere nichts anders ift als bie in end= licher Realität fich offenbarenbe unenbliche Gebanken = Rulle, welche ununterbrochen ben Tiefen bes gottlichen Geyns ent= fromt. Jebes enbliche Wefen entbalt einen gottlichen Reim, bas ift gerabe ber feinem Seyn zum Grunde liegenbe, in ibm real geworbene gottliche Gebanke, welcher, ob auch feine Df= fenbarung in endlicher Realität aufbort, barum boch felbft nicht untergebt, fonbern in bie Rulle bes gottlichen Gepne gurudfebrt und bort aufgeboben wird. Man brudt fich im Grunbe nicht gang richtig aus, wenn man Gott als ber Welt immanent barftellt; benn nicht Gott ift eigentlich in ber Welt, fonbern bie Welt in Gott, weil fie absolut von ibm gesett und Offenbarung feiner felbft ift. Eben barum aber, weil bie Welt abfolut von ihm und in ihm ift, fo ift fie auch nicht ein Gott fprobe gegenüberftebenbes ibn befdrantenbes Unbered, unb permag feiner Abfolutheit nicht im Beringften Gintrag zu thun. - Much bas angeführte Problem fann uns also nicht bin= bern, rubig ben ber chriftlichen Gottes = 3bee zu verbarren und Bott als ben lebenbigen, urperfonlichen Schopfer Simmels und ber Erbe, als ben absoluten Geift anzuerfennen, und in tiefer, beiliger Ehrfurcht angubeten 1).

Stimmten wir ber Meinung berfenigen bey, welche zu bem Begriffe ber göttlichen Eigenschaften burch eine reine Analyse

hin gleich einer endlichen Ursache sich zu ihr verhalte. Wird aber Gott als die in der Bestimmtheit seiner ideellen Eristenz absolute Persönlichkeit gedacht, so wird er als der die Objectivität oder das Universum bestimmende und wissende Urgeist begriffen, welcher sich als allgegenwärtiger, d. h. allwirksamer Schöpfer, Eriöser und Bollender der Welt mit seiner Schöpfung als der äußern Objectivirung seiner selbst eben so sehr eins (nicht identisch) weiß, wie er sich von ihr als der gegenständlichen Offenbarung seiner Macht, Liebe und Beisbeit unterscheidet.

<sup>1)</sup> Sengter, Befen und Bedeutung ber specul. Philof. und Theol. 1. S. 107: Der Begriff ber Perfonlichfeit hat die Belt allein frei ge-

ber Gottes : 3bee gelangen zu konnen glauben, fo konnten mi von ber entwickelten Ibee Gottes nun obne weiters gur Bstimmung feiner Attribute überschreiten. In ber That lafffich aus ber Ibee bes absoluten Geiftes verschiebene Begri Te ableiten, welche auf ben erften Blid wirfliche Bestimmtheit en in Gott auszubruden icheinen fonnten. Go muß natürlicher weise bas absolute Wefen, als foldes, unbebingt, unendlich, nothwendig, unveränderlich, felbfigenugfam fenn; felbft bie Unzeitlichkeit und Unräumlichkeit, in fo fern Zeit und Raum For men bes endlichen Sepns find, liegen in bem Begriffe bes Abfoluten eingeschloffen. Alls absoluter Beift im Befit und Genuffe bes vollfommenften Lebens muß Gott auch ber Alle lige fenn. Go tamen wir obngefabr zu ben Bestimmungen, welche von ben Dogmatifern als immanente, ober rubenbe Attribute Gottes aufgeführt zu werben pflegen. Allein es ift leicht einzuseben, bag biefe verschiebenen Bestimmungen nichts weiter auffagen, als was icon in bem Ausbrude abfoluter Beift liegt; es find ibentische Umfegungen biefer gottlichen Begriffs = Bestimmung, welche fie in Richts bereichern; fie bruden im Grunde nichts weiter aus als bas gottliche Genn, wie es an und fur fich gebacht werben muß, und bezeichnen eben fo menia Attribute, als bas Bernünftig = und Frei = Senn ein Attribut bes Menschen, und bie Gensibilität ein Attribut bes Thiers genannt werben fann. Wir fonnten obne Mube noch mehrere folder Bestimmungen anführen, bie aber eben fo wenig als bie genannten bie Erfenntniß Gottes forbern marben, weil fie ebenfalls nur ibentische Bariationen ber gottlichen

macht im Ehristenthum, und auf ihm sieht unsere ganze neue Welt seit dem Christenthum. Und nur in diesem Sinn ist das Christenthum die Religion der Freiheit; und nur er allein kann auch die Philosophie frei machen. Wenn sie die freie Persönlichkeit zum Mittelpunkte, Anfangs = und Ausgangs = Punkt hat, sieht sie allein auf christlichem Boden und in der Wahrheit. Wie es das Ziel und Ende aller Religion war, daß Gott als die absolute Persönlichkeit erschienen ist, so muß es auch das Ziel und Ende aller Philosophie seyn, Gott als solchen zu erkennen, und diese Wahrheit oder wahre Erkenntniß zu ihrem Mittelpunkte zu machen.

3bee waren. Zu Attributen Gottes in dem wahren Sinne des Worts gelangen wir erst, wie oben gezeigt wurde, wenn wir Gott als wirksam, d. h. in seiner ewigen Selbstoffenbarung auffassen.

Dag Gott fich felbst offenbare, ift eine Kundamental=Lehre bes 21. und bes R. T., welche auf jedem Blatte mit ber ent= ichiebenften Evibeng bervortritt. Diesem Gebanfen wiberfpricht es nicht, wenn die beilige Schrift lebrt, bag Gott ein verborgener, unbegreiflicher Gott fen, indem ja, wie oben bemerft wurde, bieburch nicht gesagt werben foll, bag Gott ewig in fich verschlossen und aller Erfenntnig unzugänglich, sonbern nur, baß ber enbliche Beift unfabig fev, ben Unenblichen in ber gangen Tiefe und Kulle feines Wefens zu erfaffen. Damit ver= trägt es fich vollfommen, wenn gefagt wird, bag bie Simmel feine Ebre ergablen und bie Befte feiner Sande Bert verfunbet (Vi. 19), ober wenn bas R. T. lebrt, bag Gottes unfichts bares Befen, feine ewige Rraft und Gottheit erfannt werbe an feinen Werfen, nämlich an ber Schöpfung ber Welt (Rom. 1, 20); ober wenn Paulus erflart, bag Gott fich nie unbezeugt gelaffen, fonbern fich jeberzeit in bem Regen und ben fruchtbaren Zeiten, welche er ben Menschen gegeben, und in ber Speise und ber Freude, burch welche er ihre Bergen erfüllet, fich zu erfennen gegeben babe (Ap. G. 14, 17); ober wenn Jesus binweiset auf die Bogel ber Luft und bie Lilien bes Welbes, als laute Zeugen und Offenbarungen ber fürfor= genden Macht und Beisheit Gottes (Matth. 6, 26). Berrlider aber als in ber fichtbaren Ratur, find, nach ben Belebrungen ber Schrift, bie Offenbarungen Gottes in bem Reiche ber Beifter. Offenbarung Gottes find alle Strahlen ber Wahrheit, welche ben Geift ber Ifraeliten erleuchteten; bie bochfte und berrlichfte Offenbarung Gottes ift Jefus Chriftus felbft, burch feine Lehre nicht allein, fonbern burch feine ganze Perfonlich= feit; er ift Cbenbild Gottes, Abglang feiner Berrlichfeit (Ebr. 1, 3); wer ben Sohn fiebt, ber fieht ben Bater (3oh. 14, 9). Much ber beilige Beift, welcher fort und fort wirft gur Ent= widlung bes göttlichen Reiches unter ben Menfchen, und jeben anweht, ber gläubig fich Gott zuwendet, ift eine ftete Dfsinderung Gottes und ein Unterpfand seiner unendlichen Gnade in den Herzen der Gläubigen (2 Cor. 1, 22. Ephes. 1, 14. 1 Joh. 3, 24). — Rach der Schrift ist also Gott ein sich ewig offenbarender; Offenbarung Gottes ist die ganze Schöpfung, Offenbarung Gottes ist das gesammte göttliche Wirken und Walten in der physischen Natur und in dem Reiche der Geister.

Diefe Belehrungen bes R. T. resultiren im Grunde ichon aus ber 3bee Gottes als bes absoluten Geiftes. Der Geift nämlich, auch ber endliche, ift feinem Wefen nach Activität; wir fonnen und feinen gang rubenben Geift benfen. Beift ift Leben, und Leben ift Thatiafeit, und fe bober bas leben eines Beiftes fich entfaltet, um befto mächtiger, umfaffenber wird feine Thatiafeit. Und was ift nun die Thatiafeit bes Beiftes anbers als Gelbstoffenbarung 1)? Das ift bas Denfen bes Beiftes, bas ift fein Wollen und Thun. Jeber Gebante ift, fo gu fagen, ein Reffer und Abbith bes Geiftes im Rleinen, gleich wie jebe Willensbestimmung, jebe That, eine lebenbige Außerung seiner Dlacht ober Dhumacht, feiner Reinheit ober Unreinheit, feines gottlichen ober ungöttlichen Genne ift. Terbings ift ber endliche Geift auch bestimmbar, ber Paffivität unterworfen; fein Leben gerfließt in beständigem Wechfel von Thun und Leiben, von activen und paffiven Buftanben. lein auch ba, wo ber Geift am frarfften, entschiedenften von außen ber bestimmt wird, ift er nicht gang rubend und wirfungelos; eine abfolute Paffivitat wiberfpricht feinem Befen; und ob die Activität ober Paffivität ben ibm überwiege, im= mer ift er in ber Offenbarung feiner felbft begriffen. Go fest bie finnliche Apperception allerdings ein Bestimmtwerben von Außen voraus; allein in berfelben bethätigt fich von ber an= bern Seite ber bas merfwurbige Bermogen bes Beiftes fich ber außern Welt zu bemächtigen und fie in vergeiftigter Form

<sup>1)</sup> Sengler, Wesen und Bebeut. ber specul. Philos. und Theol. 1.

S. 93: Das Wesen der Persönlichkeit ift Selbstoffenbarung. Offenbarung aber ist der von der Persönlichkeit ungertrennliche Begriff. Er ist also mit der Erkenntnis des persönlichen Gottes sogleich gegeben. Offenbarung sett eine freie Persönlichkeit voraus, und freie Persönlichkeit nur allein kann und wird sich offenbaren.

in sein Selbstbewußtseyn aufzunehmen; und so sind sogar die wechselnden Gefühlsstimmungen, ungeachtet der in ihnen vorsberrschenden Passwität, ohne alle active Mitwirfung nicht gesdenkbar, wie daraus erhellt, daß sie ja das Bewußtseyn zur nothwendigen Grundlage haben; und das ist gerade das Eigene derselben, daß in ihnen der jedesmalige Zustand des Geisses, seine LebenssErhöhungen und Lebenshemmungen, klar hervortreten und sich kund geben.

Allein wenn nun der endliche Geist wesentlich thätig und sich selbst offenbarend ist, könnten wir uns den unendlichen Geist anders denken als unendlich wirksam und in dieser Wirksamkeit sich offenbarend? Das muß Gott um so mehr seyn, da er über alle Passivität erhaben, von keinem andern Seyn abhängt, von keinem bestimmt und beschränkt werden kann. Gott ist demnach reine, absolute Activität, die von nichts hers vorgerusen, erregt, rein aus dem göttlichen Wesen stammt, und daher auch nichts anders seyn kann als Darstellung, Ofsenbarung dieses Wesens.

Allein wie offenbart sich nun Gott? Die Wirksamkeit bes unenblichen Geistes ist nothwendig unendliches Denken. Er offenbart sich durch eine unerschöpfliche, der Tiefe seines Wessens entströmende, seinem Bewußtseyn gegenwärtige Ideens Fülle. Da aber wegen der absoluten Einheit seines Wesens sein unendliches Denken zugleich unendliches Wollen ist, so könsnen wir uns senes nicht anders vorstellen denn als ein schöpfes risches 1). Was Gott denkt, seine ganze unendliche Ideens

<sup>1)</sup> Melanchthon, II. th. De creatione: Voluit Deus innotescere et se conspici: ideo et condidit omnes creaturas, et miram artem adhibuit, ut convinceret nos, non extitisse res casu, sed esse aeternam mentem, architectatricem, justam, spectantem hominum facta et judicantem. Strauß, Gl. 1. S. 641. besmerft, baß zu bem innotescere und conspici ein a se hinzugefügt werben müffe. Dieser Meinung sind wir nicht; baß göttl. Bewußtsepn bedarf zu seiner Klarheit auch der göttlichen Offenbarung nicht; Gott offenbart sich, weil er Geist und das Besen des Geistes ist thätig zu sepn und in dieser Thätigkeit sich zu offenbaren. Bergl. Degel, Relig. Phil. 2x Theil S. 197 (2te Ausg.): Gott offens

Fülle, bas realisirt er, indem er es in das endliche Seyn übertreten und sich in demselben darstellen läßt. Gott ist das her ewig schaffend, und im Schaffen sich selbst offenbarend. In endloser Succession treten Schöpfungen auf Schöpfungen aus ihm hervor. Jede, als endliche, ist wesentlich verschieden von Gott, und bennoch ist jede als Offenbarung seines Wesens, ein Bild Gottes, ein Abglanz seiner Bollsommenheit; jede stellt in ihrem Seyn, gleichwie in ihrer zeitlichen Entwickslung, eine Unermeßlichseit göttlicher Ideen dar 1). Aber ges

bart sich. Offenbaren heißt dieß Urtheil der unendlichen Form, sich bestimmen, seyn für ein Anderes; dies sich Manifestiren gebört zum Wesen des Geistes selbst. Ein Geist, der nicht offenbar ist, ist nicht Geist. Man sagt, Gott hat die Welt erschaffen, so spricht man dieß als einmal geschehene That aus, die nicht wieder geschiebt, als so eine Bestimmung, die seyn kann oder nicht, Gott hätte sich offenbaren können oder auch nicht, es ist eine gleichsam willkürlich zufällige Bestimmung, nicht zum Begriff Gottes gehörend. Aber Gott ist als Geist wesentlich dieß sich Offenbaren, er erschafft nicht einmal die Welt, sondern ist der ewige Schöpfer, dieß ewige sich Offenbaren, dieser Actus. Dieß ist segriff, seine Bestimmung.

<sup>1)</sup> Bretfcneiber, Sanbb. ber Dogm. 1. G. 670: Da wegen ber vollfommnen Unabbangigfeit Gottes ber Grund aller göttlichen Realfoluffe nicht außer Gott, fonbern in ibm liegen muß, fo gilt biefes auch von bem Rathichluffe ber Belticopfung. Der lette Grund ber Schöpfung, welcher auch ber lette 3med berfelben ift, tann folglich tein objectiver, fonbern er muß ein subjectiver, in Gott felbft au fuchenber fenn. Belder es fen, mag von bem ichwachen Befcopf, bas bon bem Meere ber Belten nur einen Tropfen, biefe Erbe, ertennt, nicht bestimmt werben. - - Bir muffen baber gefteben, baß wir eben fo wenig ben eigentlichen Grund ber Schöpfung in Gott, als ben letten objectiven 3wed ber Schöpfung fennen, und und begnügen ju behaupten, bag ber Grund bavon nur in ibm , bas ift in ber bochften Bollfommenbeit felbft liegen , und baß bie Belt als Product Gottes, feiner Bollfommenbeit entiprechen muffe. Go viel erhellt von felbft, baß bas von Gott geschaffene Univerfum ber außerliche Ausbrud feiner Gebanten feyn muß, alfo bie erfte, uranfängliche Offenbarung Gottes, ber baber feine fpatere, besondere Offenbarung widerfprechen fann; woraus auch folgt, bag unfere Gottes = Erfenntniß in eben bem Grabe machft und vollfommen wird, in welchem die Raturforfdung erten-

rabe wegen ihrer Enblichfeit kann feine bie ganze göttliche Ibeen-Fülle in sich aufnehmen, feine bas göttliche Seyn ganz aussprechen; sebe ist in bieser Beziehung eine inabäquate, und baher auch bestimmt, wieder aufgehoben und durch andere erssetzt zu werden, in welcher eine neue Welt göttlicher Ibeen zu endlicher Realisstrung gelangt 1). Dieraus folgt, daß ein grosser Unterschied zu machen ist zwischen der Schöpfung und dem Schaffen Gottes; sede Schöpfung ist eine endliche, zeitliche, das Schaffen Gottes aber ist ein unendliches, ewiges.

Fragen wir bemnach, welches ber Grund ift, daß Gott sich nicht ewig in die Unendlichkeit seines Fürsichseyns verschließt, und sich in absolute Verborgenheit zurückzieht, sondern im Gesgentheil ewig die unendliche Fülle seines Seyns offenbart, so tönnen wir nicht anders antworten, als indem wir sagen: diesser Grund liegt in der Nothwendigkeit seines Seyns. Damit aber soll Gott nicht im Allerentserntesten unter die Herrschaft irgend eines Zwanges gesetzt werden; denn in Gott ist ja gesade diese Nothwendigkeit seines Seyns, seine absolute Freis

fiv und intenfiv fortidreitet. Bergl. Romang, Spfiem ber nat. Religionsl. S. 332 f.

<sup>1)</sup> Ficte, Beitfdrift für Philof. und fpec. Theol. Reue Folge, Ir B. 28 Seft G. 186 fagt: "Es muß bei ber Ginficht verbleiben, baß, was ba ein eigentlich Gefettes ift vom Abfoluten (bas mabrbaft Enbliche), nicht wieber aufgeboben werben fann, fonbern unverganglich ift, wie jenes. Es ift bier Ernft gemacht mit bem Begriffe bes Schaffens, b. b. es ift in Babrbeit ein Schaffen nur bann, wenn es zugleich ein Erhalten, ein Bewahren ift im Schoofe bes Gefchaffenen." - Diefer Mußerung fonnen wir unfere Buftimmung nicht geben. Geben wir nicht, wie überall bie endliche Erfdeinung, als folde, wieber aufgehoben, und burch andere Ericheinungen erfett wird? Spielt nicht gleichsam bie Ratur mit ibren Formen, jeden Augenblid bie eine gerftorend, um aus ihr eine andere zu entwideln? Das ift mabr: bie in ben endlichen Erfdeinungen zur Offenbarung gebrachten göttlichen 3been geben nicht wieber unter; fie werben , wenn bas Enbliche in feiner Gigenthumlichfeit fich wieder aufloft, gurudgenommen, und in feinem Bewußtfepn bewahrt; weghalb gerabe alles was ift und was war und was fepn wird für Gott Object einer ewig prafenten Unichauung ift.

beit. Uberall besteht bie Freiheit in bem Bermögen, unabhans gig von aufern Bestimmungs-Grunben, burch reine Gelbftbeftimmung bie Gigenthumlichfeit feines Gepns zur Offenbarung au bringen, fo bag überall bie mabre Freiheit gur Rothmen= bigfeit binftrebt 1). In Gott liegt nun guverläffig die Rothwendigfeit feiner Gelbstoffenbarung nicht barin, bag er biefer Offenbarung bedürfte, um gleichsam fich felbit zu finden, um fein ewiges Werben zu vollziehen. Die Rothwendigfeit bes göttlichen Seyns, vermöge welcher Gott fich in ewigem Wirfen felbft offenbart, liegt, wie wir es oben andeuteten, rein barin, bag er Beift, Leben, Urleben, und baber feinem Wefen nach wirfend und in bem Wirfen fich felbit offenbarend ift. Indem wir biefes aussprechen, erflaren wir uns auf bas ent-Schiedenfte gegen jebe Meinung, welche biefe Rothwendigfeit ber Gelbftoffenbarung Gottes barein fest, bag er ibrer bedurfe, um feiner felbft bewußt zu werben, um fein Werben gu volls gieben, um gur Babrbeit feines Genns, feinem Anundfürfichfenn zu gelangen. Das Werben, man betrachte es wie man wolle, ift und bleibt bennoch immer ein unvollfommenes, enbe liches Genn, und fann bemnach in bem abfoluten Wefen nicht Statt finden. Das Berben ift Beranderung, und in bem Begriffe bes Absoluten liegt ber ber Unveranberlichfeit. Der abfolute Geift muß ewig unwandelbar über bem enblosen Wanbel bes Berbens ichweben, von ibm unberührt und unberühr-Allerdings ift bas endliche Genn aus Gott und burch Gott, und bennoch ift bie Welt nicht Gott, nicht ein Theil feines Wefens, nicht eine Succession von Momenten, burch welche Gott bindurchginge, um feine Gelbft : Entaugerung aufgubeben, um gu fich felbft gurudgufebren und fich als Beift gu finden, nicht ein göttlicher Proceg, fonbern eine Offenbarung feiner felbst, burch welche aber er, ber Abfolute, nichts verliert und nichts gewinnt, bie an ihm in ewigem Wechfel porübergiebt, ohne fein Wefen zu berühren. Gott muß gebacht werben als ewig in ber Anschauung ber unveranderlichen, ftets gleich unendlichen Rulle feiner Ibeen verbarrend; ob biefe

<sup>1)</sup> G. Romang, Syftem ber natfirl. Relig. 2. G. 257 f.

Ibeen in endliche Erscheinung übergehen, ober in Gott ruhend verharren, die Ibeen Fülle Gottes und die Anschauung, bas göttliche Bewußtseyn derselben, bleiben unverändert die nämslichen.

Aus der Idee Gottes, als des absoluten Geistes, folgt also unmittelbar sein ewiges Wirken und Sichselbstoffenbaren. Run offenbart sich Gott in dem endlichen Seyn, und zwar zuserst in der Weltschöpfung, sodann in der Weltschntwickslung. Auf erstere ist schon hingewiesen worden; allein um von ihr aus zu den in ihr hervortretenden Attributen Gottes zu gelangen, wird es nöthig seyn, sie noch näher ins Auge zu fassen.

## A. Bon ber gottlichen Welt: Schöpfung.

Wie unendlich bat fich boch im Laufe ber Zeiten bie 21n= ficht von ber Welt umgestaltet! Dem Sebraer war bie Welt nichts anders als bie Erbe, eine runde Rlade, um welche ber Decan fluthe, und über welche fich bie froftallene Befte bes Simmels wolbe, geschmudt mit ben Sternen und ben gur Iln= terfcheibung bes Tages von ber Nacht bestimmten Lichtern; über biefen bie Borrathefammern bes Regens und bes Schnees 1) eine Welt-Unficht, welche ohngefahr bie bes gangen Alter= thums war. Singegen feben wir, von unferm Standpunfte aus, in ber Erbe nur einen unendlich fleinen Theil ber Welt, welche fich in bie Unermeglichfeit bes Raumes ausbehnt. Go weit bie Forfdung reicht, erschauen wir flammenbe Weltforper ohne Babl; mit jebem Fortfdritte ber Wiffenschaft erweitert fich biefe Stadt Gottes; neue ungebeure Weltfpfteme tauchen auf aus Raumen, welche bisber noch bem fpabenben Blide unzuganglich gewesen waren. Der Beift beugt fich unter ber Große bes Welt = Gebanfens! -

Bas aber biefen Gebanfen für ben Geift fo übermalti-

<sup>1)</sup> Rofenmüller, bibl. Alterthumsfunde, 1. G. 133.

gend macht, ift nicht allein bie fdrankenlose Ausbehnung ber Welt, fonbern zugleich bie unendliche Bielbeit und Berfchiebenbeit ber zu ihr geborigen Befen. Schon auf ber Erbe. biesem unbemerkbaren Tropfen in bem Welten Dean, gebt bie Babl ber in ihr wurzelnben, auf ihr blubenben, lebenben, fich bewegenden Geschöpfe ins Unendliche; und feines biefer Wefen ift bem anbern gang gleich; in ben nämlichen Claffen, Gefdlechtern und Familien berricht überall eine grenzenlofe Berichiebenbeit, also baf man wohl berechtigt ift zu bebaupten. bag nicht zwey Blätter einander vollfommen gleich find, noch jemale einander gleich maren. Und erheben wir une von ber Erbe jum Simmel, fo erinnern wir und unwillführlich ber Worte bes Apostels Paulus: Gine andere Rlarbeit bat bie Sonne, eine andere Rlarheit hat ber Mond, eine anbere Rlarbeit haben bie Sterne; ein Stern übertrifft ben anbern an Rlarbeit (1 Cor. 15, 41). Auch bier begegnet uns. fo weit bie Forschung reicht, überall eine endlose Berfchiebenbeit.

Es bebarf aber feiner großen Aufmertfamteit in ber Betrachtung ber Ratur, um fich zu überzeugen, bag biefe unenbliche Bielbeit ber grenzenlos von einander verfchiebenen Belt-Befen, fein lofes Aggregat bilbet, fonbern burch manchfaltige. unauflösliche Banbe jusammengehalten und geordnet wirb. Schon frube brangte fich bie wunderbare Ordnung ber Ratur bem Bewuftfenn bes Griechen auf, weghalb es auch feit Duthagores gewöhnlich wurde, bie Welt Ordnung (noong) ju nennen; auf baffelbe Bewußtfeyn beutet bas lateinische Mundus bin. Die Bedürfniffe, welche in ben verschiedenen Claffen pon Wefen fich regen, fnupfen bas organische Reich an bas unorganische, die Thierwelt an die Pflanzenwelt; alle gur Erbe geborigen Geschöpfe merben gemeinschaftlich umschlungen von ben in ihr waltenben allgemeinen Rraften- und ben fie beberrfchenben Gefegen; und biefe machtigen Natur = Rrafte und Ra= tur : Gefete verfnupfen binwieberum bie Erbe mit ber Sonne, und durch biese mit andern Weltforpern, die in unberechenba= ren Fernen ihre Bahn burchlaufen. Das geringfte Ratur-Db= ject führt und, wenn wir es in allen feinen Berhaltniffen betrachten, auf einen großen, munberbaren, in bie außerften

Raume bes Belt - 2018 erftredenben Ratur - Bufammenbana, alfo bag wer einen Grashalm gang fennen lernen wollte in feiner Entftehunge = Gefchichte, in ben in ihm wirffamen Rraften, und allen Bebingungen feines Dafepns und feiner Ent= faltung, bis ju ben legten Grengen und in bie tiefften Tiefen ber Ratur bringen mußte. Es folgt bieraus, bag bie Belt nicht blog noonos, Drbnung, fonbern Gyftem, Ginbeit, ein einziger, ins Unermefliche, weit über alle Grengen unferer Beobachtung, unferer Gebanfen fogar, fich erftredenber und bis in bas Rleinfte fich vollfommen gliebernber Organismus ift. Die Welt ift Einbeit, aber feine ftarre, unbewegliche, unveränderliche, tobte, fondern eine fluffige, unaufborlich be= wegte, burch ununterbrochene Beranberungen binburchgebenbe, Tebendige Ginbeit. Bluthen fallen ab und fproffen wieber. gange Gefchlechter und Arten von Thieren geben im Strome ber Jahrtaufende unter, Die Erbe ift, wie bie in ihrem Schoofe verborgenen Documente es laut verfündigen, burch viele große Entwicklungs = Perioden bindurchgegangen; ber Mond ift un= aufborlichen Beranderungen unterworfen; es wechseln bie Rleden ber Sonne und bie Streifen bes Jupiters; überall Bewegung, Bechfel, Leben, immer Berichiebenes, Reues, obne bag jeboch burch biefe fortbauernben Umwandlungen bie Ordnung burch= brochen, ber Natur Drganismus geftort, bie große Welt-Ginbeit aufgehoben murbe. Gine unendliche Rulle von Gebanfen fpricht fich in ber Welt aus, wie fie ift, und eine noch größere Rulle von Gebanten entfaltet fich in ihr burch ben fie unauf= borlich bewegenden Wechsel; Die Welt wird anders, und immer anders, und bleibt bennoch immer noquoc. Ordnung und Einbeit. Allein biefer Wechfel, biefe Bewegung, biefe Um= wandlungen beuten bin auf die Endlichfeit ber Belt, welche überhaupt mit unabweisbarer Gewalt fich bem Bewußtfenn aufbringt. Schon ber Bebraer fang: Die Simmel veralten wie ein Gewand, fie werben verwandelt wie ein Rleib (Pf. 102, 27) und rief in webmüthiger Empfindung fein "Alles ift eitel!" aus, und bas R. T. fagt: bag bie Welt vergebt mit ibrer Luft, und bag nur ber bleibet in Ewigfeit, welcher ben Willen Gottes thut (1 3ob. 2, 17). Der Bebanfe ber

Endlichfeit der Welt ruft unwillführlich in uns die unserm Bewußtseyn inhärirende Idee des Absoluten hervor; wir erkennen es, daß das Endliche auf dem Unendlichen, das Bedingte auf dem Unbedingten, das Zeitliche auf dem Ewigen ruhen muß. Wir schwingen uns von der Erde, von der ganzen unermeßlichen Welt empor zu dem absoluten Geiste, und fühlen uns gedrungen, sie als sein Werk, seine Schöpfung, Product seiner ewigen Wirssamkeit und Selbstoffenbarung zu betrachten. Es entfaltet sich in uns mit unumftößlicher Gewißheit die Überzeugung, daß die Welt in ihrem ganzen Seyn ab selut von Gott bedingt, und schlechthin von ihm abhängig ist. Das ist nun der Begriff der Weltschöpfung, welche durch alle Schriften des alten und des neuen Bundes bindurchgebt.

Wir baben oben gefeben, bag bie beilige Schrift überall von ber Ibee ber Absolutheit Gottes ausgeht: allein in biefer 3bee ift ber Gebante eines absoluten Bedingtfenns ber Welt burch Gott eingeschloffen. Bare bemnach auch nirgenbe von ber Schöpfung ber Welt insbesonbere bie Rebe, fo murben wir nichts besto weniger auf jene Borquefegung bin bie Schöpfung ber Welt burch Gott, nach bem aufgestellten Begriffe, ale eine biblifche Lebre barzuftellen berechtigt fenn. Inbeffen feblt es in ber beiligen Schrift nicht an Stellen, welche fich ausbrudlich auf die gottliche Weltschöpfung bezieben. Aber gerabe ba wo biefe Beltichopfung am ausführlichften gefchilbert wird, nämlich in ber erften Schöpfungs-Erzählung Gen. 1, fcheint ber Begriff ber Schöpfung eine bebeutenbe Befchranfung zu erleiben, indem bier, wie es wenigstens mabricbeinlich ift, eine präexistirende Materie vorausgesest wird 1), welche noch offener in bem Buche ber Beisheit (11, 18) als auoggos un bervortritt. Diefe Borftellung eines präeriftirenben Chaos batte inbeffen auf bie Begriffe ber Bebraer von bem Berhaltniffe Gottes zur Welt wenig Ginfluß; überall in bem A. T. erscheint Gott als ber allmächtige, unbedingte herr ber Welt. In ben Bariationen ber Schöpfungs - Gefdichte (Ben.

<sup>1)</sup> S. von Coln bibl. Theol. 1, S. 168.

2, 4 ff. hiob 38, 4—7. Pf. 33, 6—9. Pf. 104) ist von einer von Gott vorgefundenen Materie nicht die Rede, im Gegentheile deuten im 33sten Pf. die Worte: Gott habe die Welt durch sein Wort geschaffen, wenn er spreche, so geschehe es, und wenn er gediete, so stehe es da, mit vieler Klarheit auf ein unbedingtes Schaffen der Welt durch Gott hin. Im 2ten Buche der Maccadäer, wo gesagt wird (7, 28), Gott habe die Welt 25 odn örran geschaffen, scheint das ursprüngliche Chaos gänzlich zu verschwinden 1); noch vollsommener entsernt wird es in dem R. T., welches ausdrücklich sehrt, daß Gott das Nicht Sevende (ra und örra) ins Daseyn ruse (Röm. 4, 17)2) und daß durch das Wort Gottes das was vorher (als nicht sepend) nicht erschien, zu einem Sichtbaren geworden sey (Ebr. 11, 3)3).

Was indessen von anderer Seite her ber Schöpfungslehre, nicht nur bes A. T., sondern auch bes N. T. vielen Eintrag that, bas war die beschränfte Welt-Ansicht, von welcher in

<sup>1)</sup> Doch ist zu bemerken, daß bep Philo odn einem nicht mehr fagt, als Anocov einem, ohne Qualität, Gestalt, Form seyn. S. von Coln a. a. D. S. 381.

<sup>2)</sup> Mit Recht scheint mir Köllner z. d. St. (Comment. zu dem Br. an die Römer S. 161) zu bemerken, daß man wohl die Erklärung dier erst schwer gemacht hat. "Die Worte undoveres ra und övra die deren wohl nur ganz einsach: der da (ins Leben) rust das Richtsepende, wie Sependes." Doch möchten wir diesen Gedanten nicht mit Köllner dahin umschreiben: dem Ungeschaffenes, wie Geschaffenes, gleicherweise zu Gedote steht, da den dieser Umschreibung das under seine hier zuverlässig obwaltende schöpferische Bebentung verlöre: wir stimmen dier eher Reiche den (Erklärung des Briefs Pauli a. d. R.), welcher sagt: Da das Ausen hier nur elliptisch-symbolischer Ausdruck sir hervordringen, schaffen ist, so ist der reine Gedanke dieser: Er macht das disher Nichtsepende zum Sevenden, er schafft Daseyn aus dem Nichts.

ben biblifden Budern überall ausgegangen wirb. Bon ber ben Geift überwältigenben Unermeglichfeit ber Belt, wie fie burch bie Fortschritte ber Aftronomie aufging, batten bie Se= braer feinen Begriff, und fonnten bemnach auch bas Schaffen Gottes nicht in feiner gangen Musbehnung begreifen. Mugerbem faben fie fortbauernd bie Welt als etwas mit bem Schöpfunge = Mcte pollfommen fertig Geworbenes an, bem im Grunde feine andere mefentliche Beranderung bevorfiebe, als einft einmal wieber aufgeloft zu werben. Das ganze Schaffen Gottes beschränften fie baber auf bie gegenwärtige Belt; ja noch mehr, fie fnupften es an ben Unfang (השים) Gen. 1. ה dorn Matth. 19, 4, 24, 21. Marc. 10, 6. 13, 19. 2 Petr. 3, 4. Offenb. 3,14), an welchem biefe Welt burch Gott, ober auf Gottes Ruf in bas Dafeyn getreten fey. Gott ichien ihnen in Abficht auf die Welt die Sabbath-Rube bes 7ten Schöpfunge-Tages fortzusegen (Bebr. 4, 3. 4). Daß bie Welt ein in Gott rubenber, Gott immanenter Drganismus fen, beffen geits licher Beftand ein fortgesettes Schaffen Gottes vorausfete, bieft war ein Bebanke, ber ihrem Geifte fremd blieb - bod nicht bem Beifte Chrifti. "Mein Bater wirfet bisber," fprach Chriftus (30b. 5,17), und beutete biemit auf ein continuirliches Wirfen und Schaffen Gottes bin; jeboch obne bag auch in biefen bedeutungevollen Worten bas Schaffen Gottes rudwarts über ben Unfang ber Welt ausgebehnt murbe. - Diefe Befdranfungen tonnen wir uns aber unmöglich gefallen laffen. Schon von bem empirifchen Standpunft aus verschwindet bie Unficht von ber Welt als einer fo ju fagen mit einem Schlage fertig geworbenen. Es berricht ja in bem Ill ber Dinge ein unaufborliches Entfteben und Bergeben, nicht blog in bem Rleinen, fonbern auch in bem Großen. Gleich wie bie Blumen und Bluthen bes Frühlings welfen und entblättert ju Boben finfen, bis ber nachfolgende Frubling andere Blumen und Blutben bervorruft, fo verschwinden Weltforper, gleichsam ungeheure Belt : Bluthen, mabrend anbere Beltforper fich bilben. 3ft es boch befannt, bag nach bem Bermuthen ber neuern Uftronomie viele Rebelfleden wohl nichts anders find als Un= baufung von Weltstoff, ber erft noch in der Bilbung begriffen

ift; und wer weiß es, ob nicht auch bie gebeimnifvollen Cometen werbenbe Planeten find? Die Welt ift bemnach nichts mit einem Dale Fertiges; fie ift ein lebenbiger, in unaufborlicher Entwicklung begriffener Organismus. Daber fann auch bie Entstehung ber Belt nicht auf einen gemeinschaftlichen Unfang gurudgeführt werben. Es gab feinen Schöpfungemo= ment für bie Belt, wie fie jest ift, fonbern gleichwie bie Bluthen nicht alle in bemfelben Augenblide bervorbrechen, fo find juverläffig bie Beltförper nicht alle in bemfelben Momente ins Dafenn getreten (vergl. Siob 38, 7) 1). Goon aus biefem Grunde ericeint es als eine beschränfte und irrige Unficht, wenn bem Schaffen Gottes eine Anfange Grenze gefest wirb. Allein noch entichiebener muffen wir biefe Unficht verwerfen, fobalb wir und in ben Standpunft ber Reflexion fegen. Gi= nen Anfang bes gottlichen Schaffens zu fegen, beißt in Gott einen Ubergang fegen aus einer Beife bes Geuns in eine gang andere, hiemit eine Beranderung, welche die 3bee ber Abfolutheit Gottes bis in bie Burgel aufhebt. Läßt man bas Schaffen Gottes einmal einen Anfang genommen baben, fo fann auch, wie gemein fie icheinen moge, bie Frage nicht abgemiefen werben: Bas benn Gott por ber Schopfung ber Belt gethan babe 2) ? Eine ewige Belt zu fegen, mare frei= lich abfurd: benn bie Belt ift ein Enbliches, was überall auf Grengen , und mithin auch auf eine Grenge ber geitlichen Gris ftens, auf einen Unfang hinweiset. Allein etwas gang Unbers ift ber Gebante eines ewigen Schaffens Gottes, und biefen

<sup>1) &</sup>quot;Borauf marb ber Erbe Grund eingefenket, ober wer legte ihren Edftein? bey'm Buloben aller Morgenfterne, als jauchten alle Gottes- Cohne."

<sup>2)</sup> Augustini Confess. XI, 10. Nonne, ecce, pleni sunt vetustatis suae, qui nobis dicunt: Quid faciebat Deus antequam faceret coelum et terram? Si enim vacabat et non operabatur aliquid, cur non sic semper et deinceps, quemadmodum semper retro, cessavit ab opere? Si enim ullus motus in Deo novus existeret, et voluntas nova ut conderet creaturam, quam nunquam antea condiderat, quomodo jam vera aeternitas, ubi oritur voluntas, quae non erat?

glauben wir in alle Wege feftbalten zu muffen. Schon in bem Weifte bes Drigenes mar biefer Gebante aufgegangen, und biefer große Lebrer urgirt ein ewiges Schaffen Bottes aus bemfelben Grunde wie wir, weil nämlich ein einmal anbebenbes Schaffen bie Unveranderlichfeit Gottes aufbeben wurde 1). Indem wir in biefem Puntte gang mit Drigenes übereinftimmen, entfernen wir uns barin von ibm, bag wir feine ewige Succeffion von Belten annehmen: benn biefer Unnahme liegt. wie leicht erfichtlich, abermals ber Gebante von fertigen, in fich abgeschloffenen, und einander fucceffiv erfegenben Welten jum Grunde, welchen wir nicht theilen fonnen. Rach unferer Unficht ift bas ewige Schaffen Gottes nichts Unbers als bas absolute Bedingen und Gegen einer ewigen Belt-Evolution: ein ewiges hervorgeben und in bie Endlichfeit bes Genne fich Aberfegen ber in Gott rubenben unenblichen Bebanfenfulle. Bebe Welt, wie fie in einem bestimmten Beit-Momente erfcheint, ift ein einziger Gebante Gottes, ber aber in feiner enblofen Glieberung unenblich viele Gebanten in fich enthalt: ieber Belt : Gebante aber ift ein lebenbiger, fliegenber, fich or ganisch entfaltenber. Die einzelnen Theile ber Welt haben alle einmal angefangen: ibre Exifteng bebt an bestimmten Beit- Grengen an; alle gelangen auch nach fangerm ober fürzerm Bestanbe an eine endliche Grenze ber Erifteng, wo fie wieber vergeben mit Ausnahme ber vernunftbegabten Wefen, welche in fich bie Reime enblofer Entwicklung und bierin eine fichere Gemabrleiftung eines enblosen Beftanbes tragen. - Die Belt anbert immer; fie ift in feinem Momente ber Beit gang bas was fie in bem porbergebenben Momente war; und bennoch ift fie in jedem Momente Offenbarung Gottes, fein Ebenbild, allein ale Endliches ein inabaquater Ausbrud Gottes und eben barum ein fich weiter Entwidelnbes. Richt in irgend einem zeitlichen Momente ber Belt, fonbern einzig in bem anfangs = und end= losen Weltschaffen spricht fich auf eine abaquate Weise ber abfolute Beift aus, was und aber wieber über bie Grengen ber

prompts pre-domining to along the

<sup>1)</sup> De princip. I, 2, 10. III, 5, 3. S. auch bie von Strauß Glaubenell. 1. S. 646 angeführten Stellen.

Endlichkeit hinausführt, in welchen die Welt in jedem einzels nen Momente bes Sepns befangen ift 1).

<sup>1)</sup> Gegen bie Behauptung einer ewigen Belticopfung behauptet Ris fcher, 3bee ber Gottheit, G. 90: Die Unnahme einer emigen Beltfcopfung wiberfpricht nicht nur bem Begriffe ber Belt, als eines fic von einem bestimmten Anfang burch nothwendige Perioden ober Beiten entwidelnben und jum Guftem bes objectiven Dafenes vollenbenben Gangen, (Allerbings nun fann feine concrete, momentan gegebene Beltgeftaltung als ewig angefeben werben: allein bas binbert gar nicht bie Unnahme eines ewigen gottlichen Schaffens), fie wiberfpricht auch ber 3bee eines freien und weifen Belticopfers. Denn laffen wir bie Belticopfung ins Enblofe gurudgeben, und laugnen wir mithin, baß Gott angefangen babe, bie Belt zu ichaffen, und behaupten, bag er immer Reues ichaffe, fo benten wir ihn erftens nicht als freien Belifcopfer: benn nur in bem Ralle, wenn er por ber Belt eriffirte, und bie Belticopfung mithin ale Realifirung eines göttlichen Entidluffes gebacht werben fann, ift fie ein freies Thun. (Abgefeben bavon, baß Gott nach ber bier ausgefprocenen Unficht recht eigentlich in bie Zeitlichkeit berabgezogen wird, wird auch feine in ber Beltschöpfung fich bethätigende Freibeit als bloge Billführ gebacht und ganglich überfeben, bag bey Gott Freiheit und Rothwendigfeit Gins find). Zweitens mare Gott als ewiger Belticopfer in bem ermabnten Ginne auch nicht intelligenter Schöpfer. Denn bie Beisbeit Gottes ift bod obne 3weifel bas bie Belt orbnenbe Princip. Bie fann aber Gott ber Orbner einer Belt fenn, bie tein Ganges, ober fein Guftem barftellen könnte, ba ihre Entwidlung vorwärts ober rudwärts ins Endlofe verliefe? (Allein man fleht nicht ein, warum bey ber Borausfetung eines ewigen Schaffens Gottes, bie Belt nicht als Guftem gebacht werben fonnte. Sie ift es in jedem Momente ihres geitlichen Gepns, aber tein ftarres, unbewegliches, verfteinertes, fonbern ein lebenbiges, und eben baber fich endlos entfaltendes Spffem.) Eben fo wenig verfängt ein anberer von &ifther S. 89 gemachter Ginwurf: 3ft bie Beit ber Belticopfung eine unendliche, fo muß man eben fo febr ins Enblofe gurud geben, wie vorwarts geben, um fich eine Borftel-Tung bavon ju machen, ein Berfuch ber nothwendig miglingen muß, ba fich eine Belt, die weber angefangen bat, noch ihre Bollenbung erreicht, nicht einmal vorftellen, noch weniger begreifen läßt. (Die Ewigfeit überhaupt läßt fich weber vorffellen noch begreifen, barum auch eine ewige Belticopfung nicht. Ubrigens wird auch bier überfeben, bag von feiner emigen Belt, concret gebacht, fonbern nur von einem ewigen Schaffen Gottes bie Rebe ift, mas nothwendig

Raffen wir bas Schaffen ber Welt als Offenbarung Gottes, als Epolution ber in Gott rubenben Gebanten auf, fo finden wir in bem Denfen unfere eigenen Beiftes ein treffenbes Analogon nicht nur von bem Schaffen Gottes, fonbern auch von feinem Berbaltniffe ju ber von ibm geschaffenen Belt. Much ber endliche Geift ift unaufborlich bentenb; jeber Gebanfe ift eine Offenbarung beffelben, aber auch eine inabaquate, weil fein einzelner Bebanfe bie gange Gebantenwelt ericopft, bie in ben Tiefen unfere Befens beschloffen liegt, und von web der fogar ber größte Theil unferm Bewußtseyn fich nicht zu erfennen gibt. Eben barum gerabe gebt bas Denfen immer weiter fort; es ift eine ununterbrochene Evolution, in welcher ber Geift fich manifestirt, und ber gange Reichthum bes Beis ftes findet feinen angemeffenen Ausbruck auch nur in Diefer, bas gange Dafenn bes Geiftes umfaffenben und mithin in bie Unermeflichfeit ber Bufunft fich fortziehenben Gebanfen = Entwicklung. Jeber einzelne Bebanfe ift eine Ginbeit, welche aber eine unermefliche Bielbeit in fich ichlieft, in welche er aufgelofet und gegliedert werben fann; jeder tragt in fich ben Reim ju andern Gebanfen, in welche er, fich fortbilbend, übergebt, und ift in fofern ein Glied in ber continuirlichen Rette bes Denfens. Der Gebante ift wefentlich von bem Beifte felbft verschieben; er ift in Berhaltniß ju biefem bas Bebingte, ber Beift bas Bebingenbe. Der Gebante vergeht, ber Beift blei= bet; bie Bebanfen mobificiren fich ins Unenbliche, ber Beift,

angenommen werben muß, wenn man nicht sich zu ber mit ber 3bee Gottes unverträglichen Borstellung entschließen will, baß er einst aus dem Zustande unendlicher Unthätigkeit in den Zustand der Thätigkeit, des schassenden Wirkens übergegangen sep). S. übrigens über die ewige Schöpfung Strauß, Glaubensl. 1. S. 643 ff. Lüde, über immanente Besenstrinität, Stud. und Krit. 1840. 16 heft S. 97: Ich kann mir Gott nicht anders denken, denn in ewiger Offenbarung begriffen, also als ewig schaffend. Bom Standpunste der Belt erscheint die Schöpfung freilich als eine zeitsiche, mit und in der Zeit. Dieß ist der Standpunst der Schrift, der ausdrückliche. Aber in dem biblischen Gottesbegriffe liegt implicite die ewige Schöpfung, wie die ewige Offenbarung, jene als Kerk von dieser.

feinem Befen nach, bleibt unveranbert berfelbe. Eben barum weil ein Bebingtes bat ber Gebante auch feine Eriften für fich; er ift nur, weil ber Geift will, baf er fev, und es in feis nem Wefen liegt, fich benfent ju offenbaren. Er fann baber auch von bem Geifte fich nicht losreifen; fo lange er ift, ift er bem Beifte immanent, er rubt in ibm, wird von ibm actragen, burchbrungen. 3m Augenblide wo er fich von ibm loeriffe, ginge er unter. Der Geift ift bemnach, obwohl ber Gebante ibm, und er bem Gebanten immanent ift, bennoch in Begiebung auf biefen ein transcenbentes Geyn, weghalb auch ber Bebante ben Beift felbft in feinem gebeimnigvollen Wefen nicht zu erreichen im Stanbe ift. Gerabe fo ift bie in ber Endlichfeit bes Genns fich enblos evolvirende gottliche Bebanfen = Rulle, bie Belt, mefentlich verschieben von Gott, und bennoch Abbild Gottes, Offenbarung feiner emigen Rraft und Gottbeit. Gie ift nichte burch fich , fonbern Alles burch Gott, aus ibm, burch ibn und fur ibn. Darum fnupft fie ein unauflösliches Band an Gott; fie rubt in ibm, fie ift ibm und er ibr immanent; und bennoch ift Gott in Beziehung auf fie ein transcendenter; er ift zugleich überweltlich und innerwelts lich, er ift ber Gott bes Simmele, und bennoch ein folder, in welchem wir leben, weben und find. -

Es ist indessen unsere Absicht nicht, hier eine vollständige Theorie von der Schöpfung aufzustellen; wir überlassen dieß der speculativen Theologie. Die gegebenen Andeutungen mösgen genügen, um im Allgemeinen auszusprechen, worin nach unserer Ansicht die Welt-Schöpfung besteht, und welches das Berhältniß des Schöpfers zu seinem unermeßlichen, bewundernswürdigen Werfe ist. Betrachten wir nun die Welt als Offenbarung des unendlichen Geistes in ihrem absoluten Bestingtseyn durch Gott, und fassen wir die weltsesende Wirfsamfeit Gottes näher ins Auge, so werden wir auf mehrere göttliche Attribute geführt, welche hieraus auf eine ganz einssache Weise, sa sogar mit Rothwendigkeit resultiren.

to the state of th

Eigenschaften Gottes welche in ber göttlichen Welt: Schöpfung hervortreten.

From one Br.

The by Sun your as the Budden

Gott ift Schöpfer ber Welt; er sest fie nach ihrem Seyn und nach ber in ihr herrschenden Ordnung. Betrachten wir nun Gott = Schöpfer

new width about 50 contracts as of cuttories Or John Black and

1. Als das Seyn ber Welt segend, fo erscheint er uns zunächst, insoferne die Welt ein durch und durch Bedingtes ist, als der Ur= und All=Bedingende, b. h. als der Allmächtige.

## a. Allmacht Cottes.

Die Allmacht Gottes ift nichts Anbers als feine Abfolutbeit in Bezug auf bie von ibm geschaffene ober gefeste Welt. Mis enbliche, burch und burch bedingte, rubt bie Welt auf Gott als ibrer abfoluten Bedingung. Gott ift allmächtig beift alfo mit andern Worten: Er ift für bie Welt ur = unb all-bedingenb Dieg brudt Paulus aus, wenn er fagt, (Mom. 11, 36.): Mus Gott, burch ibn und für ibn find alle Dinge; ober ber Pfalmift (33, 9.) in ben Worten: Wenn Gott fpricht, fo geschiebt es, wenn er gebietet, fo ftebet es ba. Sier baben wir wirflich febr entfprechenbe Ausbrude fur bie Allmacht Gottes. Popularer wird fie geschildert in ben 2Borten (Pf. 115, 3.): Unfer Gott ift im Simmel, er fann ichaffen was er will: ober (1 Dof. 18, 14. Luc. 1, 37.): Bev Gott ift fein Ding unmöglich. Un biefe Formeln ichlieft fic Die gewöhnliche, auch von neuern Theologen reproducirte De finition an: Gie beffebe in berfenigen Bolltommenbeit, vermöge

<sup>1)</sup> Sh teiermacher, Gl. 1. S. 307.: In bem Begriff ber göttlichen Allmacht ift enthalfen, baß ber gefammte, alle Räume und Zeiten umfassende, Naturzusammenhang in der göttlichen Arschlichkeit gegründet ist. Nipsch (Ehrist Lebre S. 107.): Der Begriff der Allmacht ist die Wiederholung und besondere Anwendung des Begriffs vom Schöpfer des himmels und der Erde. Romang, Spftem der natürl. Rel. L. S. 250.: Die Allmacht ist die schlechthin unbedingte, alles Endliche begründende und bestimmende, auch, in

welcher Gott fonne, mas er will 1). Allein alle Definitio= nen ber Allmacht, in welchen von einem Ronnen Gottes bie Rebe ift, muffen icon befibalb als unwiffenschaftlich verworfen werben, weil ber Begriff bes Konnens auf Gott gar feine Unwendung findet. Das Ronnen fest überall Biberftand, Schwierigfeiten poraus, bie ju überwinden find. Wo bem Wollen gar nichts im Wege ftebt, ober wo es fo ftart ift, bag es jeben Wiberftand zum Boraus beffegt bat, ba fpricht man von einem Ronnen nicht mehr. Es ift baber wiberfpredend, ber bem abfoluten Befen von einem Ronnen zu reben 2). Bir geben noch weiter und bebaupten, bag bey Gott nicht einmal von einem Wollen, wenn baffelbe irgendwie mit bem Thun in Gegenfat geftellt ober bavon unterschieben werben foll, bie Rebe feyn fann, wegbalb auch alle biejenigen Defis nitionen ber göttlichen Allmacht, welche von einem Unterschiebe bes Wollens und Wirfens in Gott ausgeben, wie bie angeführte: Potest quod vult, uns bes miffenschaftlichen Charafters ju entbebren icheinen. Un und für fich ift bas Wollen fein von bem Thun verschiedenes Bermogen; beibe geboren gufammedical columns planed parlor triming bostows allies:

2) Dennoch nimmt Reubig (bie philof. u. chriftl. Gotteslehre G. 109) feinen Anftand in Bezug auf bie gottliche Allmacht zu fagen : Gottes Rraft übermand beim Schaffen alle Sinberniffe, Die fich ihr in ben Beg fiellten, ober fiellen fonnten ; und auch jest vermag Richts fich ihr zu wiberfegen.

wie ferne fie als Caufalitat aufgufaffen ift, in ber Gefammtheit bes Endlichen fich vollftandig barftellende Rraft Gottes.

<sup>1)</sup> Go wird bie gottliche Allmacht icon von August. (ad Laurent. c. 96.) befinirt: Deus non ob aliud vocatur omnipotens, nisi quia quidquid vult potest, nec voluntate cujuspiam' creaturae voluntatis omnipotentis impeditur effectus. Auch ben vielen neuern Dogmatitern findet fich biefe Definition, 3. B. bey Reinbarb (Dogm. G. 112); Appetendi vis dicitur omnipotentia, quod ubique omnia potest efficere, quae cogitari possunt, ac Deo placent; ben Begicheiber (G. 271): Omnip, est ea virtus, qua Deus creator, gubernator et iudex mundi, quae vult, potest, ita ut per eundem nihil non fieri possit, si abscesseris ab iis rebus, quae aut sibi, aut summae perfectioni morali repugnant; Hutt. red. p. 137: Omnip. qua Deus, quae vult, potest; u. a. m.

men und bilben gemeinschaftlich bas Bermogen bes Beiftes fich felbft zu bestimmen, ober fich in praftifder Richtung zu offenbaren. Wenn bas Wollen nicht gur That wird, fo gefchiebt es nur befimegen, weil es nicht fart genug ift, ober weil 3 subjective, ober objective Sinderniffe antrifft, Die es nicht au bewältigen vermag. Daber fommt es, bag es ben bem fdma= den, charafterlofen Menichen gewöhnlich nur ben bem Wollen bleibt, mabrent ben bem farfen, charafterfeffen bas Wollen mit bem Thun in Ginheit tritt. Rur ben bem endlichen Befen fann baber ein Unterschied zwifden Wollen und Thun Statt finden, aber nicht ben bem unendlichen 1). Wir fonnen es bemnach nicht billigen, wenn in ben meiften bogmatifden Werfen ber Wille Gottes als ein besonderes Attribut ober Bermogen aufgeführt, und von biefem bas gottliche Birfen unterschieden wird. Das ift offenbar Anthropomorphismus, gu welchem man aber unwillführlich verleitet wird, wenn man bey ber Deduction ber gottlichen Eigenschaften von ber Analogie bes menschlichen Beiftes ausgebt. Wie fehlerhaft bieg ift, fpringt fogleich in bie Mugen, wenn man betrachtet, wie biefer Bille Gottes befinirt wird; baufig nämlich beruben biefe De finitionen auf ber Borftellung eines Sinneigens, Strebens, Begebrens, ober eines Berabicheuens in Gott 2). Allein erfteres wurde auf ein Bedurfnig Gottes, letteres auf etwas binweisen, bas Gott zuwiber ift, beibes in Gott eine mit feinem Befen

<sup>1)</sup> S. Ritter, Erfenntniß Gottes, S. 242. Schleiermacher, chrifil. Gl. 1. 2te Ausg. S. 312: Ein Unterschied zwischen Können und Wollen ist in Gott eben so wenig, wie der zwischen wirklich und möglich. — Lassen sich, weil es in Gott fein Wollen durch einzelne Antriebe gibt, und kein von außen her wachsendes und abnehmendes Können, in Gott auch beide in Gedanken nicht trennen, so sind auch, weil Wollen und Können zusammen nothwendig Thun sind, auch weder Willen und Thun von einander zu trennen, noch Können und Thun, sondern die ganze Allmacht ist ungetheilt und unverdürzt die alles thuende und bewirfende.

<sup>2)</sup> Calov. Syst. Il. theol. p. 139: Voluntas Dei est, qua Deus ten dit in bonum ab intellectu cognitum. Quenstedt, I. p. 418: Voluntas Dei est ipsa Dei essentia cum annotatione inclinationis ad bonum concepta.

unvereinbare Beidranfung fegen. Allerbings gibt es in ber beiligen Schrift viele Stellen, mo ber Wille Gottes mit feis nem Birfen in Gegensatz gebracht wirb. Allein bas gebort jur popularen Auffaffungs = und Ausbruds = Weife ber Schrift. welche bie Wiffenschaft eben zur Aufgabe bat auf ibren mabren Gehalt gurudgubringen. - Man wird und nicht einwerfen wollen, baf bod bas moralifche Gefet, beffen Realität gu läugnen eine mabre Blasphemie mare, Ausbrud, Offenbarung bes göttlichen Willens, nicht aber bes göttlichen Wirfens fen, infofern ja bie Beobachtung, ober Übertretung, biefes Befetes bem freien Willen ber enblichen Geifter anbeim gestellt ift. Denn wir wurben antworten, bag biefes Gefet ein von Gott nicht blog Gewolltes, fonbern Gefestes, Gegebenes, und eben barum ungerftorbar und unwandelbar wie Gott felbft ift. -Benn man fich enthält, Gott ein besonberes, irgendwie von feinem unendlichen Birfen verfchiebenes Billensvermögen qu= aufdreiben, fo fallen bie vielfachen Diftinctionen, welche bie Dogmatifer in Abficht auf ben gottlichen Willen gemacht haben, und beren Ungrund Schleiermacher mit bialeftischer Bewandbeit and Licht gestellt bat, wie g. B. bag fie fep necessaria, ober libera, ober media; ferner absoluta, ober conditionata; efficax ober non efficax; permittens ober efficiens etc., von felbit binmeg, und mit ihnen bie fpigfindige, und bey ber gewöhnlichen Unterscheibung von Wollen und Konnen in Gott unauffosbare Frage: Db Gott nicht nur Alles fonne, was er wolle, fonbern ob er auch umgefehrt Alles wolle, mas er fonne? Sie geboren zu bem unnugen , icholaftifden Ballafte , welchen bie Dogmatif von alten Beiten ber mit fich fchleppt 1).

Aus dem bisher Gesagten geht hervor, daß wir es auch nicht billigen können, wenn die meisten Dogmatiker die Allmacht Gottes von seinem Willen abhängen lassen und als eine besons bere Eigenschaft besselben ansehen. Die Allmacht Gottes ist Tein absolutes Seyn in Beziehung auf bas bedingte Seyn einer

<sup>1)</sup> Meber bie in Bezug auf ben göttlichen Billen gemachten Diffinctionen fagt Begicheiber mit Recht (S. 270): Omnes omnino definitiones istae vix ullam frugem afferunt facileque refringuntur,

von ibm gesetten Welt. Geben wir von biefem Begriffe berfelben aus, fo werben wir leicht erfennen, bag auch bie in Bezug auf fie gemachten Diffinctionen gar feinen mabren Ginn barbieten. Über bie omnipotentia divina hypothetica operans, im Gegensat mit ber omnipotentia absoluta operans, bemerft icon Reinbarb 1), bag es nur unferer Schwachbeit fo icheine, als ob in gewiffen Fallen Gottes Abficht vereitelt werbe. Wirflich laffen fich auch alle Källe, wo es fo fcheinen fonnte, auf eine von Gott begrundete, und in feine Schopfung aufgenommene Gefetmäßigfeit gurudführen, wie 3. B. wenn ein Menich bie Geligfeit nicht erlangt, ju welcher Gott boch alle vernünftigen Wefen berufen bat, was nicht in einer verfehlten Abficht Gottes, fonbern barin feinen Grund bat, bag bas Sittengefet praftifches Lebensgefet ber vernünftigen Geis fter, und jebe Abweichung von irgend einem Lebensgefene Unwoblfepn, Schmerg, Elend gur unmittelbarften Rolge bat. -Debr Schwierigfeit bietet bie andere Diffinction bar, welche in Abficht auf Die gottliche Allmacht gemacht zu werben pflegt, indem man fagt, fie fen entweber absoluta (quatenus legibus naturae non utitur), pber ordinata. Diese Unterscheibung liegt bem bergebrachten Begriffe von Offenbarung und 2Bunber, infofern fie ale auf einer unmittelbaren Birffamfeit Gots tes berubend gebacht merben, gum Grunde; auf fie begieben fich bemnach alle bie einfachen und complicirten Unterfuchungen, welche in neuern Beiten über bie Realitat jener Begriffe angestellt worben find. Es fann naturlich nicht erwartet merben, bag wir uns bier in biefe ichwierige Berbanblung einlasfen ; es mag genugen in wenigen Worten anzugeben, mas mir von jener folgereichen in bie gottliche Allmacht gefegten Diffine tion halten. Der gange Unterschied icheint uns, gleichwie ber zwischen absolutem und bypothetischem Birfen Gottes, in unferer menschlichen Muffaffungeweise zu liegen, und baber nur fubjective Gultigfeit gu haben. Indem Gott bie Welt abfolut fest, fest er fie als eine geordnete, in fich innig gufammenbangenbe, eine organische Ginbeit ausmachenbe. In einer fol-

<sup>1)</sup> Dogm. G. 113.

chen Welt fann es fein gang ifolirtes Factum geben; jebes ift, wie die Welt felbft und jedweber einzelne Theil berfelben, ein bedingtes, mithin in bem allgemeinen Natur = Bufammenbang inbegriffenes. Diefer Ratur = Bufammenbang felbft aber, gleich= wie die gange Belt, rubt unmittelbar auf Gott. Betrachtet man nun irgend eine Erscheinung, ein Factum in Bezug auf ben Ratur = Busammenhang, in welchem fie fteben, fo werben fie une ale mittelbar von Gott bewirft ericbeinen; fiebt man aber ben benfelben von ibrem Berbaltniffe gum allgemeinen Ratur = Bufammenbang ab, und betrachtet fie in Bezug auf bas göttliche, absolute Gegen ber Welt und ber in ihr berrichenben Ordnung und Gefetmäßigfeit, fo werben fie uns als von einer unmittelbaren Birffamfeit Gottes, von feiner omnipotentia absoluta abbangig erfcheinen. Daber fommt es, bag Bolfer, welche nur eine febr unvollfommene Naturfenntnig haben, geneigt find bie gewöhnlichften Erscheinungen auf eine unmittelbare gottliche Caufalitat guruckzuführen, und bag bas Gebiet bes Wunderbaren fich immer enger zusammenzieht, fe tiefer bie Forschung in bie Gesetze und Rrafte ber Natur und ben in ihr berrichenben allgemeinen Busammenbang einbringt. Sieben barf aber nicht außer Acht gelaffen werben, bag bie Natur fein tobtes, ftarres, unbewegliches Guftem, fonbern eben einen lebenbigen, in unaufborlicher Bewegung und Evolution begriffenen Dragnismus bilbet, und auf einer continuirlichen, immer Reues erzeugenben Offenbarung Gottes beruht, woraus von felbft folgt, bag allerbings in gewiffen großen Epochen ber Weltgeschichte fich Ereigniffe barbieten fonnten, fo eigener Urt, bag fie ichlechterbings auf feinen befannten Ratur= 3u= sammenbang gurudgeführt werben fonnen, und baber, wenn auch in ber That in ber allgemeinen Besegmäßigkeit ber Ra= tur inbegriffen, ber frommen Welt-Unficht als in bem unmittelbaren Birfen Gottes begrundet erscheinen, auf welchem bie gange Welt in ihrem Seyn und Geordnet = Seyn beruht.

Insofern also die Welt eine durch und durch bedingte, und Gott die Urbedingung berselben ift, erscheint er als all= mächtig; insofern die Welt dem Bewußtseyn Gottes gegen= wärtig ift, erkennen wir in ihm den Allwissenden.

## b. Allwiffenheit Gottes.

Die gewöhnlichen Definitionen von ber gottlichen Allwiffenbeit laufen barauf binaus, bag Gott Alles fenne, mas gegenwärtig, mas vergangen und mas zufünftig ift 1). Es bebarf aber nur eines geringen Grabes von Scharffinn, um einzuseben, bag biefe Definition an einem boppelten Irrtbum leibet. Ginmal nämlich wird in berfelben bas mas Gott fennt als etwas Gott Objectives aufgefaßt, folglich von Gott getrennt, mabrend boch icon bie 3bee Gottes ale bes abfoluten Beiftes biefen Gebanten ausschließt und verlangt, bag wir und Alles ale in Gott rubend, baber Gott immanent benfen 2). Sobann betrachtet jene Definition bas gottliche Biffen ale von bem Geyn ber Dinge abbangig, mabrend umgefehrt bas Geyn ber Dinge als von bem Denfen und Biffen Gottes abbangig gebacht werden muß 3); woben noch ferner zu rugen ift, baß nach biefer Beife bas göttliche Biffen zu bestimmen, in Gott eine Empfänglichfeit, ein Determinirtwerben, mithin eine Daf-

<sup>1)</sup> Quenstedt, I. p. 416: Omniscientia, qua Deus ipsa adopoue, uno simplici et aeterno intelligendi actu omnia scit, quaecunque fuerunt, sunt et erunt, aut etiam ulla ratione esse possunt. Reinbard, Dogm. S. 106: Intelligendi vis in Deo dicitur omniscientia, quod rerum omnium, futurarum quoque, perfectissimam amplexa est cognitionem, ne liberis quidem hominum actionibus exceptis.

<sup>2)</sup> Shleiermacher, Gl. 1. S. 321: Es gibt für Gott teine Gegenftände ber Betrachtung, als durch seinen Billen bestehende; alles göttliche Bissen ift nur bas Bissen um bas Gewollte und hervorgebrachte, nicht ein Bissen bem ein Gegenstand anderwärts ber könnte gegeben werben.

<sup>3)</sup> S. Strauß, Glaubensl. 1. S. 564. und die hier angeführten Stellen: unter andern August. Confess. am Schluffe: Nos istaquae secisti, videmus quia sunt; tu autem quia vides ea sunt. Scot. Erig. de divis. nat. III. 17: Voluntas illius et visio et essentia unum est. 29: Visio Dei totius universitatis est conditio Non enim aliud ei est videre, aliud sacere; sed visio illius voluntas ejus est, et voluntas operatio. Thomas Aquin. S. I. 14.8 Deus per intellectum suum causat res, cum suum esse sit suun intelligere.

fivität gesetzt wird, was mit der Idee seiner Absolutheit in offenbarem Widerspruche steht 1). Es hat überhaupt schon sein großes Bedenken, Gott ein Wissen, als besondere von seinem Wirken verschiedene, und auf einem eigenen Vermögen berushende Activität zuzuschreiben. Auch hier gilt wieder, was wir schon öfters bemerkt haben, daß solche Trennungen in dem absoluten Wesen nicht vorgenommen werden dürsen.

Allerdings entsprechen jene Definitionen den Schilderungen der göttlichen Allwissenheit, welche in der heiligen Schrift vorstommen (Pf. 139. 147, 4. 5. Jerem. 17, 9. 10. Hebr. 4, 13. Luc. 16, 15. 1 Joh. 3, 19. 20 10.). Allein es ist zu bemersten, daß diese zum Theil dichterisch sind, jedenfalls aber der populären Dents und Ausbrucksweise anheimfallen, welche in der heiligen Schrift herrscht; deswegen muß bey ihnen die Wissenschaft von der Form absehen, und den reinen Sehalt, die ihnen zum Grunde liegende Idee auffassen, welche keine andere ist, als die eines vollsommnen Wissens in Gott, welche Idee nun hinwiederum, nach Maaßgabe der biblischen Grunds Idee Gottes eine speculative Umbildung ersahren muß, um so als wahrhaft wissenschaftliches Element in die christliche Relisgionslehre aufgenommen werden zu können.

Fassen wir ben absoluten Geist in seinem lebendigen Vershältnisse zur Welt, wie wir solches dargestellt haben, auf, so gelangen wir zu einem Begriff der göttlichen Allwissenheit, welcher allen Anforderungen der Wissenschaft entspricht. Der absolute Geist nämlich setzt unbedingt die Welt, indem er sich selbst offenbart, d. h. die in ihm ruhende Ideenfülle in das endliche, zeitliche Seyn übertreten läßt. Hieraus folgt, wie wir oben schon bemerkt haben, daß die Welt, obgleich in der Endlichseit des Seyns befangen, dennoch auf einem intelligis

<sup>1)</sup> Schleiermacher, a. a. D. S. 320: "Bon ber Geistigkeit bes göttlichen Wesens muß Alles ausgeschlossen werben, was eine Empfänglichkeit ober Leidentlichkeit nothwendig in sich schließt. So wenig der göttliche Wille als ein Begehrungsvermögen gedacht werben barf, eben so wenig auch die göttliche Allwissenheit als ein Bernehmen oder Ersehen, ein Zusammendenken oder Zusammensschauen.

beln und unendlichen Grunde rubt, welcher fogar ihr eigentlichftes, tiefftes Wefen ausmacht - bas ift ber gottliche Gebante. Diefer nun trennt fich nicht von Gott, er ift fortbauernd in Gott, weghalb auch die Welt, obgleich wefentlich verfchieben von Gott, bennoch ibm nicht objectiv gegenüber ftebt, fonbern in ibm, ibm immanent ift. Darum liegt bie Welt auch nicht auferhalb bes Gelbit = Bewuftfepne Gottes, fondern gang eigentlich innerbalb beffelben. Wie Gott, als Beift, von fich weiß, fo weiß er von ber Welt, als ber Offenbarung feiner felbft, ber endlichen Erscheinung bes in ibm liegenben unendlichen 3been = Reichthums. Das Gelbftbewußtfeyn Gottes und fein Welt-Bewuftfeyn laffen fich nicht von einander icheiben ; letteres liegt in bem erfteren eingeschloffen. Infofern nun Gott gebacht wird als bie Belt mit feinem Bewußtfenn umfaffend, nennen wir ibn ben 2116 wiffenben. In biefer Definition ift allerbings auch ein vollfommnes Biffen Gottes gegeben, allein nicht ein Biffen um etwas von ihm Geschiedenes, ihm rein Dbjectives, nicht ein in bloger Empfänglichfeit fich offenbarendes, fonbern ein Wiffen um etwas Gott Immanentes, von ibm abfolut Bebingtes, welches mit bem Birfen und Schaffen Gottes ibentifch ift. Denn indem fich Gott einer Belt bewufit wird, wird fie, und er ift fich ihrer bewußt, weil fie ift.

Bey dieser Auffassung der Allwissenheit Gottes fällt der gewöhnlich gemachte Unterschied von scientia necessaria und libera von selbst hinweg. Erstere soll nämlich seyn das Wissen, welches Gott von sich selbst, lettere das, welches er von den von ihm geschaffenen Dingen hat. Beides Wissen ift aber Eins. Es ist eben das Bewußtseyn Gottes in seinem ganzen Umfang. Indessen soll in der scientia necessaria auch noch inbegriffen seyn das Wissen Gottes um das Mögliche 1),

<sup>1)</sup> Es könnte befremben, baß bie Dogmatiker bas göttliche Biffen um bas Mögliche zu ber scientia necessaria gerechnet haben. Der Grund hievon lag aber barin, weil biefes Biffen, insofern bas bloß Mögliche nie wirklich wird, ein rein subjectives ift. Man bemerkte indessen, baß bas göttliche Biffen bes Möglichen nicht

und so entsteht die Frage: Ob und in wiefern von einem solschen göttlichen Wissen um das Mögliche nur die Rede seyn könne? 1) — Es muß hier gleich ein großes Bedenken erwecken, daß das Wissen des Möglichen etwas, das nicht wirklich ist betreffen, mithin ein von dem göttlichen Thun verschiedenes Wissen seyn soll. Dieß würde direct zu dem schon öfters

scientia visionis, fonbern simplicis intelligentiae fep. G. Strauß, Glaubenel. 1. G. 568.

<sup>1)</sup> Die früheren Theologen nahmen beinabe alle unbebenklich ben Gott eine Erfenntniß bes Döglichen an. Dagegen haben fich aber nicht wenige neuere ausgesprochen. Goon Rant bemerfte, bag ber Unterfcbied zwifden Dlöglichem und Birflichem, ben wir machen, nur in ber Ratur bes menfclichen Erfenntnigvermogens begrunbet fep (Rrit. ber Urtheilefr. G. 340). De Bette (Dogm. ber luth. R. G. 74), Schleiermacher (Gl. 1. G. 326 f.), Bretfcneiber (Dogm. 4te Musg. 1. G. 496) u. M. erflaren fich entschieben gegen ein göttliches Biffen bes Möglichen. Bretfcneiber (l. c.) brudt fich alfo aus : Da bas Mögliche nichts Unbere ift ale eine Bebingung menfclichen Denfens, indem für uns Etwas entweder benfbar (möglich), ober unbentbar (unmöglich) ift, objectiv aber weber Etwas möglich noch unmöglich, fonbern Alles entweber Etwas ober Richte ift; fo tann bon einer scientia media bei Gott eigentlich bie Rebe nicht feyn. Denn bie Ginrichtung unfere Berftanbes, worauf unfer Begriff bes Möglichen beruht, baß wir gewiffe Merfmale gu einem Begriff entweder verbinden, ober nicht verbinden tonnen, ift auf Gottes Erfenntnig nicht überzutragen. Rur alfo anthropopathifd fonnen wir Gott bie Renntniß bes Doglichen beilegen. Da= gegen bemerft Eweften, 2r Th. 1e Abth. G. 57: ,,Bir halten es für gerathener, bag bie Dogmatif gang von biefer Frage abftrabire, indem fie fich, wie fie biefelbe beantworte, in Schwierigfeiten berwidelt, ohne ihrem mabren 3mede, bas Bewußtfeyn ber Unendlichfeit bes göttlichen Erfennens auszudruden, baburch naber zu tom= men. Drobt auf ber einen Geite bie Gefahr ju großer Bermenfch= lichung, fo auf ber andern bie bei weitem mehr bebenfliche, bie 3bee ber gottlichen Intelligeng gang einzubugen." Allein biefe lettere Gefahr icheint uns, wenn bie Sache aus bem rechten Gefichtspuntt aufgefaßt wirb, nicht eben febr groß gu feyn. Durch ben Musichluß eines göttlichen Biffens bes Möglichen bust man nicht bie göttliche Intelligeng, als folche, fonbern nur bie allzumenfchliche Borftellungsweise bon berfelben ein, woburch bem richtigen Begriffe von ihr nur Gewinn erwachfen fann.

gerügten Brrthum führen, verschiebene mit einander im Wegenfate ftebenbe Thatigfeiten in bas gottliche Wefen aufzunehmen. Das Wiffen und Denfen Gottes fann ichlechterbinge nicht von feinem Thun getrennt werben. Wollte man einwenden, bag boch bas All ber Dinge auch freie Wesen in fich begreife, beren Wollen und Sandeln Gott befannt fenn muffe, und ben= noch, ohne Aufbebung ber Freiheit, nicht auf eine gottliche Caufalitat jurudgeführt werben fonne, fo murbe gur Untwort bienen, baß bie Eriftenz biefer Wefen und bie ihnen angehö= rige Freiheit bes Willens von Gott gefest find, und mithin auf einem göttlichen Wirfen beruben. Was foll übrigens bas Mögliche fenn, welches man als Dbject bes gottlichen Wiffens betrachtet? Berftebt man barunter bas Wirfliche, insofern nach einem befannten Gemeinspruche bas Wirfliche immer auch moglich fenn muß, fo murbe bas Wiffen bes Möglichen mit ber scientia libera gufammenfallen. Will man unter bem Dogliden bas verfieben, mas gwar an und für fich feinen Wiberfpruch enthält, aber barum nicht wirflich werben fann, weil es in ben gegenwärtigen Natur = Busammenbang nicht pagt, fo würde baffelbe, wenn auch feinen ibeellen, boch einen reellen Widerfpruch in fich ichließen, und baber angenommen werben muffen, bag Gott bas Wiberfprechenbe benft, mas pon Gott nicht ausgesagt werben fann. Wollte man fagen, bas Dog= liche fen bas, mas zwar jest nicht wirklich fenn fann, allein einft bei veranbertem Ratur = Bufammenbange wirklich werben wird, fo mare bas Mögliche nichts anders als bas Bufunftige, und bieg wurde bann auf bie Eintheilung ber gottlichen 2111wiffenheit nach ber breifachen Form ber Zeit in reminiscentia, visio proprie sic dicta und praevisio fübren. Auch biefür laffen fich viele Stellen ber Schrift anführen 1), von welchen aber gilt was icon oben über bie Ausbrucksweise ber Schrift bemerft worben ift. Es ift flar, bag, fobalb biefer Gintbeilung irgend eine Realitat zugeschrieben wird, Gott auch, ba fein Wiffen von feinem Geyn nicht getrennt werben fann, fonbern

<sup>1)</sup> Bergl. Jef. 41, 22 ff. 42, 9. Pf. 139, 16. Ap. Gefc. 15, 18. Gal. 1, 15. u. a. m.

nichts anbere ift ale eine besondere Beife feines Geuns, nach feinem Geyn in bie Kormen ber Beit berabgezogen wirb. Siemit wurden aber feine Emigfeit und Unveranderlichfeit aufgeboben und mit ihnen feine Absolutheit, wie weiter unten genauer auseinander gefett werben foll 1). Allerdings ift bie Welt etwas in ber Beit Eriffirenbes und in zeitlicher Gucceffion fich Evolvirendes. Das ift fie als Compler enblicher Befen. Allein ba Gott vollfommen unenblich und abfolut ift, fo fann er auch in Diefe zeitliche Form ichlechterbinge nicht eingeben. Die Erflärung, wie Gott allwiffenb, und boch jugleich in feinem Biffen über allen Wechfel ber Beit abfolut erhaben fen, murbe bie lofung eines anbern, icon oben berührten Droblems vorausfegen: Wie überhaupt ein abfolutes Geyn neben einem bedingten und endlichen besteben fonne? Es liegt bier ein Dofterium verborgen, beffen volle Ergrundung bem menfch= lichen Beifte wohl niemals gelingen wirb.

Was das nach den Zeit-Formen sich unterscheibende deifache Wissen Gottes betrifft, so mag hier noch Folgendes bemerkt werden — womit wir übrigens keineswegs die ungebeure Frage zu erschöpfen gemeint sind —. Die Welt, als lebendiger Organismus, ist allerdings eine Einheit, allein eine ins Unendliche gegliederte. Das geringste Naturwesen ist ein Glied in dem großen Ganzen. Als göttliche Offenbarung in dem Bewußtseyn Gottes eingeschlossen, muß natürlich die Welt die in die kleinsten Sliederungen, dis zu dem aller-Einzelnsten in den Wesen und Erscheinungen der Natur, dem göttlichen Bewußtseyn gegenwärtig seyn. Allein in anderer Beziehung, als eine sich ins Unendliche evolvirende organische Einheit schließt sie in jedem Momente des endlichen Seyns in sich, was in der Folge der Zeit zur Erscheinung kommen soll. Es ist hier eine continuirliche, nie unterbrochene Kette von Entwicklungen.

<sup>1)</sup> Twesten, 2r Thl. 1e Abth. S. 53: Was die Beschaffenheit der göttlichen Allwissenheit betrifft, so folgt schon aus den immanenten Attributen, daß in der göttlichen Erkenntniß weder Folge, noch Wechsel, noch Gegensatz seyn kann, (Gott erkennt Alles actu uno, aeterno, simplicissimo), und daß sie von Allem, was außer Gott ift, schlechthin unabhängig gedacht werden muß.

Alle fünftigen Erscheinungen liegen ichon in bem gegenwärtigen Ratur = Bufammenhange eingeschloffen, praformirt. bas göttliche Bewuftfenn bie Welt bis in bas Gingelfte burchbringt, fo liegt auch bie Bufunft bem göttlichen Wiffen icon als Begenwart por, gleichwie auch bie Begenwart, als Entwidlung ber Bergangenheit, biefe reflectirt und bem gottlichen Bewußtfenn barftellt. Dieg führt zu bem Begriffe einer eingigen, ewigen, unveranderlich prafenten Welt = Unichauung Got tes, zu einem feiner Zeitform unterworfenen gottlichen Welt-Bewußtfeyn, bas icon frühere Dogmatifer als bas eigentliche Befen bes gottlichen Biffens bargeftellt baben. Denfen wir uns aber bas göttliche Wiffen als ein foldes über alle Beitform erhabenes, Alles in ewiger Wegenwart erfchauenbes gottliches Bewuftfenn, fo fällt bie Frage über bas Berbaltnig bes göttlichen Borbermiffens jur menfchlichen Freiheit, als feinen wahren Ginn barbietenb, von felbft binmeg 1).

Eine wunderliche Distinction, die sich schon ihrem Begriffe nach als jesuitischen Ursprungs verräth, wurde noch in die Lehre von der göttlichen Allwissenheit eingeführt, indem zwisschen die scientia libera und scientia necessaria noch eine scientia media eingeschoben wurde, welche bestehen soll in der Kenntniß Gottes von dem, was erfolgt seyn würde, wenn etwas, das nicht geschehen ist, geschehen seyn würde. Es mag und erlaubt seyn, hier anzusühren, was Schleiermacher darüber sagt 3): "Sie beruht ganz auf der Borausseyung eines Möge

<sup>1)</sup> August. de diversis quaest. ad Simplicianum L. II.: Quid est praescientia, nisi scientia suturorum? Quid autem suturum est Deo, qui omnia supergreditur tempora? Si enim scientia Dei res ipsas habet, non sunt ei suturae, sed praesentes; ac per hoc non jam praescientia, sed tantum scientia dici potest. S. Begs scheider, 7e Ausg. p. 265 f.

<sup>2)</sup> Die Ersindung der scientia media Gottes, die man auch mit dem Ausbrucke scientia suturibilium oder de suturo conditionato bezeichnete, rührt von dem Jesuiten Petrus Fonseca her; besannt gemacht wurde sie von Molina, durch bessen Schrift: De concordia providentiae et gratiae divinae cum libero arbitrio hominis. 1588. S. Schröch, Kirch. Gesch. seit der Resorm. 4. S. 298 s.

<sup>3)</sup> ③1. 1. ⑤. 328.

Lichen außer bem Wirklichen, welche wir schon beseitigt haben. Sobald wir sie nun bemgemäß also ausbrücken: Gott wisse, was erfolgt seyn würde, wenn an irgend einem Punkte das Unmögliche wäre wirklich geworden; so zerfließt diese ganze Erkenntniß in Nichts, weil, was nur auf dem Wirklichwerden des Unmöglichen beruht, selbst unmöglich ist."

## e. Allgegenwart.

Die von Gott gesette Welt ftellt fich uns bar ale eine ins Endlose fich raumlich ausbreitende und zeitlich fich entwidelnbe; fo entftebt naturlich bie Frage: Unter welchen Befrimmungen uns ber absolute Beift erfcheine, wenn wir ibn in Beziehung auf bas raumliche und zeitliche Genn ber Welt betrachten? Allein biefe Frage fest eine andere voraus, welche bas Wefen bes Raums und ber Zeit betrifft. Sier flogen wir aber auf eines ber größten und ichwierigften Probleme ber Speculation, beffen Lofung auf bas Bange ber Philosophie von unberechenbaren Folgen ift. Es wird wohl niemand erwarten, bag wir bier in eine tiefere metaphyfische Untersuchung über Beit und Raum eingeben; bennoch aber bangt bie Bestimmung bes Berhältniffes Gottes zu bem raumlichen und zeitlichen Genn ber Welt fo genau mit ber Frage über Raum und Zeit felbft gufammen, bag eine miffenschaftliche Darftellung ber 21ttribute Gottes eine fefte Unficht von beiben als nothwendige Bedingung vorausfest.

Der Kriticismus verstüchtigte Raum und Zeit in bloße Formen der Anschauung. Gibt man beiden nur subjective Gelztung, so solgt allerdings daraus, daß Gott Raum und Zeitlos ist; allein man gewinnt hiedurch für Gott kein ihm eigenzthümlich angehöriges Prädicat, weil ja angenommen werden muß, daß überall das Ding an sich jenseits der Zeit und des Raums liegt und von diesen Formen nicht berührt wird. So wird aber das Ding an sich vollsommen geheinnisvoll, transcendent, aller Forschung unzugänglich; es wird zu einem uns besannten x, dessen Lösung schlechterdings ummöglich ist. Die ganze Welt in ihrer Herrlichteit bricht zusammen und vers

fcmilgt in ein 200 unbefannter Großen; ber Menfch erscheint und als ein Wefen, bas unwiderruflich verbammt ift, in einer von ibm felbit geschaffenen Traumwelt umberzuwandeln. Das lebendige, unabweisliche Bewuftfeyn von ber Realität einer räumlich und zeitlich fevenden Welt wird Lugen geftraft. Forschung in ber Ratur verliert ibr Intereffe, und und ents schwindet alle Bafis, um bie 3bee Gottes genauer gu beftim= men und zu einer wiffenschaftlichen Gotteslehre zu entfalten. Wenn alle Wahrheit zulest auf Thatfachen bes Bewußtfeyns beruht, fo fann ichon begwegen bie Rantische Auffaffunges weise von Beit und Raum nicht angenommen werben. Wegen biefelbe erhebt fich ferner ber Grund, bag bie Welt gar nicht von einer Form ber Unichauung aufgenommen werben fonnte, wenn berfelben nicht eine bestimmte Form bes Genns ents fprache, wie bas Auge nicht feben wurde, wenn nicht bas Licht vorhanden mare, ju beffen Aufnahme es bestimmt ift, und obne die Bibrationen ber Luft bas Dbr nimmermebr auch nur ben leifeften Ton vernehmen wurde. Es gibt allerdings Formen ber Unschauung und bes Denfens; allein follen biefe nicht ewig leere, inhaltlofe Formen bleiben, fo muß bas Geyn ber Dinge ihnen entsprechen. Das ift bie Sarmonie, in welder ber menschliche Geift mit ber Welt ftebt, bas ift ber Grund, warum bas richtige Denfen immer burch bie Erfahrung go rechtfertigt wird; bas ift bie Urfache, warum bie Ahnungen großer Manner nicht felten auf bie überrafchenbfte Beife gerechtfertigt werben; bas ift ber mabre Ginn ber 3bentitat bes Subjectiven und Objectiven, bes Denfens und Genns, auf welche die neuere Philosophie so oft, und mit allem Rechte aufmertfam gemacht bat. Wir tonnen baber ber Rantifden Lehre von ber bloß subjectiven Geltung ber Begriffe von Raum und Beit ichlechterbings unsere Bepftimmung nicht geben, muffen fie aber auch ber Behauptung berfenigen verfagen, welche Raum und Beit zu einem rein Objectiven machen, von welchem ber Begriff nur burch Abstraction gewonnen ware. biefe Unficht erheben fich mit Recht mehrere berjenigen Grunde, welche Rant in feiner Kritif ber reinen Bernunft fo fcarffitt nig ausgeführt hat, vor allen bie apriorische und apobiftifche Wahrheit aller Sate ber Mathematif 1). — Unsere überzeusgung geht dahin, daß allerdings die menschliche Anschauung an die Formen des Naums und der Zeit gebunden ist, daß ihnen aber eine obsective Form in dem realen Seyn der Dinge entspricht, weßhalb gerade die innere und die äußere Welt von der Anschauung ergriffen und zu einem Gegenstand der Wahrsnehmung werden können.

Wenn wir von dieser Ansicht ausgehen, so ist die Frage: In welchem Verhältnisse der absolute Geist zu dem räumlichen und zeitlichen Seyn der Welt stehe? keineswegs ohne Sinn, und verlangt in einer wissenschaftlichen Darstellung der Lehre von den Attributen Gottes eine befriedigende Lösung.

Das fromme Bewußtseyn wird nun diese Frage zunächst dahin beantworten, daß, da die Welt von Gott absolut gesetzt und in seiner Kraft ruhend ist, Gott jedem einzelnen Theile der Welt gegenwärtig seyn müsse, also daß in dem ganzen All der erschaffenen Dinge kein Punkt gedenkbar sey, wo Gott nicht wäre. Dieß ist der populäre Begriff von der Allgegenwart Gottes, welcher in vielen Stellen der heiligen Schrift hervorstitt, und in einigen dichterisch schön entwickelt wird (Ps. 139. 3ef. 66, 1. Jerem. 23, 23. 24. 1 König. 8, 27. Matth. 6, 3—8). Bey diesem Begriffe, der auch mehrern ältern Desinitionen der Allgegenwart Gottes zum Grunde liegt 2), fann sich das fromme Bewußtseyn beruhigen. Allein die Wissens

<sup>1)</sup> Rritit ber reinen Bernunft. 3te Muft. G. 37 ff.

<sup>2)</sup> Calovius besinirt die Omnipraesentia als illud attributum, vi cujus Deus non tantum substantiae propinquitate, sed etiam essicaci operatione omnibus creaturis adest. Reinhard führt neben der omnipraes. noch die immensitas auf, und versieht unter dieser setztern (S. 99) illud attributum Dei, quo ubique est, nec ullius spatii limitibus cohibetur; sene sast er als thätige, transeunte Eigenschaft und desinirt sie (S. 114) als illud attributum Dei, quo ubique et semper immediate essicax esse potest. Ühnsich ist die Desinition dieser göttlichen Eigenschaft bey Begscheider (p. 258): Attributum illud, quo Deus nullis spatii limitibus cohibitus affectionibusve odnoxius esse dicitur, ita ut a nulla rerum creatarum spatio quodam eum remotum omniaque numini suo praesentissima habere judicemus.

fchaft fann ben ibm unmöglich fleben bleiben. Allerbinge liegt auch in ibm ein speculativer Gebalt von unumftöflicher Babrbeit, infofern er ja gang abbangt von bem Bebanfen, bag bie Belt ein burch und burch von Gott Bedingtes, und baber von ibm Untrennbares, ibm Immanentes fen. Allein indem auf ber andern Seite Gott allen Dunften bes unermeflichen Raums als prafent gebacht wirb, wird er felbit in ben Raum mit bineingezogen. Es mifcht fich offenbar in biefen Begriff von ber Allgegenwart Gottes ber einer unermeglichen Expansion, woburd Gott zu einer theilbaren Grofe wird. Allein fo gebt bie Abfolutheit Gottes, von welcher boch ausgegangen worben war, wieder unter, und ber Begriff felbst verwickelt fich unauflösbar in einen innern Wiberfpruch. Außerdem entsteht bier bie Frage, bie auch wirflich aufgeworfen murbe, ob benn Gott, ba boch bie Welt als ein Endliches, in bestimmten Grengen eingeschloffen gebacht werben muß, nur innerhalb ber Welt gegenwärtig fen, ober auch jenseits berfelben. Rimmt man ersteres an, so beschränft man Gott und macht ibn zu einem Endlichen; nimmt man bas Unbere an, fo fest man in Gott eine boppelte Allgegenwart, eine innerhalb ber Welt, und eine außerhalb ber Welt, mas die Ginbeit feines Wefens aufbebt.

Es muß also nothwendig über den angegebenen Begriff ber Allgegenwart Gottes hinausgegangen werden, und dazu drängt uns die Idee Gottes selbst, von welcher auch sener Begriff abhängig ift.

Der nächste Schritt, welcher zur weitern speculativen Entwicklung des Begriffs der Allgegenwart Gottes gethan werden muß, ist die Anerkennung, daß der Begriff des Raums auf Gott gar keine Anwendung findet, daß Gott mithin als über allen Raum erhaben gedacht werden muß. Dieser Gedanke ging auch frühe schon sogar der unspeculativen Betrachtungsweise auf, weßhalb in die Definition der Allgegenwart Gottes zu dem oben bezeichneten Elemente, daß Gott überall sey, auch das zweite aufgenommen wurde, daß er den Formen des Raums gar nicht unterworfen sey. Man dachte nicht daran,

<sup>1)</sup> Go in ber angeführten Begicheiberichen Defin.

indem man biefe beiben Gage gufammenftellte, baß fie fich ge= genfeitig widersprechen, indem Die Bebauptung, bag Gott überall ift, bie zweite Behauptung, bag er ben Formen bes Raums nicht unterworfen fen, ausschlieft. Diefer Wiberspruch beutet barauf bin, bag wir auch ben biefem Begriff ber Allgegenwart Gottes, als bes über allen Raum erbabenen Gepne Gottes noch nicht fteben bleiben burfen, was auch icon baraus er= bellt, baf wir in bemfelben nur ein negatives Attribut baben, was eben barum verlangt, bag wir von ihm weiter gu einem positiven poranschreiten. Ungeachtet feiner Regativität aber verbient ber aufgefundene Gat genauer betrachtet gu werben. Der Pantheismus wird fich benfelben nicht gefallen laffen: benn in welcher Form er auch auftreten moge, fo fucht er bie unendliche Rluft auszufüllen, welche bas absolute Wefen von bem endlichen Geyn trennt, und muß beghalb, ba er bas raumliche Geyn bes lettern nicht negiren fann, auch Gott in baffelbe hineinziehen. Rlar und bestimmt bat biefes Gpinoga ausgesprochen, ben welchem ja bie Ausbehnung eine Grund= form ber unendlichen Gubftang, b. b. Gottes ift. Wo baber ber Pantheismus von Allgegenwart Gottes fpricht, ba verftebt er wirklich nicht ein raumlofes Geyn Gottes, fonbern verbinbet mit biefem Worte einen anbern Begriff, wie g. B. Segel unter bemfelben nichts anders verfteht als bie abfolute Gub= ftantialität Gottes, bas Genn Gottes in ben Dingen 1). In= beffen baben auch folche Philosophen, welche gegen ben Pan= theismus protestirend, es fich zur eigentlichen Aufgabe gefegt baben, bie Speculation aus allen pantheifischen Berirrungen wieder zu bem mabren Deismus gurudguführen, fich gegen jenen Gat erflart, und bagegen bie Behauptung ausgesprochen, bag allerdings in einem gewiffent Ginne Gott als raumlich, fo wie als zeitlich gebacht werben muffe 2). Allein in welchem

1) Begel, Relig. Phil. (1te Ausg.) 1. S. 268.

<sup>2)</sup> Beiße, Metaphys. S. 356 u. 508. Zbee ber Gottheit S. 68 ff. Fichte, Ontol. S. 518. Die Zbee ber Persönlichkeit S. 62: Die absolute Zbee, indem sie die Sphäre des Sepns unendlich erfüllt, ist darin schlechthin zugleich und in Einem Schlage ihrer Birklichkeit — ebenso ein unendlich Anderes, Ausein anderweis

Sinne auch biefer Sat ausgesprochen werben moge, fo fonne. wir bemfelben unfere Bepftimmung nicht ichenfen. Raum und Beit ichließen offenbar ben Begriff von etwas Theilbarem, Def barem in fich, von Beschränfung, wegbalb auch ein unendliche Raum, und eine unendliche Beit gang ungebenfbar find. Che barum fonnen fie ichlechterbings nur Formen bes endliche Sepns fenn; auf bas Absolute finden fie feine Anwendung Ein räumlich fich explicirenter Gott fonnte eben fo wenig ber abfolute fenn, als ein zeitlich fich entfaltenber 1). Inbem wir amifchen bem abfoluten Beift und bem endlichen Geyn eine 11 wefentlichen Unterschied annehmen, ichliefen wir jenen auch von allen Formen ber Zeit und bes Raums aus. Allerbings ift bie Welt bie Offenbarung ber Gebanfen Gottes, mithin Offenbarung feines unendlichen Geund und Lebens; fie fann baber auch nicht als getrennt von Gott gedacht werben; fie ift ibm immanent. Daraus folgt aber nicht, baf Gott felbft, feinem eigentlichften Wefen nach, in bie räumlichen ober zeitlichen Befdranfungen ber Welt eingebe: benn bie Gebanfen Gottes find ja fo wenig Gott felbft, ale unfere Gebanfen mit unferm Beifte ibentisch find; am allerwenigsten barf bie endliche Rea liffrung ber göttlichen Gebanfen, ibr Ubergesetwerben in bas

chendes, als ein unendlich Eines, die Continuität, welche nie abbricht, das unendlich Andere in sich zu verbinden, und in einander überzuführen, die wirksame Berkettung des unendlich auseinander Liegenden. Sich sondernd und ausspannend in ein absolutes Mebeneinander, ist sie damit zugleich die energische Dauer der im Wechsel eines Nacheinander sich behauptenden Wirklichkeit. Die absolute Idee ist, als wirkliche, intensive und extensive Unendlichkeit. Dieses ist der ontologische Ursprung von Raum und Zeit, als schlechthin unabtrennlicher.

<sup>1)</sup> Fischer, 3dee der Gottheit, S. xxvm: Würde Gott räumlich erkfiren, so ware er nicht überweltlicher Urgeist, der sich mit der von ihm bestimmten Welt als seiner Schöpfung eins weiß, und sich in dieser freien Einheit mit der Welt als allgegenwärtiges oder alle wirksames Princip derselben erweist, sondern er hätte entweder an der Welt seine Realität, ohne an und für sich zu eristiren, oder er eristirte außerweltlich und würde mithin, da ein Räumliches das andere ausschließt, durch die Welt beschränft.

Genn ber Endlichfeit, Gott gleichgesett werben. Die gange endliche Belt rubt auf einem intelligibeln Grunde, ber in ibr gur Erscheinung fommt, aber fie nicht felbft ift: bas find ge= rabe bie göttlichen Ibeen. Die endliche Erscheinung entftebt und vergebt, bie 3been Gottes bleiben ewig und werben, wenn bie endliche Erscheinung berfelben gerfließt, wieder in bie Tiefe bes gottlichen Bewußtseyns aufgenommen, bem fie nie aufgebort batten prafent zu fenn. Die Welt breitet fich raumlich aus, allein ichon ber intelligible Grund, auf welchem fie rubt, ober welcher vielmehr ihr mabres ungerfforbares 2Befen ausmacht, ift nichts Räumliches, noch weniger Gott, aus welchem biefer fammt. Gottes Geon ift vollfommen raumlos: allein bas ift nur bie negative Seite ber Allgegenwart. Um au bem positiven Begriffe berselben au gelangen, muffen wir bingufegen, bag ber Raum, ober vielmehr bie Welt nach ihrem raumliden Genn, abfolut burch Gott gefest fen 1). Inbem Gott nämlich abfoluter Urgrund ber Welt ift, ift er auch ber abfolute Urgrund aller Formen bes weltlichen Genns, mithin auch ihres raumlichen Genns. biefem Begriffe von ber Allgegenwart Gottes finden bie in ber gewöhnlichen Definition von berfelben unvermittelt neben einander liegenden und nach ber Form, in welcher fie ausgesproden wurden, fich gegenseitig ausschliegenden Gage, ihre Ber= mittelung und Ginbeit. Denn ber Gat, bag Gott absoluter Urgrund bes raumlichen Gepns ber Belt ift, ichlieft auf ber einen Seite ben Sat in fich, bag Gott felbft abfolut über bas raumliche Geyn erhaben, auf ber anbern ben Gas, bag alles räumliche Seyn, als von ihm absolut bedingt, nothwendig auch von ibm untrennbar, und ibm baber prafent ift. Go liegen in bem aufgestellten Begriffe bie omnipraesentia essentialis und operativa, welche bie Dogmatifer von einander zu unterscheiben vflegen, so wie bie adiaoravia und bie ovrovvia,

<sup>1)</sup> Diese Definition stimmt, bem Sinne nach, mit ber von Schleiermach er überein (Ehrifil. Gl. 1. S. 300): Unter ber Allgegenwart Gottes verstehen wir die mit allem Räumlichen auch ben Raum selbst bedingenbe, schlechthin raumlose Ursächlichkeit Sottes. Bergl. Romang, Natürl. Relig. L. S. 265.

auf welche bie griechischen Theologen aufmertfam machten, ein= geschlossen 1). Es ware unnötbig, wenn wir bier noch beson= bers auf ben innigen Busammenhang binwiesen, in welchem ber aufgestellte Begriff von ber Allgegenwart Gottes mit als Iem bisber Gefagten ftebt: er resultirt unmittelbar aus ber Ibee ber Schöpfung, und brudt im Grunde nichts anders aus, als bie absolute Schöpferfraft Gottes in ihrer Begiehung auf bas räumliche Senn ber Welt. Auf ber andern Seite erfennt man leicht, daß die Allgegenwart in bem Begriffe ber Allmacht und Allwiffenheit ichon eingeschloffen liegt: benn fie fagt fa im Grunde nichts anders aus, ale bag bas All ber endlichen Dinge absolut von Gott vonirt und baber feinem Bewuftfeyn unaufborlich gegenwärtig fen, nur bag ber Begriff ber Allgegenwart bas raumliche Geyn ber Belt, auf welches ben ber Allmacht und Allwiffenbeit nicht reflectirt wird, besonders bervorbebt, wodurch man gerade berechtigt ift, diese Allaegenwart als besonderes Pradicat Gottes aufzustellen.

## d. Ewigfeit.

Bir fonnen uns, was die Ewigfeit Gottes betrifft, furg faffen, benn die Pramiffen gur wiffenschaftlichen Behandlung

<sup>1)</sup> G. Begicheiber, Institt. p. 259: Fuerunt qui omnipraesentiam operativam ab essentiali discernerent, quum essentia Dei sine vita efficacissima, ideoque Dei omnipraesentia sine efficientia perfectissima cogitari nequeat (Joh. 5, 17). Nihilo minus tamen omnipraesentia Dei per se spectata, sicut aeternitas ejus, sine efficientiae nota recte cogitatur, ne singularum virtutum notiones inter se confundantur. Omnipraesentiam autem essentialem (substantialem, absolutam, impletivam) intelligunt attributum, quo Deus nec sub ullius loci mensuram cadere, nec ullis terminis circumscribi potest, sed omnia loca citra essentiae suae, quae spatii limites excedit, multiplicationem, extensionem et divisionem penetrare et replere dicitur. Quo spectant etiam άδιαστασία, s. indistantia, et συνουσία s. adessentia substantialis, i. e. immediata et proxima coexistentia substantiae divinae cum quovis substantiali in mundo; unde fit, ut nullis spatii limitibus a rebus creatis separetur.

biefes Begriffs finden fich in bem Borbergebenben ichon auseinanbergefent. Much bier führt bas religiofe Intereffe gunachft nur zu bem Bebanfen eines Gepne Gottes in febem Bunfte ber continuirlich ablaufenden Zeit (Pf. 90, 1. "Berr Gott, Du bift unfere Buflucht für und für !"). Allein bieben bleibt bie Reflexion nicht fteben. Getrieben von bem tiefen Bewußt= fenn ber Endlichfeit und Berganglichfeit aller Dinge, fdmingt fie fich rudwarts bis zu bem Anfange ber Welt, und porwarts bis zu ihrem bereinstigen Untergange, und fest fo ein Seyn Gottes vor ber Welt und nach ber Welt; (1. c. "Che benn bie Berge geworben, und bie Erbe und bie Belt ge= icaffen wurden, bift Du, Gott, von Emigfeit zu Emigfeit". vergl. Pf. 102, 26-28. Jef. 41, 4. 44, 6). Bon biefem Befichtspunfte aus wird bie Ewigfeit Gottes ausgebrudt burch ben San, bag er feinen Unfang gehabt babe und guch fein Ende baben werbe. Dieg ift wirflich bie Definition von ber Ewigfeit Gottes, welche früher gewöhnlich gegeben wurde, und fich noch ben Rein bard findet 1). Allein wenn gugege= ben werben mag, bag biefe Begriffsbestimmung für ben 3weck bes popularen Religions - Unterrichts vollfommen ausreicht, fo fann fie, wenigstens in ber Form, in welcher fie ausgesprochen ift, in ber Wiffenschaft feine Aufnahme finden, weil fie einen Wiberspruch involvirt. Indem man nämlich barauf ausgeht, bas Genn Gottes über bie Zeit zu erheben, fnüpft man es auf ber anbern Seite wieber an bie Formen ber Beit, insofern man es als ein continuirlich ablaufenbes erscheinen läßt, weldes fich von bem endlichen Geyn nur barin unterscheibet, baß biefes einen Anfang bat und ein Enbe nimmt, jenes aber nicht 2). Indeffen muß boch eingeftanden werben, bag biefer Wiber=

<sup>1)</sup> Reinhard, Dogm. S. 100: Aeternitas Dei est illud attributum, quo esse nec coepit, nec unquam desinet, ober auch, sie ist existentiae divinae infinita continuatio. Quen fiedt (I, p. 413): Aeternitas Dei est duratio vel permanentia essentiae divinae interminabilis, sine principio et sine carens, et indivisibilis, omnem omnino successionem excludens.

<sup>2)</sup> Shleiermacher, Gl. 1. S. 297. Romang, Syftem ber natürlichen Religionsl. S. 263.

fpruch mehr in ber Ausbrucksweise liegt, als in bem Gebanfen, ben man ausbruden wollte. Denn man wollte im Grunde burch jenen Gas bas gottliche Gen über alle und jebe Beitform erbeben; er foll befibalb nicht mehr und nicht weniger auffagen, als bag Gott in feinem Genn ben Kormen und Bebingungen ber Zeit nicht unterworfen, bag er abfolut zeitlos fen. Go wird in ber That bie Emigfeit Gottes in nicht menigen Schriften befinirt 1), wie benn auch fcon bie Bibel auf bie vollfommene Zeitlofigfeit Gottes bingubeuten icheint burch ben Ausspruch, bag por Gott taufend Jabre wie ein Tag, wie eine Nachtwache find, (Pf. 90, 4. 2 Petr. 3, 8). Diefer Sat, baf Gott über alle Formen ber Zeit unendlich erhaben ift, entbalt eine große Wabrbeit, bie wir, aus ben oben in Bezug auf ben Raum angeführten Grunden burchaus festhal= ten muffen. Daß bie von Gott gefeste und ibm immanente Welt in ber Beit eriftirt und fich zeitlich entwidelt, bas fann bie Babrbeit biefes Gates nicht umftogen; benn biefe gottliche Erifteng und Evolution ber Welt gebort eben gu ihrer Endlichfeit und berührt ichon ben intelligibeln Grund, Die gottliche Gebanten = Rulle nicht, Die fie gur Erscheinung bringt, noch weniger ihren Urgrund, ben abfoluten Beift, welcher fic in ihr offenbart. Denn wenn auch bie Unendlichfeit ber gotts lichen Ibeen nicht mit einem Schlage, fonbern in continuirlis der Succession gur Erscheinung fommt, fo rubt fie boch unveränderlich in Gott, und was in Jahrtaufenden erft in bie Erfcheinung übertreten foll, bas ift von Sabrtaufenben ber bem göttlichen Bewußtseyn in unveranderlicher Klarbeit gegenwartig. Richt unpaffend hat man bier auf bas Berbaltniß bes menschlichen Geiftes zu- ben in ihm unaufborlich auffteigenden und fich organisch entwidelnden Gebanten bingewie-

<sup>1) 3.</sup> B. bep Begicheiber, Institt. p. 258: Aeternitas est illud attributum, quo Deus temporis limitibus affectionibusve haud obnoxius cogitatur, sive respexeris ad tempus ipsum (sempiternitas, qua deus est omni tempore), sive ad ea quae tempori sunt subjecta (aeternitas, vocabulo angustiore quadam significatione accepto, qua Deus est extra omnes temporum rationes).

fen 1). Denn in der That ist ja der menschliche Geist der beharrliche Urgrund dieser in ununterbrochener Continuität aus ihm strömenden und sich entfaltenden Gedanken, welche dahin streben, thatkräftig in die Realität überzutreten; nur ist hier der große Unterschied nicht zu übersehen, daß doch die menschseichen Gedanken erst nach und nach aus dem tiesen Dunkel des Geistes sich entwickeln, also das Gesetz zeitlicher Succession und Entfaltung befolgen, während bey dem absoluten Geiste angenommen werden muß, daß seine unendliche Gedankenfülle unveränderlich keiner Vermehrung und keiner Verminderung fähig, auf stets gleiche lichtvolle Weise von seinem Vewustsseyn umschlossen wird.

Bey bem angegebenen Ausbrucke ber göttlichen Ewigkeit bürfen wir aber nicht stehen bleiben; in ihm haben wir nur eine Negation, die, als solche, noch nicht einmal eine wahre Eigenschaft ausspricht. Wir müssen daher weiter voranschreisten, um zu einer positiven Begriffsbestimmung der göttlichen Ewigkeit zu gelangen. Betrachten wir nun den absoluten Geist in seinem nothwendigen Berhältniß zu dem zeitlichen Seyn der Welt, so erhalten wir als abäquaten Ausbruck für diese Eigenschaft Gottes die Formel: Daß Gott das zeitliche Seyn der Welt absolut seigen. Diese, der obigen

<sup>1)</sup> Schleiermacher, Gl. 1. S. 298: Auch für die Anschaulickeit des Begriffs (der Ewigkeit Gottes) bietet uns das endliche Sepn eine Silse dar, indem auch diesem die Zeit überwiegend nur anshängt, sosern es verursacht ift, minder aber sosern verursachend; vielmehr sosern es erfüllte Zeitreihen als dasselbige hervordringt, und also als sich selbst gleich bleibend — wie z. B. das Ich als beharrlicher Grund aller wechselnden Gemüthsersscheinungen, namentlich aller Entschlüsse, deren jeder wieder als Moment eine erfüllte Zeitreihe herpordringt — das beharrliche, verursachende ist zu dem wechselnden, verursachen, wird es auch beziehungsweise zu dem verursachen als zeitlos gesezt. Mit einem solchen analogischen Anknüpfungspunkt müssen wir uns hiebei begnügen.

<sup>2)</sup> Soleiermacher, a. D., S. 295: Unter ber Ewigfeit Gottes verfiehen wir bie mit allem Zeitlichen auch bie Zeit felbft bebin-

Definition ber Allgegenwart Gottes genau entsprechende Begriffsbestimmung, implicirt auf der einen Seite die absolute Erhabenheit Gottes über alle Formen und Schranken der Zeit, auf der andern den Gedanken, daß keine Zeit sey ohne und außerhalb Gott; beide Gedanken verschmelzen sich in ihr und finden in ihr ihre höhere Einheit. Einen Anklang von dieser Formel sinden wir in 1 Tim. 1, 17, wo Gott der unvergängsliche König der Aeonen genannt wird.

Die Unveränderlichteit Gottes wird meiftens als ein Corollarium feiner Ewigfeit bargeftellt; fo fann man fie allerbinas betrachten: benn febe Beranberung fest eine Guc ceffion verschiedenartiger Buftanbe poraus. Wenn nun von Gott alle Formen ber Beit, und folglich auch alle Succeffion bes Senns, negirt werben, fo wird natürlich auch alle und jebe Beranderung von ibm absolut ausgeschloffen. Bon biefer Seite angesehen Schließt fich bie Unveranderlichfeit Gottes genau an feine Ewigfeit an. Allein fie folgt icon aus feiner Abfolutbeit: benn bas absolute Geyn ift feiner Erbobung und feiner Verminberung fabig und mithin auch über jebe Beranberung unendlich erhaben. Mit Unrecht wird indeffen bie Unveranderlichfeit Gottes als eine besondere Eigenschaft aufgeführt; fie ift, wie aus bem Gefagten erbellt, im Grunde nichts anders als der negative Ausbruck feiner Abfolutheit, ober feiner Ewigfeit, und fann icon beghalb, weil fie blog negatis ver Natur ift, in die Angabl ber gottlichen Gigenschaften nicht aufgenommen werben.

Allein wenn wir uns Gott als unendlich über alle Formen ber Zeit erhaben benken, wie steht es alsbann mit seiner Persönlichkeit? Ift nicht Persönlichkeit, als Einheit bes Gelbsbewußtsepns, burch ben Wechsel ber äußern Gegenstände, und

gende schlechthin zeitlofe Urfächlichkeit Gottes. Bergl. Roman g, Spftem der natürlichen Religionel. S. 260: Gott ift die absolute Ursache und Macht nicht nur alles Zeitlichen, sondern der Zeit selbst, so daß er nach seinem eigenen Besen nicht fallen kann unter irgend eine Bedingung und Geset der Zeit. Dieß ist die Ewigkeit Gottes.

innern Buffanbe, bebingt? Wurzelt fie baber nicht nothmen-Dig in ber Zeitlichfeit? Seben wir fie baber nicht ben Gott auf, fobalb wir alle Formen ber Zeit und mit ihnen allen Dechfel aus Gott ausschließen? - Das bat Strauf be-Dauptet, nicht um bie Ewigfeit an und für fich zu negiren. welche im Gegentheil nach ibm ein nothwendiger Begriff ift, Tonbern um zu beweisen, bag fie eben nichts anders ift als Die Einheit in bem Unterschiebe ber Beitmomente, ber unveranderliche, unterschiedelose Grund, aus welchem bie Beit obne Ende bervorgeht, und in welchen fie obne Ende wieder aufgenommen wird 1). - Wir haben nun ichon oben zugegeben, baß allerdings bie endliche Verfonlichfeit ben Wechfel außerer und innerer Buftanbe als nothwendige Bedingung porausfete. Allein follte biefes auch ben einer unendlichen Berfonlichkeit nothwendig ber Kall fenn? Es tritt und bier eine Bemerfung entgegen, bie gewiß aller Beachtung wurdig ift: Das eigentliche Geyn bes Menfchen fällt weber in bie Bergangenbeit, bie nicht mehr ift, noch in die Bufunft, welche noch nicht ift, fonbern einzig in bie Wegenwart; obgleich unaufborlich von ber Bergangenbeit zur Bufunft überschreitenbes, ift es bennoch im Grunde ein unaufhörlich prafentes, und ift ein wirfliches nur in fo fern es ein gegenwärtiges ift. Allein in jebem Momente ber Gegenwart ift unfer Genn nur Ging: ber Wechsel ber Buftanbe fällt nicht in fie, sonbern erft in ben übergang aus ber Gegenwart zu ber Bufunft, woburch erftere Bergangenheit, lettere Gegenwart wird. Wenn aber unfer Geyn, infofern es in bem Momente ber Gegenwart befangen ift, keinen Wechsel in fich schliegen kann, und fich bennoch gerade in ber Gegenwart als ein felbftbewußtes und mitbin perfonliches zu erfennen gibt, follten wir Unftand neb= men ben bem absoluten Befen ben Begriff ber Ewigfeit mit bem feiner Perfonlichkeit zu vereinigen? - Es liegt bier allerdings Etwas, bas fich ber Rlarheit bes Gebanfens entgiebt. Wir tonnen und von einem völlig zeitlofen Geyn eben fo wenig eine Borftellung machen, als von einem raumlofen.

<sup>1)</sup> Strauß, Glaubenel. 1. G. 502 ff. 561.

Davon liegt ber Grund gang einfach barin, bag Raum und Beit Formen unferer Unichauung find, welche fich geltend maden, fobalb wir une von irgend etwas eine flare Borftellung machen wollen. Allein bie unferm Geifte ungerftorbar inwobnende Ibee ber Abfolutbeit amingt und Gott über alle Beichrantung zu erheben, weghalb wir ibn auch ichlechterbinge nicht als in ben Schranfen ber Zeit und bes Raums befangen benfen burfen. - Die Antinomie, auf welche wir bingewiesen baben, bag nämlich auf ber einen Geite unfer Genn ein unaufborlich von ber Bergangenheit zur Bufunft übergebenbes und biemit ein in ftetem Wechfel gerfliegenbes, und bennoch auf ber anbern Seite ein ftets gegenwärtiges ift, beutet barauf bin, bag bie Beitlichfeit unferm Wefen als einem erscheinenben angehört, während ber tiefe, intelligible, in Gott rubende Grund beffelben weit über bie Formen ber Beit binausragt, in welchen unsere Unschauung und mit ibr bie game enbliche Erscheinungs = Welt befangen ift.

Wir baben bisber bie Welt betrachtet nach ihrem blogen Seyn; indem wir biefes Genn ber Welt uns bachten ale von Gott gefett, ale begrundet in feiner emigen Activität, ale ein Bert feiner Gelbstoffenbarung, entfalteten fich und bie Begriffe von mehreren Attributen Gottes, beren genaue Beftimmung wir und angelegen feyn liegen. Allein bie Welt ift nicht nur Genn, fonbern burch und burch ein geordnetes Geyn (noogios). Denfen wir und nun biefe Weltorbnung ebenfalls als gefest von bem abfoluten Beifte, fo gelangen wir abermals gur Un= erfennung einiger Eigenschaften Gottes. Dun ift aber biefe Welterdnung eine folche, welche nicht bloß einmal gefett ift, fondern fich burch alle Entwicklungen ber Welt binburch erbalt; baber nehmen bie Gigenschaften Gottes, welche fich auf fie beziehen, bie mittlere Stelle ein zwischen benjenigen, welche aus ber Betraditung bes Cepns ber Welt ale folden, und benjenigen, welche aus ber Refferion über bie Entfaltung ter Welt entfpringen.

2. Eigenschaften Gottes als bes bie Belt=Drb= nung segenden Schöpfers.

Es ift ein Bebante, auf ben wir icon öftere bingewiefen Daben 1), und welcher auch wirflich allgemeine Anertennung efunden bat, daß die Welt fein lofes Magregat zahllofer We-Fen ift, fondern eine ftreng geschlossene Ginbeit ausmacht. 21= es bangt in berfelben aufs innigfte jufammen; große Befete Thlingen ein gemeinschaftliches, unauflösliches Band um alle Theile ber Schöpfung, und verfnüpfen bas Größte mit bem Meinften. Es berricht überall eine wunderbare, unendliche Zwedmäßigfeit. Sier begegnen uns bie Betrachtungen, welche Tich icon bem Geifte ber alten Belt barftellten und zu feber Beit bie Grundlage bes physico = theologischen Beweises aus= anachten. Allerdings verlor man fich nicht felten ben Auffuchung bes teleologischen Busammenhangs ber Weltwesen in fin-Difche Spielereien; bie Werfe von Leffer und Undern 2) fon= nen uns beut zu Tage nur ein Lächeln abgewinnen. Allein es war auf ber andern Seite ein Gewaltftreich von unendlis der Willführ, wenn Rant bie gange teleologische Betrachtungsweise ber Welt ben ber Wurgel abzuschneiben suchte, indem er bem Zwedbegriffe alle objective Bebeutung absprach 5). Mag es auch fenn, daß ber 3medbegriff eine Rategorie unfere Beiftes ift, fo fonnen wir boch versichert fenn, bag auch biefer Denfform eine Form bes realen, objectiven Gepus ber Welt entsprechen werbe, weil ja fonft bie Welt in biefe Form bes Denfens nicht aufgenommen werben fonnte. Auch bier muffen wir auf die Einheit bes Denfens und Genns bringen, von welcher wir schon ben Gelegenheit bes Raum = und Beit = Be= ariffe ausgegangen find. Es bat une barum gefreut, bie teleologische Betrachtung ber Welt von einem ber ausgezeichnetften ber jest lebenben Philosophen wieder zu Ehren gebracht, und

<sup>1)</sup> G. oben G. 144.

<sup>2)</sup> Leffer, Infectotheologie, Leipz. 1738. Deff. Teffaceotheol. Leipz. 1744. Born, Peteinotheol. Pappenh. 1742. Richter, Ichthpotheol. Leipz. 1754. u. a. m.

<sup>3)</sup> Rant, Rrit. ber r. Bernunft. 3te Aufl. G. 642 ff.

sie sogar zur Basis ber Speculation über bas absolute Wesen genommen zu sehen. Mit Recht bemerkt Fichte, baß, wenn auch nur ein einziges Faktum auf eine unwidersprechtiche Weise bie Correspondenz zwischen Mittel und Zweck barthäte, wie z. B. das Auge offenbar dazu gebildet ist, das Licht auszunehmen, hiemit schon die ganze teleologische Betrachtungsweise der Welt gerechtsertigt wäre 1).

Es ift indeffen bier nicht außer Acht zu laffen, bag bie Welt fich nicht allein extensiv, sondern auch protensiv als eine burch unendliche 3medmäßigfeit aufammenbangende Ginbeit barftellt. Denn in febem Momente ibres zeitlichen Geuns tragt fie ichon bie Reime ihres fünftigen Genns in fich. Die 3115 funft ber Belt liegt praformirt in ber Gegenwart, wie bie Frucht in bem Reime, und ber fünftige Reim wieber in ber Frucht. Es ift wirflich ergreifend, wenn man bebenft, bag ber leichte Luftzug, welcher in biefem Augenblide bas welfe Blatt von bem Baume webt, nicht allein zusammenbangt mit bem gangen gegenwärtigen Buftanbe ber Atmofpbare, fonbern rudwarts mit allen Beranberungen ber Atmofpbare, aus welcher ibr gegenwärtiger Buftand fich entwickelt bat, bis zu bem erften Schöpfungemorgen. Und weiset nicht auf gleiche Beije ber unter unferm Juge fich beugenbe Grashalm gurud auf ben erften, welcher aus bem Schoofe ber Erbe fich bervorbrangte? Alle Evolutionen, burch welche die Welt in fünftigen Zeiten noch bindurchgeben wird, liegen ichon bem Princip nach in ibrem gegenwärtigen Geyn; und wer weiß es, wie viele Belt: förper ben Reim zu fünftigen Entwicklungen in fich tragen, mabrend in andern Reime ber Auflösung liegen, burch welche ber fie bilbende Stoff auseinandergesprengt und getrieben werben wird, in andere Formationen überzugeben? Bon welcher Seite wir bemnach bie Welt betrachten, extensiv ober protens fiv, fie ftellt fich und überall als eine von bem Gefete unende licher 3wedmäßigfeit beberrichte Ginbeit bar, als ein großer, unermeglicher Organismus, beffen Beranberungen nichts anders

<sup>1)</sup> Fichte, Beitichr. fur Philos. und specul. Theol., Reue Folge, ir Bb., 18 u. 26 Beft: Bur fpecul. Theol.

find als natürliche, nothwendige Lebensmomente, organische Entwicklungen. Hieraus folgt, daß nicht der Mensch nur, sondern daß sedes organische Wesen ein Mikrososmus ist; sede Blüthen-Knospe, seder Pflanzenkeim ist ein Abbild des ungeheuren Makrososmus der ganzen Schöpfung.

In biese große Welt Drbnung ift auch bie Menschbeit aufgenommen. Gie gebort jum unermeflichen Welt = Gangen und bilbet in fich wieber ein Ganzes. Dbaleich binausftrebend über bie gange Belt bangt bennoch feber Menfch wieber burch taufend Kaben mit feinem Land, mit ber gangen Welt gufam= men; jeber einzelne Menich ift ein lebenbiges Glieb feines Bolfes, wie jedes Bolf ein lebendiges Glied ift ber gangen Menschbeit. Go ift jedes einzelne Individuum, ungeachtet ber Eigenthumlichfeit und Sobe feiner Bilbung, ein Rind feiner Beit und Erbe ber Bilbung früherer Generationen, und bas gange Menschengeschlecht gebt, ben allen anscheinenden Aberra= tionen, feinen großen, burch ftrenge Gefetmäßigfeit geregelten Bilbungegang fort, ju bem von Gott ibm in unabsehbarer Kerne gestedten Biele. Uberall erscheint und baber auch bie Menschbeit als Einbeit, extensio in ihrem momentanen Senn, protenfip in ihrer zeitlichen Entfaltung, aber, gleichwie bie Natur, ale eine ine Unendliche geglieberte, organisch gufam= menbangenbe und fich evolvirenbe Ginbeit. Und wurden uns bie Augen aufgetban, bag wir binüberschauen fonnten in bas gebeimnifvolle Genn anderer Beltforper, fo murben wir mabr= icheinlich zu ber Entbedung gelangen, bag, gleichwie bie Erbe nur ein unendlich fleiner Theil ift von einem ungeheuren Welt-Syfteme, fo auch bie gange Menfchheit nur ein einzelner, fleis ner Theil ift von einem ins Grengenlofe fich ausbehnenben Reiche ber Geifter, mit beffen Entfaltung ihr Bilbungegang burch eine bie gange Beifterwelt umfchlingenbe Gefegmäßigfeit jufammenbängt.

Fassen wir nun die Natur und die Menschheit und die ganze unermeßliche Schöpfung auf als einen einzigen, ungesteuren, harmonisch in sich zusammenhängenden und sich lebens dig entwickelnden Organismus, und denken wir uns denselben als gesetzt von dem absoluten Geiste, so werden wir zurückges

führt zu ber schon oben entwickelten Ansicht von ber Welt, als einem real gewordenen, in das endliche Seyn übergesetzten einzigen, unendlich gegliederten und in dieser Gliederung organisch zusammenstimmenden und sich evolvirenden Gedanken Gotztes, in welchem der absolute Geist sich selbst manisestirt. — Aus der Resterion über das von Gott gesetzte ge ord nete Seyn der Welt entfalten sich und die Begriffe von zwei unsendlich wichtigen Eigenschaften Gottes, von seiner Weisheit nämlich und seiner Güte.

## a. Weisheit.

Die Zwedmäßigfeit ber Natur ift zu fichtbar, zu auffallend, als bag fie bem menschlichen Geifte, felbft bem ungebil= beten, lange verborgen bleiben fonnte. Es erforbert inbeffen ein tieferes Naturftudium, um biefelbe recht zu begreifen. Der oberflächlichen Betrachtungsweise erscheint bie Welt als ein großes Kunftwerf, in welchem bas Gine nur Mittel, Andered nur 3med, und bie Gesammtbeit ber Mittel nur bagu ange= wandt ift, um bie beabsichtigten 3mede zu erreichen. Allein betrachten wir die Ratur genauer, fo erfennen wir, bag bie im ihr allgemein berrichende Zwedmäßigfeit eine organische ift,wo nichts blog Mittel ober 3wed ift, fonbern wo basjenigewas in einer Sinficht als Mittel bient, in ber andern wieber 3med ift. Die 3medmäßigfeit ber Natur ift, wie Sege" fie treffend bezeichnet, eine immanente 1). Erft von biefen Gesichtspunfte aus verschwindet ber gegen bie teleologische Be trachtungeweise ber Ratur so oft erhobene Einwurf, bag e boch ungablige Naturproducte gebe, beren 3medmäßigfeit nad zuweisen eine baare Unmöglichfeit ware. Wie indeffen be 3wedmäßigfeit ber Natur = Ginrichtung immer betrachtet werbe moge, fie bringt fich bem menfchlichen Beifte von felbft au und wo fie jum Bewußtseyn fommt, ba wird auch bie Go tes = 3bee aus ber Tiefe bes Beiftes hervortreten, und ber t leologische Natur = Busammenbang erscheinen als ein von Ge- #

<sup>1)</sup> S. Strauß, Glaubenel, 1. S. 386 ff.

ngeordneter und gefetter. Es ift befannt, und felbft von ant zugestanden worden, daß es wirflich bie physicotheolo= ifche Betrachtung ber Welt war, welche mehr als irgend ets pas Anberes zur Entwicklung ber Gottes = 3bee bevgetragen at 1). Schwerer ift es, und erfordert mehr geiftige Cultur, ie Zwedmäßigfeit in bem Gange ber Schidfale bes einzelnen Menfchen und ber Bolfer anzuerfennen; wer aber einmal zur Ibnung berfelben gelangt ift, ber wird nicht umbin fonnen, uch fie auf die in dem Geifte wurzelnde Gottes = 3bee zu be= ieben, und ben gangen Berlauf ber menschlichen Schickfale als einen von Gott bestimmten und geleiteten zu betrachten. Go entwickelt fich in bem Beifte bie Ibee ber gottlichen Beis= beit, beren Reffer ber Mensch zuerft in ber Natur, und fo= bann in bem Abfluß ber geschichtlichen Ereigniffe ber einzel= nen Menichen, ber verschiedenen Bolfer und ber gangen Menich= beit erschauen wird. Merkwürdig ift es, daß bas bebräische

<sup>1)</sup> Rant, Rrit. ber r. Bernunft G. 651 : Diefer (ber phyfico = theolo= gifche) Beweis verbient jederzeit mit Achtung genannt zu werben. Er ift ber altefte, flarfte und ber gemeinen Menichen = Bernunft am meiften angemeffene. Er belebt bas Stubium ber Ratur, fo wie er felbft von biefem fein Dafenn bat, und baburch immer neue Rrafte befommt. Er bringt 3mede und Abfichten babin, wo fie unfere Beobachtung nicht von felbft entbedt batte, und erweitert unfere Raturfenntniffe burch ben Leitfaben einer befondern Ginbeit, beren Princip außer ber Ratur ift. Diefe Renntniffe wirten aber wieber auf ihre Urfache, nämlich bie veranlaffenbe 3bee, gurud, und vermehren ben Glauben an einen bochften Urheber bis gu einer unwiderfteblichen Heberzeugung. Es wurde baber nicht allein troff-Los, fonbern auch gang umfonft fepn, bem Unfeben biefes Beweifes etwas entziehen zu wollen. Die Bernunft, bie burch fo machtige und unter ihren Sanben immer machfenbe, obzwar nur empirifche Beweisgrunde, unablaffig geboben wird, tann burch feinen 3meis fel fubtiler, abgezogener Speculation fo niebergebrudt werben, baß fie nicht aus jeber grublerifden Unentichloffenbeit, gleich als aus einem Traume, burch einen Blid, ben fie auf bie Bunber ber Ratur und ber Majeftat bes Beltbaues wirft, geriffen werben follte, um fich von Große ju Große, bis jur allerbochften, von Bebingung ju Bedingung, bis jum oberften und unbedingten Urheber au erbeben.

Bolf auf umgefehrtem Bege ju bem Gebanfen ber gottlichen Beisheit gelangte. Denn in ben alteften Buchern bes 21. T. ift von ber in ben Ginrichtungen ber Ratur erscheinenben Weisbeit Gottes noch nicht bie Rebe, wenn man nicht etwa ben Refrain ber alteten Schopfungs = Sage, baß Gott nach iebem Schöpfungs =! e mas er gemacht-angeseben und Alles aut erfunden babe, bieber ziehen will. Defto entschiebener berricht in biefen Buchern ber Gebante, baß bie Schickfale bes einzelnen Ifraeliten und bes gangen indifden Bolfes von Gott nach bem Gefete ftrenger, auf ber 3bee unbeugfamer Gerech= tiafeit beruhender, 3medmäßigfeit geleitet werben. Die Urfache, bag bie Bebraer bie gottliche Beisbeit fruber in bem Gange ber menichlichen Schicffale, als in ber Natur anerfannten, lag wohl barin, bag feit ber mosaischen Legislation bie Ibee bes Gefeges und bes burch baffelbe begrundeten Bunbes ber Menschen mit Gott bie entschieden bominirende wurde. In ben fpatern Zeiten aber trat ben ben Sebraern auch bie Unerfennung ber gottlichen Beisheit in ber Ratur = Ginrichtung ber= por, und wurde von nun an ein Thema, beffen ber bichterische Beift fich bemächtigte und bas er mit allem Glang entfaltete (Pf. 104, 24. Siob 28, 23 f. Spr. 3, 19. 20. Jerem. 10, 12 f. 51, 15 f.). Bon bem Salomonifchen Zeitalter an wurde Die göttliche Weisheit gerade bassenige Attribut, bey welchem ber religiose Geift bes Bolfes mit besonderer Borliebe verweilte; felbft bie Gerechtigfeit Gottes trat vor bem Begriffe feiner Beisheit gurud, gleichwie in praftifder Rudficht bas ge fammte Rechtverhalten, früherbin als Gerechtigfeit gefchilbert, nunmehr unter ben Begriff ber Beisbeit gebracht murbe. Dem orientalischen Genius bes Bolfes gemäß ging jest bie Ent wicklung ber 3bee ber gottlichen Beisbeit in Versonification über, welche in ben Proverbien ichon mit großer Rübnbeit burche geführt wird (Cap. 8), und fpater von Sirad und bem Berfaffer bes Buche ber Weisbeit bis an bie Grenze ber Sopoftaffrung getrieben wurde (Gir. 24. Weish. 7 ff.). - In bem D. T. finden fich nur felten Sinweifungen auf bie 3medmäßig= feit und herrlichfeit ber Schöpfung (z. B. Matth. 6, 28 ff. Rom. 1, 20.), aber feine Stelle, in welcher die teleologische

taturbetrachtung in ausbrücklichen Preis ber göttlichen Weiseit überginge. Dieß ist wohl bem ber Materie abgewandten
beiste des Evangeliums zuzuschreiben; dagegen tritt desto öfter
as tiese Bewußtseyn der in der Leitung der menschlichen Schickle sich bethätigenden Weisheit Gottes hervor; und da nun
as Evang. mit allem Nechte die Erlösung durch Christum als
as Centrum aller Leitungen Gottes betrachtet, so snüpft auch
as N. T. das Lob der göttlichen Weisheit neistens an die
uf die Erscheinung Christi sich beziehenden Veranstaltungen
bottes (Nöm. 11, 33 f. 1 Cor. 1, 20 f. Ephes. 3, 10 f. Col. 2, 2 f.).

Die Definition von der Weisheit Gottes, welche in den rühern Schriften über die christliche Glaubenslehre die gewöhnsche war, und sich noch bey Reinhard sindet, ließ sie darin estehen, daß Gott bey dem Segen seiner Zwecke und der Aussahl der zu deren Erreichung anzuwendenden Mittel die Gesetze der höchsten Vollkommenheit befolge; oder mit andern Worzen: Daß Gott sich überall die besten Zwecke vorsetze, und zusleich die besten Mittel anwende um sie zu erreichen 1). Diese degrissdestimmung mag auch immerhin in dem populären Resigions-Unterrichte ihre Anwendbarkeit haben; sie entspricht der lussassung der göttlichen Weisheit in der heiligen Schrift und er Ansicht von der Welt als einem Kunstwerke. Es liegt auch virklich, wenn man von der wunderbaren Verknüpfung von Nitteln und Zwecken in der Natur, oder in dem Verlause der venschlichen Schicksle ausgeht, und diese auf den absoluten

<sup>1)</sup> Buddeus, Institt. theol. dogm. p. 220, sett bie göttliche Weisbeit barein, quod Deus semper, quod optimum est, eligit, idque adprobat, et ut adveniat cuncta, modo hominibus quidem non semper perscrutabili, dirigit. Reinhard (S. 116): Die höchste Weisbeit muß sehn illud attributum, quo Deus in capiendis consiliis et adminiculis eligendis leges summae persectionis sequitur. Da nun nach biesen Gesehen ber höchsten Bollsommenheit nichtst anders gewählt werben kann, As was in jeder Art das Beste ist, so ist die göttliche Weisheit das Bermögen Gottes, überall das Beste zu wählen, d. h. mit den besten Absüchten die besten Mittel zu verknüpsen. (Hase) Hutt. red. p. 135. Sapientia ea Dei virtus, qua consiliis de summo bono ubique essiciendo persectissimis adminicula adhibet persectissima, i. e. sini aptissima.

Beift bezieht, febr nabe anzunehmen, bag auch biefer fich zuerf auf eine feiner Bollfommenheit entsprechenbe Beife feine Zwede fege, und fodann bie geeigneten Mittel auffuche und anwende, um biefe 3mede zu erreichen. Allein es ift offenbar, bag biefe Definition bes miffenschaftlichen Charaftere entbebrt. Abgefeben bavon, bag bas Gegen ber 3wede und mithin eines bochfien absoluten Welt = 3wede, eigentlich nicht Sache ber Weisheit Gottes mare, fonbern einer anbern feiner Bollfommenbeiten. nämlich ber Liebe, zugewiesen werben mußte, fo bag eigentlich ber Beisbeit nur bie Auswahl ber Mittel übrig bliebe 1), fo muß man eingestehen, bag icon bie Borftellung, bag Gott fich zuerft einen 3med fete, und fobann nach ben zur Erreidung beffelben tauglichen Mitteln frage, auf Gott etwas übertragen wurde, bas in menschlicher Unvollfommenheit gegrundet ift. Diese beiben Overationen fommen ben und getrennt vor, weil wir, wenn wir uns etwas vornehmen, noch erft nachbenfen muffen, wie wir es ausführen wollen. Außerbem fest auch die in jener Definition angenommene Trennung von Mittel und 3med in Gott eine Succession von Thatigfeiten, bie in bem absoluten Beifte nicht vorfommen fann. Allein noch mehr: Es läßt fich im Grunde gar nicht benten, bag Gott Mittel anwende, indem ja Alles von ihm bedingt, von ihm schlechthin abhängig ift, und bas Wollen bes Zwedes mit ber Ausführung beffelben in benfelben Actus zusammenfällt. -Diese Grunde waren zu einleuchtend, als bag bie bergebrachte Definition in ben neuern Bearbeitungen ber Glaubenslehre noch eine andere als eine fritische Beachtung batte finden tonnen. Unter ben neuern Begriffsbestimmungen ber göttlichen Beisheit ift bie von Begicheiber gegebene auszuzeichnen, wornach fie besteht in ber gesammten allvollfommnen Thatigfeit Gottes, burch welche ber lette Weltzweck realifirt wird 3). Allein, obgleich Wegicheiber gegen alle übertragung bes

<sup>1)</sup> S. Strauß, Glaubenel. 1. S. 576.

Wegsch. Institt. p. 286: Sapientia Dei est complexio universae actionis divinae absolute perfectae, qua fines mundo propositi efficiantur.

Interschiedes von Mitteln und Zwecken auf Gott als AnthroDomorphismus protestirt, so ist doch nicht zu verkennen, daß
unch in seiner Definition diese Differenz noch verdorgen liege.

Rußerdem wäre gegen dieselbe zu bemerken, daß sie die WeisDeit Gottes zu einseitig auf das Werden der Welt und die
Erreichung ihres letzen Zweckes bezieht, indem hieben außer
Acht gelassen wird, daß sich die göttliche Weisheit auch in sedem Momente des zeitsichen Senns der Welt durch die in ihr
zesetzte wunderbare Ordnung und teleologische Verknüpfung auf
eine zuweilen im höchsten Grade überraschende Weise bethätigt.

Burudgebend auf bas oben Gefagte, befiniren wir bie göttliche Beisheit als bas abfolute Gegen ber Belt als einer organisch in fich aufammenftimmenben und fich evolvirenben Ginbeit. Diefe Definition brudt fowohl ben immanenten teleologischen Busammenhang ber Belt, als ihre teleologische Entwicklung aus; Ratur und Schickfal erscheinen in ihr als bie beiben Momente, in welchen bie gott= liche Weisbeit fich außert. Da bas absolute Gegen ber Welt Werf ber göttlichen Allmacht ift, fo folgt hieraus ber innige Busammenbang, in welchem biefe lettere Gigenschaft Gottes mit feiner Weisheit ftebt; es ift biefe im Grunde nichts anders als bie mit ber Welt auch ben organischen Busammenhang und bie organische Evolution ber Welt absolut bedingende Allmacht. Wir können für bie göttliche Weisheit noch andere Ausbrucke finden. Geben wir nämlich von bem Gebanten aus, bag bie Belt Offenbarung Gottes, und eben barum eine unenblich gegliederte und unendlich fich evolvirende Ginbeit ift, fo fonnen wir auch fagen, bag bie gottliche Beisheit besteht in bem Seten ber Welt als zeitlicher Offenbarung feines unendlichen Befens, was ber Schleiermacherichen Augerung entfpricht, nach welcher die göttliche Weisheit nichts anders ift, als bas bochfte Wesen, in ber schlechthinigen, nicht zusammengesetten, fonbern einfach und ursprünglich vollfommnen Gelbstbarftellung und Mittheilung gebacht 1). Huch ber Bufammenhang biefer Eigenschaft mit ber Allwiffenheit Gottes erhellt aus ber auf=

<sup>1)</sup> Schleiermacher, Gl. 1. S. 567.

gestellten Definition. Die unendliche Zweckmäßigkeit, die organische Einheit der Welt, worin die göttliche Weisheit sich ausspricht, beruht nämlich darauf, daß die Welt ein einziger, sich spstematisch gliedernder Gottes-Gedanke ist, und eben weil sie dieses ist, ruht sie allgegenwärtig in dem göttlichen Bewustseyn, so daß dasselbe Sesen der Welt, worin die Weisheit Gottes sich bethätigt, auf der andern Seite auch Grund ist der Allwissenheit, mit welcher Gott die Welt in ihrem ganzen Umfange umfaßt und durchdringt. — Der Zusammenhang der Weisheit Gottes mit seiner Liebe wird später aus der Entwicklung des Begriffs der göttlichen Liebe von selbst erhellen.

## b. Güte.

In der Bestimmung des Begriffs der göttlichen Güte herrscht bey den Theologen viele Verwirrung. Darin stimmen alle überein, daß sie dieselbe auf das Wohlseyn der der Empsindung fähigen Geschöpfe beziehen; allein die einen betrachten sie nun als identisch mit der Liebe 1), von welcher sie andere unterscheiden; einige wollen sie allein auf die moralischen Wesen beziehen 2), während andere, gewiß richtiger, sie alle Iebendigen Geschöpfe umfassen lassen. Beinahe alle gründen den Begriff der Güte auf den des göttlichen Wollens 5), was nach unserer Ansicht nur in sofern richtig ist, als man das Wollen Gottes nicht von seinem Wirfen trennt. Schleier

<sup>1)</sup> So 3. B. Wegicheiber (S. 276); boch unterscheibet er von benignitas bie Liebe, amorem, angustiore significatione, p. 278.

<sup>2)</sup> Bohme (bie lehre von ben göttlichen Eigenschaften S. 128), welcher bie göttliche Gute befinirt als bie absolute Bollfommenheit, Gutes bem Geseige ber Beiligfeit gemäß für die moralische Belt auszutheilen.

<sup>3)</sup> Reinhard, Dogm. S. 118, befinirt sie als das Attribut, quo quanta quisque frui potest felicitate, tantam ipsi largiri vult Deus. Hase (evang. Dogm. S. 163) sagt von ihr, daß sie das Gute allen Individuen mittheisen will, soweit sie dasselbe ergrifen können und wollen. Döbersein (Instit. Theol. christ. ed. Junge, T. I. p. 353) spricht sogar von einem actuosum studium Dei, quantam quisque felicitatem capit, tantam cullibet concedendi ac promovendi.

rach er will bem Begriff ber göttlichen Güte gar keine wisenschaftliche Geltung zugestehen, sondern verweist ihn, sammt em der göttlichen Barmherzigkeit, in das homiletische und ichterische Gebiet, wo man es, wie er sagt, mit anthropopastischen Ausdrücken minder genau zu nehmen hat 1). Es ist um allerdings wahr, daß, wenn man die Güte so nimmt wie r, und unter derselben die Freude über gewährte Hüsseleitung, oder über die Mitwirfung zur Förderung fremden Lesens versieht, das Anthropopathische derselben nicht zu verkenten ist. Allein sollte sich denn die Güte nicht von einer ansern Seite auffassen, und auf eine Weise bestimmen lassen, velche ihr eine wissenschaftliche Geltung verleiht und uns bestechtigt, sie auf Gott überzutragen?

Ilm alle Verwirrung zu vermeiden, schissen wir hier die Bemerkung voraus, daß wir die Güte Gostes von seiner Liebe unterscheiden. Beide hängen allerdings genau zusammen; auch die heilige Schrift verknüpft sie auf das innigste. Allein densoch scheint es uns nothwendig, die Begriffe von beiden auseinsuder zu halten. Die Güte nämlich äußert sich nicht allein zegen vernünftige, sondern auch gegen vernunftlose Geschöpfe, usosen diese der Empsindung von Lust und Schmerz sähig und; Liebe aber kann nur solche Wesen zum Obsecte haben, die mit Vernunft begabt sind. I zene bezieht sich auf Wohle eyn überhaupt; diese hingegen hat einen höhern Zweck, nämbich die Entsaltung der vernünftigen Wesen zur Vollsommensheit ihres Seyns, d. h. zu ihrem höchsten Gute. Wir sprechen daher hier von der Güte Gottes, uns vorbehaltend, später den Begriff seiner Liebe zu entwickeln, und bessen Begründung

<sup>1)</sup> Shleiermader, Chriffl. Gl. 1. S. 520.

<sup>2)</sup> Der Unterschied zwischen Gute und Liebe erhellt schon baraus, baß erstere keine Uchtung verlangt gegen die Objecte, auf welche sie sich bezieht, während lettere Achtung ihrer Objecte als nothwendiges Element in sich schließt. Man kann gütig seyn auch gegen benjenigen Menschen, ben man von herzen verachtet; Liebe gegen einen solchen Menschen ift nur in sofern möglich, als man noch die menschliche Natur in ihm anerkennt und achtet, die zwar durch seine Schlechtigkeit entstellt, aber doch nicht ganzlich vernichtet worden ist.

in bem göttlichen Wesen und in bem Verhältnisse Gottes zur Welt nachzuweisen. — Sollte es nun wahr seyn, daß dem Begriffe der göttlichen Güte gar keine wissenschaftliche Geltung zusomme ?

Es wäre zuverläffig schlimm, wenn eine Eigenschaft, welche in der heiligen Schrift Gott überall beygelegt, und auf das herrlichste gepriesen wird, ihm in der wissenschaftlichen Theologie wieder abgesprochen werden müßte. Allerdings kommt hier Alles auf die Art und Weise an, wie die göttliche Güte aufgesaßt und der Begriff derselben bestimmt wird; und wir hoffen zu einem solchen Begriffe derselben zu gelangen, der nicht nur wissenschaftlich gerechtsertigt werden kann, sondern aus dem Verhältnisse des absoluten Geistes zur Welt mit Nothwendigkeit entspringt, und daher unter den göttlichen Attributen eine unbestreitbare Stellung einnimmt.

Die Sebraer erfannten bie Gute Gottes auf ber einen Geite in ber über bie gange Ratur ausgestreuten reichen, unerichöpflichen Kulle von Freuden und Segnungen, auf ber ans bern in ben Leitungen ibres Bolfes. In erfterer Begiebung erschien ihnen die gottliche Gute als eine vollfommen allge meine (Mf. 136, 5 ff. 36, 6 - 10. 145, 8 ff. 33, 5. 104, 24. Sir. 35, 13. 50, 22 ff.); in letterer aber verleitete fie ber bem Jubenthum fo tief inwohnende Particularismus, ibr enge Grengen zu fegen; und im Grunde nur bie frommen Glieber bes Bundes = Bolfes als Objecte berfelben barzuftellen (Df. 31, 20 - 25, 33, 18 - 22, 108, 136.). Doch fehlt es auch nicht an Stellen, in welchen biefe particulariftifchen Schranfen burds brochen werben, und die Gute Gottes als eine fich auch an fremben Nationen verherrlichende aufgefaßt wird (Pf. 67. Gir. 18, 12. Weish. 11, 23 - 26.). Übrigens preiset bas 21. I. biefe Eigenschaften Gottes gang vorzüglich; es schilbert in ben glangenoften Farben ibre Unermeflichfeit (Df. 103, 11. 57, 11); ibre unveranderliche Fortbauer (Pf. 103, 17. 136, 5 ff.); bie Unendlichfeit ber aus ihr ftromenben Guter und Freuden Of. 104, 10 ff. 36, 7 ff. Gir. 35, 13.). Rach feinem pon ber Natur abgewandten, und auf bas Unfichtbare gerichteten Beifte erfennt bas R. T. bie Gute Gottes weniger in ber Ginrich

tung ber Welt (boch vergl. Matth. 6, 26 ff. Luc. 12, 6. 24. Div. Gefch. 17, 25 ff.), ale in ber Leitung ber menschlichen Schickfale, wegbalb besonders in bem N. T. die Begriffe von Büte und Liebe überall in einander gerflieffen. Die berrlichfte Manifestation ber göttlichen Gute erblidt bas D. T. in ben son Gott getroffenen Beranftaltungen zur Erlöfung ber Menfch= Deit, worin es gerade auch ben Gipfelpunft aller Offenbarunen ber göttlichen Liebe erfennt (Tit. 3, 4. 3ob. 3, 16. 1 3ob. 4, 9. 10. Rom. 5, 8.). Das in bem Evangelio vorberrichenbe Bewußtfenn ber Unwürdigfeit und Gundhaftigfeit ichlägt auch Dier burch, und faßt bie Gute Gottes, infofern fie fich gegen Die Menschen bewährt, als eine gang unverdiente, mithin als Gnade (Tit. 3, 4, 5, 1 Cor. 4, 7, Rom. 5, 8.). 3m N. T. fallen übrigens alle particulariftifden Befdranfungen ber gott= lichen Gute binmeg; fie wird bargeftellt als eine Alles umfaf= fende, und fogar ben Gunber nicht ausschliegenbe (Matth. 5, 45. Luc. 6, 35. Rom. 2, 4 f.). -

Die Betrachtungen, von welchen bie beilige Schrift ben bem Lobe ber göttlichen Gute ausgeht, liegen febr nabe und werben jeberzeit bas fromme Bewußtfeyn babin ftimmen, bem absoluten Beifte biefe Gigenfchaft jugufdreiben. Unverfennbar ift ja bie unermegliche Fulle von Wohlfeyn und Freude, welche fich wie ein breiter, unversiegbarer Strom burch bie gange Schöpfung ergießt. Überall wo Leben ift, ba ift auch Empfanglichfeit für Genug, und biefe Empfänglichfeit ift um fo größer, je bober bie Stellung ift, welche ein Wefen auf ber Stufenlei= ter ber Geschöpfe einnimmt. Und nirgende ift Empfänglichfeit für Genuf, welcher nicht icon jum Boraus bie entsprechenbe Befriedigung bereitet mare. Ins Wunderbare geht bie Correfpondeng awischen ben Beburfniffen ber lebenbigen Befen und ben auf ihre Befriedigung abzweckenden Erzeugniffen ber Ra= tur, und bie Befriedigung jedes Bedurfniffes ift Quelle von Luft und Freude. Gott thut feine Sand auf, und fattigt Alles, mas ba lebet, mit Boblgefallen (Df. 145, 16.). Ben bem Menfchen geben, eben megen feiner Erhabenbeit über bie gange fichtbare Schöpfung, bie Bedurfniffe, und mit ihnen bie Empfänglichfeit für Benug ins Unermegliche. Die Luft, beren er fabig ift, bat eben fo wenig eine Grenze, als ber Schmerg. Allein welche überreichen Freudenquellen find nicht auch bem Menschen geöffnet! Der Geift verliert fich in ber Betrachtung ber Beranftaltungen, welche ges troffen find, um bie Bedürfniffe bes Menfchen gu befriedigen. Wir burfen bier naturlich nicht ben ben in fo reicher Fulle ibm bereiteten phyfifchen Genuffen fteben bleiben, fondern muffen besonders auch die geistigen Freuden in Unschlag bringen, welche ber ewige Schöpfer und Regierer bem Menschen bereitet bat. Wer fonnte bier, unter andern, bie munberbare Schonbeit, mit welcher Gott bie Natur geschmudt bat, unbeachtet laffen? Die Bernunft erfennt bie Rothwenbigfeit einer folden Berrlichfeit in allen Formen und Karben ber Natur nicht. Warum ift aber bennoch bie Schöpfung mit einem fo unendlichen Reize befleibet? Wir fonnen nicht umbin, ju glauben, bag es bem Menschen zu Liebe gescheben ift. Für ibn bat Gott bie Lilien bes Welbes geschmudt mit einer Pracht, vor welcher bie bes Rönigs Salomo verschwand; ibm glanzt bas fanfte Blau bes Simmele, bas mobitbuende Grun ber Auen und Baume; für ibn ift über bie gange Ratur eine Sarmonie ber Karben ausgegoffen, bie feine Runft zu erreichen im Stande ift; fur ibn haben alle Natur = Tone etwas fo Eigenes, fo Ergreifenbes, fo wunderbar Anziehendes. Die gange unendliche Schönheit ber Welt bezieht fich auf feine afthetische Empfänglichkeit; es ift eine eigene Freudenquelle, bie nur ihm geöffnet ift.

Der religiöse Geist wird nicht anstehen, diese ganze Einrichtung der Welt auf ihren höchsten Urheber zu beziehen, und als von ihm absolut gesetzt zu betrachten. Bon diesem Gesichtspunfte ausgehend, wird er Gott eine unendliche Güte zuschreiben.

Allein lassen sich benn in der Natur nur Stimmen der Freude vernehmen? Dringen nicht aus derselben überall auch Stimmen der Klage hervor? So ist es; wo wir uns hinwenden, erscheint uns die Natur als eine seufzende (uriois oreväzovoa, Köm. 8, 22.). Kein Genuß ist ganz rein, ganz vollstommen; in die höchste Wonne mischt sich eine gewisse Bittersteit. Neben der Freude wandelt überall der Schmerz, und hinster diesem zieht der Tod einher. Woher nun das übel in der

Belt? Und wenn es nicht zu verfennen ist, wie ist es mit der göttlichen Güte zu vereinigen? Das ist eins der schwersten Probleme, an welchem sich von den frühsten Zeiten her der menschliche Geist abgemüht hat. Die Geschichte des Falls der ersten Menschen ist der älteste Versuch einer Theodicee, und olcher Versuche der Rechtsertigung der göttlichen Güte wegen der vielen in der Welt ausgestreuten übel sind die den Deutigen Tag sehr viele gemacht worden, ohne daß jemals das Vose Näthsel zu vollkommner Befriedigung wäre gelöset worden. Wird es wohl jemals von dem unvollkommnen, mit seiner Forschung auf einen so kleinen Naum beschränkten, überall unübersteisliche Grenzen der Erkenntniß sindenden Menschen gelöset werden können?

Man wird nicht erwarten, daß wir hier in tiefe, umfassende Untersuchungen über das Wesen des Übels, seinen Urssprung und seine Vereinbarkeit mit der göttlichen Güte eingehen; dieses würde und viel zu weit von unserm nächsten Zwecke entsernen. Indessen können wir es und doch nicht versagen, hier andeutungsweise einige Gedanken auszusprechen, welche, nach unserm Dafürhalten, bey sedem Versuche einer Theodicee

vorzügliche Berüdfichtigung verbienen.

Soll bie Bereinbarfeit bes Ubels mit ber göttlichen Gute nachgewiesen werben, fo ift es vor allen Dingen nöthig, bag man bas Ubel feinem mabren Wefen nach auffaffe. Worin beftebt nun baffelbe? Sier muffen wir gunachft gegen einen Irrs thum protestiren, ber lange Beit in ber gangen Lebre von bem ilbel große Bermirrung bervorbrachte, wir meinen ben Irrthum, neben bem phyfifchen und moralischen Ubel noch ein malum metaphysicum aufzuführen, welches man in bem blogen, ben verschiedenen Befen inbarirenben defectus befteben lieg. Allein ber bloge Mangel irgend einer Rraft ober Realität ift noch fein übel. Bare es nicht in ber That eine Thorheit, es für ein ilbel zu balten für ben Baum, bag er ber thierifchen Brritabilität und Gensibilität entbebrt, ober für bas Thier, ber Bernunft beraubt zu fenn, welche ja bem Befen bes Menschen gebort? Jebes Ratur = Befen ift im Gegentheil vollfommen glucklich, wenn es ift, mas es zu fenn bestimmt ift; bas bochfte

But für jebes berfelben fann ichlechterbings in nichts Unberm besteben als in ber Bollfommenbeit feines Geons. - Much ber Schmerz barf, an und für fich, nicht mit bem Ubel verwechfelt werben. Ben ben mit Empfindung begabten Befen ift allerdings ber Schmerz bie unmittelbare Unfundigung bes Albels. Allein eben beghalb weil er erft aus bem Abel ents fpringt, barf er felbft nicht mit bem Ubel ibentificirt werben. Darum ift auch ber Schmerz oft eine mabre Wohlthat, indem er bas Wefen, bem er fich fühlbar macht, bestimmt, alle feine Rrafte aufzubieten, um fich auf eine bobere Stufe bes Ceyns emporzuschwingen. - Gelbft bas Bofe barf mit bem Ubel nicht verwechselt werben. Es ift zwar allerdings immer ein Abel, fogar bas größte aller Abel 1). Allein nicht jebes Abel ift barum ein Bofes; bie Gpbare von jenem reicht weit über bie von biesem binaus. Bubem ift bas Bofe nicht nur Abel; es ift noch mehr als bas, es ift zugleich, infofern es auf einem freien, bem göttlichen Willen wiberfprechenben Willens-Afte berubt, Schuld, in welcher ber Begriff ber Strafbarfeit eingeschloffen liegt.

Das wahre Wesen des Übels erhellt am deutlichsten aus seinem Gegensaße mit dem Guten. Dieses aber hängt nun, wie wohl allgemein zugestanden werden wird, mit dem Leben innig zusammen. Für das Leblose gibt es kein Gut; es gibt daher für dasselbe auch kein Übel. Das ist so wahr, daß man mit Recht Leben und Wohlseyn als identisch betrachten kann. Dieß erkannte in tiefsinniger Ahnung schon im hohen Alterthume der Orient, wie daraus erhellt, daß er Leben und Glück mit dem nämlichen Worte bezeichnete. Je höher die einem Wesen zuertheilte Fülle von Leben ist, se reiner und frästiger dieses Leben sich entwickelt, se ungehemmter und naturgemäßer es sich offenbart, um so höher wird auch das Maaß von Glück und Wohlseyn seyn, welches dieses Wesen genießt. — Ist nun aber das Gute in dem Leben begründet, ist das Leben selbst das Gute, und das höchste Gut für sedes Wesen die volls

<sup>1)</sup> Shiller: Das Leben ift ber Guter höchftes nicht, ber übel boche fies aber ift bie Schulb.

tommne Entfaltung und Offenbarung des ihm eigenthümlichen Lebens, so folgt daraus, daß das übel in nichts Anderm bestehen kann, als in einer Trübung, Hemmung des eigenthümslichen Lebens eines Wesens 1). In der That sind es auch Lebenshemmungen, aus welchen sich überall das Unwohlseyn, der Schmerz entwickelt. In Beziehung auf das physische Leben ist vaher der Tod, die Erlöschung desselben, der Gipfelpunkt des ibels, wie es auch für den Geist kein größeres übel geben önnte als Vernichtung. Darum wird in der heiligen Schrift as Wort Tod gebraucht, um die Totalität alles menschlichen ibels und Elendes auszudrücken.

Gehen wir nun von diesem Begriffe bes übels aus, so rkennen wir, daß derselbe auf die unorganische und leblose katur im Grunde gar keine Anwendung sindet. Was man zemeiniglich also nennt, (Stürme, Ungewitter, Erdbeben, überschwemmungen ic.), das sind nichts anders als einzelne Mosnente und Manisestationen des Gesammtlebens der Natur, velche als solche gerade nothwendige Bedingungen ihrer Ersaltung und Entwicklung sind.

Unbere aber verbatt es fich mit ber organischen, belebten

<sup>1)</sup> Bir faffen bier bas übel in fubje ctiver Beziehung auf, als Buftanb. Objectiv betrachtet erfcheint ale ein übel Alles, was auf bas Leben eines Raturwefens fforend, bemmend, gerrüttend einwirft. Mit ber von uns gegebenen Begriffsbestimmung von Abel ftimmt Schleiermacher überein, welcher (Chrift. Gl. 1. S. 265) fagt: "Es gibt Buffanbe, welche ein anbaltenbes, fich regelmäßig erneuerndes Bewußtfeyn von Lebensbemmung mit fich führen. Diefe - nun find es welche wir burch ben Ausbrud it bel gu bezeichnen pflegen." Rur feben wir nicht ein, warum es ju bem Begriffe bes Abels nöthig fenn foll, daß bas Bewußtfeyn ber Lebenshemmung ein anhaltenbes, fich regelmäßig erneuernbes fep. Bie furg auch eine Lebensbemmung bauern moge, und auch wenn fie fich nur ein einzigesmal einftellte, begründet fie boch ein Abel. Dit unferer Definition lagt fich auch bie von Begicheiber (Institt. p. 399) gegebene vereinigen: Mala in genere dicuntur, quaecumque summum bonum efficiendum aut impediunt, aut tollunt. Denn wenn bas bochfte Gut in ber Bolltommenbeit bes Gepne beftebt, fo ift jedes Abel ale Lebensbemmung ein Sinderniß ber Er= reichung beffelben.

Sier bie reale Erifteng bes übels läugnen zu wollen, ware Regation beffen, mas bie tägliche Erfahrung uns unabweislich barftellt. Es gibt bier allerdings unendlich viele le benebemmungen. Runbigen fie fich nicht an in bem Welten ber Blume, in bem Bermittern bes Baumes, in bem Rlagen bes von Krantheit ergriffenen Thieres, in bem unter allen Ge ftalten fich barftellenben Tobe? Und wenn wir und auch weis gern wollten, folche Lebensftorungen in bem objectiven Gem anzuerkennen, fo machen fie fich ja in unferm subjectiven Sem auf eine Beife fühlbar, bie oft nur allzu empfindlich ift. Darum führt es auch zu nichts, wenn gesagt wird, bag bas ibel eins gig von ber Gunbe abbangt, infofern bem Menichen, wenn er im Buftanbe ber Bollfommenheit geblieben mare, nichts in ber Ratur als ein übel erschienen ware, weil er in biefem Kalle immer nur bas gewollt batte, mas gefcheben mare 1). Bir find awar weit entfernt, ben Busammenhang bes übels mit ber Sunde in Zweifel gieben gut wollen. Allein bas halten wir boch für gewiß, bag auch bey bem vollfommenften Gottesbewußtseyn, ben ber ganglichsten Refignation in ben göttlichen Willen, die vielfachen, nicht felten in gewaltigem Schmerz fich anfündigenden, erschütternbe Rlagen auspreffenden Lebensbem mungen in ben organischen Wesen ber Natur, nicht unbemerkt bleiben, und baber auch bie objective Realität bes Ubels eben fo wenig als feine subjective Realität geläugnet werben fonnten.

Allein indem wir nun — um zunächst mit unserer Betrachtung bey der lebendigen aber vernunftlosen Schöpfung stehen zu bleiben — das hier herrschende, in vielsachen Lebends hemmungen bestehende übel gebührend anerkennen, treten und sogleich zwei Bemerkungen entgegen, welche und dasselbe in milberm Lichte erblicken lassen und den Widerspruch lösen, in welchem es mit der göttlichen Güte zu stehen scheint. Einmal nämlich erscheint und hier das übel immer nur, wenn wir von den einzelnen Wesen ausgehen, verschwindet aber sogleich, wenn wir die Schöpfung in ihrem Ganzen ins Auge fassen. Wir dürfen nämlich niemals vergessen, daß die Natur ein einziger,

<sup>1)</sup> Shleiermader, Chriftl. Gl. 1. S. 462 ff.

unermeflicher, innig in fich jufammenbangenber Organismus ift, in welchem jedes einzelne Wefen in enger Beziehung zu andern und zu bem Gangen ftebt. Eben um biefes Rusammens bangs willen mußte nun aber jebes Wefen, im Intereffe bes Bangen, vielfachen Lebensbemmungen unterworfen werben, welche fich bem empfindenden Wefen als Schmer; anfündigen, aber als Bedingungen bes allgemeinen naturlebens nichts weniger ale übel find 1). Die Blume welft unter bem fengenben Strabl ber Sonne; allein ift nicht biefer Strabl in feiner Gluth eine Bedingung ber Erhaltung bes mächtigen Naturlebens? Bom Blige getroffen finft ber Baum gur Erbe und verwittert; allein war nicht biefer Blit ein normales Probuft ber großen, alle atmofphärifchen Buffanbe bedingenden Kräfte? Taufenbe von Reimen und Thieren erfterben in ftrenger Winterfalte; allein auch biefe ift nur ein Moment, eine einzelne Auferung bes allgemeinen, berrlichen, in ftets gleicher Rraft und Frifche fortbauernben Raturlebens. - Gegen wir bingu - und bieg ift bie zweite Bemerfung, welche fich und aufbringt, - bag es in ber Natur endlicher Befen liegt, nur ein gewiffes Maag von leben zu befigen, welches in langerer, ober furgerer Beit= frift fich erschöpft. Die lebendigen Wefen ber vernunftlofen Natur leben sich alle nach und nach aus; mit ber allmähligen Erfcopfung ibred Lebens bangt natürlich wieber ber Schmerg aufammen, welcher in bem Tobe feinen Culminations=Punft erreicht. Betrachten wir aber bie Sache wieber aus bem Standpunfte bes großen Natur = Bangen, fo erfennen wir auch bier in bem Gefege, bag alle Wefen, wenn fie bie Bobe ihrer les bend = Entfaltung erreicht haben, wieder gurudfinfen, fich auflo= fen, und von bem Schauplate bes Lebens verschwinden, bie große Bebingung, nicht nur ber ewigen Jugend, Rraft und Frische ber Ratur, sondern ibrer unendlichen Evolution, wo= burch immer neue Gebilbe auftauchen, und in ihnen ein immer größerer Reichtbum von Ibeen gur Erscheinung gebracht wird.

Treten wir in bas Reich ber vernünftigen Wefen ein, fo scheint fich freilich bie Sache anders zu ftellen. Denn bier be-

<sup>1)</sup> Soleiermacher, Chriftl. Gl. 1. G. 269 f.

gegnet uns nicht allein bas physische libel, sonbern auch bas moralische, bie Gunbe. Geben mir nun aber por ber Sand ab von ber Gunbe, von welcher und von beren Bereinigung mit ber Beiligfeit Gottes erft fpater bie Rebe fenn wird, fo finden wir auch in biefem Reiche ber Wefen fein übel, bas mit ber göttlichen Gute in unauflöslichem Wiberfpruch ftanbe. Der förverliche Schmerz bes Menschen, wo er nicht Erzeugniß ber Gunbe ift, entipringt ebenfalls aus bem beschränften, fich nach und nach erschöpfenden Maag von Lebensfraft, welches ibm verlieben worben ift, und bem engen Busammenhange feis nes Rörpers mit bem großen Gangen ber materiellen Ratur; er erflart fich folglich wie ber Schmerz ber vernunftlofen Ge fcopfe. Der moralifde Schmerz aber ift nichts anbers als bie unmittelbar aus ber Ubertretung ber bem Beifte inwohnenben praftischen Lebens = Gesetze entspringende Lebenshemmung, in welcher, vermöge einer natürlichen Rückwirfung, gerabe bie mächtigfte Aufforderung liegt, fich biefer hemmung und ber fie begründenden Gunde zu entreißen. - Überhaupt ericbeint uns in bem menschlichen Leben ber Schmerz als ein nothwendiges Bebifel aller Bilbung; Die Entwicklung ber gangen Menschbeit, bie Realifirung bes göttlichen Reiches ift großentheils an ibn gefnüpft, wie bas R. T. es vielfach andeutet (Rom. 5, 3. 8, 17. Ap. Gefch. 14, 22. 1 Cor. 11, 32. 2 Cor. 4, 17. 3ac. 1, 2-4. 12. Sebr. 12, 6. 20.). - Auch in biefem Reiche außert fich alfo bas übel nur in ber Ginzelnheit ber Erscheinung. Betrachtet man es in bem großen Gangen ber Ratur und ber menschlichen Bestimmung, fo verschwindet bas übel, und ber aus ihm quillende Schmerz verflart fich zur Bobltbat, zu einer Offenbarung ber unendlichen Gute bes absoluten Beiftes, weßhalb bas R. T. uns mit Recht aufforbert, Gott auch für bie über und verhängten Schmerzen und Trubfale unfern gerührten Danf bargubringen (Rom. 5, 3 ff.).

Diese Andeutungen mögen genügen, um darzuthun, daß, wenn auch eine Theodicee niemals vollständig durchgeführt werden kann, weil wir nicht im Stande sind, die Natur in ihrem ganzen Zusammenhang zu erfassen und sede einzelne Erscheinung in allen ihren Beziehungen zu erforschen, wir doch

Grunde genug baben, um und über bie Realitat bes übels zu berubigen, und versichert zu fenn, baf es nie und nirgends mit ber göttlichen Gute im Wiberfpruche fiebt. Alles was wir libel nennen ift, wenn auch Lebensbemmung im Einzelnen, boch Lebend = Moment bes Gangen, und mithin Bebingung ber un= unterbrochenen Fortbauer und Evolution bes Universums, in welchem die Gottheit fich offenbart und fpiegelt. Rur bem mit feiner Betrachtung ben ber einzelnen Erscheinung verweilenben Menfchen fann Etwas als übel porfommen; für Gott, bem bas Ganze feiner unermeglichen Schöpfung in ftets unumwölfter Rlarbeit gegenwärtig ift, exiftirt bas übel nicht. — Das fromme Bewußtseyn vermag allerdings nicht überall in biefe Betrachtungen einzugeben. Der ungebilbete Beift fieht überall nur bas Gingelne; ber Begriff bes allgemeinen Ratur = Drga= nismus übersteigt feine Kaffungsfraft, weghalb er fich auch ben Schmerz und bas Leiben in ben meiften Fallen nicht zu beuten wiffen wirb. Allein auch ber Gebilbete wird nicht felten burch bie Erfahrung bes bas menschliche Berg zuweilen fo blutig ger= reißenden Schmerzens überwältigt, und außer Stand gefegt werben, ibn mit bem Begriffe ber gottlichen Gute ju vereini= gen. In folden Källen rettet fich bas fromme Bewußtfeyn vor ben erschütternben Unwandlungen bes 3meifels, burch ben Ge= banfen an bie unendliche Große Gottes, und bie bemutbigenbe Schwäche und Rurglichtigfeit bes Menschen, welcher es bemegen wird, in bem es umfangenben Dunfel mit Paulus auszu= rufen: D welch' eine Tiefe bes Reichthums, beibes ber Beis= beit und Erfenntniß Gottes! Die gar unbegreiflich find feine Gerichte, und wie unerforschlich seine Wege (Rom. 11, 33)! Refignation in die unerforschlichen Rathichluffe Gottes ift in vielen Fällen bie einzige Art und Weife, auf welche bas acht religiofe Gemuth fich augern fann.

Es handelt sich indessen nicht allein barum, aus dem Standpunkte der Weltbetrachtung uns die Güte Gottes nachzuweisen; sondern wir haben in dem Begriffe Gottes selbst die Stelle aufzusuchen, aus welcher diese Eigenschaft entspringt. Dieses kann uns nach dem bisher Gesagten nicht schwer fallen. Als der absolute Geist ist Gott das Urleben, und eben beß-

balb ber Allselige. Ift nun bie Welt nichts anbers ale Gelbftoffenbarung, Abbild Gottes, fo fonnen wir verlichert fenn, baß in berfelben auch bie bochft mögliche Rulle bes Lebens und Boblfepus ausgegoffen fenn wirb. Ein unenbliches Leben und Wohlfenn fann bie Welt nicht in fich aufnehmen, benn fie ift ja ber Inbegriff bes endlichen Gepns. Allein fo viel Leben und Wohlfeyn bas endliche Geyn faffen fann, muß nothwen bigerweise fich auch in ber Welt finden. Jedes einzelne Wefen bat feinen Untheil an biefem Alleben ber Ratur; jebes baber auch feinen Untheil an ber in ibr ausgegoffenen Rulle von Freuden. Freilich wird wegen bes innigen Natur = Bufam= menhangs, in welchen jedes einzelne Wefen verflochten ift, nes ben ber Freude auch ber Schmerz einbergeben. Inbeffen ift auch ber Schmerz Moment bes allgemeinen Lebens, Bedingung ber Erbaltung und Entwicklung ber bochft möglichen Gulle von Wohlfeyn und Freude in bem unermeglichen Bangen ber gotts lichen Schöpfung. Go erscheint uns bie Bute Bottes als in innigem Busammenbange ftebend mit feinem ewigen Schaffen; fie ift Offenbarung feines unendlichen Lebens, feiner Allfelige feit, und besteht gang einfach barin, bag Gott ben von ibm erichaffenen Wefen bie bochftmögliche Fulle von leben (und Wohlfeyn) quertheilt, beren fie an und für fich, und in bem allgemeinen Ratur Bufammenbange fabig finb.

Der Zusammenhang der Güte Gottes mit seiner Weisheit, welcher sich schon in den gewöhnlichen Definitionen dieser bei, den Eigenschaften Gottes aussprach, tritt aus der von und aufgestellten noch deutlicher hervor. Als der Allweise sest Gott die Welt als eine organisch verknüpfte und sich evolvirende Einheit. Gerade aber in dieser organischen Einheit der Welt, und der daraus entspringenden wunderbaren Ordnung und Harmonie, liegt der Grund, warum sedes Naturwesen, nach seiner Stellung und seiner Empfänglichseit an der unerschöpflichen Fülle des gesammten Naturlebens Antheil nehmen und sich seines Daseyns freuen kann. Mit der Aushebung des immanenten teleologischen Naturschen aus der Welt verschwinden, und quellen versiegen, das Leben aus der Welt verschwinden, und

Alles der Bernichtung anheimfallen. — Indessen liegen, wie oben angedeutet wurde, gerade in diesem engen lebendigen Nastur=Jusammenhange auch die Haupt-Gründe der Lebenshemmnisse, welchen die verschiedenen Wesen unterworfen sind, des Schmerzens, mit welchem sie fämpfen, und des Todes, dem sie nach längerm oder fürzerm Daseyn unterliegen — Erscheinunsgen, die so wenig gegen die Weisheit und Güte Gottes sprechen, daß sie vielmehr, richtig betrachtet, als Offenbarungen derselben erscheinen.

Bey ben in der heiligen Schrift oft vorkommenden Modificationen der Güte Gottes, seiner Geduld und Langmuth,
seiner Barmherzigkeit, Lindigkeit, Wohlthätigkeit u. s. w., halten wir uns hier nicht auf, einmal weil sie sich nicht sowohl
auf das Seyn der Welt, als auf die Welt-Entwicklung beziehen, und sodann, weil sie offenbar auf Anthropopathismen
hinweisen, und darum dem homiletischen und ascetischen Gebrauche überlassen bleiben müssen. Auf die Entwicklung der
Welt beziehen sich auch, wie oben bemerkt wurde, die Liebe
und Gnade Gottes, von welchen später die Rede seyn wird.

## B. Bon ber gottlichen Welt: Regierung.

Vottes nothwendig eine Offenbarung Gottes voraussezen, und da Gott sich in dem endlichen Seyn offenbart, nichts anders sind als die Modalitäten der auf dieses Seyn sich beziehenden und an demselben erkennbaren absoluten Wirksamkeit Gottes, haben wir zuerst die göttliche Welt-Schöpfung ins Auge gesfaßt, und untersucht, welche Attribute Gottes in derselben sich äußern. Unter den aus dieser Betrachtung gewonnenen Eigensschaften Gottes fanden sich zwei, (Weisheit und Güte), welche schon über das absolute Segen der Welt (Schöpfung) hinaussgreisen in die Entwicklung der Welt, und somit, indem wir auch die Welt-Evolution auf Gott als den absoluten Urgrund zurücksühren müssen, auf andere Werke Gottes hinweisen, bey welchen ferner unsere Untersuchung verweilen muß. Nur frägt

es sich hier vor allen Dingen, wie viele Werfe Gottes wir, neben ber Schöpfung, noch annehmen muffen, und in welchem Berhältniffe bieselben unter einander fteben.

Diese Frage ift nicht leicht zu erledigen; fie wird verwidelt burch bie verschiedenen Unfichten über Die Werfe Bottes, welche in ben Darftellungen ber chriftlichen Glaubenslehre fich ausgesprochen finden. Gewöhnlich wird neben ber Schöpfung Gottes als zweites Werf bie Borfebung (providentia) aufgestellt, 'welche eingetheilt wird in Erhaltung (conservatio) und Regierung (gubernatio). Bon Ginigen wird biefen bei ben Bestandtheilen ber Borfebung noch bie Mitwirfung (concursus) hingugefügt. Dagegen bemerten nun aber Mehrere, bag Erhaltung und Mitwirfung im Grunde ibentisch find 1); Einige geben noch weiter und behaupten, bag biefe beiben auf bie göttliche Welt - Schöpfung gurudgeführt werben fonnen 2). Reben biefen verschiedenen Werfen Gottes wird fobann noch bie Erlösung angeführt und, sonderbar genug, gewöhnlich außer aller Berbindung mit ben übrigen göttlichen Berfen, als wenn fie von biefen fpecifisch verschieden mare, und auf einem gang besondern, von ber Gesammt = Thatigfeit Gottes wefentlich verschiedenen Actus berubte.

Von vornherein muß diese Vielheit göttlicher Werke ein großes Bedenken erwecken. Denn wie soll man dieselbe mit der absoluten Einheit des göttlichen Wesens in Einklang bringen? Schon von dem Menschen verlangen wir, daß seine Thätigkeit sich nicht in verschiedene einzelne, unzusammenhängende, oder gar im Gegensaß stehende Nichtungen zersplittere, sondern ein großes, in sich genau zusammenhängendes, und das ganze Leben umfassendes Werk ausmache. Sollten wir nicht glauben, daß auch das Wirken Gottes schlechterdings nur Eins sey, gleichwie sein Wesen, und keine Eintheilung

<sup>1)</sup> So urtheilen Begicheiber (Institt. p. 386); Safe (Ev. Dogm. S. 197); Schleiermacher (Chriftl. Gl. 1, S. 252) u. a. m.

<sup>2)</sup> De Bette, Dogm. ber luth. Kirche §. 37: Der Begriff ber Erhaltung ist mit bem ber Schöpfung eins, und wird nur burch bie falsche physicalische Ansicht bavon verschieden, nach bem zeitlichen Gegensat von Anfang und Fortbauer.

gulaffe, als infofern es in einer endlichen, in manchfalti= gen Richtungen fich bewegenben und in einer ununterbros chenen Succeffion von Beranderungen befangenen Belt gur Erscheinung fommt? Eben fo baben wir bemerft, bag auch in allen feinen Gigenschaften immer nur fein eines Befen fich barftellt, nur bag fich baffelbe, je nach ben verschiebe= nen Seiten bes endlichen Seyns, in welchen es fich fpiegelt, unter verschiedenen Formen offenbart. Alle Wirffamfeit Gottes ift Gelbft = Offenbarung bes absoluten Beiftes, und fann nichts anders fenn; in ber Wirffamfeit Gottes felbft liegt ba= ber auch fein Grund gur Gintheilung berfelben; es fann, wenn wir und in ben Gefichtsbunft ber göttlichen 3bee ftellen, unmöglich von einer Bielbeit gottlicher Werke gesprochen werben. Bas Gott will und vollbringt ift nur ein einziges, alle Beiten umfaffenbes, von Ewigfeit zu Ewigfeit fich erftredenbes Wert, bas Werf nämlich ber Offenbarung bes unendlichen Reichthums feines Wefens. Auf eine Mehrheit gottlicher Werfe fann man alfo nur gelangen, wenn man von bem endlichen Genn ausgeht. Da aber auch biefes, obgleich eine gabllofe Menge von Wefen umfaffend und in ben mandfaltigften Richs tungen verlaufend, bennoch, in feinem Bangen genommen, eine große, in fich innig aufammenbangenbe, organisch verbundene, geglieberte und fich evolvirende Einheit ausmacht, fo wird auch von biefem Gefichtspunfte aus, wenn wir mit ber geborigen Scharfe ju Werfe geben, bas gottliche Wirfen viel einfacher ericheinen, als es in ben meiften Darftellungen ber chriftlichen Glaubenslehre befdrieben ift.

Was zunächst das Verhältniß der Erhaltung zur Mitwirstung betrifft, so stimmen wir vollsommen Schleiermacher und Hafe bey, welche dieselben als identisch segen. Besannt ist es auch, daß es nicht sowohl ein speculatives, als vielmehr ein praktisches Interesse war, welches zu dem Begriffe der Mitwirfung führte, das Interesse nämlich, auch das Böse unter göttliche Causalität stellen zu können, ohne doch die Schuld desselben von dem Menschen ab und auf Gott zu wälzen. Unter Erhaltung verstehen wir nichts anders (und kann wohl auch nichts anders verstanden werden), als das absolute Segen

ber Welt burch Gott in Absicht auf ihr zeiflich continuirliches Sepn; und so aufgefaßt begreift sie die Mitwirfung schon in sich, weßhalb biese nicht von ihr unterschieden werden barf.

Wenn Twe sten bemerkt '), daß der Begriff des concursus beybehalten werden müsse, weil bey demselben die endlischen Dinge, deren Causalität in der Schöpfung als null gessetzt wird, als mitwirkende Ursachen angesehn werden, so mag er allerdings dem Schöpfungs-Begriffe gegenüber Necht haben, allein nicht dem Begriffe der Erhaltung gegenüber. Denn letzterer schließt den Begriff der mitwirkenden endlichen Causalität so wenig aus, als der des concursus den Begriff der göttlichen Urcausalität. Es ist also kein wahrer Grund vorshanden, warum der Begriff der Mitwirkung von dem der Ershaltung geschieden und zwischen letztern und den der Schöpfung hineingeschoben werden sollte.

Es fragt fich nun weiter: Db bie Begriffe ber Erbaltung und Mitwirfung mit bem ber Schöpfung in einem folden Berbaltniffe fteben, baf fie fich auf eine reelle Berichiebenbeit in bem göttlichen Wirfen beziehen? Das war nun bie Meinung aller altern Dogmatifer, welchen auch bie meiften neuern benftimmen. Tweften namentlich fpricht fich entschieben gegen alle Ibentificirung biefer Begriffe aus 2). Dag inbeffen in ihnen etwas Bermanbtes liege, abneten icon bie Scholaftifer, wie baraus erbellt, bag fie bie Erhaltung gemeiniglich als creatio continua bezeichneten. Und wirflich liegt ber gange Unterschied nur auf Geiten bes creaturlichen Geyns. Die Welt ericheint uns als ein in ben Formen ber Zeit befangenes Bange, welches einmal anfing und continuirlich fortbauert, bis es bas Biel feiner Eriftenz erreicht bat. Stellen wir und nun in biefen Befichtspunft und beziehen wir bas endliche Gepn in fe bem Momente feiner Dauer auf Gott, als ben abfoluten Grund beffelben, fo gelangen wir zu bem Begriffe ber Erhaltung.

<sup>1)</sup> Emeften, Borlef. 11. 1. G. 66.

<sup>2)</sup> Tweffen, Borlef. II, 1. 66 ff. Dennoch fagt Tweffen felbft, S. 74: In Babrheit ift bie Schöpfung, Erhaltung und Mitwirfung mit ber Borfehung und Beltregierung Eins.

Allein biefe Continuität ber Erifteng bes endlichen Geuns fonnen wir boch nicht auf bas göttliche Wirfen felbft übertragen. in welchem fie begrundet ift, fonft ftellen wir ja baffelbe und mit ibm Gott felbft unter bie Formen ber Beit, welche boch von Gott abfolut gefest find, und baber in feiner Beife in bas göttliche Geyn fallen fonnen. Der intelligible Grund ber geitlichen Erifteng ber Belt, b. b. bie gottliche Causalität, ift ewig und als folche über alle Beitform erhaben. Daber fpra= den wir auch von einem ewigen Schaffen Gottes, womit wir aber ben Gebanten nicht ausschließen wollten, bag jeber eingelne Theil ber Welt einmal feinen Anfang genommen bat und auch fein Enbe erreichen wirb. In Gott felbft burfen wir bennoch feinen reellen Unterschied annehmen zwischen bem bas Gepn ber Welt absolut segenben, und bem beffen continuirliche Dauer bedingenden Acte. Es ift in Gott ein und berfelbe zeitlofe, ewige Uct, ber nur von bem Standpunft bes endli= den Senns aus betrachtet als ein boppelter erscheint. Geben wir von unferm Weltbewußtfeyn aus, fo wird allerbinge bie Erhaltung als von ber Schöpfung verschieben erscheinen; aber in bem Gottesbewußtseyn treten beibe gusammen, und bilben nur ben einen ewigen gottlichen Act, burch welchen bie Welt in ihrem zeitlichen, und eben barum auch in ihrem continuirlichen Genn absolut bedingt ift 1). - Bum Beweis, bag felbft in bem gemeinen religiofen Bewußtfeyn bie Begriffe von Schöpfung und Erhaltung febr nabe aufammentreten, mag es bienen, bag baffelbe für bie Erhaltung gar feine besonbern Prabicate Gottes ausgeprägt bat. Die Gigenschaften Gottes, welche fich bierauf beziehen, find gang bie nämlichen, welche

<sup>1)</sup> Bretschneiber, handb. 4te Auft. S. 684: Wenn man bei ber Schöpfung Gott als immanente Ursache ber Welt benkt, so ist bie Erhaltung in der Schöpfung inbegriffen. Unfre Dogmatiker vor Buddeus erklärten die Erhaltung für einen fortgehenden influxus Gottes in der Belt. Objectiv ift freilich Schöpfung, Erhaltung und Regierung ein ewiger Rathschluß Gottes; aber subjectiv in unserer Borstellung sind es allerdings brei Wirksamkeiten, die wir uns verschieden benken muffen, und die daher auch im Bortrag einzeln zu betrachten sind.

schon in bem Berke ber Schöpfung hervortreten, und beren Bestimmung ber Gegenstand bes vorhergehenden Abschnittes aewesen ift.

Es bleibt und nun übrig, ju untersuchen, in welchem Berbaltniffe bie gottliche Regierung zu ber Schopfung ftebt. 11m biefes aber bestimmen zu fonnen, muffen wir zuvorderft genauer untersuchen, mas unter ber gottlichen Weltregierung zu verfteben ift. Der Beariff berfelben ift in ber beiligen Schrift fo tief begründet als ber ber Schöpfung. Auf ibm, als ihrer Grund= lage, bewegt fich bie gange beilige Geschichte. Er ift eine ber wesentlichften Elemente bes in allen Buchern ber Bibel fich aussprechenden religiösen Bewuftseyns. Wenn jedoch bie überzeugung von ber Weltregierung Gottes in bem Jubentbum gleich lebbaft mar, als in bem Chriftenthume, fo fieht ber Begriff berfelben in bem n. I. unenblich bober als in bem 21. I. Much in bem lettern inbeffen ift eine fortschreitenbe Entwides lung beffelben febr beutlich zu bemerken. - Darin ftimmen beibe mit einander überein, bag fie alle Ereigniffe und Beränderungen in ber Ratur, bis auf die fleinsten berab, auf bie göttliche Caufalität gurudführen, und zwar ohne ber Rrafte und Gefete ber Natur Erwähnung zu thun, welche man nicht fannte, ober meniaftens ben bem über bas Weltbewußtfenn entschieden vorberrichenden Gottes = Bewußtfenn nicht beachtete (1 Mos. 8, 22, Siob 37, 2-7, Vs. 29, 104, 19 ff. 147, 8. 16-18. Ap. G. 14, 17.). Einstimmig febren auch beibe, bag Gott alle Schickfale ber Bolfer und ber einzelnen Denfchen bestimmt und regiert (Berem. 18, 7, 8, 9f. 46, 10. Luc. 1, 51. Matth. 10, 29. 6, 25 ff. 1 Sam. 2, 7. 8. Pf. 90, 3. 104, 28. 29. 33, 18. 19. Vf. 91. Phil. 2, 27 10.). Dbwobl biefe Leitung ber menfchlichen Schidfale auf einzelne Ratbichluffe Gottes gurudgeführt wird, fo wird boch in bem 21. und R. T. eine fefte Regel angenommen, nach welcher biefe gottlichen Rathichluffe fich richten: bas ift bas Gefet ftrenger Gerechtigfeit (5 Mof. 10, 17 ff. 28, 63 f. Pf. 7, 9-18. Pf. 11. Pr. 18, 21 - 27. Siob 34, 10 - 12. Matth. 11, 22 - 24. Nom. 1, 18. 2, 6 - 13. 10, 5. Col. 3, 25 2c.). Allein fcon bier tritt in ber Anficht bes N. T. ein großer Unterschied von

ber bes A. T. hervor: So lange nämlich bey ben Ifraeliten bie bas fünftige Loos bes Menschen betreffenden Aussächten in ein trübes Dunkel gehüllt blieben, und sich auf ein freudeloses Schattenleben in dem School beschränkten, mußte auch das Walten der gerechten Weltregierung Gottes nothwendig einzig auf dieses zeitliche Daseyn bezogen werden, woraus bey der Beobachtung sich überall unabweisbar aufdringenden Dispharmonie zwischen Tugend und Glückseit, viel bange und auf senem Standpunkt unaussöliche Zweisel entspringen mußten.

Das Chriftenthum lofet burch feine Sinweifung auf eine fünftige Bergeltung biefe 3weifel auf eine vollfommen befriedigenbe Beife. - Allein bier ift noch ein anberer wichtiger Unterschied zu bemerken, ber amischen ber Lebre von ber Weltregierung Gottes in bem 21. T. und ber in bem R. T. obwaltet. Dort erscheint nämlich bas Walten Gottes unter bem theoretischen Gesichtspunfte: bas fübische Bolf ift Sauptgegenftand ber göttlichen Fürforge; Die Schicffale ber anbern Bolfer werben immer in Beziehung auf bie bes jubifchen Bolfes beftimmt; in biesem lettern wird Glud und Unglud ausgetheilt nach Maaggabe ber Befolgung ober übertretung ber göttlichen Gebote. Der Gebanfe einer Erziehung bes fübifchen Bolfes ju einer bobern Stufe ber Moralität und Bilbung bricht in ben frühern Schriften bes A. T. noch nicht burch; noch ferner lieat ber in ihnen berricbenben Denfungsweise bie Erwartung einer göttlichen Erziehung aller Bolfer ber Erbe. Dennoch bam= merte allmäblig biefer Gebante in bem ifraelitischen Geifte auf, und verfnupfte fich innig mit ben meffianischen Soffnun= Dachte man fich Anfangs ben Deffias nur als einen Erretter aus aller leiblichen Roth, fo erhob fich boch balb bas Bewußtseyn zu ber Ahmung, bag bie Burudführung bes Bolfs gu einem Buftanbe von Unabbangigfeit, Macht, Glang und Glud, eine burchgreifenbe Befferung beffelben in religiöfer und moralifder Sinficht gur nothwendigen Borauffegung habe. Der Meffias erschien baber als bestimmt, bie Ifraeliten nicht allein bem ichmäblichen Gögendienfte, fondern allen übertretungen ber göttlichen Gebote zu entreigen, fie gur Treue gegen Gott gu: rudguführen, und einen neuen beffern und beiligen Beift über fie zu bringen. Unter feinem Scepter follte bas gottliche Gefet allgemein anerkannt werben, Gerechtigfeit und Friede follten fich fuffen, und auf ber Grundlage vollfommner Gerechtigfeit und Reinheit ein ungetrübtes Glud erblüben. burch biefe berrliche Aussicht ichwang fich nun ber Beift eint= ger Geber auch über alle particulariftifden Schranfen binmeg, bis zu ber hoffnung, bag bas göttliche Gefes vom Judenthum ausgeben, auch bey andern Nationen Unerfennung finben, baf viele fich bemfelben unterwerfen, bem Scepter bes Deffias bulbigen, und mit ben Ifraeliten in feinem glangen ben, glüdfeligen Reiche fich vereinigen murben (Bergl. Jef. 2, 2ff. 9, 6 f. 11, 1-10, 32, 1 ff. 42, 1-4, 54, 60, 3erem. 31, 31-34. Ezech. 36, 26 ff. Mich. 5, 1 f. Joel 3, 1-4, 3. 3ach. 8, 20-23 ic.). Das war ber bochfte Aufschwung, ben ber ifraelitische Geift nahm. Wir finden bier bie großartige 3bee bes göttlichen Reiches, als letter 3med ber göttlichen Weltregierung. Allein biefes Reich bleibt ein irdifches Reich; bie Erwartung weiterer Entwicklungen bes Gottes-Reiches und mit bemfelben ber Menfchbeit in einem anbern bobern Leben, eines grenzenlosen Fortschrittes in Bervollfommnung in einer beffern Welt, bleibt bem Beifte bes Ifraeliten ftets vollfom= men fremb.

Gerade diese Hoffnung aber einer unter Gottes Leitung sich in unbegrenztem Progresse fortbewegenden Entwicklung und Bervollkommnung der Menschheit wurde durch das Christenthum in das allgemeine Bewußtseyn eingeführt. Un die schon in dem A. T. gegebene Idee eines göttlichen Neiches knüpfte Iesus sein ganzes Werf an, reinigte aber diese Idee von allen materiellen Elementen, und erhob sie zu einer wunderbaren Höhe. Das Neich Gottes erscheint in dem N. T. als Neich der Wahrheit und Tugend, der allseitigen geistigen Bildung der Menschheit, und eben hiedurch als Neich der wahren Sesligkeit. Es soll von kleinen Anfängen beginnend, und durch schwere Kämpfe sich hindurchwindend, immer größer, umfassender werden, sich immer herrlicher entfalten, und am Ende alle Bölker der Erde in seinem Schooße versammeln. Es schließt sich nicht ab mit der gegenwärtigen Zeit, sondern soll in einem

andern Leben erst zu seiner vollenbeten Entwicklung gelangen. Dieses Reich ist letter Zweck ber ganzen Weltregierung Gottes; alle Fügungen bes Ewigen vor ber Erscheinung Christi bezogen sich auf basselbe, so wie, seitbem bas Christenthum in die Welt eingeführt worden ist, die göttlichen Nathschlüsse sämmtlich darauf ausgehen, dieses Neich zu einer weitern, reichern Entfaltung zu bringen. Der lette Wendepunkt in der ganzen Entwicklungsgeschichte desselben wird mit der Parusie seines göttlichen Stifters andrechen, und mit dieser die gegenwärtige Weltperiode zu ihrem Abschluß gelangen 1).

Weltperiode zu ihrem Abjahluß gelangen 1).

Dag auch bie chriftliche Lebre von ber Regierung Gottes noch ibre Unvollfommenbeiten babe, fann und foll nicht gelaugnet werben. Es findet fich in bemfelben fein Aufschluß über bas Berbaltniß bes gottlichen Birfens zu ben Rraften und Gefegen ber Ratur, weghalb auch bas Bunber mit voller Unbefangenbeit angenommen wird, obne bag nur irgendwo gefagt wurde, worin es benn eigentlich bestebe. Eben fo vermißt man in bem R. T. eine burchgebilbete Unficht von bem Busammenhange ber göttlichen Regierung mit bem freien Wollen bes Meniden. 3mar wird bie Freiheit bes Willens überall porausaefest; allein auf ber andern Seite bringt boch auch allenthalben bas Bewußtfeyn bervor, bag ber Menfch eines bobern Benftandes zum Guten bedürftig fen, und biefen von Bott felbft, ober von bem gottlichen Beifte erwarten muffe; und in nicht wenigen Stellen ichlägt biefes Bewußtfeyn von ber Abbangigfeit bes menschlichen Wollens und Sanbelns von Gott fo vor, bag baben bie menschliche Freiheit bennahe ne= girt zu werden icheinen fonnte. (Bergl. z. B. Rom. 9.). Go muß es auch als eine Unvollfommenheit erscheinen, wenn bas R. T. Die Ausführung bes allgemeinen gottlichen Weltplanes, nämlich bie Begrundung und Entfaltung bes Gottes = Reiches, von einer unendlichen Bielbeit gottlicher Rathichluffe abbangig macht, und somit Gott ben feiner Weltregierung, fo gu fagen,

<sup>1)</sup> Flatt, de notione βασιλ. τ. ούg. ex ipsis Christi dictis eruta. Tubing. 1794. 4. Reinhard, Plan Jesu, mit Jus. von Seubener, Wittenb. 1830. Fleck, de regno divino. Lips. 1829.

stoßweise zu Werke gehen läßt. Auch barin kann eine tiefere Speculation dem N. T. nicht bepftimmen, daß es die Seligfeit, anstatt in derselben die natürliche Frucht der glaubensvolsien Wahrheits-Erkenntniß und sittlichen Berklärung des Sinnes und Wandels zu erkennen, durch göttliche Bermittlung von außenher als Belehrung hinzutreten läßt. — Allein bey allen diesen Unvollfommenheiten enthält doch die neutestamentliche Lehre von der Regierung Gottes eine ungemeine Tiefe, und schließt eine Fülle ächt speculativer Momente in sich, aus welchen die Resterion eine durchgebildete, zusammenhängende Lehre über diesen Gegenstand zu entwickeln sich zur Aufgabe seine kann.

" An bie neutestamentlichen Aussprüche über bie Welt = Regierung Gottes fnüpften bie chriftlichen Dogmatifer ihre Begriffe von berfelben an; fie entlebnten aus ihnen bie großartigen Ibeen, welche fich in ihnen angebeutet finden, nahmen aber zugleich auch einige ber Unvollfommenbeiten mit auf, welche noch in ber neuteftamentlichen Lebre über biefen Wegenstand berrichen. Gang richtig wird bie Weltregierung in ben meiften von ihr gegebenen Definitionen auf bie Beranberungen ber Welt (mutationes, vicissitudines rerum) bezogen, und als Endziel berfelben ber lette 3med ber Schöpfung bargeftellt, welcher von einigen unbestimmt gelaffen, von andern auf verfchiebene Beife bestimmt wirb. Dagegen ift es ein gemeinschaftlicher Irrthum biefer Definitionen, bag fie bie Beranderungen ber Welt als unabbangig von bem göttlichen Wirfen eristirend annehmen, und bie Borfebung nur barauf befdranfen, fie auf eine geborige und bem letten Weltzwede entfpres denbe Weise zu ordnen. In mehrern ichlagt ber Gebante von einer unendlichen Succession göttlicher Acte bindurch, burch welche bie Weltregierung fich vollzieht 1). Befrembend ift es.

<sup>1)</sup> Quenfiabt (I, p. 763) befinirt die göttliche Regierung als actus providentiae divinae, quo Deus omnes et singulas creaturas suas in viribus, actionibus et passionibus suis decenter ordinat, ad Creatoris gloriam, et universi hujus bonum, ac piorum imprimis salutem. Rach Reinhard (S. 221) besteht sie in rerum omnium sapientissima administratio, decretis divinis, ab aeterno captis, accommodata; over ea dei actio, qua rerum omnium mutationes

bag in diesen Definitionen, fo wie in ber gangen Abhandlung von ber göttlichen Weltregierung fo wenig Rudficht genommen wird auf die Erlofung. Die meiften laffen es bier ben ber Bemerfung bewenden, bag fich bas Balten Gottes nirgenbe berrlicher offenbare als in ber Geschichte ber Entstehung und Einführung bes Chriftenthums. Allein ift es zu billigen, baf bier ber Erlöfung nur fo beyläufig Erwähnung gethan wird? 3ft bas Chriftenthum göttliches Wert, fo muß auch ber Begriff ber Regierung Gottes fo gefafit werben, baf er ben ber Erlöfung ichon implicire. Sierauf führt bas n. T. felbit, weldes die Erlöfung burch Chriftum nicht außerhalb ber Weltregierung Gottes, sonbern recht eigentlich in bie Mitte berfelben ftellt, und fie als die bochfte That Gottes ichilbert, gu melder fich alle feine frühern Fügungen nur als Borbereitung verbielten, und von welcher, als ihrem gemeinschaftlichen Dit= telpunfte alle fpatern ausgeben, bis zur Bollenbung ber Beiten.

Wollen wir zu einer tiefern Auffassung bes Wesens ber göttlichen Regierung gelangen, so müssen wir die Veränderungen, welche unaushörlich in der Welt vorgehen, einer genauern Betrachtung unterwersen. Das Erste, was sich uns bey der Reserion über die Welt aufdringt, ist das Seyn derselben. Allein dieses Seyn der Welt ist, eben desphalb, weil es ein endliches ist, kein unveränderlich bestehendes, sondern ein durch unaushörliche Modisicationen hindurchgehendes, jeden Augenblich sich anders gestaltendes. Was sind nun diese Veränderungen in dem Seyn der Welt? Um uns in der Betrachtung

consiliis suis convenienter moderatur. Begscheiber (Institt. p. 385) bestimmt den Begriff der göttlichen Gudernatio dasin, daß sie bestiehe in ea voluntatis divinae affectione, qua sit ut omnium rerum vicissitudines eveniant ad summum creationis consilium accommodate. Am deutlichsten schlagen die angesührten Undelstenung den Morus durch, welcher (Epit. theol. christ. p. 68) sagt, Deum gudernare mundum heise: Deum continuis actionidus rerum mundanarum mutuis et codaerentiae earum mutuae praeesse et adesse, et ea ipsa re, quod adest et praeest essicere, ut illae actiones, illaque codaerentia aut conserant ad consilium Dei, quo mundum creavit, aut hoc consilium non irritum reddant.

berselben nicht zu verwirren, wird es gerathen seyn, die vernunftlose Natur von dem Reiche der vernünftigen Wesen genau zu unterscheiden, eine Unterscheidung, der wir uns schlechterdings nicht entziehen können, weil die unabweisbarsten Thatsachen unsers Bewußtseyns sich dahin aussprechen, daß wir, obgleich nach unserm äußerlichen Seyn in dem Naturleben versschen, dennoch nach unserm innern und wahrhaft menschlichen Seyn über das Naturleben weit erhaben sind.

Bas nun junächft bie in ber vernunftlofen Ratur in un unterbrochener Succeffion vorgebenben Beranberungen betrifft, fo erfennen wir in benfelben burchaus nichts Bufälliges, fom bern Momente, Erscheinungen bes biefe Natur burchbringenben, bewegenden Lebens. Jeder Tropfen Thans, welcher die einfam buftenbe Blume benett, jeber Sonnenftrabl, ber fie erleuchtet und erwarmt, find Außerungen bes allgemeinen, gewaltigen Naturlebens, gleichwie ber verheerend babinbraufenbe Sturm, und bas Erbbeben, welches volfreiche Stabte mit ihren berrlis den Monumenten in Trummer fturgt. Da nun bas Naturleben an bestimmte Befete gebunden ift, fo muffen auch alle biefe Beränderungen in ber vernunftlofen Welt nach einer feften, unveränderlichen Gefemäßigfeit erfolgen. Darum fonnen wir manche Erscheinungen ber natur auf alle fommenben Zeiten bin mit Gewißbeit vorausfagen; und wenn viele Ratur = Ereigniffe fich unferer Borausficht und Berechnung entzieben, und in ihrem unerwarteten Gintreten als zufällig erscheinen, fo ift bod biefe ibre Bufälligfeit eben nur eine anscheinende, und begruns bet in unferer Unfenntniß ber Rrafte, welche ben ber Erzeugung berfelben zusammenwirfen, und ber Gefete, an welche bie Wirffamfeit Diefer Naturfrafte gebunden ift. - Faffen wir bemnach biefe Mobificationen in bem Geyn ber vernunftlofen Welt in ihrer Gesammtheit auf, so erfennen wir in ihnen bie Momente, in welchen fich biefes Geyn barlegt und evolvirt.

Das ganze Seyn ber Natur aber ist ein von Gott gesestes, auf der ihm immanenten Gottheit ruhendes; von Gott
gesetzt sind alle Kräfte, die in ihm walten, nehst den Gesetzn,
welche diese Kräfte bestimmen und regieren. Wenn wir in alten Natur-Wesen nichts anders erkennen können, als göttliche

Gebanfen, bie aus ber Tiefe bes gottlichen Bewußtfeyns in bas zeitliche Genn übertreten, fo erfennen wir in ben Natur= gesetzen ben Ausbruck bes göttlichen Willens, nach welchem biefe Wefen fich zu einem lebendigen Organismus verfnüpfen Dit allem Rechte führen wir baber, gleichwie bas Geyn ber Ratur, fo auch alle in berfelben Statt finbenben Mobificationen auf die gottliche Caufalitat gurud; wir betrach= ten fie als von Gott geordnet und bestimmt, und gelangen fomit zu einem vorläufigen Begriffe von bem Balten Gottes in Absicht auf die Beranderungen in ber Natur, welche wir baburch ausbruden fonnen, bag wir fagen: Es beftebe barin, bag Gott alle Beränberungen in ber Ratur abfo-Int fetet. Es bedarf bier nicht ber Erinnerung, bag biefer Begriff ben Andeutungen ber beiligen Schrift vollfommen gemäß ift, indem auch in ihr alle Ratur Begebenbeiten als von Gott gewollt und geordnet bargeftellt werben, nur bag wir burch bie gemachten Bemerfungen bas Bewußtseyn erlangt ba= ben, bag biefe Beranberungen von ben bie Ratur regierenben Gefeten, welche bem ifraelitischen und urchriftlichen Beifte fich nicht enthüllten, nicht getrennt werben fonnen, mas aber bas absolute gottliche Gegen berfelben nicht im Beringften beschränft, weil ja eben biefe Gefete in und mit ben bie Natur bilbenben Wefen und ben fie bewegenden Kräften von Gott gegeben find.

Wir haben ben also gewonnenen Begriff ber göttlichen Regierung ber Natur einen vorläusigen genannt, und es bebarf nur eines geringen Nachbenkens um einzusehen, daß wir bey demselben nicht dürfen stehen bleiben. Denn es drängt sich und ja die Frage auf: Wozu alle diese Beränderungen in der Natur, diese ununterbrochene Succession von Erscheinungen und Begebenheiten, in welchen das warme, gewaltige Leben der Natur sich ausspricht? Die erste Antwort, welche auf diese Frage zu geben ist, ist nun allerdings die: daß das Naturleben, wie jedwedes Leben, in beständiger Thätigkeit begriffen ist, und eben darum in einer ununterbrochenen Neihefolge von Erscheinungen und Ereignissen sich zu äußern und hervorzutreten strebt. Damit indessen wäre die aufgeworfene Frage doch noch keinesweges auf eine ganz befriedigende Weise beants

wortet: benn bie in ber Ratur fich und barftellenben Phano = mene treten mit einem allgemeinen Charafter bervor, welche unsere gange Aufmerksamfeit in Anspruch nimmt; bas ift ber in ihnen berrichende und ins Unendliche gebende Wechfel. Dan fagt zwar mit allem Rechte, es geschehe nichts Reues unter ber Sonne; allein mit eben bem Rechte fann man fagen, bag bas Alte nie wieber fomme, und bie Beit immer Reues gebare. Ein allgemeiner Topus zieht fich burch bie ganze Pflangen = und Thier = Welt bindurch, und pragt fich in ben in auf= fteigender Linie fich fuccebirenben Gattungen von Wefen immer bestimmter und vollfommner aus. Und bennoch ift feine Pflange ber anbern, fein Thier bem anbern gang gleich; jebes Blatt bat feine Eigenthumlichfeiten, burch welche es fich von allen anbern unterscheibet, gleichwie bie atmosphärischen Buftanbe jebes Tages fich anbere gestalten als an ben frühern Tagen, und jebes Wölfchen, bas an bem blauen Simmel binfchwebt, feine gang besondere Form und Farbung bat. - Wogu nun biefe Unenblichfeit von Berichiebenbeiten in ber Entwicklung ber Raturmefen, und in ben in ber Ratur vorgebenben Er-Scheinungen? Die Naturgefege bleiben boch immer biefelben, gleichwie bie Rrafte, welchen fie inwohnen; und wenn wir bie Natur bis in ihre Tiefe erforichen tonnten, murben wir vielleicht erstaunt fenn, ju feben, bag biefe Rrafte und Gefete unenblich einfach find und fich auf febr wenige reduciren. -Man fonnte auf ben Bebanten gerathen, bag biefe in ber Ras tur Statt findenden Beranderungen einer fleten Bervollfomm= nung ber Ratur, einem fortbauernben Sinanftreben berfelben gu bobern und ausgebildetern Geftaltungen bienen. Allein biefer Bermuthung murbe bie Erfahrung feineswegs gur Beftätigung gereichen, welche, weit entfernt, von einer Bervollfommnung ber vernunftlofen Natur ju fprechen, im Begentheil es mit unwidersprechlicher Gewißheit verburgt, daß die zu ihr geborigen Befen feiner Bervollfommnung fabig find, und von einer Beit zur andern biefelben Rrafte und Rabigfeiten zu erfennen geben. Das Pflangenreich bietet, feitbem man fich genauer mit ibm beschäftigt, nicht bie minbefte Bewegung zu boberer Entwids lung feines Seyns bar, gleichwie alle Thier - Arten unaufborlich baffelbe Maaß von Kräften, die nämlichen Fähigkeiten und Instinkte zu erkennen geben. Es ist ungeachtet aller Beränderungen, durch welche das Naturleben sich offenbart, in demselben etwas Stationares; Alles bleibt unbeweglich auf berselben Stufe stehen, die ihm im Ansange zugewiesen worden ist 1).

Wir muffen bemnach, um für bie in ber vernunftlofen Natur Statt finbenben unaufborlichen Beranberungen ben Schluffel zu finden, bober binauffteigen. Bir erfannten bie Schöpfung als Gelbftoffenbarung Gottes, und nehmen baber, ba es in bem Befen Gottes als bes absoluten Urgeiftes liegt, fich ju offenbaren, nicht wie gewöhnlich eine einzige, einmal abgeschloffene Schöpfung, fonbern ein ewiges Schaffen an. Diefes besteht nun nach bem von bemfelben gewonnenen Begriffe barin . baf Gott bie aus ber Tiefe feines Befens unerschöpf= lich hervorsteigende Ibeenfülle in ewiger, ununterbrochener Succession in bas enbliche Geyn binüber treten laft. biefes ewige Gegen von Schöpfungen genügt nicht jur Dffenbarung bes unendlichen in bem göttlichen Bewußtfeyn befchloffenen Ibeen - Reichtbums. Darum laft Gott jebes von ibm gefeste befondere Seyn alle möglichen Mobificationen burchlau= fen, bamit fo bie in ihm niebergelegten gottlichen 3been in immer neuen Formen hervortreten; und biefer Beranberungen

<sup>1)</sup> Es geht aus bem Gefagten bervor, bag wir in biefem Puntte gang anderer Meinung find als Bretfcneiber, welcher (Dogm. 1. G. 670) fogar von einer ununterbrochen fortichreitenden Bervolltommnung bes Beltftoffe fpricht: "Benn man irgend aus ber Erfahrung eine Bermuthung über ben Endzwed bes Beltalls magen will, fo burfte fich wohl am Simmel und an ber Erbe ber Bebante ale erfahrungemäßig berausftellen, bag ber Stoff ber Belt burch flets forigebenbe Umbilbungen in einer ununterbrochen forts fcreitenben Bervolltommnung begriffen ift, und bag baber bie unendlichen Reihen bes Berbens ben 3med haben, bas Befen, ober ben Stoff ber Belt zu einer unendlichen Berberrlichung fortzufüh= ren. Denn wenn auch die Erfahrungen am Simmel ju jung find, um bie Grundlage ju einem Schluffe ju bilben, fo geigt boch bie Gefdicte unfere Erbballe eine folde fortidreitenbe Bervollfommnung ber erften Stoffe unwiderfprechlich, beren bochfie Bluthe ber Menfch felbft ift."

ift fein Ende, bis alle möglichen Combinationen erfcopft find wo alebann biefes besondere Geyn aufgehoben und burch eir neues erfest wirb. Der Baum entfaltet fich aus bem Reime bis zu feinem vollen Buchfe; er geht burch alle Bariationen binburch, beren er nach ber in ibm ausgeprägten Ibee fabig ift; und wenn er Alles geworben ift, was er werben fonnte, fo ftirbt er ab, um feine Bestandtheile an bie unorganische Natur jurudzugeben, wo fie augenblicklich von ber Naturfraft aufs Neue ergriffen und zu neuen Formationen verwandt werben, von welchen jebe wieberum ibren Rreislauf pollenbet. Und wie es im Rleinen ift, fo ift es gewiß auch im Großen. Much bie Erbe, und alle Weltforper, burchlaufen ihre Bilbungsperioden, bis die in ihrem Genn beschloffenen göttlichen Ibeen in allen möglichen Formen und Bariationen bervorgetreten find, bann haben fie ihre Bestimmung erreicht, fie fallen ab, welfe, fterbende Welt = blutben, um burch neue, frifche, von jugend= licher Rraft burchbrungene erfest zu werben. - Es ift alfo in bem vernunftlofen Genn unaufborliche Evolution, allein eine folde, die nicht zu einem bobern Biele aufftrebt, fondern fich im Rleinen wie im Großen, im Ginzelnen wie im Gangen, in einem Rreislauf vollenbet. Allein eben biefe unauf= borliche Evolution und die aus ihr resultirenden Modificationen bes endlichen Naturfenns bienen bagu, bie unendliche 3been = Fulle Gottes bargulegen und gur Offenbarung gu bringen, und beziehen fich biemit auf ben mabren Beltzweck, nams lich auf die Gelbstoffenbarung Gottes in feiner gangen Berrs lichfeit 1).

Don biesem Standpunkt aus läßt sich nun genauer bestimmen, worin die Regierung Gottes in dem Reiche der versnunftlosen Natur besteht; wir erkennen in ihr nämlich diesenige Wirksamkeit Gottes, wodurch er alle Beränderuns gen und Erscheinungen, mit einem Worte alle Evos

<sup>1)</sup> Fischer, 3bee der Gottheit, S. 97: Damit alle Formen der 3dee des Lebens in ihrer eigenthümlichen Bestimmtheit hervortreten und sich gesehmäßig ausbilden konnten, ließ Gott die Dinge und Individuen nach einander, b. h. zeitlich ins Dasen treten.

Tutionen ber Ratur, auf eine bem bochften Weltamede, nämlich feiner Gelbftoffenbarung, entfprechenbe Beife fest. Runmehr find wir auch im Stanbe genauer anzugeben, in welchem Berbaltniffe bie Regierung Gottes zu feiner Schöpfung und Erhaltung fteht. Da alle Ent= widlungen ber Natur icon in ihrem Genn begründet find, fo find fie bem Princip nach mit ber Schöpfung bereits gegeben. Geben wir baber von ber zeitlichen Dauer ber Ratur ab, um unfern Blid allein auf ben intelligibeln und absoluten Grund berfelben zu richten, fo tritt auch bier bie Regierung mit ber Schöpfung und Erhaltung ber Welt zusammen, und vereinigt fich in bemfelben einen zeitlofen, ewigen Ucte Gottes. Aber von bem Gesichtspuntte ber zeitlichen Dauer ber Welt ausgebend, erscheint und bie Regierung als von ber Schöpfung verichieben, obgleich wir auch von biefem Gefichtepuntte aus, ben zwischen beiben Statt finbenben innigen Busammenbang nicht perfennen fonnen. -

Bisher sind wir mit unserer Betrachtung bey der vernunftlosen Natur stehen geblieben, und haben uns darauf beschränkt, die göttliche Weltregierung in Beziehung auf sie zu bestimmen und zu ermessen. Allein es bietet sich uns noch ein ganz anderes und unendlich höheres Neich von Wesen dar, das Neich nämlich der vernünstigen Wesen, auf das wir nunmehr unsere Ausmerksamkeit zu richten haben, und welches uns wegen seiner Eigenthümlichseiten zu ganz neuen Gesichtspunkten Veranlassung geben wird.

Zunächst zwar wiederholen sich bey diesem Reiche dieselben Bemerkungen, die wir in Absicht auf das Neich der vernunftstosen Wesen gemacht haben. Das Gesetz des grenzenlosesten Wechsels, das uns bey der Betrachtung dieses letztern begezsnete, sinden wir auch hier wieder. Zwar ist der Typus der Menschen der nämliche in allen Welttheilen, unter allen Zonen; er bleibt sich gleich von Jahrtausend zu Jahrtausend. Allein unter welchen unendlichen Bariationen stellt sich dieser Typus allenthalben dar! Gleichwie es nie zwei Blätter gab in einer ganzen Gattung von Bäumen, die durch gar nichts sich von einander unterschieden hätten, so gab es auch wohl niemals

zwei Menichen, bie in jeber Sinfict einander vollfommen abn= lich gewesen waren. Je reicher an Bestimmungen bie Ratur bes Menschen ift, besto unermeglicher find auch bie Berfchiebenbeiten ber menfclichen Individualitäten. Und wir fprechen bier nicht allein von ber außerlichen Beschaffenheit ber Denichen, fonbern auch von ihrer geiftigen Physicanomie. In allen finden fich zwar die nämlichen geiftigen Grundvermögen; wie unendlich verschieden find aber bennoch bie Unlagen, Talente, Reigungen, Gefühlöftimmungen, Charaftere ber Menfchen! Reiner benft, feiner fühlt gang wie ber andere, feiner nimmt in feinen Beftrebungen bie nämlichen Richtungen. bier von ben einzelnen Menschen gilt, bas gilt auch von ben fleinern und größern Bereinen, in welche bie Menschen gufammentreten. Jebes Bolf, jeber Stamm, jebe religiofe Gemeinschaft, jebe Familie fogar bat ibre Eigenthumlichfeiten, burch welche fie fich von allen anbern unterscheibet. Menich, wie bie Schrift faat, nach bem Ebenbilbe Gottes aeichaffen, und als Abbild Gottes auch Offenbarung bes unenblichen Urgeistes, fo beutet auch bie in ber Menschenwelt Statt findende grenzenlose Berichiebenbeit ber Individualitäten auf ben unendlichen Ibeen = Reichthum Gottes bin, ber bier gur Erscheinung fommt. Das mabre Wefen eines feben Menschen, bie tiefe Grundlage feiner Verfonlichfeit ift endliche Erscheinung einer göttlichen 3bee; jeber foll Reprafentant biefer in ibm liegenden 3bee fenn; jeber ift berufen, fie in fich und burch fich rein zu entfalten, und fie burch feine Empfindungen, Sandlungen, Beftrebungen, burch fein ganges leben in ihrer vollen Berrlichfeit zu offenbaren. Je vollfommner er biefe aus Gott ftammenbe Ibee feines Wefens entwidelt und barlegt, befto mehr entspricht er ber von Gott ibm angewiesenen Beftim= mung, in besto ungetrübterm Glange ftrabit in ihm bie Cbenbilblichfeit bes absoluten Beiftes.

Wollen wir indessen ben in dem Reiche der vernünftigen Wesen Statt findenden grenzenlosen Wechsel ganz erkennen, so dürfen wir nicht bloß an die unendliche Verschiedenheit der menschlichen Individualitäten denken, sondern müssen auch die unaufhörlichen Veränderungen der Zustände, durch welche der

Mensch, und die gesammte Menschbeit, bindurchgebt, in Un-Tolag bringen. Reiner bleibt eine Stunde, ja nur eine Die rute lang gang in ber nämlichen Lage wie porber; die Ber-Bältniffe bes Menschen andern jeden Augenblid, und mit ihnen Feine Gefühlsftimmungen, bas Maag ber ibn belebenben freu-Digen ober traurigen Empfindungen. Wie über ben einzelnen Menfchen, fo berricht biefes Gefet bes Wechfels über alle menichlichen Gemeinschaften. Stämme und Bolfer entfteben und vergeben, bluben und welfen; fie nabern fich einander, verbinden, verschmelgen fich, ober erheben fich gegeneinander, um fich feindlich zu befämpfen, zu gernichten. In fteter Cbbe und Aluth wogt bas menschliche Geschlecht bin und ber, und nicht felten thurmen fich, balb ba, balb bort, von gewaltigem Sturme aufgeregt, bie ichaumenben Wellen zu ichwindelnder Sobe, um einen Augenblid nachber wieder berabzufinfen und in bem weiten Dcean zu zerfließen.

Bas ift ber Grund aller biefer Bewegungen und Beranberungen, biefes ununterbrochenen Wechfels, burch welchen ber einzelne Menich und bie gesammte Menschheit binburchgebt? Auf ber einen Geite ift es bie Action ber ben Menfchen verliebenen Rrafte, welche ein inneres Bedurfniß fich zu außern und thatig zu werben treibt; auf ber anbern Geite bie Reaction berjenigen Rräfte, welche in ber Natur wirfen und walten, und ba beibe an bie ihnen inwohnenden Gefete gebunden find, fo find es diese, auf welche wir die ewige Fluctuation ber Mensch= beit beziehen. Allein auch ben ihnen burfen wir nicht fteben bleiben ; bas, religiofe Bewuftfenn treibt und weiter binauf; wir fühlen uns gebrungen, bie in uns lebenbe Gottes : 3bee auch bier in Anwendung zu bringen und und alle biejenigen Rrafte und Gefete, aus beren gemeinschaftlichem Busammenwirfen, und nicht felten feindlichem Busammenftoßen, ber in bem Reiche ber vernünftigen Wefen berrichenbe unaufhörliche Wechfel ent= fpringt, und hiemit auch biefen lettern felbft, als von Gott abfolut gefest zu benfen.

So weit gelangen wir durch die Betrachtung des Reiches ber vernünftigen Wesen genau zu den nämlichen Bemerkungen, zu welchen uns die Betrachtung der vernunftlosen Natur Beranlaffung barbot; follten wir baber hiernach ben Begriff ber Regierung Gottes bestimmen, fo fommen wir zu berselben Desfinition, die wir oben aufstellten.

Allein baben wir bier nicht gerabe einen ber wichtigften Punfte überfeben, in welchem fich bie vernünftigen Wefen von ben vernunftlofen unterscheiben, nämlich die Freiheit? Überseben baben wir bie Freiheit nicht, fonbern nur bisber auf fie feine Rudficht genommen. Allein bas geschab nicht in ber Abficht, fie zu laugnen, Die Freiheit bes Willens fteht uns fo ficher als unfere Existeng, benn fie ift und, wie biefe, verburgt burch bie unabweislichften Thatfachen unfere Bewußtfenns. Wir erfennen in ihr ben berrlichften Borgug, burch welchen bie vernünftigen Wefen fich por ber vernunftlofen Schopfung auszeich= nen, ben mabren Grund ibrer Perfonlichfeit, ein Bermogen, auf welchem mehr als auf irgend einem andern ihre göttliche Ebenbilblichfeit beruht. Denn ift Gott abfoluter Grund von Allem, was ba ift, fo befigen wir in ber Freiheit ein Unalos gon ber uricopferifden Dacht Gottes, infofern wir burch fie im Stande find, und abfolut felbit zu bestimmen, und gerade burch biefe Gelbitbestimmung Urbeber einer ins Unabsebbare fich fortgiebenben Caufalreibe zu werben. Inbeffen burfen wir boch nicht überfeben, einmal bag auch biefe Freibeit bes Willens und von Gott verlieben ift - fie ift, gleichwie unfer ganges Senn in ber göttlichen Urcquiglität begründet, und mithin von Gott abfolut gefest - zweitens bag auch fie nicht gefetlos, fonbern ein Bermogen ift, welches feine eigene Gefengebung in fich trägt, und fich nur ba offenbart, wo es fich an biefe ibm inbarirende Gefengebung innig anschlieft. Denn genauer angefeben ift bie Freiheit nichts anbers als bas Bermogen bes Menfchen, fich unabhängig von allen, feinem mabren 3ch fremben Bestimmungegrunden, rein burch fich felbft, b. b. nach ben ibm als Geift inwohnenben Gefegen zu bestimmen, mit anbern Worten fich mit voller Gelbiffanbigfeit als Beift zu offenbaren. Es ift ein Irrthum, wenn man glaubt, fie fen allein auf bie Sphare bes Wollens beschränft; fie tritt, im Wegentheil, eben fo gut, in ber Sphare bes Denfens bervor. Der Menfch äußert feine Freiheit, fo oft er benfend fich ber Ratur = Roth=

wendigfeit entwindet, um felbfiftanbig ben Befegen ber Intellis gent zu folgen, fen es nun baf er über ben phyfifchen Reis fich erbebend, feine Aufmerffamfeit benjenigen Gegenftanben quwendet, zu welchen ein rein geiftiges Intereffe ibn bingiebt, fen es bag er bie aus empirifder Beobachtung geschöpften Stoffe mit reiner Gelbftftanbigfeit verarbeitet, fen es bag er fich gu ben= jenigen 3been emporschwinge, Die feine Abstraction aus ber vermittelft ber Erfabrung gewonnenen Erfenntniß entwickeln tann, fondern bie ibr Princip in bem Beifte felbft baben und nur burch eine von ben biefem inwohnenden Gefegen allein bestimmte Thatigfeit gur Entfaltung tommen tonnen. Gelbit in ber Region bes Gefühlslebens macht bie Freiheit fich geltend, was alsbann geschiebt, wenn ber Menich eigener Schopfer feiner innern Freuden, eines fußen Seelenglude wirb, bas von allen äußern Bedingungen unabbangig rein aus bem Geifte ftammt, und baber auch burch fein außeres Schicffal entriffen werben fann.

Wenn nun aber das Bermögen der Freiheit dem Mensschen von Gott verliehen ist, wenn alle Gesese, an welche sie gebunden ist, von Gott stammen, wenn alle Erscheinungen und Begebenheiten der äußern Welt, welche dem Menschen bey der Entwicklung seiner Freiheit zu Reizen und zum Behifel dienen, von ihm bedingt sind, müssen wir nicht daraus schließen, daß auch alle diesenigen Acte, Thätigseiten, Bestrebungen, Beränzberungen, welche aus dem Gebrauche dieses Bermögens solgen, in gewissem Sinne auf eine göttliche Causalität bezogen werden müssen? Bon Gott bedingt sind demnach nicht allein diesenigen Evolutionen der Menscheit, welche von der freien Wirksamkeit derselben unabhängig sind, sondern auch diesenigen, welche auf freien Willens Acten beruhen, und die wir daher in anderer Beziehung dem Menschen selbst zuzuschreiben uns gedrungen fühlen.

Allerdings muffen wir zwischen dem gottlichen Bedingtseyn ber auf freien Willens = Acten beruhenden Entwicklungen der Menschheit, und demjenigen der Erscheinungen und Verandes rungen der vernunftlosen Natur einen wesentlichen Unterschied machen. Bev biesen ift alles Bewustseyn, alle eigene Mitwir-

fung ber Naturmefen vollfommen ausgeschloffen; fie fonnen baber auch schlechterbings nicht anbers erfolgen, als es wirklich geschieht; bier berricht tiefes Duntel ber Gebantenlofigfeit, bier berricht bas eiserne Gefet bes 3mangs. Allein ben ben in bem Reiche ber vernünftigen Befen Statt findenben Beranbes rungen und Evolutionen, infofern fie auf freien Willens = Acten beruben, wirft ber Mensch mit, er ift mit bem flaren Lichte feines Bewußtseyns baben thatig; bier ift fein 3mang, fein unwidersteblicher Bug ber Nothwendigfeit. Der Menfch außert fich felbfithatig, in Sarmonie, ober in Disbarmonie mit ber ihm inwohnenden Gefengebung, und folglich mit Gott felbft. Daber rechnen wir bem Menschen feine freien Billens = Acte au, wir machen ibn fur bie Sittlichfeit berfelben verantworts lich. - Go viel indeffen gebt aus bem Befagten mit Evis beng bervor, bag alle freie Thatigfeit bes Menfchen, und mitbin auch alle auf ihr berubenben Beränderungen in feinen Buftanben, nicht allein auf ibn, fonbern zu gleicher Zeit auf eine göttliche Caufalität gurudguführen find, weil er ben benfelben Rrafte in Unwendung bringt, die ibm von Gott verlieben find, weil er unter Geseten fiebt, bie von Gott fammen, weil er fich in Bezug auf außere Berhaltniffe bestimmt, beren Abflug von Gott geordnet wird. Diefe gottliche Caufalitat burfen wir felbft bann nicht gang ausschliegen, wenn ber Mensch fich bem Brrthum und ber Gunde überläßt, nicht nur begwegen, weil auch bier gewöhnlich außere, von bem Menfchen unabhangige Berhaltniffe mit im Spiele find, fonbern weil biefe Berirs rungen bas von Gott bem Menschen verliebene Bermogen voraussegen, fich auf eine ber reinen Befegmäßigfeit feines Beis ftes wibersprechende Weise zu bestimmen.

Hier aber stoßen wir auf einen Punkt, wo die Forschung durch tieses Geheimniß aufgehalten wird. Das Verhältniß der menschlichen Freiheit zu der göttlichen absoluten Causalität, ist ein Problem, welches die Speculation vielleicht niemals vollsommen zu lösen im Stande seyn wird. Es ist dem gleich, welches das Verhältniß des endlichen Seyns zu dem unendlichen betrifft, mit welchem es auch innig zusammenhängt. Die unglücklichste Weise, dieses Problem zu lösen, ist die, sich ganz

auf bie eine, ober auf bie andere Seite zu werfen, und entweber bem Meniden eine von ber gottlichen Caufalität gang unabbangige Birffamfeit jugufdreiben, ober ibm, im Ginne bes transcendentalen Determinismus, alle freie Wirffamfeit abgufprechen, und Alles unbebingt auf eine bobere Caufalität aus rudzuführen. Die Lebre von bem concursus divinus, burch welche die firchliche Dogmatif ben bier möglichen Berirrungen porzubeugen fuchte, flart bas Geheimnig nicht auf, inbem fie gerade bie Frage, auf welche es bier anfommt, wie namlich neben ber absoluten Causalität Gottes eine moralische Freis beit möglich fev, unaufgelöfet läßt. Auch bas R. T. löfet bas große Rathfel nicht, es begnügt fich bamit, ben allem menich= lichen Birfen auf bie beiben ben bemfelben gufammentretenben Factoren, bie menschliche Freiheit auf ber einen, und bie gott= liche Action auf ber andern Seite bingumeifen, fo jeboch, baß in ben einzelnen Stellen balb ber eine, balb ber anbere biefer beiben Kactoren porzugsweise bervorgeboben wird. Das ift es nun auch, was in bem Bewußtfenn bes Menfchen gegeben ift. Es verburgt mit ungweifelbarer Gewifibeit bie Freiheit bes Willens, mabrent es ju gleicher Beit, infofern es ein von ber 3bee Gottes bestimmtes, mithin frommes ift, ben Denichen erinnert, bag er nichts rein aus fich felbft thun tonne, fonbern überall ber Mitwirfung Gottes bedurftig fen. Sier, im Bewuftfenn, liegen bie Data por, an welche bie Specula= tion angufnupfen bat, um Diefes tiefe Webeimnig weiter gu perfolgen, obne vielleicht boffen zu burfen, es jemals ganglich zu ergründen.

Einiges Licht seboch bürfte auf biese Frage burch die Betrachtungen verbreitet werden, zu welchen das Nachdenken uns weiter hindrängt. Es bietet sich nämlich ben der Bergleichung der Evolution der vernünftigen Wesen mit der der vernunftlossen, außer dem oben angegebenen Unterschiede, noch ein anderer dar, welcher von der höchsten Bedeutung ist. Jene Wesen nämlich haben das Eigene, daß sie durch die Beränderungen, durch welche sie hindurchgehen, sederzeit die ganze Fülle des ihnen verliehenen Lebens zur Offenbarung bringen. Indem sie die höchste Stufe ihrer Entwicklung erreichen, entfalten sie die

volle Summe ber Rraft, bie ihnen verlieben murbe; fie erichons fen fich und leben fich vollfommen aus. Die Pflange und bas Thier tonnen ichlechterbinge nichts mehr werben, als was fie geworben find, wenn fie bie volle Sobe ibrer Entwicklung erreicht baben. Es bleibt feine einzige Unlage gurud, Die noch einer fernern Entfaltung fabig ware. Darum ift in biefem gangen ungeheuern Reiche von Wefen fein reeller Fortschritt gu erfennen; Die gange Evolution beffelben bewegt fich in einem ewigen Rreislaufe. Daraus folgt, baß jebes einzelne Befen nur ein verschwindender Moment in bem Gangen ift, eine befonbere Erscheinung in bem großen Total = Drganismus ber Natur, welche nach furger Dauer wieber untergebt. Die gottliche Ibee awar, welche jebes einzelne Wefen vermoge feiner Eigenthumlichfeit ausprägt und zur endlichen Offenbarung bringt, fann nicht mehr untergeben; fie bleibt ewig in bem göttlichen Bewußtfeyn aufgehoben, aus bem fie bervorgegangen mar. Allein als endliche Erscheinung verschwindet bas Wefen wieder, es geht im Strome ber Beit unter.

Bang anders aber verhalt es fich mit ben vernunftigen Befen: Jebes ift nicht nur Reprafentant einer gottlichen 3bee, fonbern permoge feines Gelbitbewufitfenns und feiner Freiheit ift es eine Perfonlichfeit, bie einen eigenen und unvergange lichen Werth bat. Bubem liegt in jedem biefer Wefen eine Rulle von Leben und Kraft, welche niemals gang zur Erfcheis nung fommen fann. Denn es ift bas Gigene ber biefen Be fen verliebenen Rrafte, bag fie, je weiter fie fich entfalten, cis ner besto weitern Entfaltung und Ausbildung fabig werben. Reins berfelben erschöpft bie ibm inwohnende Fulle von Rraft und leben, feins fann jemals fich gang ausleben. Ben jebem Fortidritt auf ber Babn ibrer Entwicklung, bebnt fich biefe Bahn weiter, unermeflicher por ibnen aus; es ift bieg eben eine Babn, die fein Ende bat. Sierauf gerade grundet fich uns fer unerschütterlicher Glaube, baf fein vernünftiges Wefen je mals wieder untergeben wird. Die göttliche Ibee, welche febes, in feiner Eigenthumlichfeit, barftellt, wird nicht mehr gurudgenommen; fie ift Grundlage einer Perfonlichfeit, und foll in Ewigfeit Perfonlichfeit bleiben, und ins Grengenlofe fic

evolviren zu immer boberer Berrlichfeit. Eben barum aber, weil jeber endliche Beift auf einem gottlichen Gebanfen berubt, ber aus bem unendlichen Gottesbewuftfenn beraustretend ins Reich ber Endlichfeit, zu einer endlichen Verson murbe, bat auch feber bie Burgel feines Gepns in Gott ("In Gott leben, meben und find wir" Av. Gefd. 17, 20); ein unauflösliches Band fnupft ibn an ben absoluten Geift. Ronnte biefes Band jemals zerriffen werben, fo wurde er augenblicklich in bas Richts gurudfallen. Mus biefem Berbaltniffe gu Gott quillt ibm feine Rraft, und fein Leben, und fein Genn, und zwar in fo reicherm Maage, als er fich naber an Gott anschließt, in innigere Gemeinschaft mit ibm tritt, fich tiefer in ibn bincin= Tebt. Dazu gerabe ift er berufen, immer mehr Eins zu werben mit Gott (3ob. 17, 21 - 23). Er foll feine Perfonliche feit nicht aufgeben, fonbern fie im Gegentheil immer mehr aus= bilben, und bie bochfte Berflarung feiner Perfonlichfeit findet er eben in ber innigsten Gemeinschaft mit bem absoluten Geifte, gerade wie er baburch zu ber vollfommenften Freiheit gelangt, baß er feinen Willen mit bem göttlichen Willen ganglich vereis nigt, und in biefem lestern, fo ju fagen, untergeben läßt.

Bon biefem Standpunft aus eröffnet fich uns eine berr= liche Aussicht, bie Aussicht nämlich auf eine in unaufhörlichem Progreffe fich fortbewegenbe und niemals enbende Evolution bes gangen Reiches ber endlichen Geifter zu immer boberer Ent= faltung ibres Gepns, ju immer boberer Abnlichfeit und immer innigerer Gemeinschaft mit bem absoluten Geifte. Wir wurden ben Andeutungen ber Schrift und ben Abnungen ber Bernunft wibersprechen , wenn wir bas Reich ber endlichen Beifter allein auf bie Menichbeit beschränfen wollten; es gibt zuverläffig außer unferm Geschlechte noch viele Claffen von Rinbern Gottes, bie in fteigenber Bollfommenbeit fich bem Urgeifte nabern, und bie vielen Wohnungen in bem großen Saufe bes Baters (3ob. 14, 2) bevölfern. Allein wie boch fie auch von Ratur uns ichon fteben, in welchen Spharen fie wohnen mogen, wir fonnen als ficher annehmen, bag auch fie nicht bestimmt find, un= beweglich auf bem Standpunfte fieben zu bleiben, welchen fie einmal einnehmen, fonbern in unbegrenzter Entfaltung bie ihnen mitgetheilte unendliche Lebensfülle zur Offenbarung zu bringen, sich immer näher hinanzubewegen zu dem absoluten Geiste und in immer innigere Berbindung mit ihm zu treten.

— Bedarf es der Bemerfung, daß wir, indem wir dieser Aussicht uns hingeben, auf christlichem Boden stehen? Wassstellt sie uns anders dar, als das göttliche Reich, nach der Idee von demselben, welche in Jesu Geiste lebte, und in so vielen Stellen des N. T. sich ausspricht?

Ein Blid auf bie Entwidlungs = Gefdichte bes Menfchen ift gang geeignet, biefer Soffnung ber ewigen Realisation bes Gottes = Reiches gur Beffätigung zu bienen. Jeber Denfc befindet fich, bey feinem Gintritt in bas irbifche Dafeyn, noch tief befangen in ber materiellen Ratur - Gewalt; ber Beift liegt noch im Schlmmuer, alle feine Rrafte find noch in bem Bus ftanbe ber Gebundenbeit. Durch bie Ginwirfungen ber außern Belt wird ber Geift aus feinem Schlummer gewectt, feine Rrafte bammern auf, und mit ibnen erwacht ein mächtiger Trieb, bas geiftige Genn zu offenbaren und zu immer boberer Entfaltung zu bringen. Bon biefem geiftigen Lebenstriebe bewegt fängt ber Menich nun an, fich in ben verschiebenen Richtungen feines geiftigen Lebens ber roben Raturbefangenbeit gu entreißen; ber Beift bat feine Raft noch Rube; jebes Band, bas ibn an bie Dacht ber außern Welt fnupfet, ift ibm eine Feffel, bie er abzuftreifen bas Bedürfniß fühlt; er windet fich mit unauslöschlicher Gebnfucht empor zu freier Offenbarung und Darlegung feines mabren Seyns. Ratur, Erziehung, gefellige Berbindungen und Entwicklungen, Freude und Schmerz, Glad und Unglud, Alles wird ibm Reig und Antrieb, nicht fteben gu bleiben auf ber Babn feiner geiftigen Entwicklung, fonbern immer weiter poranguftreben. Die einen geben nun wirflich weiter voran, und erreichen eine bobe geiftige Macht und Große: bie andern, - bie große Mehrzahl - bleiben in ihrer geiftis gen Bilbung gurud; feiner gelangt gu bem legten Biele feiner Entfaltung; auch ber bochfte Beift ichwindet aus bem Leben mit ber Ahnung, bag er bie Entwicklung feines mabren les bens noch nicht über bie erften Unfange binaus gebracht bat. Allein alle find berufen, nach Abichluß biefes irbifden Dafenns,

ihre Bilbung weiter fortzusegen in Sphären, bie jest noch unsern Bliden verborgen find.

Bas fich und in biefer Begiebung ben ber Betrachtung ber einzelnen Menschen im Rleinen barftellt, bas ericbeint uns auch im Großen, wenn wir bie gange gesammte Menschbeit ins Muge faffen. Man mußte in unbeilbaren Borurtbeilen befangen fenn, wenn man nicht anerfennen wollte, bag bas menfch= liche Geschlecht fich ebenfalls beranbeweat zu immer boberer Musbildung und Offenbarung bes geiftigen Geuns. Die Geschichte ber Menscheit, in ihrem Busammenbange aufgefaßt, ift nichts anders als ihre geiftige Entwidlungs = Gefchichte. Gie ringt barnach, fich immer mehr von ber roben Raturge= walt loszureißen, ben Geift in feiner gangen wunderbaren Rraft= fülle berauszubilben, und bas materielle Genn feiner Dacht gu unterwerfen. In allen Richtungen frebt fie binan gu boberer Bollfommenheit und Gottabnlichfeit. Es liegt in ber Tiefe ber Menscheit eine ungebeure Macht, welche fie nie ruben noch raften läßt, fonbern immer weiter vorantreibt, eine Dacht, welche von ungähligen äußern Impulsen in beständiger Span= nung erhalten wird, und in jedem Rampfe mehr erftarft. Bergleichen wir bie Menschheit, nach bem Standpunfte, welchen fie gegenwärtig in ihrer geiftigen Entfaltung erreicht bat, mit bem Buftanbe, in welchem fie fich vor einigen Jahrtaufenben befand, fo muffen wir die ungeheuren Fortfdritte, Die fie feit= ber gemacht, mit Erstaunen anerfennen; und bennoch abnen wir, bag fie in ihrer Entfaltung noch nicht über bie erften Un= fange binausgefommen ift. Es liegt in ibr eine Unermeglich= feit von Rraft und Leben, bie noch einer fpatern Entwicklung wartet. Die Geschichte ber Menschbeit bat faum begonnen; por unferm Geschlechte bebnt fich noch eine unabsebbare Bahn aus, welche es zu burdwandern berufen ift, bis bie gegenwär= tige Welt = Periode abgeschloffen feta, und für eine neue Welt= Veriobe bie feierliche Stunde ichlagen wird 1).

<sup>1)</sup> Fifcher, 3bee ber Gottheit, S. 101: Das allgemeine Princip ber Geschichte ber Menscheit ift die 3bee bes Geiftes, beren Specification in die besondern Formen und Stufen ihrer Berwirklichung

Fragen wir nun: Ber bat ben enbliden Geiftern biefe Bestimmung angewiesen? so wird Niemand auch nur einen Mugenblid anfteben zu antworten: Gott. Fragen wir aber weiter: Wie fommt biefe Evolution bes endlichen Geifter = Reiches au Stande ? fo ift bie Antwort ichwieriger. In bem R. T. ertont und ber Buruf (Phil. 2, 12): Mera gosov nat rooμου την σωτηρίαν ύμων κατεργάζεσθε; und wir tragen in unferm Bewußtfeyn bie fichere Gemabrleiftung unferer Freibeit, und ber Nothwendigfeit bes felbftftandigen Ringens und Strebens, um bas leben unfere Geiftes ju immer boberer und reinerer Entfaltung und zu vollenbeterer Offenbarung zu bringen. Dagegen ertont une aus bem R. T. jugleich bie Berficherung (Ebendaf.): ο θεός έστιν ο ένεργων έν υμίν και το θέλειν nal to everyelv uner the evdonias; und ber Glaube an ben abfoluten Beift, ber mit bem Befen unfere Beiftes fo unauflösbar jusammenbangt, läßt uns nicht baran zweifeln, bag bie Entwicklung unfere geiftigen Gepne und ber gangen Denfchbeit zugleich burch Gott gefest ift, ob wir gleich barauf Bergicht leiften muffen, bas beilige Bebeimniß bes Berbaltniffes unserer Freiheit zu ber absoluten Causalitat Gottes zu entratbfeln. Go viel inbeffen wiffen wir, bag Gott es ift, ber ben enblichen Beiftern, indem er fie wirflich werben läßt, mit ben Rraften, womit er fie ausruftet, und ben Gefegen, an welche biefe Rrafte gebunden find, auch einen unauslöschlichen Trieb nach Entfaltung und Offenbarung bes ihnen eigenthumlichen Lebens einpflanzte, ber fie nie ruben noch raften läßt, fonbern immer weiter vorantreibt von einer Stufe ber Bilbung gur andern. Wir wiffen es, bag Gott es ift, welcher bie endlichen Beifter mit einer materiellen Welt in Berbinbung feste, aus welcher ihnen unaufborlich eine Menge von Reigen gur Thatia-

und mithin ihres Umfangs durch die Sphären und Momente ihres Inhalts bestimmt ift. Sofern die selhstbewußten Geschöpfe als relative Einheiten der Idee des Geistes freie Principien ihrer Selbstbestimmung sind, so ist die Geschichte der Menscheit eben so sehr die successive, d. h. zeitliche Selbstverwirklichung des menschlichen Geistes, wie sie als geistige Schöpfung wesentlich die subjective Selbstoffenbarung Gottes ist.

feit und zum weitern Boranfdreiten auf ber Babn ibrer Bervollfommnung bervorquillt. Wir wiffen es, bag Gott es ift, welcher bie gefelligen Berhaltniffe, in welche er bie Menschen einführt, zu einer unaufbörlichen Aufforderung macht, die ihnen verliehenen Rrafte anzuwenden, und eben biedurch zu boberer Entfaltung zu bringen. Bir wiffen es, baf Gott es ift, welder fogar burch bie in bas menschliche Dasenn eingewobenen, und theile aus ber phyfifden Ratur, theile aus bem gefell= icaftlichen Leben entspringenden ibel bie Menichen in bestän= bigen Rampfen erbalt, burch welche ibr Geift gewedt, gestärft, geläutert, und zu boberer Bervollfommnung berangeführt wer= ben foll. Wir wiffen es, bag Gott es ift, welcher vermöge ber von ibm gemachten Einrichtung, Die Abweichungen ber end= lichen Geifter von ben ihnen inbarirenben Gefegen, burch ben baran gefnüpften Schmerg, ju geiftigen Erwedungsmitteln ums ichlagen läßt, bie von ber bochften Wichtigfeit find. Wir wiffen es, bag Gott bem enblichen Geifter = Reiche, bas in ibm wurzelt, ftete immanent bleibt, alfo baf er febes Aufftreben beffetben zu bem ihm gestedten Biele forbert und unterftugt. Bir wiffen es, daß Gott es ift, welcher zu feber Beit bie Gei= fter bervortreten läßt, welche nicht nur Trager ber jebesmaligen Bilbung, fonbern burch bie in fie gelegten Rrafte und bie in ihnen zur Entwicklung gebrachten Ibeen über ihr Zeitalter ber= porragend, bestimmt find, ben Menfchen zu Führern zu bienen auf bem Wege ihrer ewigen Bestimmung. Wir wiffen es end= lich, bag Gott es ift, ber Chriftum gefandt bat, in welchem bie Menschbeit ihre bochfte Poteng, Die bochfte Stufe ber Gemeinschaft mit Gott erreichte, beren fie fabig ift, in beffen Geifte baber auch alle biejenigen Wahrheiten, welche bem Den= fchen, bem Princip nach, inhariren, zu vollenbeter Entwicklung und Anschauung gelangten, und aus beffen Lebre und Leben fich eine unendliche Rulle von neuen Lebensfraften in die Menfch= beit ergoff, von welchen burchbrungen und in Bewegung gefest, fie eine neue Entwicklungs = Veriobe begann, welche bann erft ihr Enbe erreichen wird, wenn bas menschliche Geschlecht an bem Biele feiner irbifden Bestimmung wird angelangt feyn.

Geben wir nun von biefen Betrachtungen aus, fo fonnen

wir die Frage: Auf welche Beife bie Evolution ber Menfch= beit zu Stande fommt? nicht anders beantworten, als inbem wir fagen: burch Gott; wir werben fo gu bemfelben Begriffe von ber göttlichen Regierung jurudgeführt, bem wir oben, von ber Betrachtung ber Welt ausgebenb, begegneten, wornach wir fie befiniren als bestehend in berfenigen Birtfamfeit Gottes, burd welche er bie Evolution ber enb= lichen Beifter auf eine bem ibnen gefegten bochften 3 wede gemäße Beife bebingt. Saben wir aber als bochften 3med ber von Gott gefegten und geleiteten Evolution ber vernunftlosen Ratur bie Gelbit = Offenbarung Gottes er= fannt, fo merben wir gerabe bier, von bem gewonnenen Stanb= punfte aus, auch ben bochften 3med ber Evolution bes Beifter-Reiches in nichts Underm fonnen bestehen laffen. Schon bas Seyn jebes vernünftigen Beiftes offenbart uns, wegen beffen Chenbildlichfeit mit Gott, bas göttliche Senn berrlicher als bie gange phyfifche Schöpfung. Alle Entwicklung und Bilbung ber Geifter ift Entfaltung biefer ihrer gottlichen Ebenbildlichfeit. Je vollfommner fie werben, besto berrlicher offenbart fich in ihnen ber absolute Geift, burch ben fie geworben find, burch welchen ihre Entwicklung bedingt wurde. Der bochfte 3wed ber Evolution bes Beifter = Reiches und mithin ber biefes Reich betreffenben Regierung Gottes, fann bemnach auf verschiebene Beife ausgebrudt werben. Er befieht in ber vollenbeten Entfaltung bes biefen Beiftern eigenthumlichen Lebens; ober in ihrer bochftmöglichen Berahnlichung mit Gott; ober in ber vollfommnen Offenbarung und Berberrlichung Gottes burch fie; ober in ber vollenbeten Entwidlung bes gottlichen Reiches. Seben wir nun von biefem burch bie bieberigen Betrachtungen gewonnenen Begriffe ber gottlichen Regierung gurud auf ben Begriff ber Schöpfung, fo wird und flar, wie beibe aufammenbangen. Die Schöpfung ber Welt an und für fich, als bas Umfegen ber in bem göttlichen Bewußtseyn beschloffenen Ibeenfülle in bas endliche Seyn, ift Offenbarung Gottes. Alle Beranberungen, burch welche bie endlichen Wefen binburchgeben, find im Grunde nur Explicirung ber ichon von ber Schöpfung an implicite in ihnen enthaltenen Momente, und find abermals Offenbarung Gottes. Hieraus folgt, daß die Differenz von Regierung und Schöpfung, gleich der der Schöpfung und Erhaltung, rein auf die Seite des endlichen in ununterbrochenen Evolutionen sich bewegenden Seyns fällt. Sehen wir bloß auf den intelligibeln Grund der Welt, auf die absolute Causalität Gottes, so tritt uns Alles als ein einziges Werk Gottes entgegen, das Werk seiner ewigen Selbstoffenbarung.

Wir verfolgen diese Gedanken nicht weiter. Denn unsere Aufgabe ist ja nicht die Ergründung der göttlichen Werke, sons dern die wissenschaftliche Deduction und Darlegung der göttslichen Attribute. Die Betrachtungen, welche wir über die Werke Gottes anstellen, können überall nur zum Zwecke haben, und zur Bestimmung seiner Eigenschaften den Weg zu bahnen. Wir gehen daher über zu den Eigenschaften Gottes, welche in seiner Welt-Regierung begründet sind und aus ihr abgeleitet werden können.

## Gigenschaften Gottes, welche in feiner Belt: Regierung hervortreten.

Wir haben bie Regierung Gottes aus zwei Gesichtspunkten betrachtet, einmal in Beziehung auf bas Reich der vernunftlosen Natur, sodann in Beziehung auf bas Reich der vernünftigen Wesen.

Aus der göttlichen Regierung der vernunftlosen Natur hat das christliche Bewußtseyn keine Begriffe von besondern göttlichen Eigenschaften hervorgebildet, was wohl hauptsächlich darin seinen Grund hatte, daß dasselbe von frühem an von der Betrachtung der Natur abgewandt war. Paulus erkennt es zwar an, daß die Natur eine Offenbarung Gottes sey (Nom. 1, 9); allein er sieht darin eben nichts als eine Manissestation seiner ewigen Kraft und Gottheit, und weiset auf keine anderweitigen Begriffe von Gott hin, die aus dem Berslaufe der Beränderungen und Erscheinungen der Natur erkennsbar wären. Eben so macht Ehristus selbst auf die Offenbarungen

Gottes in ber Natur aufmertfam (Mattb. 6), allein blog um nachzuweisen, wie berrlich fich in berfelben bie Beisheit und Gute Gottes barftelle. Indeffen mochte es felbft ber Speculation fdwer fenn, von ber Betrachtung ber burch Gott ge= festen Ratur = Evolution aus auf neue Begriffe von gottlichen Gigenschaften zu fommen, weil alle biefe Entwicklungen icon in ber Ratur = Einrichtung begründet find, und barum nicht leicht andere Begriffe von Gott jum Bewuftfeyn bringen fonnen, als bie, zu welchen man icon von ber Seite ber Schopfung aus gelangt. Rur ber unerschöpfliche Reichthum ber Ratur, welcher fich in immer neuen Formen und Erscheinungen barlegt, fonnte etwa zu bem Begriffe einer besondern gottlichen Eigenschaft Beranlaffung geben. Infofern fich in bemfelben bie unenbliche 3beenfülle Gottes offenbart, fonnte man vielleicht von bem Reichthum Gottes (πλούτος του θεού) fprechen, wenn nicht eben biese gottliche Ibeenfulle fich auch fcon in ber Schöpfung außerte, und außerbem ber Ausbrud Reichthum Gottes in bem R. T. in einer andern Begiebung gebraucht wurde, indem er überall auf bie Unermeflichfeit ber göttlichen Gute, besonders ber burch Chriftum ben Meniden geworbenen göttlichen Gnaben = Gaben bezogen wird (Bergl. Rom. 2, 4. 9, 23. Ephef. 1, 7. 18, 2, 7. 3, 16. Col. 1, 27 10.).

Wenn die Betrachtung der göttlichen Weltregierung in der materiellen Natur zu keinen besondern Attributen Gottes führt, so entspringen sie in desto reicherm Maaße aus der Betrachtung dieser Regierung in dem Gebiete der geistigen Welt. Mit diesen haben wir uns nunmehr zu beschäftigen. Es wird sich aber ben einer genauern Untersuchung über dieselben bald ausweisen, daß sie sich im Grunde auf eine geringe Anzahl reduciren lassen, indem nicht wenige, obwohl in der heiligen Schrift oft nahmhaft aufgeführt und von dem religiösen Bewußtsepn der Gläubigen sestgehalten, doch nur auf Anthropopathieen beruhen, und daher in einer wissenschaftlichen Darstellung keine Aufnahme sinden können.

Da bey ber Bestimmung ber bier einschlagenben Attribute Gottes Alles auf einem flaren, abaquaten Begriff von ber Regierung Gottes in bem Reiche ber endlichen Geisterwelt ans

fommt, so wird es nicht zwecklos seyn, wenn wir noch einmal auf diese Wirksamkeit Gottes zurücksommen, und dem was wir bisher über dieselbe und ihren letten Zweck gesagt haben, zu näherer Verständigung noch einige Bemerkungen beyfügen.

Der Geist bes Menschen bilbet eine untheilbare Einheit, welche sich am reinsten in dem Bewußtseyn des Ich resectirt. Das ganze Leben des Geistes ist deshalb eins, und alle verschiedenen Kräfte und Vermögen, welche man dem Menschen gewöhnlich zuschreibt, sind nichts anders als die verschiedenen Momente, in welchen sich sein geistiges Leben offenbart und vollzieht.

Betrachten wir nun biefe Manifestationen bes geiftigen Lebens bes Menfchen genquer, fo erfennen wir, bag fie fich auf zwei Grund = Richtungen gurudführen laffen, welche beibe von ber Einheit bes geiftigen Geuns und bes Gelbstbewußt= fenns ausgeben, und auch beständig wieder in biefe Einheit aufgenommen werben. Die eine Richtung ift eine theoretifche und geht auf die Erfenntniß ber Wahrheit; die andere ift eine praftische, welche bas Wollen und Bollbringen bes Guten jum Ziele bat. In ber erftern Richtung erhebt fich ber Mensch von ben Wahrnebmungen ber Sinne zu bem Begriff = Bilben, Urtheilen, Schliegen, burch welche Operationen jene Wahr= nehmungen einer unendlich mandfaltigen Berarbeitung unterworfen werben, und ber Mensch fich eine neue, ibeale Welt bilbet, bie fein Werf ift, und in ber er fich baber auch viel freier bewegt als in ber realen Welt bes Nicht=3che. Sier ftebt ber menschliche Geift auf ber Stufe bes Berftanbes. Allein er fdwingt fich weiter empor zur Erforschung und Erfenntnig bes Uberfinnlichen und Abfoluten. Bu biefer Erfenntniß findet er bie Data ichon in feinem eigenen Bewußtseyn vor; allein ur= fprünglich unflar, ichwebend, gerfliegen biefe in verworrenen Ahnungen, wenn fie nicht von ber felbftftanbigen Rraft bes Beiftes ergriffen und ausgebilbet werben. Bur bochften Ausbils bung erhoben werben bie ursprünglichen und unwillfürlichen Regungen bes Gottesbewußtseyns zu Ibeen. Indem ber Geift

biese Ibeen entfaltet und in ihnen zur intelligibeln Anschauung bes Übersinnlichen und Absoluten gelangt, offenbart er sich als Bernunft. Das ist die höchste Stufe, zu welcher er sich in dieser (ber theoretischen) Richtung ausschwingen kann.

In ber praftifden Richtung beginnt er, noch in rober Natur-Gebundenbeit befangen, mit bem finnlichen Frieb, fcreitet aber balb weiter poran zu einem Wollen und Sanbeln nach Grundfägen und Regeln, bie er fich aus ber Erfahrung abftrabirt und welche barauf abzweden, feinen Trieben auf bie ficberfte und umfaffenbfte Beife Befriedigung zu verschaffen. mit andern Worten, zu einem ungetrübten, bauernben Wohlfenn zu gelangen. Allein bas ibm inwohnenbe fittliche Wefes mabnet ibn frub, baf er auf biefer Stufe nicht barf fteben bleiben, fonbern fich über alle Unforberungen ber Sinnlichfeit erheben muß, um fich mit einer Gelbftftanbigfeit unter bie ausfoliegenbe Berrichaft biefes Gefetes zu ftellen. Wenn nun ber Menfch mit voller, ungetrübter Freiheit fich in feinem Bol-Ien und Wirfen nach ben Borfdriften biefes Gefetes bestimmt, fo hat er auch in biefer Richtung bie bochfte Stufe erreicht, au welcher er berufen mar, er ift gur Tugend, bas beift gu reiner Offenbarung feines geistigen Cepns, jur Sarmonie und Einheit mit bem Billen bes absoluten Beiftes gelangt.

Beibe Richtungen werben vermittelt und in Wechselwirfung gesetzt durch das Gefühl. Auf der Grundlage des Bewuhtseyns ruhend, wie jedwede Thätigkeit des Geistes, ist das Gefühl das Bermögen der unmittelbaren Apperception des jedesmaligen Zustandes des Geistes durch Lust oder Schmerz. Es spricht durch den in ihm unaushörlich vorgehenden Wechsel der Stimmungen genau aus, ob in irgend einer Beziehung das Leben des Geistes sich gehoden hat, oder getrübt, gehemmt, geschwächt worden ist. Jede Erfenntnis der Wahrheit, sa schon sede auf geseymäßige Weise sich äußernde Thätigkeit des denkenden Geistes, so wie jeder dem stitlichen Gesetze entsprechende Willens Act, bringt angenehme, beseligende, dagegen jede Hemmung und Verirrung im Denken, sedes Bewußtseyn der Unwissendert und des Irrthums, gleichwie sede dem sittlichen Gesetz widerstrebende Willensbestimmung, bringt schmerzs

liche Gefühle hervor. In eben bem Grabe baher, als fich ber Geift in ben beiben angegebenen Richtungen weiter ausbildet, sich näher zu bem Ziele seiner Bestimmung hinbewegt, wird bas ihn belebende Gefühl angenehmer, beglückender.

Es ist leicht einzusehen, daß jeder Fortschritt des Geistes in dem Werke seiner Entwicklung und Bervollkommnung, zusgleich ein Fortschritt ist in seiner Befreiung von aller hemmens den Naturschaft. Man kann daher die Bestimmung des endlichen Geistes auch so ausdrücken, daß man sagt: Er sey berusen, sich zur höchstmöglichen Freiheit zu entsalten. Dazu reizt ihn unaushörlich ein mächtiger Trieb, der ihm inwohnet, und die gemeinschaftliche Duelle aller seiner andern Triebe ist: das ist der geistige Lebens Trieb, die brennende Schnsucht des Geistes Geist zu sehn, und sein wahres, reines Seyn, sammt der ihm angehörigen unermeßlichen Kraft Fülle zur böchsten Stuse der Entwicklung zu bringen.

Bas ift es bemnach, wogu ber Beift bestimmt ift, welches ift bas Biel, zu bem er, von innerm, unauslöschlichem Triebe bewegt, unwillfürlich binanftrebt? Es ift, um es genquer anjugeben, je nach ber boppelten Richtung, in welcher fein Wefen fich manifestirt, auf ber einen Seite pollenbete Erfenntnif ber Wahrheit, auf ber anbern reine Sittlichfeit, nebst einer bieraus entspringenben ungetrübten Geligfeit. Darum ift bas gott= liche Reich, beffen allmählige Entfaltung von ber Bervollfomm= nung ber endlichen Beifter abbangt, nicht nur ein Reich ber Wahrheit (3ob. 18, 36 ff.), fondern auch ein Reich ber fitt= lichen Gute (Matth. 5, 3 ff. 7, 21. 1 Cor. 6, 9), und eben beghalb ein Reich ber Geligfeit (Matth. 13, 43. 25, 34. Luc. 13, 29. Ap. G. 14, 22. 2 Tim. 4, 18. Rom. 14, 17 10.). Inbem wir baffelbe ale ein Reich ber Geligfeit bezeichnen, find wir weit entfernt, einem flachen Gubamonismus ju bulbi= gen, welcher die Bestimmung bes Menschen in nichts Soberes ju feten weiß, ale bag er es in einer andern Welt recht gut baben, und eines vollfommnen, ungeftorten Boblfeyns genießen folle. Dagegen muffen wir boch barauf besteben, baf bie Geligfeit aus ber Bestimmung bes Menschen nicht ausgeschloffen werben barf, und begwegen auch in ben Begriff bes gottlichen

gutreten. Das erftere Element muffen wir nun von ber gottlichen Liebe ausschliegen ; als ber Absolute ift Gott feiner Paffivität, welcher Art fie auch immer fenn moge, unterworfen. Bubem wurde Gott, wenn wir ein foldes Boblgefallen an bem Reiche ber intelligenten Wesen ben ibm figtuiren wollten. von biefem Reiche abbangig gedacht werben, was abermals mit feiner Absolutheit im Biberfpruche ftanbe. Bir verwerfen baber auch alle Diesenigen Begriffs = Bestimmungen ber göttlichen Liebe, welche eine paffive Affection in Gott vorausfegen, z. B. bie Definition Calov's, welcher bie ochardownia Gottes aus brei Affecten besteben läßt: Affectus quo Deus erga nos inclinatur, desiderium quo in nos rapitur, gaudium quo in nobis sibi unitis acquiescit. Die gottliche Liebe muß ale burchaus praftifch gebacht werben. Gie besteht barin, baf Gott bie vernünftigen Wefen gur bochft möglichen Bollfommenbeit und Abnlichfeit mit ibm felbft befimmt bat und bie Entfaltung berfelben gu bie fem Biele bebingt; mit anbern Worten barin, bag er fein Reich fest und bie emige Evolution beffelben vollzieht. - Es ift offenbar, bag biefer Begriff bem in ber Liebe endlicher Wefen enthaltenen praftischen Elemente entspricht, nur bag er baffelbe, wie es, wenn von einer gottlichen Eigenschaft bie Rebe ift, gescheben muß, zur Absolutbeit erhebt. Denn bie Bollfommenheit und Gottabnlichfeit ber intelligenten Befen ift fa zugleich ibre bochfte Seligfeit, und in eben bem Grabe, als fie Gott abnlicher werben, vereinigen fie fich auch inniger mit ibm, leben fich tiefer in ibn binein.

Dieser Begriff ber göttlichen Liebe liegt nun wirklich ben meisten von den Theologen unserer Kirche von ihr gegebenen Definitionen zum Grunde, nur daß in einigen berselben die Liebe zu einseitig in das Wollen Gottes, oder einen göttlichen Rathschluß geset wird (während es doch offenbar ist, daß Gott den vernünstigen Wesen das, was er ihnen bestimmt hat, auch wirklich verleiht), und daß sie auch auf die vernunstlose Schöpfung bezogen wird, was dem eigentlichen Wesen der Liebe widersspricht. Solches sinden wir zu tadeln an Desinitionen wie solches Attributum, quo Deus summum bonum eum rerum

universitate communicare ab aeterno voluit (Hutterus red. 1)). Richtiger sinden wir die göttliche Liebe schon von Duensstedt bezeichnet 2), wenn er sie darein sest: Quod Deus cum objecto amadili se suaviter unit; wie wir auch unsere Desinition mit der Schleiermacherschen vereinigen können, nach welcher sie als die Eigenschaft betrachtet wird, vermöge welcher sich Gottes, auf welcher die Liebe beruht, auf nichts anders als darauf, daß Gott sich den vernünftigen Wesen mittheilt, oder sich durch sie offenbart. Die von der göttlichen Liebe bedingte Evolution des göttlichen Reiches ist Entfaltung der den endlichen Intelligenzen, welche dieses Reich bilden, verliehenen Gottschendiblichseit, mithin ein unbegrenzter Progreß derselben zu immer vollendeterer Offenbarung der absoluten Bollsommensheit Gottes.

Diefer Begriff ber Liebe Gottes fonnte nun in bem A. T. noch nicht bervortreten, weil bemfelben die Lehre von ber Beftim= mung ber endlichen Beifter zu einer unbegrenzten Entwicklung bes ihnen verliehenen Wefens, und mithin einer enblofen Evolution bes göttlichen Reichs noch fremd war. Wenn in bem A. T. von ber Liebe (ober Gute) Gottes bie Rebe ift, fo wird biefelbe gewöhnlich auf bie Mittheilung irdischen Blude, und zwar particulariftifch an bas Bolf Gottes, ober noch enger an bie treuen Berehrer Jehovahs aus biefem Bolfe bezogen (S. Vf. 31, 10 ff. 33, 5, 36, 6-11, 104, 10 ff. 136, 1 ff. 145, 8-16). Unbers aber gestaltet fich ber Begriff ber gott= lichen Liebe in bem R. T. Da bas Epangelium feine anbere wabre Glüdfeligfeit anerkennt als eine geiftige, fo mußte es auch bie Liebe Gottes auf feine bas geiftige Bobl ber Den= fchen bezweckenbe Wirtsamfeit beziehen. Gehr naturlich war es baber, wenn es bie Genbung Chrifti und bas burch ibn vollbrachte Werk als bie vollendetfte Erscheinung ber göttlichen Liebe barftellte (Rom. 5, 8. 1 Joh. 4, 8-10. Tit. 3, 4),

<sup>1) 6. 139.</sup> 

<sup>2)</sup> I, p. 419.

<sup>3)</sup> Shleiermader, Chriftl. Gl. 2. S. 559.

weil ja wirklich schon von bem historischen Standpunkte aus betrachtet, bas Christenthum als ber leuchtende Central=Punkt in der ganzen großen, die Entfaltung der Menschheit bedingen= ben Wirksamseit Gottes erscheint.

Allein hier, in der Erscheinung Christi und seinem Werke, läßt uns das Christenthum die göttliche Liebe aus einem neuen Gesichtspunkte betrachten. Da es nämlich das ganze Werk Christi unter dem Begriffe der Erlösung der Menschheit aufsfaßt, so stellt es uns auch die Liebe Gottes als eine erlösende dar, und bezeichnet sie in dieser Dinsicht als Gnade (ή χάσως τοῦ θεοῦ ή σωτήριος, Tit. 2, 11. ή χρηστότης nai ή φιλανθρωπία τοῦ σωτήριος ήμῶν θεοῦ, Tit. 3, 4). Wersfen wir nun einen Blick auf den Entwicklungsgang des Menschen, wie derselbe von Gott gesetzt ift, so können wir wirkslich die göttliche Liebe nicht anders denn als eine erlösende betrachten.

Der Mensch nämlich ftebt, gleichwie alle anbern enblichen Wefen, unter bem großen, allgemeinen Gefete bes Werbend. Er tragt in febem Momente feines Genns bie gange Fülle von Kräften in fich, welche fein mabred Wefen, und die göttliche Ebenbildlichfeit in ibm ausmachen. Aber biefe Rrafte wohnen ibm junadit nur potentialiter in, und erwarten, um fich in vollem Maage außern zu fonnen, eine unbegrenzte Entfaltung. Ben feinem erften Erfcheinen in bem irbifchen Dafenn find bie geiftigen Rrafte bes Menschen noch in tiefem Schlummer befangen; er ftebt noch in ftrenger Raturgebunbenheit. Bas ihn beberricht, bas ift junachft ber finnliche Drs ganismus, an ben fein Geift gebunden ift, und permittelft bef felben bie außere Ratur, mit welcher biefer Organismus burch taufend Banbe gusammenhangt. Indeffen ift bas ibn beberrfchenbe materielle Geyn boch binwiederum, burch bie Ginbrude, welche es auf ihn macht, bie erfte Bedingung bes bammernben Erwachens feines Beiftes. Jest beginnt ber ichweere Rampf bes Geiftes mit ber außern Welt; benn er ftrebt, von innerm Bedürfniß gedrungen, fich nach und nach von ben geffeln ber Naturgebundenheit zu befreien und, immer mehr erftarfend, fich gur herrichaft über bas finnliche Geyn gu erbe-

ben. Das ift bie große Aufgabe, welche bem Menichen geworden ift, und man begreift es leicht, welche ungebeuren Schwierigfeiten mit ber löfung berfelben verbunden fenn muffen. Es wurde ihm unmöglich fenn, biefer Aufgabe Benuge zu leiften, wenn er fich nicht von ben erften Augenbliden feines geiftigen Erwachens an icon in einer Gemeinschaft von Menichen befante, welche von allen Seiten ber anregend auf feinen Beift einwirft, und bie allmäblige Entfaltung beffelben in allen Rich= tungen feiner Thatigfeit beforbert. Allein bier barf nicht überfeben werben, bag biefe Bemeinschaft, welche auf ber einen Seite eine nothwendige Bedingung feiner geiftigen Entwicklung ift, auf ber anbern Seite wieber in mander Begiebung biefer Entwicklung neue Sinderniffe in ben Weg ichiebt. Denn es ift eine Gemeinschaft, in welcher, neben mancher Wahrheit, auch eine Daffe von Brrthumern und Borurtheilen, neben ben in ibr gur Entfaltung gefommenen fittlichen Momenten, auch eine reiche Fulle von Gunben und Laftern liegt. Allerdings find in Diefer Sinfict Die Berbaltniffe ber Menfchen febr verfchieben; allein auch ber, welcher in ber gunftigften Lage bas Licht ber Welt erblidt, findet boch in ber Gemeinschaft, in welcher er fich zu entwickeln berufen ift, viel intellectuelle und moralifche Unvollfommenbeiten, einen in manchfacher Sinficht getrübten Geift, welche feine Bervollfommnung bemmen und bas Werf feiner geiftigen Befreiung erschweren. Die bem Menichen geworbene Aufgabe, feinen Beift zu voller, reiner, freier Entfaltung und Offenbarung zu bringen, fann baber in biefem Dafeyn nimmermehr vollständig gelöfet werben; wie weit ber Menich auch in feiner Bervollfommnung voranschreiten moge, er bleibt bennoch am Ende noch ben ben erften Unfangen fteben. Es bedarf, um feinen Entwicklungs = Proceg zu weiterer Löfung ju bringen, einer großen Rrifis in feinem Dafeyn, welche ber Tob berbeyführt, burch welchen er feiner gröbern Rorperbulle und mit ihr einer unendlichen Menge von ungunftigen Ginfluffen enthoben und in eine Gpbare geführt wird, wo er bie Schwingen feines Beiftes freier bewegen und rafche= ren Schrittes auf ber Babn feiner Entwidelung vorangeben fann.

Der Bilbunge : Bang bes einzelnen Menfchen fann uns jum Topus ber Entfaltung ber gangen Menfchbeit bienen. Much fie ringt unaufborlich ber naturgebundenheit fich zu entreißen und ben fie befeelenden Beift zu immer boberer und allfeitiger Entwicklung an bringen. Bir wollen biemit ber Meinung berjenigen, welche bie Entstehung unfere Befdlechte aus ber plaftischen Rraft ber Erbe ableiten, und bie Menfchen in einem vollfommen thierifchen Buftand in Diefes Dafenn eintreten laffen, feineswege bas Wort reben 1). Der Menich ift und Ge fcouf Gottes, wie die beilige Schrift es lebrt, und aus ber Sand bes Schöpfers tonnte er unmöglich in thierifcher Robbeit bervorgeben. Allein bas aequale temperamentum facultatum corporis et animi, in welchem er bas irbifche Dafenn begrufte, fonnte unmöglich lange bauern. Die in feinem Befen verschloffenen, und anfänglich wegen ihrer Unentwickeltheit fich neutralifirenben Begenfage, mußten endlich bervortreten, und ba bie geiftige Kraft noch nicht ausgebildet, noch nicht zu mabrer Gelbftftanbigfeit gelangt mar, fo mußte nothwendig ber Menich ber Berrichaft ber finnlichen Ratur anbeimfallen, aus welcher er fich nun burch fortgefeste Unftrengungen und Rampfe bervorzuarbeiten berufen war 2). Auch finden wir wirflich,

<sup>1)</sup> G. Strauß, Glaubenel. 1. G. 680 f.

<sup>2)</sup> De Bette, Aber bie Religion, ihr Befen zc. G. 188: Die erften Menfchen gingen in einer gemiffen Bollfommenbeit aus ber Sand bes Schöpfers bervor. Diefe Bolltommenbeit war in geiftiger Dinficht nicht die bes Bewußtfepns und ber Freiheit, fonbern bie eines inftinftartigen Gefühls. Gie waren fowohl im Erfennen als im Sanbeln mit ber Ratur im Ginflang: fie irrten nicht und funbigten nicht. Gie erfannten bas Babre nicht burch Racbenfen, fonbern burch eine Art bon gefühlemäßiger Unichanung ober Ginbilbung; fie thaten bas Gute nicht vermoge eines freien Entidluffes, fondern burch ben reinen, farten Trieb ber Ratur. Da nun eine Ahnung ber höchften Ginbeit ber Belt ober bes mabren Gottes in ber menichlichen Ratur liegt, fo erfannten fie biefen allerbinge, jeboch nicht in ber Art, wie wir biefe Ertenntniß faffen, fonbern in anschaulicher Beife, ungefahr wie bie Rinber. gange gludliche Buftant, und mit ibm bie Erfenntnig bes mabren Gottes, verlor fich flufenweife, nachdem bas Bewußtfenn und bie Freiheit in ber menichlichen Ratur erwacht war; Die gludliche Sar-

wenn wir bis in bie Beit gurudfebren, in welcher bie Gefcidte bas erfte bammernbe Licht verbreitet, ben Deniden über= all noch auf einer tiefen Stufe finnlicher Robbeit und Gebunbenbeit. Was Manche von einem urfprünglichen Buffanbe bober Beiftesbilbung gefagt baben, war ein iconer Traum, welchen die Wiffenschaft nicht bestätigt 1). Die Menschheit fing ihren Entwicklungsgang an, wie ber einzelne Mensch ibn anfangt, mit einem Buftanbe ber Raturgebundenbeit. ce wirfen und walten in ber Menschbeit große Rrafte, in fteter Spannung erhalten burch Gott, von bem fie fammen. Die Menschbeit ringt gewaltig fich biefer Gebundenheit zu ent= reißen, und von bem Dunfel jum Lichte, von ber Berrichaft ber roben finnlichen Begierbe zu einem freien, von bem Geifte geleiteten und bestimmten Wollen, von ber Dbermacht ber Ra= tur zu vollendeter Bewältigung berfelben zu gelangen, und fo Die in ihr liegende göttliche Ebenbildlichkeit zu immer herrlicherer Entfaltung und Offenbarung zu bringen.

Denken wir uns nun die Liebe als diejenige Eigenschaft Gottes, vermöge welcher er die Entwicklung der endlichen Geifter zu dem ihnen gesetzten Ziele der Bolksommenheit bedingt, so erscheint sie uns wirklich als eine den Menschen allmählig von allen seinem wahren Wesen fremden Mächten entbindende, zur Freiheit, d. h. zur selbstständigen Offenbarung seines reinen, unvergänglichen Seyns erhebende, mithin als eine erlösende. Die ganze von der Liebe Gottes geleitete Regierung des Reiches der endlichen Geister ist Erlösung des Menschen-Gesschlechts; sie ist eben darum auch Bersöhnung. Denn der Mensch ist um so entfernter von Gott, steht mit ihm in einem um so schrossen Gegensaße, se tieser er in der äußerlichen Natur zerstossen und ihrer Macht unterworfen ist <sup>2</sup>). Indem

monie wurde gefiort, die Gunde und der Irrthum, die ungludlischen Früchte ber menschlichen Billfuhr, traten an die Stelle ber ursprünglichen Unschuld und Unbefangenheit.

<sup>1)</sup> S. Tholud, Aber bas Befen und ben sittlichen Einfluß bes Seibenthums, in Reanders Dentwärdigfeiten, 1r B. S. 135 ff. Schelling, Borles. über bie Methobe ber atab. Stub. S. 169.

<sup>2) 3</sup>ac. 4, 4: Biffet ibr nicht, baß ber Belt Freundschaft Gottes

er fein mabres Wefen und bie in ihm begrundete Chenbilblichfeit mit Gott entfaltet, nabert er fich Gott, tritt mit ibm in innigere Gemeinschaft, verfobnt fich mit ibm. Erlöfung und Berföhnung ber Menschbeit find also im Grunde ibentische Begriffe, und bruden bas große Bert aus, welches Gott in Bezug auf die endlichen Geifter vollbringt, und burch welches feine Gelbstoffenbarung ihren bochften Gipfel erreicht 1). Wie follen wir nun bie Liebe Gottes, infofern fie eine erlofenbe, versöhnende ift, bezeichnen? Die abaquatefte Bezeichnung berfelben wird und in bem R. T. bargeboten: es ift bie ber Onabe Gottes. Onabe ift nämlich, ihrem eigenften Begriffe nach, Wohlwollen, aber ein foldes Wohlwollen, wels des fich gegen Befen außert, welche baffelbe nicht verbient baben, ben Gott bemnach Boblwollen gegen unvollfommne, fün= bige Geschöpfe 2). Das find aber bie Menschen, auf welcher Stufe ber Entwidlung und Bilbung fie fich auch befinden mo-Die und nirgende ftellt fich bas menfchliche Wefen in feiner Reinheit und Bollenbung bar; überall erscheint es mande fach entstellt, gerrüttet, unendlich weit entfernt von ber Abnlich: feit und innigen Gemeinschaft mit Gott, ju ber es berufen ift. Allein bie gottliche Gnabe ift fein unthatiges Boblwollen, fonbern ein foldes, welches ben Wefen, auf die es fich beziebt, wirklich zu ihrem mabren, unverganglichen Beile verbilft. Da nun bas Seil ber enblichen Geifter in nichts anberm beffeben fann, als in ber Entfaltung und Offenbarung ibres eigentbums lichften Wefens, fo folgt baraus, bag ber lette 3wed ber Gnabe Gottes mit bem feiner gefammten Regierung bes enblichen Geifter = Reiches ibentisch, und bag mithin feine Onabe

Feinbschaft ift? Wer ber Welt Freund seyn will, ber wird Gottes Reind fenn.

<sup>1)</sup> S. Fischer, 3bee ber Gottheit S. 122 ff. Bortreffliche Bemerfungen über die Erlöfung ber Menschen burch Gott, bep Romang, System ber natürlichen Religionslehre S. 434 ff.

<sup>2)</sup> Böhme (Lehre von ben göttlichen Eigensch. S. 134): Theologisch richtig gedacht und gesprochen ift alle Gütigkeit Gottes zugleich auch Gnade, weil, und in wie fern, auf beren Erweifung kein einziges Weltwesen, und z. B. auch der beste und sittlich vollkommenste Mensch nicht, jemals im mindesten Grad einen Rechtsanspruch hat.

nichts anders ift als seine Liebe, insosern diese in ihrer Beziehung auf die Unwollsommenheit und Unwürdigkeit der Mensschen aufgefaßt wird. Auch ist es wirklich die Gnade (xáqis) Gottes, auf welche in dem R. T. die Erleuchtung, Heiligung und Beseligung der Menschen, ihre Erlösung und Berföhnung mit Gott zurückgeführt werden (S. z. B. Ephes. 1, 3—6. 2, 5. 8. Tit. 2, 11. Nöm. 5, 15 f. 6, 14. Gal. 2, 21. 5, 4. 1 Petr. 5, 12. Up. G. 13, 43. Ebr. 12, 15). — Wenn wir indessen hier die göttliche Gnade als erlösende, versöhnende Liebe betrachten, so kassen wir sie nach ihrem weitern Begrisse aus; wir werden sie späterhin noch in einem engern Berstande, als den Gegensaß, oder vielmehr das nothwendige Complement der göttlichen Gerechtigkeit bildend, kennen sernen, und auch in dieser Aussaglung derselben das N. T. auf unserer Seite haben.

Es möchte inbeffen icheinen, als ob wir bier mit ber Lebre bes R. T. in entichiebenen Wiberfpruch traten, inbem wir bie Gnabe Gottes, feine erlofenbe, verfohnenbe Thatigfeit fich auf bie gange Weschichte ber Menschbeit erftreden laffen, wabrend fie bort einzig auf bie Genbung und bas Wert Chrifti bezogen, und fogar bie Gnabe Gottes in ber burch Chriftum geschehenen Erlösung in Gegensatz gestellt werben mit ber Urt und Beife, auf welche Gott gegen bie vorchriftlichen Bolfer verfahren war (Ap. G. 14, 16. 17, 30). Indeffen ift boch au bemerten, bag biefer Wegenfat, wie fcharf er auch in einis gen Stellen bes R. T. bervortreten mag, bennoch nicht als ein absoluter gedacht werben foll. Denn nicht allein, bag bas Erlöfungewerf Chrifti als auf einem ichon von Ewigfeit ber von Gott gefaßten Rathichluffe berubend bargeftellt wird (Ephef. 1, 3 f. 3, 11. 1 Petr. 1, 20), fo weisen ja viele ausbrudliche Stellen bes R. T. auf ben engen Busammenhang bin, in welchem baffelbe mit ber gangen frubern Geschichte ber Ifraeliten fand. Die Schickfale, burch welche bie Ifraelis ten hindurchgeführt murben (1 Cor. 10, 1 ff. Gal. 4, 22 ff.), bie Gesetgebung Mofis (Matth. 11, 13. 3oh. 5, 46), ber Prophetismus (Ebr. 1, 1. 1 Petr. 1, 10), bas gange 21. I. (30h. 5, 39. Luc. 22, 37. 24, 26. 44-46), Alles wird auf bas Chriftenthum in bie enafte Begiebung gesett, bie gang

altteftamentliche Religions = Berfaffung wird als eine Borbereis tung auf bie chriftliche bargeftellt (Gal. 3, 23, 24), woraus bervorgebt, daß felbft nach ber in bem R. T. berrichenben Borftellungsweife, auch bie gottliche Regierung bes ifraelitis ichen Bolfe von ber Gnabe Gottes ausging, nur bag biefe fich bier noch vorbereitend verhielt, mabrend fie fich in bem Chriftenthum in ihrer Bollenbung offenbarte. Wenn in bem n. I. nicht auf abnliche Borbereitungen bes Erlösungswerfes Chrifti ben ben beibnischen Bolfern bingewiesen wird, fo liegt wohl ber Grund hauptfächlich barin, einmal bag bie Apoftel mit ber Entwicklungs = Gefdichte ber beibnifden Bolfer weniger befannt waren, als mit ben Schidfalen ihrer eigenen Ration, fobann bag bas Bewußtfeyn bes entichiebenen, icharfen Gegenfages, in welchem bas Chriftenthum zu bem gesammten Beibenthume ftand, in ihnen zu lebhaft mar, ale bag fie bie Bestrebungen und Lehren ber beibnischen Weisen binreichend batten würdigen fonnen. Das barf uns aber nicht binbern, bie Erfüllung ber Beit (Gal. 4, 4) auch auf bie frühere Beschichte bes Seibenthums zu beziehen. Gie ftanben nicht im Wiberspruche mit bem Beifte bes Evangeliums, jene Bater, welche mit ben Lebren ber ausgezeichnetften beibnischen Philofopben genauer befannt, auch in ihnen Spuren einer porbereis tenben Offenbarung Gottes, gerftreute Strablen bes von bem Logos ausströmenben und bie gange Welt erleuchtenben Lichtes fanden (Bergl. 3ob. 1, 5), welches mit ber Ericheinung Chriffi in vollem, ungetrübtem Glanze ber Menschbeit aufgegangen fen 1). Und auch wir glauben gang in übereinstimmung mit bem Chriftenthum zu fteben, wenn wir behaupten, bag bas gesammte Wirfen und Walten Gottes in ber Weschichte ber Menschbeit ein einziges, großes, innig in fich zusammenbangenbes, mit bem Fortgange ber Beiten fich immer berrlicher entfaltendes Erlofunge = und Berfobnunge Bert ift, ein Bert feiner unendlichen Onabe, von welchem die Erscheinung Chrifti ber ftrablende Mittelpunft ift, ju bem bie gange frubere Ge-

<sup>1)</sup> S. bie von Strauß (Glaubensl. 1. S. 91 f.) aus Justinus M. und Clemens Alex. angeführten Stellen.

schichte convergirte, von welchem die ganze spätere Geschichte ausgeht, aus welchem alle die Kräfte ausstießen, welche die weitere Entfaltung unsers Geschlechts bis zu dem ihm gesteckten Riele bedingen werden.

Das Neich Gottes haben wir erkannt, in Bezug auf die boppelte Richtung, in welcher sich das Leben der endlichen Geister manisestirt, als Neich der Wahrheit, und Neich der Sittslichkeit, wodurch es eben ein Neich der Seligkeit wird. Insofern nun Gott die Evolution dieses Neiches vollzieht, offenbart er sich, se nach dem in der Idee dieses Neiches sich zur Einheit verschmelzenden dreisachen Elemente, als der Wahrhaftige, als der Heilige und Gerechte, und als der Gnädige.

## n. Wahrhaftigfeit Gottes.

Es ist bekannt, daß die ältern Dogmatiker die Wahrspatigkeit Gottes (veracitas, welche sie auch seine ethische Wahrheit nannten), von seiner (metaphysischen oder transcensentalen) Wahrheit unterschieden. Lettere setten sie darein, daß Gott wirklich in seinem Wesen das sey, was er als Gott seyn müsse, gleichwie sedes Wesen insofern wahr genannt werde, als es in der That ist was es seyn soll. Unter jener verstanden sie gewöhnlich diesenige Eigenschaft Gottes, vermöge welcher seine Offenbarungen, Verheisungen und Droshungen immer auss genauste mit seinen Gedanken, Absichten und Nathschlüssen übereinstimmen. De es scheiber bemerkt, daß dieser Begriff der Wahrheit Gottes ein anthropomorphis

<sup>1)</sup> Duenstebt (I, p. 412): Distinguendum est inter veritatem metaphysicam et transcendentalem, ac veritatem ethicam, seu moralem, quae alias veracitas dicitur. Illa Deus verus est κατ' ἔοω, simpliciter ac in se ipso, et exemplar omnis entis veri; hac vero verus est κατ' ἔξω, respective in verbis, in promissionibus etc.

<sup>2)</sup> Hollaz (S. 271) sieht in der Bahrhaftigseit attributum ενεργητικόν, quo Deus dicendo vero in servandis promissis et implendis comminationibus suis constans est. Reinhard (S. 117) des sinirt sie als illud attributum, quo quidquid rebus creatis patefacit, id accurate cum ipsius consiliis earumque salute convenit. Wegscheider (p. 285): Veracitas, qua quaecunque Deus fallere nesciens de sua voluntate atque consiliis hominibus patesecit, voluntati ipsius omni modo consentiunt.

fcher fey, und Tweften, bag er feine eigentliche wiffenschaft= liche Geltung babe 1). Wir find ber nämlichen Meinung. 3war entwidelt fich biefer Begriff unwillführlich aus bem frommen Bewuftfeyn, infofern baffelbe bas, was es für gottliche Dffenbarung balt, mit unbebingtem Bertrauen als reine Babrbeit auffaßt, und zuversichtlich erwartet, bag Gott bas, mas er beschloffen, verbeißen und gebrobt babe, zu ber von ibm beftimmten Beit auch in Ausführung bringen werbe. Diefes Bertrauen fpricht fich in vielen Stellen ber beiligen Schrift mit bober Rraft aus G. B. Pf. 33, 4. 3of. 40, 8. 3ob. 17, 17. Ebr. 5, 18. 1 3ob. 1, 5), und ift bie Quelle bes feften Glaus beng, mit welchem ber Chrift bie ibm in Chrifto geworbene Offenbarung auffaßt, und ber unerschütterlichen Soffnung, mit welcher er ber Erfüllung ber göttlichen Berbeigungen entgegen= fiebt (2 Cor. 1, 18. Rom. 3, 3. Tit. 1, 2. 1 Theff. 5, 24). Allein mag auch biefer Begriff feine natürlichen Wurzeln in bem frommen Bewußtfenn baben, fo fann er boch in biefer Kaffung in einer wiffenschaftlichen Darftellung ber chriftlichen Glaubenolebre feine Aufnahme finden. Denn er beruht gang eigentlich auf einer Trennung in Gott gwifden feinem Denfen und ber Offenbarung feiner Gebanten, gwifden feinen Berbeißungen und Drohungen und ber Ausführung berfelben, woburch nicht nur bie Ginbeit bes gottlichen Genns aufgehoben, fonbern Gott in bie Schranfen bes endlichen Zeitverlaufe und beffen wechselnde Momente berabgezogen wird. 3war wird bie unwiffenschaftliche Denfungsweise nicht ben minbeften Unftand nehmen, bie Offenbarungen und Thaten Gottes von feinen Bedanken und Rathichluffen ju icheiben, und es ibm gleichsam als Berbienft anzurechnen, bag er fich in beiben unwandelbar gleich bleibt. Denn fie gebt von bem Beisviele bes Menichen aus, ben welchem biefer Unterschied Statt findet, und ber nur allguoft rebend und banbelnd mit feinem eigenen Deinen, Bolfen und Bunichen in Wiberfpruch tritt. Allein gerabe weil biefer Begriff ber Babrbaftigfeit Gottes aus ber Beobachtung bes Menschen entspringt, tragt er ben Charafter bes Unthro-

<sup>1)</sup> Begideiber, a. a. D. Tweffen, Borlef. II, 1. G. 51.

pomorphismus an fich, und fann auf wiffenschaftliche Geltung feinen Anspruch machen.

Mus biefen Bemerfungen folgt aber feineswegs, bag Gott nicht in einem andern Sinne mit vollem Rechte als ber Wahr= baftige bezeichnet werben fonne. Die Wahrhaftigfeit Gottes fcheint und ein nothwendiges Moment in seiner bas Reich ber endlichen Beifter in feinem gangen Umfange und in feiner gangen Dauer umfaffenben Erlöfungetbatigfeit au fenn. Musgefprochen findet fich ber Begriff berfelben auf eine febr beutliche Beife in ber Stelle 1 Tim. 2, 4, wo es beißt: Dag Gott wolle, bag allen Menschen geholfen werbe, und bag fie alle jur Erfenntnig ber Wahrheit fommen. Wir fegen fie in bie gottliche Liebe, infofern biefe bie progreffive Entfaltung ber endlichen Beifter gur bochftmögli= den Erfenntnif ber Babrbeit und biedurch bie Realifirung bes göttlichen Reiches, als eines Reiches ber Wahrheit bedingt 1). Da nun Gott fich in ber Entwidlung feines Reiches felbft offenbart, und Gelbft= offenbarung Gottes ber lette 3med feiner gesammten Wirffamfeit und biemit auch feiner erlofenben Thatigfeit ift, fo fonnen wir auch fagen, bag bie Wabrhaftigfeit Gottes beftebe in feiner Liebe, infofern biefe burch bie Realifis rung bes göttlichen Reiches als eines Reiches

<sup>1)</sup> Auf eine folde Auffassung der göttlichen Wahrhaftigkeit deutet Tweste n hin, welcher a. a. D. in einer Anmerkung sagt: Man könnte die Wahrhaftigkeit auch auf die Wahrheit und Gewißheit der göttlichen Offenbarung überhaupt, nicht bloß der übernatürlichen, sondern auch der natürlichen beziehen, und sie dann der Seiligkeit und Güte coordiniren, indem man neben der Sittlichkeit und Seligkeit die Erstenntniß der Wahrheit als dritten Bestandtheil des höchsten Gutes, dessen Mittheilung Gegenstand der Liebe ist, betrachtete. In diesem Sinne berief sich Des Cartes auf die göttliche Wahrhaftigkeit, um das Berstrauen auf die Zuverlässisseit der deutlichen Erkenntniß zu begründen. Mit der aufgestellten Desinition läßt sich auch die von Dase (S. 163) gegebene vereinigen, nach welcher die göttliche Wahrhaftigkeit diesenige Eigenschaft ist, durch welche Gott die Kunde über das an sich Gute, oder seinen Willen, jedem Individuum soweit mittheilt, als es denselben zu fassen vermag.

ber Wahrheit die Selbstoffenbarung Gottes voll-

Der ewige Geift bat bie von ibm gesetten felbfibewußten Wefen mit boben Rraften ber Erfenntniß ausgestattet. Gie follen vermittelft berfelben fich bes Gepns ber Dinge benfend bemächtigen, und in eben bem Grabe, als fie fich beffelben bemächtigen, fich von bemfelben befreien und fich über es erbeben. Alle biefe Erfenntniffrafte fieben aber, wie alles End= liche, unter bem Gefete bes Werbens; nur in allmäbligem Progresse entfalten fie fich ; langfam, und burch viele Umwege, fdreitet bie Menschbeit in ihrer intellectuellen Bilbung voran. Das Reich ber Wahrheit fieht unter ben Bedingungen ber Beit und entwidelt fich nach und nach. Allein in ber Tiefe bes endlichen Geifter = Reiches wirft und waltet eine von Gott in baffelbe gelegte Macht, welche es nicht ruben noch raften läßt, fonbern beständig weiter porantreibt, um bas Genn ber Dinge mit bem Gebanfen vollständiger, flarer, tiefer, umfaffenber gu ergreifen - bas ift ber Trieb nach Wabrheit, welcher im Grunde nichts anbere ift als ber Trieb bes Beiftes, Beift gu fenn, und fein Leben in ber Richtung bes Denfens immer berr= licher zu entfalten und zu offenbaren. Bon biefem Triebe beberricht bleibt bas Reich ber Geifter in beständiger Bewegung; es fann niemals gang ftille fteben auf ber Babn feiner theoretifden Entwicklung, noch weniger entschieden gurudfebren. Jebe Generation wird Erbe bes burch bie vorbergebenben Genera= tionen erworbenen Schapes von Erfenntnig, und ftrebt unwill=

<sup>1)</sup> Als eine besondere Außerung der Wahrhaftigkeit Gottes wird häufig auch seine Treue (alores rov deov, sidelitas, constantia, 4 Mos. 23, 19. 1 Sam. 15, 29. Pf. 33, 11. Röm. 3, 3. 2 Tim. 2, 11. Bergl. Röm. 11, 29. Hebr. 6, 17. 18) aufgeführt, worunter man die Beständigkeit Gottes in Erfüllung seiner Berheißungen und Drohungen versteht. Allein es leuchtet auf den ersten Blid ein, daß auch diese Begriffsbestimmung keine wissenschaftliche Geltung hat. Außer den in Bezug auf die gewöhnliche Desnition von Wahrhaftigkeit angeführten Gründen, läßt sich gegen diese noch einwenden, daß bey Gott, dessen Wirssamseit sich überall an die von ihm selbst eingeführten Gesetz auschließt, von Berheißungen und Drohungen eigentlich nicht die Rede sehn kann.

führlich biefen Schat zu vermehren. Bu feber Beit treten, von Gott berufen, Beifter auf, ausgestattet mit allen ben Rraften, welche fie eignen, bie 3beenfülle ber gangen frubern Beit in fich aufzunehmen und auszusprechen, und fo ihrem Geschlechte ben Impuls zu geben zu neuen Fortschritten auf ber Babn bes Biffens, prophetische Manner, Sprecher ibrer Beit und eben barum Sprecher Gottes, feine Werfzeuge in bem großen Er= giebungswerfe ber Menschbeit. Soch über alle biefe Dragne Gottes ragt Chriftus empor, mit Recht in ber Schrift bes Menschen und Gottes Gobn genannt (Ebr. 1, 1). In ibm ericbien bie menfchliche Natur in ihrer mabren Bollenbung, und eben barum in ihrer innigften Ginbeit mit Gott. Die bochften Ibeen, welche bem Princip nach in bem menschlichen Beifte wurzeln, gingen in feinem Beifte querft in vollem Lichte auf. Er war ber Trager aller Wahrbeit, welche bie Borwelt nicht nur erfannt, fonbern benfend gefucht und erfebnt batte. 2Bas ber Geift ihm eingab, bas fprach er aus, nicht in enger Beftimmtheit bes Ausbrucks, in ftarren, wiffenschaftlichen Formeln, fonbern in einfachen aber gewaltigen Worten, oft in bilblicher Berhüllung. Siedurch gerade follte verbütet werben, baß feine Lebre nicht gebankenlos ergriffen, nicht als tobter Schat weiter fortgepflangt murbe. Denn nicht bemmen follte fie ben Geift ber Menschbeit in feiner Bewegung, fondern ibn entbinden, und ibm einen mächtigen, neuen Schwung ertbeis len auf alle fünftigen Beiten. Riebergelegt in bie chriftliche Gemeinschaft follten bie von ihm geoffenbarten Wahrheiten biefe in fteter Spannung erhalten, und zu einem lebenbigen, in unaufborlichem Fortschritt und weiterer Entfaltung begriffe= nen Körper machen. Im Bewußtseyn ber unermeglichen Tiefe ber in ben einfachsten Formen burch Chriftum zur Offenbarung gefommenen göttlichen Babrheiten, follten bie Gläubigen alle Rrafte aufbieten, um burch alle Berhullungen bes Ausbrucks bindurchzudringen, bie Ibeen immer flarer und lichtvoller zu erfaffen, fie immer beutlicher in ihrer Ubereinstimmung mit ben wandelbaren Principien bes vernünftigen Bewuftfeuns zu erfennen, und auf biefe Beife Glauben und Biffen gu vollfommner Berföhnung zu bringen. Jebes Zeitalter follte biefes

Entwicklungswerf ber christlichen Wahrheit weiter fortsegen, und ben Glauben lebendig erhaltend ihn fortbilden zu höherer Berklärung. — Wie wenig bieses Werk noch abgeschlossen ift, das beweiset das gewaltige Ningen der Zeit, die Lehren des Evangeliums tiefer, allseitiger als bisher zu ergründen, und sie mit dem gesammten zur Entfaltung gekommenen Wissen zu vereinigen.

In diesem Daseyn indessen gelangt das göttliche Reich der Wahrheit niemals zu seiner Bollendung. Möge die Menscheit auch in ihrer intellectuellen Bildung voranschreiten, so weit sie wolle, ihr Wissen bleibt Stückwert, und erst in einem andern Daseyn wird ihr das vollkommne Wissen ausgehen (1 Cor. 13, 9—13). Dort erst werden die endlichen Geister die göttliche Wahrheit in ungetrübtem Lichte erschauen, und se weiter sie kommen in der Ersassung und Ergründung derselben, desto herrlicher wird sich der ewige Geist, die Urquelle alles Lichts und aller Wahrheit, in ihnen offenbaren.

## b. Seiligfeit Gottes.

Die Heiligkeit Gottes darf von seiner Liebe eben so wenig geschieden werden, als seine Wahrhaftigkeit. Wenn letstere die auf die Verwirklichung eines Reiches der Wahrheit
gerichtete Liebe Gottes ift, so ist jene dieselbe Liebe in Beziehung auf die Entwicklung des göttlichen Reiches als eines
Reiches der Sittlichkeit. Allein auch die Gerechtigkeit Gottes
kann keinen andern Zweck haben als den angegebenen; woraus
unmittelbar folgt, daß auch zwischen der Heiligkeit Gottes und
feiner Gerechtigkeit ein unauslöslicher Zusammenhang herrschen
und letztere ebenfalls in der göttlichen Liebe ihren Grund und
ihre Wurzel haben musse.

Diese Beziehung der göttlichen heiligkeit auf das Sittliche liegt ganz eigentlich in dem biblischen Begriffe derselben. Sie tritt schon in dem A. T. hervor. Denn mag es auch seyn, daß bey den hebräern das Wort kadosch ursprünglich nicht im moralischen Sinne, sondern von physischer Neinheit, von Abgesondertheit von allem Profanen, Gemeinen gebraucht wurde (wie z. B. 2 Mos. 19, 6. 3 Mos. 11, 44. Ps. 99, 9. 71, 22 20.), so sinden d boch auch Stellen, in welchen die Bebeutung bieses Wores offenbar in das Moralische übergeht (wie 3 Mos. 19, 2.
0, 7), während in vielen andern Stellen der Begriff der
eiligkeit Gottes, als des über alles Sündliche unendlich eribenen, vollfommen guten Wesens deutlich ansgesprochen ist
5. 5 Mos. 32, 4. Ps. 11, 7. 5, 5—7. 33, 5. Ps. 15).
n dem N. T. hat die Heiligkeit Gottes nirgends eine andere
iedeutung (S. 1 Petr. 1, 15. 16. Ephes. 4, 24. Bergl. 1 Joh.
5—7. Jac. 1, 13. 17). Gott ist demnach, dem biblischen
degriffe zusolge, der Heilige, insofern er seinem Ween und Willen nach, von allem sittlich Bösen abolut frei, vollkommen gut (Matth. 19, 17), und daer auch schlechthin nichts als das Gute wollend ist.

Die in bieser Auffassung bes Begriffs enthaltene Wahreit ist nicht zu verkennen; allein dieselbe ist speculativ zu fasen; darum sind alle Begriffsbestimmungen, die sich zu enge an ie biblische Ausdrucksweise anschließen, nicht zu billigen 1). wei Fehler sind es besonders, die an den meisten Definitiven der Heiligkeit Gottes zu rügen sind, einmal, daß durch sie n Gott ein Leidentliches gesetzt wurde (was der Fall war, wenn ian dieselbe als Wohlgefallen an dem Guten, und Mißfallen n dem Bösen beschrieb), wodurch nicht nur Gott von den dandlungen der endlichen Wesen abhängig gemacht, sondern uch die Heiligkeit Gottes als eine ganz ruhende Eigenschaft argestellt, und aller praktischen Momente entsteidet wurde 2);

<sup>1)</sup> Sieher gehören unter anbern folgende Definitionen: Duen fiebt I, p. 420: Summa omnisque omnino labis aut vitii expers in Deo puritas, munditiem et puritatem debitam exigens a creaturis. Henke (Lin. sid. Christ. p. 66): Deus ab omni labe purissimus, omnis pravi osor irreconciliabilis, boni rectique amantissimus. Reinhard (S. 120): Attributum, quo Deus non nisi honesta appetit et probat. Wegscheider (p. 273): Ea Dei persectio absoluta, qua ipse summum bonum, rectum atque honestum persectissime cognitum nunquam non probat.

<sup>2)</sup> Schleiermacher (Chriftl. Gl. 1. S. 507): Boblgefallen und Mißfallen in ihrem Gegenfat find nicht ohne leidentliche Beimifchung; und wird diese nicht zuvor beseitigt, fo ichlieft diese Eigenschaft eine Störung bes ichlechthinigen Abhängigkeitsgefühls in

fobann, baf man ben berfelben von ber Borftellung bes Gittengesetes als eines außerhalb Gottes fich befindenben ausging, von welchem bas gottliche Wollen und Wirfen in gleichem Sinne wie bas menfchliche abhange, mabrent boch in ber Wahrheit bas Gittengefen abfolut von Gott abbanat und nichts anders ift als ber Ausbruck bes göttlichen Willens, ober vielmehr bes gangen göttlichen Wefens als bes volltommen que ten 1). Gleichwie jebe andere Gigenschaft Gottes, fo tritt auch feine Beiligfeit in feiner absoluten Caufalitat bervor; fie ift baber burch und burch activ, offenbart fich aber erft in bem Reiche ber vernünftigen Geifter. Bir werben uns berfelben bewufit burch bas Bewuftfeyn bes unferm Befen inwohnenben fittlichen Gefetes, und unferer in bemfelben fich ausspredenben Beffimmung zu reiner fittlicher Gute. Denn wir fonnen, indem wir von bem Gebanfen Gottes als bes abfoluten Beiftes ausgeben, biefes Gefen, gleichwie unfere Bestimmung, burchaus nur ale von Gott gefest anseben, woburch wir uns ju ber Aberzeugung erheben, bag Gott felbft feinem eigenften Wefen nach bas bypoftatisch Gute in absoluter Bollenbung ift 2). Gben barum, weil er biefes ift, muß auch feine Birffamfeit auf bie Entwicklung bes enblichen Beifier = Reiches gu einem Reiche reiner Sittlichfeit gerichtet feyn, in welchem er fich felbit offenbart, und um fo vollfommner offenbart, fe bos ber bie Ausbildung ift, ju welcher es hinanreift. Die Beiligfeit Gottes beftebt bemnach in feiner Liebe, infofern fie burd bas ben endlichen Geiftern porgefdrie

fich, indem ein Zustand Gottes bestimmt wird durch menschliche Sandlungen, mithin zwischen Gott und Menschen ein Berhaltnist ber Bechselwirfung eintritt. Überdies ware die Eigenschaft eine bloß innerliche, ruhende, dergleichen das unmittelbare fromme Selbstewustsen teine Beranlassung gibt aufzustellen.

<sup>1)</sup> Sehr richtig bemerkt Begicheiber (p. 273): Minime Deus cogitandus est tanquam pendens ex lege ethica vel eidem subjectus tanquam potestati cuidam alienae; sed Deus sanctus ipsa ea lex est, natura quidem hypostatica indutus. Bergl. Romang, Spstem ber natürl. Religionsi. S. 278.

<sup>2)</sup> Matth. 19, 17: Ordeis ayabos, et un eis, & Debs.

bene Sittengeset ihre Entfaltung zu reiner sittlischer Güte bedingt; ober mit andern Worten, indem sie durch das den endlichen Geistern eingepflanzte Sittengeset die Entwicklung des göttlichen Reisches als eines Reiches der Sittlichkeit bedingt, durch welches Gott selbst zur Offenbarung gelangt.

Es folgt aus bem aufgestellten Begriffe, daß wir das Sehen der sittlichen Gesetzgebung, welche gewöhnlich als justitia legislatoria unter den Begriff der Gerechtigkeit Gottes gezogen wird, schon unter den Begriff der Heiligkeit Gottes ziezhen; wir glauben hiemit der gewöhnlichen Bedeutung von Gezrechtigkeit entsprochen zu haben, welcher nicht sowohl die Aufstellung von Gesetzgebung, als vielmehr die Handhabung derselben zugeschrieben wird, wie denn auch die heilige Schrift nicht die göttliche Gesetzgebung, sondern nur die Aufrechthaltung derselben durch die über ihre übertretung verhängten Strafen auf die göttliche Gerechtigkeit zurückführt 2).

Es ift hier nicht ber Ort, uns weiter über bie Natur ber sittlichen Gesetzebung Gottes auszulassen. Rur so viel mag bier bemerkt werben, daß dieselbe nichts anders ist als das von Gott gesetze praftische Lebensgesetz ber endlichen Geister, welchem ber sie bewegende Trieb bes Lebens Gehorsam zu leis

<sup>1)</sup> Bergl. Böhme, die Lehre von den göttlichen Eigensch. S. 124: Seiligkeit, die absolute Bollkommenheit des göttlichen Besens, gesesh gebend au seyn für die moralische Belt; und ihre eigene Besenheit beruht darauf, daß Gottes, des heiligen, Seyn und Billen mit dem auch uns, den Bernünftigen der Belt, bekannten Moralgeses absolut vollkommen zusammenstimmt. Schleiermacher (Ehrifil. Gl. 1. S. 503) versteht darunter diesenige göttliche Ursächlicheit, kraft deren in jedem menschlichen Gesammtleben, mit dem Zustande der Erlösungsbedürftigkeit zugleich das Gewissen gessetzt ist. Einsacher des. er sie (S. 506) als die in dem Gesammtleben der Menschen gesetzelche göttliche Ursächlichseit. Roch näher an die von uns ausgestellte Desinition schließt sich die von Twessen (Borles. II, 1. S. 48) gegebene an, nach welcher die göttliche Deilisseit besieht in der Liebe Gottes, insofern die Sittlichkeit aller vernünftigen Besen Gegenstand seines Billens ist.

<sup>2)</sup> G. Tweffen, a. a. D. G. 49 Anm.

sten gebietet. Dem Wesen ber Geister inhärirend ist es ein Band, welches sie alle umschlingt, und mit Gott dem absolut guten Geiste vereinigt. Gleichwie nun die endlichen Geister berusen sind, sich denkend durch strenge Befolgung der ihnen inwohnenden theoretischen Gesetz zu höchstmöglicher Ersenntnis der Wahrheit emporzuschwingen, so sind sie auch berusen, wollend und handelnd mit dem ihnen von Gott eingepflanzten sittlichen Gesetz in Harmonie zu treten und sich zu vollendeter Güte auszubilden. Je weiter sie auf der Bahn der sittlichen Entfaltung sich vorandewegen, desto mächtiger und beseligender wird das sie durchdringende Lebensgefühl, desto herrlicher strahlt in ihnen die göttliche Ebenbildlichseit, desto vollkommner wird Gott durch sie zur Offenbarung gebracht.

Hier entsteht nun die Frage, auf welche wir schon oben ausmerksam gemacht haben, wie mit der Heiligkeit Gottes die Realität des Bösen vereinigt werden könne? — des Bösen sagen wir, und nicht des übels, aus dem ebenfalls schon oben angeführten Grunde, daß beide, ungeachtet ihres engen Zusammenhangs, doch keineswegs identisch sind. Wenige Fragen haben eine größere Bedeutung, wenige haben die Denker aller Zeiten und Länder mehr beschäftigt, wenige sind auf so verschiedenartige Weise beantwortet worden, als diese. Ungern versagen wir uns hier eine umfassendere Untersuchung über dieselbe: allein wir müssen ans, um uns nicht zu weit von unserm nächsten Zwede zu entfernen, hier, wie bei dem Problem der Bereinbarkeit des übels mit der göttlichen Güte, auf einige Andeutungen beschränken.

Da alles Böse einen Act ber menschlichen Willensfreiheit zur nothwendigen Boraussehung hat, so muß auch jeder Berssuch, den Ursprung der Sünde in der von Gott gesetzten Welt zu erklären, und ihre Bereinbarkeit mit der göttlichen Heiligskeit nachzuweisen, auf die dem Menschen von Gott verliehene Freiheit des Willens zurückgehen. Allein worin besteht nun die Freiheit? Ift sie, im allgemeinen, metaphysischen Sinne, das Bermögen absoluter Selbstbestimmung nach den dem Mensschen inwohnenden Gesehen des Seyns (denn die Freiheit ist in keiner Beziehung ein gesehloses, zufällig wirkendes Vermöss

sen), fo ift bie fittliche Freiheit bas Bermogen bes Menfchen, Tid in feinem Wollen und Sanbeln absolut nach ber ihm ins Darirenben fittlichen Gefengebung zu bestimmen. Es folgt baraus, bag wenn ber Denich in allen Momenten feines Lebens wahrhaft frei handelte, er niemals fündigen wurde. Bollenbete Freibeit mare fittliche Bollfommenbeit, eine Nothwendigfeit bes Billens, bem göttlichen Gefete in allen feinen Acten ein voll= tommnes Benuge zu leiften, wie benn überhaupt bie Freiheit nur mit bem 3wange, nicht aber mit ber Nothwendigfeit im Biberipruche fiebt, fo menia, baf fie in ibrer bochften Bollenbung jur Rothwendigfeit wird. Es erbellt | bieraus, baf bie blofie Sinweisung auf bie menschliche Willensfreiheit feineswege genügt, bas große Problem ber Gunbe gu lofen. Wir muffen bie fittliche Freiheit bes Menichen allerbings auf Gott gurucfführen, fie als eine von ibm gefeste betrachten. Allein mit berfelben bat Gott bem Menfchen fo wenig ein Bermogen jum Bofen verlieben, bag fie es gerade ift, burch welche ber Mensch fich ber Gewalt bes Bofen entreißen und zu einem Bollen und Sandeln erheben foll, welches mit bem göttlichen Gefete, und folglich mit Gott felbft in vollfommner Sarmonie ftebt 1). Es fraat fich baber noch immer: Wober bie Gunbe, und wie bie Realität berfelben mit ber gottlichen Seiligfeit vereinigt werben fonne?

Es ist indessen zu bemerken, daß ber aufgestellte Begriff ber sittlichen Freiheit nicht derjenige ist, von welchem diesenigen ausgehen, welche bep dem Versuche, den Ursprung der Sünde, und ihre Vereindarfeit mit der göttlichen Heiligkeit zu erklären, auf sie provociren. Sie sehen in derselben nichts anders als das Vermögen der Wahl zwischen dem Guten und Vösen. Allein das ist nicht die eigentliche Freiheit, sondern die Willsführ, und diese ist eben nur die noch unvollsommne, im Werzben begriffene Freiheit. Wahr ist es allerdings, daß in dies

<sup>1)</sup> Zacobi, von göttlichen Dingen zc. B. 3. S. 324: Die moralische Freiheit besteht so wenig in einer unseligen Fähigkeit widersprechenber Dinge, das Bose wie das Gute zu wollen, daß wir bloß in sofern diese unselige Fähigkeit uns beiwohnt — nicht frei sind.

fem Daseyn noch kein Mensch zu bem vollkommnen Besit seiner sittlichen Freiheit gelangt. Es hängt mit der Endlichkeit bes Menschen, vermöge welcher er in seder Beziehung ein werbendes Wesen ist, zusammen, daß auch seine Freiheit eine werbende, folglich unvollkommne, sedoch bestimmt ist, sich in unendlichem Progresse zu entwickeln und auszubilden. Die Menschen bleiben alle, mehr oder weniger, in der Willsühr besangen. Vollendete Entfaltung ihrer Willensfreiheit ist ein Ziel, nach dem sie ringen, ohne es semals, in diesem Daseyn, vollständig erreichen zu können. Fassen wir nun die Freiheit nicht als solche, sondern als eine werdende auf, gehen wir dem natürlichen Entwicklungsgange des Menschen nach, so dürsten wir wohl auf demsenigen Wege seyn, auf welchem sich das berührte Problem so befriedigend lösen läßt, als es uns inenerhalb der unserm Geiste gesesten Schranken möglich ist.

Bey feinem Eintritte in bas gegenwärtige Dafenn ftebt ber Mensch unter ber unbebingten Berrichaft ber Sinnlichfeit, und ber mit biefer unauflöslich jusammenbangenben außern Natur. Bon tiefem Dunfel umfloffen bat ber Beift noch nicht einmal bas Bewußtseyn seiner felbit, noch weniger ber göttliden Gefete, unter welchen er ftebt, und welche fein ganges Wollen und Wirfen absolut beterminiren follen. Es ift allerbings noch Ginbeit in ber menschlichen Ratur, allein eine Ginbeit, welche barin begründet ift, bag bas mabre Wefen bes Menschen noch in tiefem Schlummer befangen, und mit feinen erhabenen Ansprüchen noch gar nicht bervorgetreten ift. 2Bas vom Aleisch geboren ift, bas ift Aleisch (3ob. 3, 6); allein ber Menfch foll vom Beifte geboren und felbit Beift werben: er foll fich aufschwingen zu ber Sobe, wo er obne Rampf und Anftrengung, mit Bereitwilligfeit und Freude, burch eine Art von innerer Nothwendigfeit in feinem gangen Wollen und handeln und Streben und Seyn fich einzig nach bem ihm als praftifches Lebensgeset inharirenben Gefete Gottes enticheibet, und ber Sinnlichfeit fich ale eines willigen Werfzeuges bedient, um feine 3mede ju realifiren. Der Beift, urfprunglich ein Sclave bes Rleifches und ber Welt, foll fich gur unbedingten Berrichaft über beibe erheben, alfo bag er nicht ferner beftimmDar durch die von ihnen ausgehenden Antriebe, sich überall von dem ihm wesentlich inwohnenden göttlichen Gesetze bestimmen läßt und eben hiedurch in allen praktischen Außerungen sein Wesen in voller Reinheit und Klarheit zur Offenbarung bringt.

Allein zwischen bem ursprunglichen Buftanbe bes Menschen und biefem ftrablenben Biele feiner Bestimmung liegt ein großer, weiter Zwischenraum, ben ber Mensch in ber allmäbligen Bollgiebung feines Werbens, zu burchwandern bat. Das ift bas große, bunfle Gebiet ber Gunbe. Wenn nämlich ber Menich faum aus feinem erften Beiftesichlummer erwacht ift, fo funbigt fich, wenn auch querft leife, in feinem Bewußtfeyn bas göttliche Gefet an; er fühlt fich berufen zu einer Beife bes Wollens und Sandelns, welche von feinen finnlichen Begier= ben und Trieben gang unabbangig, und in vielen Kallen biefen burchaus zuwider ift. Auf ber einen Geite wird er fich ber Rraft bewußt, ben fittlichen Unsprüchen bes Beiftes Genuge an leiften; auf ber anbern Geite aber giebt ibn bie Ginnlichfeit mit furchtbarer Gewalt an, und findet eine mächtige Stuge in ber äußerlichen Welt, mit welcher bie innigften Banbe fie verfnüpfen, und burch beren Ginwirfungen fie in beständiger Aufregung und Spannung erhalten wird, und in ber Gundhaftigfeit ber Gefellichaft, innerhalb welcher ber Menich jum Bewußtfeyn gelangt. Best ift bie urfprungliche Ginbeit feines Senns gebrochen, ber in feiner boppelten Ratur begrundete, von Paulus (Rom. 7, 14 ff.) fo meifterhaft geschilberte Untagonismus bat begonnen, mit ibm ift bie Möglichfeit ber Gunbe eingetreten, bie jest nur allguoft gur Wirflichfeit wirb. Menich vernimmt in feinem Bewußtfenn bie Stimme bes gottlicen Gefetes; er weiß es, bag er ihm unbebingten Geborfam leiften foll, baff er biefen Beborfam ibm auch leiften fann; allein ein machtiger Bug fnupft ibn an feine Sinnlich= feit, er bringt ibr bie Forberungen feines Beiftes jum Opfer bar; er leiftet Bergicht auf bas ibm inwohnende erhabene Bermogen, ihr entgegen bas gottliche Gefet zu erfüllen, und gibt fich fraftlos ibren Impulfen bin; noch mehr, er nimmt bas Princip ber Sinnlichfeit als Marime auf, macht es gur boch= Entwicklungswerk ber christlichen Wahrheit weiter fortsetzen, und den Glauben lebendig erhaltend ihn fortbilden zu höherer Berklärung. — Wie wenig dieses Werk noch abgeschlossen ift, das beweiset das gewaltige Ningen der Zeit, die Lehren des Evangeliums tiefer, allseitiger als bisher zu ergründen, und sie mit dem gesammten zur Entfaltung gekommenen Wissen zu vereinigen.

In diesem Daseyn indessen gelangt das göttliche Reich ber Wahrheit niemals zu seiner Vollendung. Möge die Menschpeit auch in ihrer intellectuellen Bildung voranschreiten, so weit sie wolle, ihr Wissen bleibt Stückwerk, und erst in einem andern Daseyn wird ihr das vollkommne Wissen ausgehen (1 Cor. 13, 9—13). Dort erst werden die endlichen Geister die göttliche Wahrheit in ungetrübtem Lichte erschauen, und se weiter sie kommen in der Ersassung und Ergründung derselben, desto herrlicher wird sich der ewige Geist, die Urquelle alles Lichts und aller Wahrheit, in ihnen offenbaren.

## b. Seiligfeit Gottes.

Die Heiligkeit Gottes barf von seiner Liebe eben so wenig geschieden werden, als seine Wahrhaftigkeit. Wenn settere die auf die Berwirklichung eines Reiches der Wahrheit
gerichtete Liebe Gottes ift, so ist jene dieselbe Liebe in Beziehung auf die Entwicklung des göttlichen Reiches als eines
Reiches der Sittlichkeit. Allein auch die Gerechtigkeit Gottes
kann keinen andern Zweck haben als den angegedenen; woraus
unmittelbar folgt, daß auch zwischen der Heiligkeit Gottes und
seiner Gerechtigkeit ein unauflöslicher Zusammenhang herrschen
und letztere ebenfalls in der göttlichen Liebe ihren Grund und
ihre Wurzel haben musse.

Diese Beziehung ber göttlichen heiligkeit auf bas Sittliche liegt ganz eigentlich in bem biblischen Begriffe berselben. Sie tritt schon in bem A. T. hervor. Denn mag es auch seyn, baß bey ben hebräern bas Wort kadosch ursprünglich nicht im moralischen Sinne, sonbern von physischer Reinheit, von Abgesonbertheit von allem Prosanen, Gemeinen gebraucht wurde (wie z. B. 2 Mos. 19, 6. 3 Mos. 11, 44. Ps. 99, 9. 71, 22 20.), so finden sich boch auch Stellen, in welchen die Bebeutung dieses Wortes offenbar in das Moralische übergeht (wie 3 Mos. 19, 2. 20, 7), während in vielen andern Stellen der Begriff der Heiligkeit Gottes, als des über alles Sündliche unendlich erhabenen, vollsommen guten Wesens deutlich ausgesprochen ist (S. 5 Mos. 32, 4. Ps. 11, 7. 5, 5—7. 33, 5. Ps. 15). In dem N. T. hat die Heiligkeit Gottes nirgends eine andere Bedeutung (S. 1 Petr. 1, 15. 16. Ephes. 4, 24. Vergl. 1 Joh. 1, 5—7. Jac. 1, 13. 17). Gott ist demnach, dem biblischen Begriffe zusolge, der Heilige, insofern er seinem Wessen und Willen nach, von allem sittlich Vösen absolut frei, vollkommen gut (Matth. 19, 17), und das ber auch schlechthin nichts als das Gute wollend ist.

Die in bieser Auffassung bes Begriffs enthaltene Wahrsbeit ist nicht zu verkennen; allein bieselbe ist speculativ zu fassen; barum sind alle Begriffsbestimmungen, die sich zu enge an die biblische Ausdrucksweise anschließen, nicht zu billigen I). Zwei Fehler sind es besonders, die an den meisten Definitionen der Heiligkeit Gottes zu rügen sind, einmal, daß durch sie in Gott ein Leidentliches gesetzt wurde (was der Fall war, wenn man dieselbe als Wohlgefallen an dem Guten, und Mißfallen an dem Bösen beschrieb), wodurch nicht nur Gott von den Handlungen der endlichen Wesen abhängig gemacht, sondern auch die Heiligkeit Gottes als eine ganz ruhende Eigenschaft dargestellt, und aller praftischen Momente entsleidet wurde 2);

2) Shleiermader (Chriftl. Gl. 1. S. 507): Wohlgefallen und Mißfallen in ihrem Gegenfat find nicht ohne leidentliche Beimifchung; und wird diefe nicht zuvor befeitigt, fo ichließt diefe Eigenfchaft eine Störung bes ichlechthinigen Abhangigteitegefühls in

<sup>1)</sup> Sieher gehören unter andern folgende Definitionen: Duen stedt I, p. 420: Summa omnisque omnino labis aut vitii expers in Deo puritas, munditiem et puritatem debitam exigens a creaturis. Henke (Lin. sid. Christ. p. 66): Deus ab omni labe purissimus, omnis pravi osor irreconciliabilis, boni rectique amantissimus. Reinhard (S. 120): Attributum, quo Deus non nisi honesta appetit et probat. Wegscheider (p. 273): Ea Dei persectio absoluta, qua ipse summum bonum, rectum atque honestum persectissime cognitum nunquam non probat.

fobann, bag man ber berfelben von ber Borfiellung bes Gittengesetes als eines außerbalb Gottes fich befindenben ausging, von welchem bas gottliche Bollen und Wirfen in gleichem Sinne wie bas menschliche abbange, mabrend boch in ber Wahrheit bas Sittengeset abfolut von Gott abhangt und nichts anders ift als ber Musbrud bes gottlichen Willens, ober vielmehr bes gangen göttlichen Wefens als bes vollfommen quten 1). Gleichwie jebe andere Eigenschaft Gottes, fo tritt auch feine Beiligfeit in feiner absoluten Caufalitat bervor: fie ift baber burch und burch activ, offenbart fich aber erft in bem Reiche ber vernunftigen Geifter. Bir werben uns berfelben bewußt burch bas Bewußtfeyn bes unferm Wefen inwohnenben fittlichen Gefetes, und unferer in bemfelben fich ausspredenben Bestimmung zu reiner fittlicher Gute. Denn wir fonnen, indem wir von bem Gebanfen Gottes als bes absoluten Beiftes ausgeben, biefes Gefes, gleichwie unfere Bestimmung, burchaus nur als von Gott gefett ansehen, woburch wir uns au ber Uberzeugung erbeben, baf Gott felbft feinem eigenften Wefen nach bas bypoftatisch Gute in absoluter Bollenbung ift 2). Eben barum, weil er biefes ift, muß auch feine Birt famfeit auf bie Entwicklung bes endlichen Beifter = Reiches gu einem Reiche reiner Sittlichfeit gerichtet fenn, in welchem er fich felbst offenbart, und um fo vollfommner offenbart, je bos ber bie Ausbildung ift, ju welcher es binanreift. Die Beiligfeit Gottes beftebt bemnach in feiner Liebe, infofern fie burd bas ben endlichen Geiftern vorgefdrie

fich, indem ein Zuftand Gottes bestimmt wird durch menschliche Sandlungen, mithin zwischen Gott und Menschen ein Berhältnis ber Wechselwirkung eintritt. Aberdies ware die Eigenschaft eine bloß innerliche, rubende, dergleichen das unmittelbare fromme Selbstewußtseyn teine Veranlassung gibt aufzustellen.

<sup>1)</sup> Sehr richtig bemerkt Begicheiber (p. 273): Minime Deus cogitandus est tanquam pendens ex lege ethica vel eidem subjectus tanquam potestati cuidam alienae; sed Deus sanctus ipsa ea lex est, natura quidem hypostatica indutus. Bergi. Romang, System ber natürl. Religionel. S. 278.

<sup>2)</sup> Matth. 19, 17; Oddels ayados, el un els, o deos.

bene Sittengeset ihre Entfaltung zu reiner sittlischer Güte bedingt; ober mit andern Worten, indem sie durch das den endlichen Geistern eingepflanzte Sittengeset die Entwicklung des göttlichen Reiches als eines Reiches der Sittlichkeit bedingt, durch welches Gott selbst zur Offenbarung gelangt.

Es folgt aus bem aufgestellten Begriffe, daß wir das Setzen der sittlichen Gesetzgebung, welche gewöhnlich als justitia legislatoria unter den Begriff der Gerechtigkeit Gottes gezogen wird, schon unter den Begriff der Heiligkeit Gottes zieshen; wir glauben hiemit der gewöhnlichen Bedeutung von Gezrechtigkeit entsprochen zu haben, welcher nicht sowohl die Aufstellung von Gestellung von Gesehen, als vielmehr die Handhabung derselben zugeschrieben wird, wie denn auch die heilige Schrift nicht die göttliche Gesetzgebung, sondern nur die Aufrechthaltung derselben durch die über ihre übertretung verhängten Strafen auf die göttliche Gerechtigkeit zurückführt 2).

Es ist hier nicht ber Ort, uns weiter über die Natur der sittlichen Gesetzgebung Gottes auszulassen. Nur so viel mag bier bemerkt werden, daß dieselbe nichts anders ist als das von Gott gesetze praktische Lebensgesetz der endlichen Geister, welchem der sie bewegende Trieb des Lebens Gehorsam zu leis

<sup>1)</sup> Bergl. Böhme, die Lehre von den göttlichen Eigensch. S. 124: Heiligkeit, die absolute Bollfommenheit des göttlichen Wesens, gesesh gebend zu sehn für die moralische Welt; und ihre eigene Wesenheit beruht darauf, daß Gottes, des heiligen, Sehn und Willen mit dem auch uns, den Bernünstigen der Welt, bekannten Moralgesche absolut volltommen zusammenstimmt. Schleiermacher (Chrifil. Gl. 1. S. 503) versteht darunter diesenige göttliche Urfächlichkeit, kraft deren in jedem menschlichen Gesammtleben, mit dem Zustande der Erlösungsbedürstigkeit zugleich das Gewissen gessetzt ist. Einsacher des. er sie (S. 506) als die in dem Gesammtleben der Menschen gesetzgebende göttliche Urfächlichkeit. Roch näher an die von uns aufgestellte Desinition schließt sich die von Twe sten (Borles. II, 1. S. 48) gegebene an, nach welcher die göttliche Deiligkeit besieht in der Liebe Gottes, insofern die Sittlichkeit aller vernünstigen Wesen Segenstand seines Willens ist.

<sup>2)</sup> G. Tweffen, a. a. D. G. 49 Anm.

sten gebietet. Dem Wesen ber Geister inhärirend ist es ein Band, welches sie alle umschlingt, und mit Gott dem absolut guten Geiste vereinigt. Gleichwie nun die endlichen Geister berusen sind, sich benkend durch strenge Besolgung der ihnen inwohnenden theoretischen Gesete zu höchsmöglicher Erkenntnis der Wahrheit emporzuschwingen, so sind sie auch berusen, wollend und handelnd mit dem ihnen von Gott eingepflanzten sittlichen Gesete in Harmonie zu treten und sich zu vollendeter Güte auszubilden. Je weiter sie auf der Bahn der sittlichen Entfaltung sich vorandewegen, desto mächtiger und beseligender wird das sie durchdringende Lebensgefühl, desto herrlicher strahlt in ihnen die göttliche Ebenbildlichkeit, desto vollkommner wird Gott durch sie zur Offenbarung gebracht.

Hier entsteht nun die Frage, auf welche wir schon oben ausmerksam gemacht haben, wie mit der Heiligkeit Gottes die Realität des Bösen vereinigt werden könne? — des Bösen sagen wir, und nicht des Übels, aus dem ebenfalls schon oben angeführten Grunde, daß beide, ungeachtet ihres engen Zusammenhangs, doch keineswegs identisch sind. Wenige Fragen haben eine größere Bedeutung, wenige haben die Denker aller Zeiten und Länder mehr beschäftigt, wenige sind auf so verschiedenartige Weise beantwortet worden, als diese. Ungern versagen wir uns hier eine umfassendere Untersuchung über dieselbe: allein wir müssen uns, um uns nicht zu weit von unserm nächsten Zwecke zu entfernen, hier, wie bei dem Problem der Bereinbarkeit des Übels mit der göttlichen Güte, auf einige Andeutungen beschränken.

Da alles Böse einen Act ber menschlichen Willensfreiheit zur nothwendigen Boraussehung hat, so muß auch seber Berssuch, den Ursprung der Sünde in der von Gott gesetzten Welt zu erklären, und ihre Bereinbarkeit mit der göttlichen Heiligsteit nachzuweisen, auf die dem Menschen von Gott verliehene Freiheit des Willens zurückgehen. Allein worin besteht nun die Freiheit? Ist sie, im allgemeinen, metaphysischen Sinne, das Vermögen absoluter Selbstbestimmung nach den dem Mensschen inwohnenden Gesehen des Seyns (denn die Freiheit ist in keiner Beziehung ein geselloses, zufällig wirkendes Vermöss

gen), fo ift bie fittliche Freiheit bas Bermogen bes Menfchen, fich in feinem Wollen und Sandeln absolut nach der ibm inbarirenben fittlichen Befetgebung zu bestimmen. Es folat baraus, bag wenn ber Menich in allen Momenten feines Lebens wahrhaft frei banbelte, er niemals fündigen murbe. Bollenbete Freibeit ware fittliche Bollfommenbeit, eine Nothwendigfeit bes Billens, bem göttlichen Gefete in allen feinen Acten ein vollfommnes Benuge ju leiften, wie benn überhaupt bie Freiheit nur mit bem 3mange, nicht aber mit ber Rothwendigfeit im Wiberspruche ftebt, fo wenig, bag fie in ibrer bochften Bollenbung gur Rothwenbigfeit wirb. Es erbellt ! bieraus, baf bie bloke hinweisung auf bie menschliche Willensfreibeit feineswegs genügt, bas große Problem ber Gunbe ju lofen. Wir muffen die fittliche Freiheit bes Menschen allerdings auf Gott gurudführen, fie ale eine von ibm gefeste betrachten. Allein mit berfelben bat Gott bem Menfchen fo wenig ein Bermogen jum Bofen verlieben, bag fie es gerabe ift, burch welche ber Mensch fich ber Gewalt bes Bosen entreißen und zu einem Wollen und Sandeln erheben foll, welches mit bem göttlichen Gefete, und folglich mit Gott felbft in vollfommner Sarmonie ftebt 1). Es fragt fich baber noch immer: Wober bie Gunbe, und wie bie Realität berfelben mit ber gottlichen Seiligkeit vereinigt werben fonne?

Es ist indessen zu bemerken, daß der aufgestellte Begriff der sittlichen Freiheit nicht berjenige ist, von welchem diesenigen ausgehen, welche bey dem Bersuche, den Ursprung der Sünde, und ihre Bereinbarkeit mit der göttlichen Heiligkeit zu erklären, auf sie provociren. Sie sehen in derselben nichts anders als das Bermögen der Wahl zwischen dem Guten und Bösen. Allein das ist nicht die eigentliche Freiheit, sondern die Willsführ, und diese ist eben nur die noch unvollsommne, im Wersden begriffene Freiheit. Wahr ist es allerdings, daß in diese

<sup>1)</sup> Jacobi, von göttlichen Dingen zc. B. 3. S. 324: Die moralische Freiheit besteht so wenig in einer unseligen Fähigkeit widersprechenber Dinge, das Bose wie das Gute zu wollen, daß wir bloß in fosern diese unselige Fähigkeit uns beiwohnt — nicht frei sind.

fem Daseyn noch kein Mensch zu bem vollkommnen Besig seiner sittlichen Freiheit gelangt. Es hängt mit der Endlichkeit bes Menschen, vermöge welcher er in seder Beziehung ein werbendes Wesen ist, zusammen, daß auch seine Freiheit eine werbende, folglich unvollkommne, sedoch bestimmt ist, sich in unendlichem Progresse zu entwickeln und auszubilden. Die Menschen bleiben alle, mehr oder weniger, in der Willsühr besangen. Vollendete Entfaltung ihrer Willensfreiheit ist ein Ziel, nach dem sie ringen, ohne es semals, in diesem Daseyn, vollständig erreichen zu können. Fassen wir nun die Freiheit nicht als solche, sondern als eine werdende auf, gehen wir dem natürlichen Entwicklungsgange des Menschen nach, so dürsten wir wohl auf demsenigen Wege seyn, auf welchem sich das berührte Problem so befriedigend lösen läßt, als es uns innerhalb der unserm Geiste gesetzen Schranken möglich ist.

Bey feinem Gintritte in bas gegenwärtige Dafenn ftebt ber Mensch unter ber unbedingten Berrichaft ber Ginnlichfeit, und ber mit biefer unauflöslich jufammenbangenben außern Ratur. Bon tiefem Dunfel umfloffen bat ber Beift noch nicht einmal bas Bewuftfeyn seiner felbit, noch weniger ber gottliden Gefete, unter welchen er ftebt, und welche fein ganges Wollen und Wirfen absolut beterminiren follen. Es ift allerbings noch Ginbeit in ber menschlichen Ratur, allein eine Ginbeit, welche barin begründet ift, bag bas mabre Wefen bes Menfchen noch in tiefem Schlummer befangen, und mit feinen erhabenen Unfpruden noch gar nicht bervorgetreten ift. 2Bas vom Fleisch geboren ift, bas ift Fleisch (3ob. 3, 6); allein ber Menfch foll vom Geifte geboren und felbft Beift werben: er foll fich aufschwingen zu ber Sobe, wo er obne Rampf und Anftrengung, mit Bereitwilligfeit und Freube, burch eine Art von innerer Nothwendigfeit in feinem gangen Bollen und Sanbeln und Streben und Genn fich einzig nach bem ibm als praftifches Lebensgeset inbarirenben Wejege Bottes enticheibet. und ber Sinnlichfeit fich als eines willigen Berfzeuges bebient, um feine Zwede zu realifiren. Der Geift, urfprunglich ein Sclave bes Reifches und ber Welt, foll fich gur unbedingten Berrichaft über beibe erheben, alfo bag er nicht ferner beffimmbar burch bie von ihnen ausgehenden Antriebe, sich überall von dem ihm wesentlich inwohnenden göttlichen Gesetze bestimmen läßt und eben hiedurch in allen praftischen Außerungen sein Wesen in voller Reinheit und Klarheit zur Offenbarung bringt.

Allein zwischen bem urfprunglichen Buftanbe bes Menschen und biefem ftrablenben Biele feiner Bestimmung liegt ein großer, weiter Zwischenraum, ben ber Mensch in ber allmähligen Boll= giebung feines Werbens, zu burchwandern bat. Das ift bas große, bunfle Gebiet ber Gunbe. Wenn namlich ber Menich taum aus feinem erften Beiftesichlummer erwacht ift, fo funbigt fich, wenn auch zuerft leife, in feinem Bewußtfeyn bas göttliche Gefes an; er fühlt fich berufen zu einer Beife bes Wollens und Sandelns, welche von feinen finnlichen Begier= ben und Trieben gang unabbangig, und in vielen Kallen biefen burchaus zuwiber ift. Muf ber einen Geite wird er fich ber Rraft bewußt. ben fittlichen Unsprüchen bes Beiftes Benuge au leiften; auf ber anbern Seite aber giebt ibn bie Sinnlichfeit mit furchtbarer Gewalt an, und findet eine mächtige Stuge in ber äußerlichen Welt, mit welcher bie innigften Banbe fie verfnüvfen, und burch beren Ginwirfungen fie in beständiger Aufregung und Spannung erhalten wird, und in ber Gundhaftig= feit ber Gefellichaft, innerhalb welcher ber Denich gum Bewußtfeyn gelangt. Jest ift bie urfprungliche Ginbeit feines Sepns gebrochen, ber in feiner boppelten Ratur begrundete, von Paulus (Rom. 7, 14 ff.) fo meifterhaft geschilberte Untagonismus bat begonnen, mit ibm ift bie Möglichfeit ber Gunbe eingetreten, Die jest nur allguoft gur Wirflichfeit wirb. Menich vernimmt in feinem Bewußtfeyn bie Stimme bes gottlichen Gefeted; er weiß es, bag er ihm unbedingten Geborfam leiften foll, baf er biefen Beborfam ibm auch leiften fann; allein ein mächtiger Bug fnupft ibn an feine Sinnlich= feit, er bringt ihr bie Forberungen feines Beiftes gum Dpfer bar; er leiftet Bergicht auf bas ibm inwohnenbe erhabene Ber= mogen, ihr entgegen bas gottliche Gefet zu erfullen, und gibt fich fraftlos ibren Impulfen bin; noch mehr, er nimmt bas Princip ber Ginnlichfeit als Marime auf, macht es gur boch=

sten Regel seines Wollens, bestimmt sich nach bemselben in seinem Handeln, und bietet nicht selten alle seine Energie auf, um sie durchzusehen. Und welches ist diese Maxime? Es ist die Selbstuckt. Denn Selbstucht ist das allgemeine Gesset, welches die ganze vernunftlose Natur mit eiserner Nothwendigseit beherrscht. Das eigentliche Geset des Geistes das gegen ist die Liebe. Allein dem Fleische, und mit ihm der ganzen äußern Naturgewalt sich hingebend, verläugnet der Geist das ihm eigenthümliche Geset, unterwirft sich dem Gesetz der vernunftlosen Natur, nimmt es mit Bewußtseyn in sich auf, und entwickelt so in sich die geistige Selbstucht, die schlimmste, verwerslichste, hartnäckigste, die es geben kann 1).

<sup>1)</sup> Gegen bie bier aufgestellte Theorie fpricht fich mit Entschiebenbeit Julius Muller aus (Bom Befen und Grunde ber Gunbe-G. 142 ff.). Bir erfennen gern, bag er in bem bier einschlagenben Abschnitte viel Babres und Bebergigenswerthes fagt; allein mit welcher Aufmertfamteit wir auch ju wiederholten malen bie vort ibm entwidelten Grunbe erwogen, fanben wir uns bennoch nicht veranlagt, bie aufgeftellte Unficht von ber Genefis ber Gunbe aufaugeben. Müller felbft gibt au (G. 146), "baß bie Ginnlichfeit - im gegenwärtigen Buftanbe ber menfclichen Ratur - auf ben Willen wirft als Reig, fich gegen bie Forberung bes fittlichen Gefeges zu bestimmen, bag ferner bie Abermacht ber finnlichen Intereffen über bie geiftigen, wenn auch feineswegs bie einzige Form, boch eine ber Samptformen ift, in benen bie fittliche Berruttung bes menfclichen Lebens fich offenbart." Allein er fragt: Bober es benn fomme, baf ber Beift bie Ginnlichfeit ju feinem Princip macht, anstatt fich nach feinen eigenen Gefeten zu bestimmen, und fo in positive Gelbftverfebrung bes Willens verfällt? Ilm bies ju erflaren, barf man fich freilich nicht bamit begnugen, fich auf eine natürliche Schwäche und Donmacht bes Beifies ju berufen; allein mit befto mehr Recht beruft man fich barauf, bag ber Geift, und bie einen Grund = Charafter beffelben ausmachenbe Freiheit im Berben begriffen find, und bag gu ber Beit, wo ber Beift noch faum aus feiner primitiven Bewußtlofigfeit erwacht ift, Die Ginnlichfeit mit ihren Trieben ichon in voller Activität ift. Allein Matter fragt weiter: Barum benn boch ber Beift, fo wie er feiner felbft und feiner göttlichen Bestimmung fich bewußt wird, nicht fofort bie finnliche Ratur feinem Billen unterwirft, und burch benfelben unwanbelbar beberricht? Sierauf bient aber gur Antwort; Beil ber Geift

Sier fteben wir alfo in bem Gebiete ber Gunbe, und es gibt feinen Menfchen, ber nicht bey bem Austreten aus ber

bey bem Erwachen jum Gelbftbewußtfepn und jum Bewußtfeyn bes fittlichen Gefetes noch nicht zu feiner vollen Starte gelangt, fonbern eben noch im Aufftreben zu feiner mabren Entfaltung begriffen ift. Gine innere Berruttung bes Beiftes, einen urfprunglichen 216= fall beffelben von Gott angunehmen, bagu ift boch wirklich fein genugenber Grund vorhanden. Babr ift es allerdings, bag bie Ginn= lichteit als folde nicht bofe, bag fie auch an und fur fich nicht Princip ber Gunbe ift; bas Bofe entfpringt am Enbe immer aus bem Geifte und finbet Statt, wenn berfelbe bem gottlichen Gefete, beffen er fich bewußt ift, juwiber fich fur ben finnlichen Reig entfceibet. Darum rubt auch bie Schuld auf bem Beift und nicht auf ber Ginnlichfeit. Benn Müller bemerft, bag boch viele Gunben und Lafter mit ber Ginnlichfeit nichte zu thun haben, wie Berrichfucht, Ebrgeig ac., fo bat er Recht, wenn von einem birecten Bufammenbang berfelben mit ber Sinnlichfeit bie Rebe ift. Allein bebenft man, bag bas Princip ber gangen bernunftlofen Schöpfung bie Gelbftfucht ift, bie fich icon in ber Pflange außert, und alle Beftrebungen und Thatigfeiten bes Thieres bestimmt, und bag biefe Gelbfifuct eben auch Princip ber menfchlichen Ginnlichfeit ift, fo ertlärt fich Alles. Der finnlichen Dacht fich überlaffenb, und fo fich felbft aufgebend, gibt ber Geift, wenigftens momentan, auch bas ibm inwohnende Lebensgefet, nämlich bas Wefet ber Liebe auf, und nimmt fatt beffen bas Princip ber Ginnlichfeit, bie Gelbftfucht, als Marime an. Go verfallt er in bie geiftige Gelbftfucht, in welcher fich gerabe bie bochfte Dacht ber Gunbe außert. Aus ihr entspringen ber Ehrgeig, bie Berrichsucht und viele andere Lafter, welche, wenn fie auch nicht unmittelbar aus ber Sinnlichkeit ent= fpringen, bennoch mit ibr aufammenbangen, und ihre Berrichaft gur nachften Beranlaffung haben. - Faßt man ben Bufammenhang bes Bofen mit ber Ginnlichkeit ans bem angegebenen Gefichtspunkte auf, fo wird man auch feinen Grund feben zu ben praftifch nachtheiligen Rolgen, welche Duller als nothwendige Confequengen ber Ableitung ber Gunbe aus ber Sinnlichfeit betrachtet. barum banbelt es fich ja, bie Ginnlichfeit zu ertobten, benn fie ift an und für fich nicht bofe, fie fann bem Beifte bienftbar, fie foll bas Organ feyn, burch welches er in ber materiellen Belt feine Bwede realifirt. Es banbelt fich einzig barum, bag ber Beift ber Sinnlichfeit gegenüber fich felbft behauptet, ben Reigen berfelben, überall wo fie bem göttlichen Gefete wiberfprechen, einen fanbhaf= findlichen Unschuld bieses sinstere Gebiet betreten mußte, teinen, ber die Laufbahn durch dasselbe ganz vollendete. Das ist offenbar Lehre der heiligen Schrift, welche überall von dem Gedanken ausgeht, daß der Mensch von Natur aus noch nicht ist, was er werden soll, daß seber der Sünde verfallen ist, und nur durch eine sein ganzes Wesen umfassende, umwandelnde Wiedergeburt das ihm gesteckte Ziel der Bestimmung erreichen kann.

ten Biberftand leiftet, und fich einzig von biefem in feinen Billenebestimmungen regieren läßt.

Much barin muffen wir Muller wiberfprechen, bag bie Mbleitung ber Gunbe aus ber Sinnlichfeit im R. E. feine Beffätigung finden foll. Allerdings fellt bie Schrift nicht bie Lebre auf, baß bie Gunbe unmittelbar aus bem Rleifc bervorgebe; ben eigentlichen Urfprung berfelben verlegt fie in ben Beift bes Menfchen, wo bie Willenebeftimmungen Statt finben (Matth. 15, 19. Rom. 7, 15. 16). Allein ficher icheint es uns, bag bie Schrift bie Ginnlichkeit (ouge) ale bas Centrum aller neigaonol, und baber ale bie gewöhnliche Beranlaffung gur Gunbe barftellt. Mag auch bas Bort odet in manchen Stellen bie von Müller ibm bevgelegte Bebeutung baben: bie ber Gemeinschaft mit Gott beraubte, fich felbft überlaffene (furger bie funbbafte) Menfchen - Natur, fo beutet boch icon bie Bezeichnung biefes Begriffe mit odos barauf bin, baß bie Apoftel bas Gunbhafte ber menfclichen Ratur mit ber Ginnlichfeit in irgend eine Berbinbung festen. Bubem gefiebt Miller felbft ein, baß es in bem R. T. einige Stellen gibt, für welche bie angegebene Bebeutung nicht recht paffen will. Unter biefe murben wir aber unbebentlich einige Stellen rechnen, auf welche Muller fene Bebeutung bon oage anwenden will, namentlich Rom. 7, 14 ff. Gal. 5, 13-24, bie une, befonders wenn fie mit 3ac. 1, 14 verglichen werben, offenbar ben Gebanten auszufprechen icheinen, bag bie Gunbe entftebt, wenn ber Beift fich felbft aufgibt, um fic bem bem gottlichen Gefet wiberfprechenben finnlichen Reig gu niber-Taffen. Bas ben einer Untersuchung über bie bie Genefis ber Gunbe betreffenbe neuteftamentliche Lebre nicht überfeben merben barf, ift ber Umftanb, bag fich bie allgemeine Denfungeweise in bem apoftolifden Beitalter für ben Bufammenbang ber Gunbe mit ber Ginnlichfeit aussprach. Dan febe g. B. wie Philo fich über biefen Gegenstand erklärt, ben Gfrorer, Philo und bie Aler. Theofopbie, Ir Thi. G. 393. Man febe auch Wahl, Clavis p. 449. Rlaiber, von ber Gunbe und Erlöfung, G. 29 folg.

Das Böse hängt also genau mit bem natürlichen Entwicklungsgange bes Menschen zusammen, vermöge bessen er burch successiven Fortschritt sich aus dem Zustande des vollkommnen Beherrschtseyns von der blinden sinnlichen Naturgewalt, zum Zustande der unbedingten Herrschaft des Geistes über das Fleisch und die Welt, des vollendeten Sichselbstestimmens des Geistes nach dem ihm wesentlich inwohnenden göttlichen Gesetze erheben soll. Allein das Gesagte reichet noch nicht hin, die große Frage zu lösen: Wie die Nealität des Bösen mit der Heiligfeit Gottes vereinigt werden könne? Indessen siellt sich uns doch, von dem gewonnenen Standpunkte aus diese Frage in einem neuen Lichte dar. Sie ist nämlich jetzt so zu fassen: Warum hat der Allheilige dem Menschen einen solchen Entwicklungs-Gang vorgeschrieben?

Die nächste Antwort, welche auf biese Frage gegeben wer, ben fann, ift bie: Weil ber Mensch, als endliches Wesen, in jeder Beziehung unter bem Gesetze bes Werbens sieht; weil auch seine Freiheit eine werbende ist, und die noch nicht gewordene, noch nicht zur vollfommnen Entfaltung gelangte Freiheit die Möglichkeit der Übertretung des göttlichen Gesetzes in sich schließt.

Die Möglichkeit fällt baher allerdings auf Nechnung Gottes; die Wirklichkeit aber auf Nechnung des Menschen; weßhalb die Günde auch immer Schuld begründet, die aber freilich um so geringer ift, je unentwickelter noch die Freiheit und
das ganze geistige Seyn des Menschen, und je mächtiger der
Neiz zum Bösen ist, Berhältnisse, die nur der Allmächtige vollkommen kennt, der daher auch allein im Stande ist, in jedem
gegebenen Falle den Grad der Schuld genau zu ermessen.

Wenn wir die Entstehung der Sünde in dem Werben der menschlichen Freiheit und Sittlichkeit begründet seyn lassen, so sind wir darum keinesweges mit densenigen einverstanden, welsche das Böse als etwas rein Negatives betrachten. Weber aus einem Defectus, noch aus einer Privatio läßt sich das seinem Defectus, noch aus einer Privatio läßt sich das seine Belbe erklären. Wollte man das Böse aus der Unvollkommens heit des Menschen, aus den ihm als endlichem Wesen mansgelnden Realitäten ableiten, so müßte man es auch dem Baum als etwas Böses anrechnen, der animalischen Irritabilität zu

entbebren, und bem Thiere, ber Bernunft beraubt au fenn. Alles Endliche ware biemit, als Endliches, etwas Bofes, und bie Welt als Inbegriff alles Endlichen von bem Bofen bis in bie Tiefe burchbrungen. - Bollte man fagen, bag bas Bofe feinem mabren Befen nach bas noch nicht geworbene Gute ift, fo murbe man ben gleichen Brrthum begeben, in welchen man verfiele, wenn man bas licht aus ber Rinfternif ableiten wollte. Das fich contradictorifd Biberfprechenbe fann nicht mit einan= ber in einem genetischen Berbaltniffe fteben. Das Bofe ift mehr als bloge Unvollfommenbeit, mehr als bas noch nicht geworbene Gute. Es berubt auf bewußten Willensbestimmun= gen, burch welche fich ber Menich mit bem gottlichen Gefege in Wiberfpruch ftellt; es ift positiver Untagonismus gegen ben Willen Gottes, Emporung gegen Gott. Darum gerabe begrundet es bie Schulb, bie awar geringer, ober größer fenn fann, aber immer eine Berminberung bes Werthes bes funbis genben Objectes, und eine Würdigfeit ber Bestrafung implicirt.

Allein wenn es gewiß ift, bag bas Boje nicht in ber blogen Regativitat beftebt, fo bleibt es auf ber anbern Seite nicht weniger gewiß, bag wenn bie Freiheit bes Denfchen feine werbenbe mare, auch bas gange große Lebens = Bebiet, in welchem bie Gunbe ericeint, und fich in ihrer oft grafflis den Realität zeigt, verschwinden murbe. Go entfieht aber bie Frage: Warum ber beilige Urgeift ben Menfchen nur mit ber Potentialität ber Freiheit ins Leben treten läßt, Die Actualität berfelben aber an bie Bebingung eines allmähligen Berbens gebunden bat? Sierauf fonnen wir nun nichts anders antworten, als bag es eben in ber Ratur bes Endlichen liegt, ju werben, und burch einen enblofen Progreß jum Ceyn im cigentlichften, eminenteften Sinne bes Borts binanguftreben, ohne biefes Biel jemals vollfommen erreichen zu fonnen. Wir fonn= ten eben fo gut fragen: Warum Gott ben Baum fich nach und nach aus bem Reime entwickeln läßt, warum bie Erbe felbft fo lange und große Entwicklungs-Perioden burchzumachen batte, warum eben bas All ber Dinge aus lauter enblichen Wefen aufammengefest, und felbft ein Enbliches ift? Sier ftogen wir auf ein Problem, beffen Unauflosbarfeit wir ichon jugegeben haben. Die Frage um die Vereinbarfeit bes Bösen mit ber göttlichen Seiligkeit hängt mit der um die Endlichkeit der Welt und beren Vereinbarfeit mit der Absolutheit Gottes zusammen, und hat, von dieser Seite her betrachtet, etwas Mysteriöses, bas durch keine Forschung ganz aufgehellt werden kann 1).

Es ift fonberbar, bag man nur an biefer Bestimmung bes Menschen, in allmäbligem Progreffe zu mabrer Freiheit, b. b. jur Gittlichfeit, ju reifen, Auftog genommen, und eine andere gang analoge Erfcheinung fo febr überfeben bat. 3ft es benn mit ber Beisbeit bes Menschen nicht gang ber gleiche Kall wie mit feiner Tugend? Auch in intellectueller Sinsicht begrüßt ber Mensch biefes irbifde Dafenn in tiefem Schlummer; nach und nach erft erwacht fein Erfenntnig = Bermogen. Allein von bem erften Erwachen beffelben bis zu feiner vollfommnen Entwicklung - welch ein ungeheurer 3wifdenraum! Und bier liegt boch bas Gebiet bes Irrthums, bas ber Denich burdmanbern muß. Bu voller, reiner, lichtvoller Erfenntnig ber Wahrheit gelangt feiner, ohne biefes Gebiet burchzogen gu baben; ber eine mag fcneller burch baffelbe binburcheilen, ber andere fich auf bemfelben in endlosen Umwegen verirren. 211lein burch Irrthum gur Babrbeit, burch bas Dunfel gum Lichte, bas ift boch nun einmal bas loos, welches bem Menfchen von bem Urbeber feines Dafenns angewiesen wurde. Diefer Bedingung fann feiner fich entziehen, benn auch fie bangt mit bem Endlichsenn bes Menfchen und bem ibm auferleaten Gefege ber ftufenweisen Entwicklung ungertrennlich aufammen. Inbeffen liegt in bem Probleme, mit welchem wir und beschäftis

<sup>1)</sup> Jacobi, von ben göttlichen Dingen 2c., B. Bb. 3. S. 324: Freiheit können wir uns nur in fofern zuschreiben, als wir uns einer jedem Widerstande gewachsenen Kraft in uns zum Guten bewußt sind. Warum diese Kraft, die der Geist selbst des Menschen, — das Bermögen in ihm ift, wodurch er sein Leben in sich selbst hat — dennoch nicht jeden Widerstand überwindet, also uns nicht wirklich frei sepn, sondern nur nach Freiheit, annäbernd, ftreben läßt, ist ein undurchbringliches Geheimnis. Es ist das Geheimnis der Schöpfung, der Bereinigung des Endlichen mit dem Unendlichen, des Daseyns einzelner persönlicher Wesen.

gen, noch eine Schwierigfeit, auf bie wir bisber noch nicht aufmerffam gemacht baben, und bie aus bem oben bervorgebobenen positiven Charafter bes Bofen entspringt. Gleichwie nämlich zwischen unvollfommner Erfenntnig und Brrtbum, fo ift auch zwischen bem noch nicht geworbenen Guten und ber Gunde ein großer Unterschied zu machen. Das Rind ift noch nicht zur Sittlichfeit gelangt, und bennoch betrachten wir es als frei von Bofem und unichulbig; gerade wie wir bemfelben, ungeachtet ber außerften Unvollfommenbeit feiner Erfenntniß, bennoch feinen Irrtbum zur Laft legen. Der Irrtbum entfteht burch Singabe bes Beiftes an bie Taufdung, an ben Trug, bas Bofe burch Singabe bes Billens an einen bem gottlichen Gefege wiberfprechenben Reig. Darum fragt es fich nicht allein: Wie es fich benfen laffe, bag ber allheilige Gott bie Freibeit und Sittlichfeit bes Menichen als werbende gefest babe; fonbern es fragt fich ferner: Bie wir es uns erflaren follen, baß er ben Menfchen fo vielen bofen Reigen ausgesett bat, bie von allen Seiten auf ihn einbringen, fich in feiner Sinnlichfeit concentriren, und ibn nicht felten mit beinahe unwiderfieblicher Gewalt zur Gunbe verloden ?

Auch auf biefe Frage finden wir die Antwort burch bie Betrachtung bes Enblich = Seyns bes Menschen. Jebe enbliche Rraft nämlich, und mithin auch bie fittlichen Rrafte bes Denichen, fonnen fich aus ihrer primitiven Potentialität gur Actualität nur in Folge eines fortbauernben Untagonismus entwickeln. Im Rampfe mit bem ben Menfchen umfliegenden Dunfel, mit ben ihn umgaufelnben Taufdungen bes finnlichen Genns und ben berrichenben Grrthumern und Borurtheilen entfaltet fich und reift feine Erfenntniffraft. Muf gleiche Beife fest auch Die Entwidlung ber fittlichen Rrafte bes Menfchen eine ihnen gegenüberftebenbe Dacht poraus, mit ber fie gu fampfen baben, und bie nach jeber Nieberlage fich wieber aufs Reue erhebt und fie zu neuem Rampfe aufforbert. Bollte Gott alfo bie fittliche Entwicklung bes Menschen, wollte er, bag berfelbe burch felbfiffanbige Unftrengungen fich zur Tugend ausbilbe und ber Geligfeit, nach welcher er fich febnt, fich murbig mache, fo mußte er auch ben von bem Sitten = Gefete burchbrungenen Geist in einen Antagonismus verslechten, durch welchen er in beständiger Spannung, und eben darum auch in beständiger Übung seiner Kräfte erhalten werden konnte. Mit der dem Menschen angewiesenen Bestimmung zu progressiver sittlicher Entfaltung mußte Gott daher auch die Möglichkeit des Bösen seinen: über diesen Punkt ist nicht hinauszukommen, und jeder Bersuch, die Realität der Sünde mit der heiligkeit Gottes zu vereinigen, wird am Ende immer wieder darauf zurücksühren.

Das Alles aber befriedigt und noch nicht. Wir fühlen immer noch ein gewiffes Biberftreben ben bem Gebanten, bag in einer von bem allheiligen Gott gefetten Welt auch bas Boje Aufnahme finden fonnte. Sier tritt und aber eine Betrachtung entgegen, bie gang geeignet ift, berubigend auf unfer Gemuth einzuwirfen, bas ift bie Betrachtung, bag Gott mit ber Möglichfeit ber Gunbe auch bie Erlöfung gefest bat, burch welche jene überwunden, verbrangt, verschlungen werben foll. Die Gunde ift, ungeachtet ibrer oft fo fürchterlichen Realität, bennoch ihrem Befen nach etwas Richtiges, bas mit fich felbit im Rampfe liegt und im Grunde fich felbft gerftort. Im Beifte bes Menschen selbit bat fie feine mabre Burgel: benn wenn auch ber Beift mit Aufgebung feines eigenthumlichen Genns fich ber Gunbe jum Sclaven bingeben, ja fogar fie als Maxime in fich felbft aufnehmen fann, fo ift er boch nach Gott gefchaffen, von bem gottlichen Gefete burchbrungen, und von einem ungerftorbaren Triebe bewegt, fich zu immer boberer Reinbeit und Gottabnlichfeit auszubilben. Die Burgeln ber Gunbe find in bem Rleische, nicht als ob bas Rleisch an und für fich bofe ware, fonbern weil ber Beift fich von ihm beberrichen, fich gur Aufgebung feiner felbft und feines eigenthumlichen Lebens binreißen, fich verleiten läßt, bas Princip bes fleischlichen Lebens zur Marime feiner Willensbestimmung zu machen. Allein ber Beift ift bestimmt, nicht nur über bas eigene Rleifch, fonbern über bie gange materielle Welt zu berrichen; bas ift fein Beruf, babin geht fein tiefes Gebnen, und es wohnen in ibm mächtige Rrafte, bie ibn zu einer folden Berrichaft befähigen, und welche ungeachtet aller Berirrungen, in bie er geratben fann, freben und ringen, fich zu offenbaren und geltend zu

Und mit welcher Gnabe Gott ibm ben biefem Rinmachen. gen nach Entwicklung feiner felbft entgegen fommt, bas lebrt und bas Chriftenthum, bavon ift bie Erifteng bes Chriftenthums felbit und fein fortbauernber fiegreicher Fortidritt eine glangende Beftätigung. Gott bat eine endlofe Evolution ber Menschbeit gefest; er will bie Erlöfung feiner Rinder und bebingt fie, und wer biefem erlofenben Wirfen Gottes bartnadig widerftrebt, ber bereitet fich biedurch ben geiftigen Tob. Je weiter bas Menschengeschlecht an ber Sand ber Gottheit voranichreitet auf feiner großen Entwicklungs = Babn, befto mebr muß bie Berrichaft ber Gunbe fich vermindern. Uberwindung, Bernichtung bes Bofen, bas ift 3wed bes gangen Erlofungswerfes Gottes; bes Menichen : Sobn ift gefommen, auf baf er bie Berfe bes Teufels gerftore (1 30b. 3, 8). Allein gang verschwinden wird bie Gunde erft bann, wann nicht nur ber Gingelne, fonbern bie Gefammtheit unfere Gefdlechts an bem Biele ibrer Bestimmung wird angelangt feyn, und wann wird biefes gefcheben?

Allein nicht genug, bag bas Bofe bestimmt ift, burch bie von Gott gesette Erlösung übermunden, gerftort gu werben, es arbeitet felbft an feiner Berftorung. Es muß in feltfamem Biberfpruche mit fich felbft bagu beptragen, bas Gute gu beförbern. Schon oben machten wir auf die Rothwendigfeit bes Schmerzes zur Entfaltung ber enblichen Geifter aufmerffam. Der phyfifche Schmerz ift es, welcher querft ben menfclichen Beift aus bem tiefen Schlummer erwedt, in welchem er in biefes Dasen eintritt; er ruft bie erften Rrafte beffelben gur Thatiafeit auf: im Rampfe mit ibm entfaltet fich allmäblig bas geistige Leben. Die ichmerglichen Ginwirfungen ber außern Welt lebren ben Menschen bie Natur zu beherrichen und fich unterwürfig gu machen, bie Barte bes Schidfals wedt in ibm Energie und Muth und bie jebem Unfturme bes Schicffals Tros bictende Gewalt bes Geiftes. Allein überfchauen wir nun bie Gesammtbeit ber schmerzlichen Ginwirfungen, im Rampfe mit welchen ber menschliche Beift feine Rrafte anwenbet, übt, entfastet, und jebe Bervollfommnung gebeibt, fo finben wir unter benfelben nicht bloß folde, welche von ber phys

fifchen Natur ausgeben, sondern eine ungebeure Maffe, welche ibre Quelle in Willend - Acten bes Menschen bat, und gerabe in folden, welche fündlicher Ratur find. Die unberechenbare Angabl ber aus bem fündlichen Wollen und Sandeln ber Denichen entipringenden übel liegt nun allerdings ichmer auf und, und trübt gewaltig bas gegenwartige Dafeyn; fie ift eine Saupt-Urfache, warum wir auch in benienigen Momenten, mo fein phyfifder Schmerz und berührt, bennoch nicht jum Genuffe eines reinen Gludes gelangen fonnen. Allein je gablreicher und berber bie aus ber menschlichen Gundhaftigfeit entspringenben Ubel find, besto mehr wirfen fie ju unferer geistigen Entwicklung. Go muß in ber von Gott gefegten Ordnung bie Gunbe felbft gur Bervollfommnung ber Befammtheit ber enblichen Geifter bentragen. Gie ift ein ftrafbares Biberftreben gegen bie Gefete bes gottlichen Reiches, und bennoch ein Moment, unter beffen Mitwirfung biefes Reich fich entwidelt. Bo irgend eine Gemeinschaft ber Menschen in ihrer Bilbung noch febr gurud ift, ba werben um fo viel mehr fundige Thas ten vollbracht werben, aber auch in ber Tiefe biefer Gemein= icaft als anregende Bewalt wirfen, um fie zu einer bobern Stufe ber Bilbung binangutreiben. Je bober bagegen irgend eine Gemeinschaft fich emporidwingt in ibrer fittlichen Bilbung, besto geringer wird bie in ibr bervortretenbe Maffe fündlicher Thaten werben, besto weniger bedarf fie aber auch biefes Domentes, um zu noch boberer Bilbung fich binangubewegen. 3m Gebiete ber Gunbe beginnt bas gottliche Reich; allein es ftrebt babin, biefe gu überwältigen, und in eben bem Grabe, als es fich berrlicher entfaltet, muß auch bas Bofe mehr aus feinem Schoofe verschwinden, bis es endlich ganglich beffegt und überwunden fenn wirb.

Indessen nicht allein in objectiver, sondern auch in subjectiver Beziehung bringt die Sünde schmerzliche Wirfungen
hervor. Sich überall gründend auf eine dem göttlichen Gesetze widersprechende Willensbestimmung, muß sie nothwendigerweise immer Schmerz erzeugen. Denn das göttliche Gesetz ist
ja unserm Geiste als sein eigentliches, praftisches Lebensgesetz
eingepflanzt; jedes Widerstreben gegen dieses Gesetz ist ein Wi-

berftreben gegen bas Befen bes Beiftes felbit, eine in ibm bervorgebrachte Trübung und hemmung feines eigenthumlichen Cenns, mas fich burch inneres Diebebagen, burch Unrube und Schmerz anfündiget. Das find bie innern Thatfachen, in welchen bas bofe Bewiffen fich offenbart, bie Reue, ber Unfriede, bie Ungft ber Geele, ein Schmerg, ber bis gur außer= ften Bergweiflung geben fann. Es ift offenbar, bag, inbem bie Gunbe in bemienigen, welcher ibr bulbigt, unmittelbar jum Schmerze wirb, fie eben bieburch auch ben Gunber aufforbert und antreibt, fich ihrer Gewalt zu entziehen und nach Befferung zu ftreben. Die Reue ift überall ber erfte Unftoff gur Buffe, und je tiefer ber Schmerg ber Reue empfunden wird, besto sicherer ift barauf ju rechnen, bag ber Gunber alle feine Rrafte aufbieten werbe, um fich ber Gewalt bes Bofen zu entziehen. Go wirft bie Gunbe auch fubjectiv als Moment gu ber geiftigen Entfaltung bes Menichen; fie bient, gegen ihren Willen, bem Guten, und arbeitet fo an ihrer eigenen Berftorung, woburch fich gerabe ibre Michtigfeit recht an ben Tag legt.

Beben wir nun von bem Gefichtebunfte ber Richtigfeit bes Bofen aus, bebenfen wir, bag es im Rampfe mit fic felbft begriffen, fich überall felbft gerftort, vergebrt, und fogar gur Realifirung bes Guten mit beytragen muß, fo begreifen wir, wie in ber von bem allheiligen Gott geschaffenen Welt auch bas Bofe Aufnahme finden fonnte. Wir burfen nur nie vergeffen, bag Gott bas Einzelne nie und nirgende ale Eingelnes, fonbern in Berbindung mit bem Gangen und allen fich im Laufe ber Beit entfaltenben Beranberungen fest. erscheint auch bem Ewigen bas Einzelne immer nur im Gan-Darum muß überall bas Gingelne por Gott eine gang 2011. anbere Geftalt annehmen als por unfern Bliden. Babrend wir baber bas Bofe überall in feiner entfetlichen Realitat erichauen, erblicht es Gott, ber boch über aller Zeit ichwebend und biefelbe bebingend, in einer einzigen, großen, vollfommen lichtvollen Unschauung bas Reich ber vernünftigen Wefen nicht nur in feinem gangen unermeglichen Umfange, fonbern auch in feinen endlofen Entwicklungen erfaßt, bas in bemfelben bervortretende Böse überall als ein schon überwundenes, Bernichtetes. Er ist es ja, der von Ewigfeit her eine Erlösung der Menschheit und des ganzen vernünftigen Geister-Reiches gesetzt hat und dieselbe vollzieht; und im Lichte der Erlösung muß das Böse nothwendig als ein verschwindendes, oder vielmehr als ein schon verschwundenes Moment erscheinen 1).

Es ist mithin mit dem Bösen wie mit dem Übel, zu dem es auch gehört, ob es gleich eine eigene Art von übel begrünstet, und als von einem freien Willens allt ausgehend, noch

<sup>1)</sup> Tweffen, Dogm. II. 1. G. 127: Wenn auch bas Bofe an fich nicht in eine bloge Regation, die bloge Abmefenheit bes Guten ge= fest, nicht aus ber Nothwendigfeit bes Berbens, ober ber allmabligen Entwicklung bes Guten abgeleitet werben fann, fo ließe fich boch wohl benfen, bag ein bie Belt im Gangen überschauenber Blid in felbigem etwas Richtiges, bas weber ift, noch wirb, erfennen wurde, etwas was nur bem Ubergange aus ber Doglichfeit jur Birflichfeit bes Guten angeborte, und auch bann nur entftanbe um ju verschwinden, fich nur erhobe um übermaltigt ju werben. Denn fiellen wir und bie Belt bor, wie fie aus Gottes Schopfer= band hervorging, fo fann in ihr nichts anders als gut gewesen fenn (Genef. 1, 31); benten wir und biefelbe wie fie einft fenn wird, wenn bas ber Schöpfung vorgestedte Biel ber Bolltommenbeit erreicht ift, fo wird Ubel und Bofes ganglich von ihr ausgefoloffen fenn (2 Vetr. 3, 13. Offenb. 21); bas Bofe liegt alfo nur in ber Mitte; es ift nicht gewesen und wird nicht fepn; es ift baber überall nicht in bem Ginne, wie bas Gute ift; es ftrebt nur jum Genn, ohne es ju erreichen; es ift, wie gefagt, nur verfdwinbend; fein Dafenn ift ein Untergeben. - Rlaiber, von ber Gunbe und Erlöfung, G. 21 : Die gottliche Offenbarung gibt uns bie einzig mögliche und genugenbe, unferm frommen Gefühle, wie unferer anthropologifden und theologifden Forfdung gleicherweife gufagenbe Löfung (ber Frage über Bereinbarfeit ber Gunbe mit ber göttlichen Beiligfeit) in ber Babrbeit, baß Gott bie Schöpfung freier, bie Doglichteit bes Bofen in fich tragenber, und in ihrer Entwicklung aus freier Schuld in bas Bofe wirklich verfinkenber Befen nur gewollt habe in Ginheit mit ber Erlöfung, baß alfo bas Bofe eine borübergebenbe und verschwindenbe Erscheinung in ber Entwidlung endlicher Befen fep. Dieg ift bie große, burch bie gange Offenbarung fich bindurchziehenbe 3bee; ja wir finden eben in ihr wie bas Befen, fo bas Biel aller gottlichen Offenbarung. Bergl. Romang, Spfiem ber natürlichen Religionel. G. 282. 406.

mehr ift als libel, nämlich zugleich Schuld. Gleichwie mm bie Realität bes übels, fo lange man mit feiner Betrachtung ben ber Gingelnheit ber Dinge und Erscheinungen verweilet, nicht geläugnet werben fann, fo fann man auch bie Realität bes Bofen nicht laugnen, wenn man bie einzelnen Acte, in welchen es gur Ericheinung fommt, ins Muge faßt. Allein läßt man bie Gingelnbeit ber Dinge und Erscheinungen in bem Gangen untergeben, erhebt man fich jum Gebanfen ber Welt als einer pragnifden Ginbeit, fo verschwindet bas übel, und man überzeugt fich, baß es für Gott nicht eriftirt. Auf gleiche Beife verschwindet auch bas Bofe aus bem obiectiven Geyn bes vernunftigen Beifter = Reiches und feiner gefammten, enblofen Ents midlung: es ericeint fogar ben biefer Betrachtungemeife als mitwirfenbes Moment bes Guten. Bor Gott eriffirt es nicht, obgleich ber, welcher bas Bofe will und vollzieht, fich bieburch Schuld zuzieht und bie verwirfte Strafe erbulben muß. - Diefe Betrachtung inbeffen führt uns ichon auf bas Gebiet einer anbern Eigenschaft Gottes, von welcher wir noch insbesondere gu reben haben, nämlich feiner Gerechtigfeit. Wir brechen fie baber bier ab, um noch einmal einen Blid gurudgumerfen auf bas bisber über bie Bereinbarfeit bes Bofen mit ber gottlichen Beiligfeit Gefagte.

Der Allheilige will die Realistrung seines Reichs als eines Reichs sittlicher Güte, und hat zu diesem Ende den endslichen Geistern seinen Willen als heiliges Lebens Seses einzgepflanzt. Allein der endliche Geist ist dem Gesetz des Werzdens unterworfen. Im Schoose der Sinnlichkeit zum Bewustsseyn erwachend, kann er sich nicht auf einmal zu vollendeter Freiheit und Sittlichkeit erheben; sein Weg geht durch das Gesbiet der Wahlfähigkeit zwischen dem Guten und Bösen, und der Sünde. Obgleich positive Empörung gegen sein Gesetz, hebt doch die Sünde die Heiligkeit Gottes nicht auf: denn er duldet sie nur deßhalb, damit das wahrhaft Gute zur Realität, damit sein Reich zur Entwicklung gelange. Er erblicht es als ein in seinem Wesen Nichtiges, Verschwindendes, durch die von ihm bedingte und zu vollziehende Erlösung Auszuhesbendes, als ein Moment, welches im Widerspruche mit sich

felbft zur sittlichen Entwidlung ber Menschheit mitwirft, und eben biedurch sich felbst gerfiort und vernichtet. —

Es ist fern von uns, uns einzubilden, durch diese Bemerkungen die Frage über das Böse und dessen Bereinbarkeit
mit der Heiligkeit Gottes vollkommen gelöset zu haben; indessen glauben wir doch die wesentlichsten Gesichtspunkte angedeutet zu haben, von welchen die Lösung dieser Frage, insoweit
sie möglich ist, ausgehen muß, und können demnach zur Abhandlung der mit der Heiligkeit Gottes innig zusammenhängenden Gerechtigkeit übergehen, welche in der heiligen Schrist
mit Recht als eine der wichtigsten Eigenschaften Gottes hervorgehoben wird.

## c. Gerechtigkeit Gottes.

Darin, bag wir bie gottliche Gerechtiafeit als in inniger Berbindung mit feiner Beiligfeit flebend betrachten, befinden wir und in Ubereinstimmung mit allen Theologen; weniger aber barin, bag wir uns biefelbe, fo wie bie Beiligfeit, als in feiner Liebe begrundet benfen. Bie wenig biefer lettere Dunft von manchen anerfannt wird, geht baraus hervor, bag fie fich fo viele Mube geben, die Bereinbarfeit ber Gerechtigfeit Got= tes mit feiner Liebe nachzuweisen, und auf bie Schwierigkeiten aufmertfam machen, welche, nach ihrer Anficht, Diefe Berein= barfeit barbietet 1). Allein es beutet immer auf einen Irrthum bin, wenn in ben göttlichen Attributen irgend ein Wiberfpruch gesett wird. Denn es ift ja ein Grund Princip in ber gangen Lebre von ben gottlichen Gigenschaften, bag alle aufe voll= fommenfte übereinstimmen und unter fich eine ftrenge Einheit bilben. 3ft bas unendliche Wirfen Gottes Eine, fo muffen auch alle feine Attribute, die ja nichts anders, als die Moba= litäten feiner ewigen Wirffamteit find, unter fich vollfommen übereinftimmen, und fich in eine Ginbeit auflofen. Gin Conflict zwifden ber Liebe Gottes und feiner Gerechtigfeit fann baber ichlechterbings nicht Statt finben; es fann nie ber Fall

<sup>1)</sup> Ständlin, Lehrb. ber Dogm. und Dogmengefch. S. 255 ff. Ripfch, Chrifil. Lehre 2te Aufl. S. 114 f.

vorkommen, daß der absolute Geist seiner Liebe etwas vergeben muß, um seine Gerechtigkeit zu offenbaren, oder seiner Gerechtigkeit Schranken seßen muß, um seine Liebe vorwalten zu lassen. So lange man zu einer solchen Annahme Grund sindet, hat man die Gerechtigkeit Gottes noch nicht aus dem richtigen Gesichtspunkt aufgefaßt. Gott ist der Gerechte, weil er die Liebe ist, aus den Offenbarungen seiner Strafgerechtigkeit muß sich so gut, wie aus den herrlichsten Wohlthaten, die er über seine Geschöpfe ausstreut, seine unendliche Liebe nachweisen lassen. Wie wir es bey der Heiligkeit Gottes gethan haben, so müssen wir auch bey seiner Gerechtigkeit auf einen solchen Begriff zu kommen such ber sich mit dem seiner Liebe vollkommen vereinigen läßt.

Um zu biesem Biele zu gelangen, muffen wir vor allen Dingen uns buten, bie Gigenthumlichfeiten ber menichlichen Gerechtigfeit auf Die gottliche übergutragen. Biele Berwirrungen in ber Lehre von ber gottlichen Gerechtigfeit, viele Schwie rigfeiten, bie man bey ber Entwicklung berfelben angutreffen glaubte, hatten ihren Grund einzig barin, bag man fich Gott au febr nach ber Unalogie irbifder Richter bachte. Gleichwie Diefe bie Gerechtigfeit burch eine Reihe einzelner Acte banbhaben, fo glaubte man auch in Gott eine unendliche Bielbeit von Willens = Acten annehmen zu muffen, burch welche er ber ben Menschen feine ewige Gerechtigfeit vollziebe. Die von Gott bestimmten Belohnungen und Bestrafungen bachte man fich, wenigstens großentheils, als außerliche, weil auch bie von ben menschlichen Richtern festgesetten mit ben guten und bofen Thaten ber Menfchen in feinem innern, mefentlichen Bufammenhange fieben. Dug nicht felten ber menschliche Richter feinem Mitleiben Schweigen gebieten, um bas ffrenge Recht nicht zu verlegen, fo ftellte man fich vor, bag auch Gott que weilen feiner unendlichen Liebe momentan entjagen muffe, um feine Gerechtigfeit offenbaren zu fonnen, mabrend er in anbern Sallen feiner Gerechtigfeit Schranten fege, um feine Onabe vorwalten gu laffen, nach bem Beifpiele eines Rurften, welcher aus feiner Dachtvollfommenbeit ben Schulbigen begnabigt und biedurch bie Strenge bes Gefetes milbert.

Es wird und übrigens weniger befremben, baf bie Theologen fo oft in ben Irrtbum verfielen, fich bie gottliche Gerechtigfeit nach bem Bilbe ber menfchlichen gu benfen, wenn wir ermagen, bag auch in ber beiligen Schrift biefe Eigenfchaft Gottes vielfach auf menichliche Beije geschilbert wirb. Wenn in irgend einer Lebre, fo ift es in ber von ber gottli= den Gerechtigfeit nötbig, ben ibealen Gebalt ber Schrift von ber Unvollfommenbeit ber Darftellungsweise zu trennen. bem gangen A. T. verfährt Gott ben ber Dffenbarung feiner Berechtigfeit obngefahr wie ein weltlicher Rurft und Richter. Er halt ftrenge auf bie Beobachtung bes von ibm ben Ifraeli= ten gegebenen Gefetes. Er fegnet und begludt, ober beftraft burd berbe Buchtigungen bie Menichen, je nachbem fie feine Gebote halten, ober fie übertreten (Siob 34, 11. 12. 5, 11-22. 15, 17 ff. Pf. 7, 7—18. Spr. 10, 3 ff. 12, 2 ff. 2c.), und bebut feine Belobnungen und Bestrafungen noch auf bie Rachfommen aus, gleichwie auch ben ben Menichen bie Berbienfte und Berbrechen ber Borfabren zuweilen noch an ihren fpaten Nachfommen belobnt und bestraft werben (2 Mof. 20, 5. 34, 7. 5 Mof. 5, 9. Bergl. Eged. 18). Die Ifracliten bachten fich alle gottlichen Belohnungen und Bestrafungen als von besonbern Acten Gottes abbangig, unvermögend, fich zu ber Borftellung ju erheben, bag Gott auch ben ber Dffenbarung feis ner Gerechtigfeit nach allgemeinen Gefeten wirft, und bag Segen und Aluch fich organisch aus bem Wefen ber Tugend und bes Lafters entwickeln muffen. Unbere als materielle Belobnungen und Bestrafungen begriff ber Ifraelit nicht (Bergl. 3 Mof. 26. 5 Mof. 28), benn er bing noch mit feinem gangen Genn und leben an ber außern Welt, und erwartete fenfeits bes Grabes nichts anders als ein bumpfes Schattenleben in bem School. Es war natürlich, bag ben weiterer Entwidlung feines religiöfen Bewußtfenns bie Erfahrung von ber fo bäufig eintretenben Disbarmonie zwifden Tugend und Lafter fdwere Zweifel in ihm bervorrufen mußte 1), bie er fich nicht anbers zu lofen wußte, als entweber burch bumpfe Refigna=

<sup>1)</sup> S. ben Preb. Salom. Cap. 2, 12-26. 4, 1 ff. 5 17 ff. 6, 7 ff.

tion in die Unbegreissichseit der göttlichen Weltregierung (Hiob 38—41), oder durch die Vorausseung verborgener Sünden in dem Unglücklichen (Hiob 4, 17—19. 25, 4—6. Vergl. Luc. 13, 2 ff. Joh. 9, 2 ff.), oder durch die Erwartung, daß das Loos der Guten und Vösen sich doch einst noch vor ihrem Tode auf eine den Gesetzen der Gerechtigseit entsprechende Weise gestalten werde (Ps. 37. 49. 73. Pred. Salom. 12, 13). Erst als in dem Erile die Vorstellung von dem School sich zu der eines künftigen Vergeltungszustandes verklärt hatte, verschwanden sene Zweisel; sest richtete der Israelit seine Vlicke auf das Daseyn senseitel vos von dem gerechten Gott werde zugewiesen werden (Dan. 12, 2. Weish. 2, 22—3, 8. 4, 7 ff. 2 Macc. 7, 9. 14. 16). <sup>1</sup>)

Mehrere ber wesentlichsten Unvollfommenheiten in ber alttestamentlichen Lehre von ber göttlichen Gerechtigfeit find bem R. T. fremb. Sier ift von finnlichen Belohnungen und Bes ftrafungen beinahe niemals die Rebe; ben Frommen und Reds lichen wird fein irbifches Blud, fonbern im Gegentheil Trubfal und Schmert in Aufficht gestellt (Mattb. 5, 11 f. 10, 17 ff. 30h. 16, 1-3 ic.), wegbalb auch ausbrudlich gelehrt wirb, bag außerliches Unglud nicht immer Strafe früher begangener Gunden fen (Luc. 13, 2 ff. 3ob. 9, 2 f.). Dagegen wird oftere auf bie innern Belobnungen ber Tugend, auf bie fich aus ihr entwickelnbe Freude und Frieden im beiligen Beifte bingewiesen (Rom. 5, 1. Phil. 4, 6. 7. Ap. G. 24, 16. 1 30b. 3, 21. Gal. 5, 22). Die volle Offenbarung ber göttlichen Gerechtigs feit aber wird in ein anderes leben verlegt. Dort wird ben treuen Berehrern Gottes ein berrliches Loos verheißen, und bem unverbefferlichen Gunber Berbammnig gebrobt, und bie burch allen aus bem in biefem Dafenn berrichenben Zwiefpalt zwischen Tugend und Glückseligfeit entspringenben 3meifeln vorgebeugt. Das gange Werf ber göttlichen Gerechtigfeit wird als ein fittlich = religiofes Erziehungswerf bargeftellt (1 Cor. 11, 32. Ebr. 12, 5 ff.), und mit ber 3bee bes göttlichen Reiches

<sup>1)</sup> Strauf, Glaubenel. 1. S. 602 f.

in Berbindung gefest, weghalb ber Buffand ber Frommen in bem bobern Daseyn als bie volle Entfaltung bes gottlichen Reiches geschilbert wirb. (Matth. 13, 36 ff. 25, 34 ff. Luc. 14, 15, Ap. G. 14, 22. 1 Cor. 6, 9. 10. 15, 50. 2 Tim. 4, 1). Allein ungeachtet ber Reinheit und Tiefe ber neutestamentlichen Lebre von ber göttlichen Gerechtigfeit, bemerfen wir in ber äußerlichen Darftellung berfelben noch in mancher Beziehung ben Ginfluß bes Bilbes eines menschlichen Richters. Auch in bem R. T. werben Belohnungen und Bestrafungen beinabe immer als folde aufgefaßt, welche mit bem Befen ber Tugend und Gunbe in feinem innern organischen Busammenbange fteben, weghalb fie auch überall von besonbern Willensacten Bottes abbangig gemacht, und bie volle Entwicklung bes fünftigen Loofes ber Guten und Bofen an ein großes, allgemeines Weltgericht gefnupft wird (Matth. 25, 41 - 46. 2 Theff. 1, 6-11. 2 Cor. 5, 10 1c.). Dag Gott, um feine Gnabe malten gu laffen, feiner Gerechtigfeit Schranten fegen muffe, ift eine Borftellung, welche aus vielen Stellen bes R. T. burch= leuchtet, und in einigen ftart bervortritt (Bergl. Rom. 9, 22. 11, 22 ic.). Ungeachtet alles beffen liegen in ben neuteffamentlichen Belehrungen über bie gottliche Gerechtigkeit fpeculative Elemente genug, um burch beren Auffaffung und Ent= wicklung zu einer ben wiffenschaftlichen Unforberungen entspredenben Unficht von ber gottlichen Gerechtigfeit zu gelangen.

Am gewöhnlichsten wird diese Vollkommenheit Gottes befinirt als diesenige Eigenschaft, vermöge welcher er Urheber bes Sittengesetzes ift, und bessen Beobachtung belohnt, bessen übertretung aber bestraft 1). Diese Definition enthält nun,

<sup>1)</sup> Reinhard S. 121 besinirt die göttliche Gerechtigkeit als illud attributum, quo Deus leges fert et tuetur; Bretschneider, Dogm. 4te Aust. 1. S. 516 als diesenige Eigenschaft Gottes, nach welcher er als Oberherr aller vernünstigen Wesen diesen Gesche vorschreibt, und beren Beobachtung besohnt, deren Übertretung aber bestraft; Wegscheider, Institt. p. 279: Justitiam Dei in eo ponimus quod Deus Sanctissimus legem moralem cum naturis ratione praeditis communicatam ad normam doorous persectissimae accommodate administrat atque tuetur.

aufolge bes icon oben Bemertten, ein Element, bas nicht bieber gebort, nämlich bie fittliche Gefetgebung. Diefe ift Sache ber Beiligfeit Gottes, beren Bezeichnung als justitia legislatoria baber unpaffend war. Es fragt fich aber, ob bie gewöhnliche Definition ber Gerechtigfeit Gottes nicht noch ein Element enthalte, welches eigentlich von berfelben auszufchließen ware? Diese Frage fonnen wir, wenn wir von ben eigenthumlichen Lehren und bem gangen Geifte bes Evangeliums ausgeben, nur affirmativ beantworten. Wir ftimmen bier aang Schleiermacher bey, welcher fagt 1): "Unfer chriftliches Gelbftbewußtseyn erfennt feine Belobnung an, welche von ber gottlichen Gerechtigfeit ausginge, fonbern was irgend Belohnung genannt werben fann, ift und ein Unverbientes, auf bie gottliche Gnabe Burudauführenbes." - Die Stellen Luc. 17, 10. 1 Cor. 4, 7. Rom. 4, 4. 16. Matth. 20, 14. 15. Scheinen und bier in ber That entscheibend. Wo bas N. T. von göttlicher Gerechtigfeit banbelt, ift immer bie ftrafenbe, nie bie belobnenbe gemeint. "Wenn 2 Tim. 4, 8. bie Ertheilung bes Lobnes als Gott Richter beigelegt wird, fo wird er bort unter bem Bilbe bes Rampfrichtere bargeftellt, was nicht hieher gebort." Belohnenbe Gerechtigfeit murbe in bem Menfchen einen gewiffen Rechts = Ansvruch auf Belobnung vorausseten, allein einen fol= den fpricht bas Chriftenthum bem Menfchen auf bas entichies benfte ab 2). Gleichwie alle Guter und Freuden bes Lebens,

<sup>1)</sup> Christl. Gl. 1. S. 510 f. Bergl. Kant, Tugendl. S. 184. Rommang, System ber natürlichen Meligionsl. S. 285: Ohne Zweisfel widerfährt in der Stadt Gottes auch dem Guten Gutes nach Berhältniß. Dennoch weiset auch das natürliche religiöse Bewustseyn, wie das christliche, nicht darauf hin, die Belohnung des Guten als ein eben so eigentliches Moment der Gerechtigkeit aufzusaffen, wie die Bestrafung des Bösen; denn zu lebhaft empfinden wir, daß im Verhältniß zu Gott man niemals sagen könnte, es gebühre Jemanden ein Lohn, sondern daß alles Gute, das uns Gott auch in Beziehung auf dassenige, was in unserm Thun das Beste ist, zu Theil werden läßt, weit mehr von seiner Gnade und Güte, als von seiner Gerechtigkeit kommt.

<sup>2)</sup> Dieß erfannte icon Quen ftebt an, welcher (I, p. 421) fagt: Justitia commutativa inter Deum et hominem lapsum, sive extra,

fo leitet es auch alle an das sittliche Verhalten sich anknüpfensten Genüsse und Seligkeiten einzig von der Gnade Gottes ab, weil ja der Mensch nie mehr thun kann als seine Schuldigkeit (Luc. 17, 10), und außerdem selbst die Kräfte, mit welchen er seine Pslicht erfüllt, ihm von Gott verliehen sind (1 Cor. 4, 7). Hiezu kommt die Unvollkommenheit des sittzlichen Zustandes, über welche sich der Mensch nie ganz emporsschwingen kann, deren sich auch der Christ beständig bewust bleibt, selbst dann, wenn er dem göttlichen Gesetze die schwerssten Opfer gebracht hat. Das Evangelium erlaubt seinem Schüler, mit Freudigkeit zu Gott emporzublicken: allein wenn der Ehrist sich der Hoffnung des ewigen Lebens hingibt, so gesschieht es immer aus Vertrauen auf die Unendlichkeit der göttzlichen Gnade.

Gegen diese Ansicht, daß nämlich die Gerechtigkeit Gottes nur allein auf die von ihm zu verhängenden Strafen zu beziehen sey, wendet Strauß ein 1), daß wenn der Mensch beswegen kein Berdienst solle haben können, weil Gott es ift, der Alles in ihm wirkt, ihn auch keine Schuld treffen könne, weil diese nur die Richtwirkung Gottes in ihm wäre; habe er aber in der Schuld Gott gegenüber ein eigenes Princip der Selbstthätigkeit, so musse ihm ein gleiches im Berdienste zukoms

sive intra statum gratiae positum, intercedere nullo modo potest, quia homo nullum babet meritum, quod cum praemio divino, et relaxatione poenae permutet in justitia. In ipsis etiam piorum praemiis Deus sua dona potius coronat, quam ipsorum merita, Rom. 11, 34. 1 Cor. 4, 7.

<sup>1)</sup> Chriffl. Glaubenel. 1. S. 600. Einen andern Einwurf macht Ammon (Summa theol. christ. ed. 3. p. 96): Nolim cum Kantio contendere (Tugendl. p. 184), jure erga numen omni privatos esse homines. Distinguatur modo inter jus absolutum, quod locum hic omnino non habet (Rom. 4, 4. 11, 35), et libere in creaturas a Deo collatum (Ps. 8, 6 sq.); inter jus externum et internum. Vera enim Christianorum dignitas (Luc. 20, 35. 2 Thess. 1, 5) sine justa praemii dispensatione (Rom. 2, 10) cogitari nullo modo potest. Allein ein geschenktes Recht wäre doch wieder nicht auf die Gerechtigkeit, sondern auf die göttliche Enade zurückzusühren.

men und er auch bierin nicht ein Geift = und Leibeigener fei= nes herrn, fondern ein Freier fenn, ber fur feinen Dienft auch eine Belobnung anzusprechen bat. - Allerbings nun barf bem Menschen, Gott gegenüber, in feinem Kalle bie Freiheit bes Willens abgesprochen werben; mit Freiheit übertritt er bie Befete bes Allbeiligen, und mit Freiheit beobachtet er fie. Es ift aber baben nicht zu überfeben, baf ber Menich, wenn er bie Gebote Gottes erfüllt, boch ju bem Ewigen in einem gang anbern Berhaltnif ftebt, als wenn er fie übertritt. 216= gesehen von feiner fittlichen Unvollfommenbeit, bie nie gang gu überwinden ift, und auch auf feine beften Thaten mehr ober weniger trübend einwirft, benutt er im erftern Kalle bie fittlichen Rrafte, bie Gott ibm verlieben bat; welches Berbienft fonnte er beswegen Gott gegenüber in Unspruch nehmen? -Im andern Kalle bingegen migbraucht er biefe ibm gum Guten geschenften Rrafte, um bas Bofe zu thun, woburch er offenbar Schuld erwirft und fich ber Strafe wurdig macht. Darum beziehen wir bie göttlichen Belobnungen auf bie Gnabe bes Ewigen, und gewinnen bieburch erft für bie in ber beiligen Schrift fo oft genannte, in bem neutestamentlichen Lebrbegriff eine fo bebeutenbe Stelle einnehmenbe Gnabe Gottes, im engern Sinne bes Wortes, bie von vielen für einen blog ans thropopathischen Begriff erflart wurde, eine wissenschaftliche Stellung.

Nach biesen Bemerkungen reducirt fich die obige gewöhnliche Definition der Gerechtigkeit Gottes auf den Sag, daß fie in derjenigen Eigenschaft bestehe, vermöge welcher Gott die Übertretungen seiner Geset bestraft.

Unter Strafe verstehen wir nun jede aus der Übertretung bes göttlichen Gesetzes entspringende Berminderung unsers Wohlsseyns. Man unterscheidet gewöhnlich die innern Strasen, b. h. diesenigen, welche das innere, geistige Leben des Mensschen betreffen, von den äußerlichen, welche sich auf das äußere Leben und Wohlseyn desselben beziehen. Bon dieser Eintheilung wird später die Rede seyn. Sie ist nicht gleichsbedeutend mit einer andern, die hier gleich besprochen werden muß, in natürliche und willsürliche, oder positive.

Erftere find folde, welche vermoge eines natürlichen Gefetes aus ber Natur ber unsittlichen Sandlungen entspringen; lets tere follen folde fenn, Die ohne organischen Busammenhang mit ber Berlegung bes göttlichen Gefeges, von außen ber, burch einen befondern Willensact Gottes, mit berfelben verfnüpft werben. Gegen biefe Eintheilung wurden von nicht wenigen Theologen Einwendungen gemacht 1); auch uns scheint fie auf einem Irrtbum zu beruben: benn bie gange Birffamfeit Got= tes fann schlechterbings nur als eine gesegmäßige gebacht mer= ben, und überall find bie von Gott befolgten Gefete bie Formen, welche er felbft feinem Wirfen porfchreibt. Willfür fann ben Gott nicht angenommen werben. Auch feine Gerechtigfeit ift baber burch und burch eine gefegmäßige. Die Strafen, welche fie verhängt, find feine folden, welche auf befonbern gott= lichen Willensacten beruben, feine folden, bie Gott für feben einzelnen Kall eigens anordnete; es find folde, welche vermoge ber von Gott eingeführten Gefenmäßigfeit fich von felbft, auf eine natürliche Beife, aus ber Gunbe entwideln, und baber auch auf die Lange bin nicht ausbleiben fonnen. Allerbings wird auf einer untergeordneten Bilbungeftufe bas fromme Bewuftfeyn bie Cache gang anbers anfeben. Unvermögenb, bie Gefete zu erforichen, burch welche fo zu fagen auf organische Weise bas Ubel mit ber Gunbe verknüpft ift, wird es bie Offenbarung ber göttlichen Gerechtigfeit überall von befonbern Willensacten Gottes abbangig machen, und begwegen auch alle biejenigen Ungludsfälle, welche in Folge ber Berfet-

<sup>1)</sup> Schleiermacher, Chriftl. Gl. 1. S. 514. Tweften, Borlef. II, 1. S. 143 f. Bergl. Fischer, 3dee der Gottheit S. 106: Die sittliche Weltordnung, wodurch Gott segnend und richtend seine Gerechtigkeit offenbart, ist nicht als ein äußeres Einwirken Gottes auf die sich ohne ihn entwickelnde Welt zu benken. Da vielmehr die Welt, wenn Gott aufhörte sie zu schaffen, in ihr Nichts, oder in ihre reine Möglichkeit zurücksänke, und da in einem wahrhaftigen Fortschritte das Folgende als eigenthümliches neues Daseyn durch das Vorhergehende nur vermittelt, nicht aber verursacht ist, so ist seine sittliche Weltordnung als Fortschung der Schöpfung wesentlich betrachtet, seine die Welt des freien Willens belebende, organisirende, oder negirende, richtende Thätigkeit.

tung ber Umftände ben Sünder treffen, als eigenkliche Strafen betrachten, worin ihm übrigens das böse Bewußtseyn des Lastershaften beystimmen wird, welches ebenfalls geneigt ist, alle es heimsuchenden Übel als eigens von Gott verhängte Strafen anzusehen. Das ist, wie wir oben bemerkten, der Gesichtspunkt, aus welchem auch in der heiligen Schrift die Gerechtigkeit Gottes aufgefaßt wird. Allein wer sich einmal zu dem Gedanken erhoben hat, daß alles Wirfen Gottes sich an die von ihm selbst gesetzen, und gleichwie sein Wirfen selbst, in seinem Wesen begründeten Formen und Gesetze anschließt, der wird auch die Gerechtigkeit Gottes nur als eine nach einer von ihm selbst angeordneten strengen Gesetzmäßigkeit wirfende, benken, und daher der gewöhnlichen Eintheilung der göttlichen Strafen (und Belohnungen) in natürliche und willsürliche seine Zustimmung nicht mehr geben können.

Um zu begreifen, vermoge welcher Gefetmäßigfeit bie Gunbe mit bem Ubel gufammenbangt, muffen wir von bem ichon oben ausgesprochenen Grundfat ausgeben, bag bas Gittengefet im Grunde nichts anbere ift, als bas ben vernünftigen Beiftern porgeschriebene und ibnen wesentlich inmobnenbe praftische Lebenegefet. 3ft nun, wie nicht geläugnet werben fann, bas Gute, fubiectiv, immer in bem leben und ber naturgemäßen Außerung und Entfaltung beffelben, und bas libel in einer Trübung, hemmung bes Lebens begründet, fo muß nothwenbigerweise jeber freie Billensact, burch welchen bas gottliche Gefet vollzogen wird, in ber Tiefe ber vernünftigen Wefen eine erfreuliche, begludenbe Wirfung bervorbringen, wie im entgegengesetten Falle, jeber freie bem gottlichen Gefet wi= bersprechende Willensact eine fcmergliche Wirfung erzeugen muß. Die Sittlichfeit bringt biemit auf gang naturgemäße Beife bie Glüdfeligfeit bervor, ober vielmehr fie ift felbft Gludfeligfeit, wie bas Lafter Ungludfeligfeit ift, und Gofrates batte wohl Recht, wenn er biejenigen verwunschte, bie burch ibre Theorieen querft bie burch ein natürliches Band gufammenhan= genbe Tugend und Bludfeligfeit von einander getrennt haben 1).

<sup>1)</sup> Cicero, de Offic. III, 3.

Die eigentliche Sphäre, in welcher die göttliche Gerechtigfeit sich offenbart, ist demnach das geistige Seyn des Mensschen. Hier verläugnet sie sich niemals. Es herrscht hier eine sittliche Weltordnung, welche bey jedem Menschen sich geltend macht. Bis auf welchen Grad die aus der Tugend entspringende innere Beseligung, und das innere Elend, die Verzweislung des Lasters gehen könne, davon stellt uns die heilige Schrift in dem Stephanus und Judas merkwürdige Beispiele auf. Der edle Mensch trägt den Himmel in sich, während in dem Schlechten die Hölle ist, wenn sie auch längere Zeit hindurch, durch äußere Umstände verhindert werden sollten, sich in ihrer vollen Gewalt zu entwickeln.

Inbem wir bas geiftige Leben bes Menichen als biejenige Spbare bezeichnen, in welcher bie gottliche Gerechtigfeit fich auf bie evibentefte, fühlbarfte Beife offenbart, wollen wir fei= neswegs fagen, daß fich biefelbe nicht auch in bem äußerlichen Senn bes Menschen geltend macht. Es ift im Wegentheile gang unfere Meinung, bag bie von Gott gefette fittliche Belt-Ordnung auch in bas außerliche Leben übergreift. Dieg wird burch bie allgemeine Erfahrung auf eine unläugbare Beife bestätigt, indem biefelbe fich noch jederzeit babin ausgesprochen bat, bag bie mabre Gottfeligfeit zu allen Dingen nüte fen, und bie Berbeißung habe nicht nur bes geiftigen, fonbern auch bes finnlichen Lebens. Wie fonnte es auch anbere fenn? 3ft boch ber Geift mit ben innigften Banben an ben finnlichen Dragnismus, und burch biefen an bie außere Belt gefnüpft. Es findet eine unaufborliche Wechselwirfung Statt gwifden Geift und Rorper, bem innerlichen und außerlichen Leben; fo daß eine fittliche Ordnung, welche gang eigentlich in jenem begrundet ift, nothwendig auch in biefes übergreifen und fich in ibm geltend machen muß. Darum verwerfen wir auch bie Eintheilung ber gottlichen Strafen in innere und aufere nicht; nur muffen wir barauf besteben, bag auch biefe lettern feine willfürlichen fint, fonbern auf bem Bufammenbang bes innern und außern Gepne beruben, ben Gott felbit feftges fest bat.

Da jedoch bas eigentliche Geyn bes Menschen bas gei-

flige ift, fo wird auch bier nur bie gottliche Berechtigfeit fich auf eine conftante Beife außern. Das außerliche Leben wirb nicht von bem Geifte allein bestimmt; es ftebt unter taufenb von bem Geifte unabbangigen Ginfluffen. Deffwegen wird auch bie reinfte, bem Gittengefes entsprechenbfte Geftalt bes innern Menichen nicht immer zur Kolge baben, baß auch ber außere Buftand ein begludenber fey. Die mit Unglud fampfenbe Tugend ift in biefem Dafenn eine eben fo baufige Erscheinung, als bas von außerlichem Glud und Ehre umfloffene Lafter. Diefe Diebarmonie gwifden Gittlichfeit und Gludfeligfeit bat ibren Grund einestheils in ben unwiderftehlichen Ginwirfungen ber Natur, anderntheils in ben ebenfalls oft gang unausweich= lichen Ginwirfungen ber anbern Menschen. Die Gunben ber andern werben auch bem Tugenbhafteften als Ubel, und nicht felten als unendlich schmerzhafte übel fühlbar, und jemehr in einer Gemeinschaft Gunbe berricht, besto mehr Ubel wird and auf berfelben laften, und fich über ben Tugenbhaften fo gut als über ben bie allgemeine Sittenlofigfeit Theilenden verbreiten. Eben burch biefe fo oft Statt finbenbe Disbarmonie gwis iden Sittlichfeit und außerm Boblfenn, werben auch bie in bem innern Leben bes Menschen begründeten Belobnungen und Beftrafungen baufig verbindert, fich in ihrer gangen Rraft gu entfalten. Der aus bem Bewußtfenn treuer Pflichterfüllung quillende fuße Frieden ber Geele wird gewaltig geftort, wenn ber Mensch mit Roth, Rrantheit, Berfennung und Glend gu fampfen bat; gleichwie auf ber anbern Seite bie Qualen bes bofen Gemiffens eine Zeitlang bis auf einen gewiffen Grab burch bie betäubenben Berftrenungen, benen fich ber Menfc überläßt, gedämpft werben fonnen.

Aus allem diesem geht hervor, daß die von Gott gesette sittliche Weltordnung in diesem Leben noch nicht zur vollen Entwicklung gelangt. Sie ist eben eine werdende, wie sie es in dem von dem Gesetze des Werdens beherrschten Neiche bes Endlichen nicht anders seyn kann. Erst in senem andern Dasseyn, wo die endlichen Geister einer höhern Entfaltung entgegensehen, wird auch die sittliche Weltordnung sich vollkommner entwickln. Wenn erft in dem Tode der Geist die Fesseln zers

bricht, welche ihn an ben forperlichen Organismus und burch biefen an bie außere Ratur fetteten, und er gugleich ber menfch= lichen Gemeinschaft, in welcher er bieber lebte, und allen von ibr ausgebenben Ginwirfungen fich entwindet, bann wird er au ber gangen Geligfeit und Berbammnig gelangen, beren er fich murbig gemacht batte. Es wird bagu feines besonbern Billensactes Gottes bedürfen, alles wird auf naturgemäße Beise vermöge ber von Gott geseten Ordnung erfolgen. 3n= fofern bie Tugend Gefundbeit, Rraft, Leben bes Geiftes, Les ben in Gott ift, wird fie gur Geligfeit werben, und bas lafter als Störung, hemmung, Rranfbeit, Berfruppelung bes geifti= gen Seyns, als Entfernung bes Beiftes von Gott, Emporung gegen ibn, gur Berbammnig werben. Und wie follten wir nicht erwarten, bag alebann Gute und Bofe in Diejenige Sphare aufgenommen werben, welche fie vermoge bes in ibnen zur Ausbildung gefommenen, ober entarteten, erftorbe= nen, geiftigen Gevne von felbft angeboren?

Wir bliden bemnach gläubig zu bem bobern Dafenn empor, boffend, bag bort bie gottliche Gerechtigfeit fich in ibrer Bollenbung offenbaren werbe, und haben bier bas gange R. T. auf unserer Geite, welches auf bas entichiebenfte lebrt, baf biefes Leben nur ein Leben ber Auffaat, ber Prufung fen, und baf eine vollfommne Bergeltung erft in jenem leben erwartet werben burfe. Die Grunde, welche Schleiermacher 1) ber lebre, bag bie gottliche Gerechtigfeit fich bier nur unvollfommen entwidelt und erft in jenem leben ihre Bollenbung erlangen wirb, entgegenstellt, abgeseben bavon, bag fie fich gegen eine ent= Schieben chriftliche Unficht erbeben, find wirflich ber Urt, baf fie feine weitläufige Wiberlegung verlangen. Denn wenn ge= faat wird, bag bieben Gott felbit in einer geitlichen Entwicklung gebacht wirb, fo bient gur Antwort, bag bieg ben biefer Lebre nicht mehr und nicht weniger ber Fall ift, als ben ber gangen Lebre von ber Evolution ber endlichen Geifter, ober ben ber von Schleiermacher felbft fo ftart bervorgehobenen Lebre von ber in einem bestimmten Zeitmomente auf gottliche

<sup>1)</sup> Chriftl. Gl. I, 514 f.

Beranstaltung hin eingetretenen Erlösung. Daß die Menschpheit, daß das ganze Reich der endlichen Wesen in einem zeitslichen Berlaufe begriffen sey, ist nun einmal nicht zu läugnen, sondern der Speculation nur als Aufgabe zu stellen, nachzuweissen, wie dieser Berlauf mit der Ewigkeit und Absolutheit Gottes ausgeglichen werden könne. Die fernere Bemerkung Schleiersmacher's, daß durch die Hinweisung auf ein anderes Leben die Schwierigkeit, welche die göttliche Gerechtigkeit für dieses Dasen darbietet, nur weiter hinausgeschoben werde, will noch weniger verfangen, indem ja gerade durch die Aussicht auf eisnen fünstigen Vergeltungszustand diese Schwierigkeit nicht weister binausgeschoben, sondern geboben wird.

Da wir, wie aus bem Gefagten erhellt, gegen jebe Muffaffung ber göttlichen Gerechtigfeit, welche ben nothwendigen Busammenbang zwischen Gunbe und Ubel verfennend, Die Strafen von besondern Willensacten Gottes ableiten wollte, proteftiren, fo fonnen wir auch bie oben angeführte Definition, felbft nach ben in ihr vorgenommenen Reductionen, noch nicht als einen abaquaten Ausbruck biefes Attributes gelten laffen. Denn wenn in berfelben auch nicht ausbrudlich gefagt wirb, bag Gott bas Bofe burch willfürlich verbangte ilbel beftrafe, fo fonnte fie es boch vermuthen laffen. Wir wurden baber, um einem folden Migverftanbe vorzubeugen, lieber fagen: Die gottliche Gerechtigfeit beftebe in berjenigen Gigenfchaft Gottes, vermoge welcher er Gunbe und Ubel burch ein ungertrennliches Band miteinander verfnüpft bat 1). Allein auch fo ausgebrudt wurde uns biefe Defini= tion noch nicht genugen, einmal weil fie bie Berechtigfeit nicht auf die Liebe gurudführt, in welcher wir die Grundlage aller

<sup>1)</sup> S. Schleiermacher, Chriffl. Gl. 1. S. 509: Die Gerechtigkeit Gottes ift diesenige göttliche Urfächlichkeit, kraft beren in dem Zufande der gemeinsamen Sündhaftigkeit, ein Zusammenhang des Übels mit der wirklichen Sünde geordnet ift. Romang, Spstem der natürlichen Religionst. S. 283: Die Gerechtigkeit Gottes besteht darin, daß er zwischen dem Bösen und dem Übel einen Zusammenshang geordnet hat, vermöge dessen das Böse nicht das Siegende ift, sondern eine äußerliche Repression in dem Strafübel findet.

berjenigen Eigenschaften Gottes gefunden haben, die fich in seinem auf das Reich ber vernünftigen Geister gerichteten Wirsten offenbaren, sodann weil sie nicht auf den Zweck hinweiset, auf welchen die göttliche Gerechtigkeit fich bezieht.

Sier fragt es fich nun aber: Worin ber 3med ber von Gott verbängten Strafen bestebe? Die altern Dogmatifer fübr= ten allerlei 3mede an, Berberrlichung ber Gerechtigfeit, Babrbaftigfeit, Macht, Majestät Gottes, ober Aufrechthaltung bes von ibm gegebenen Gefeges 1). Reiner biefer 3wede aber fann bas vernünftige Rachbenfen befriedigen. Bu fagen, bag Bott belobne und beftrafe, um feine Gerechtigfeit zu verberr= lichen, was beißt bieß im Grunde anders, als bag Gott ge= recht fev, um gerecht ju fenn? Abgefeben von ber Tautologie biefes Capes, fpricht fich in bemfelben ber Begriff von ber göttlichen Gerechtigfeit als einer auf feinen bobern 3med als fie felbft gerichteten, mithin rein willführlichen aus. Wollte man auf bie Wahrhaftigfeit Gottes binweisen, welche infofern fie Strafen gebrobt, verlange, bag biefe Strafen auch wirflich verhängt werben, fo ließe fich fragen: Bu welchem 3wede benn Gott ben Ubertretern feiner Gefete Strafen gebrobt babe? Berberrlichung ber Dacht, ober ber Dajeftat Gottes, als 3med feiner Strafgerechtigfeit gebacht, wurde biefelbe fogar gu einem egoistischen, mit ber gottlichen Liebe unvereinbaren Berfabren machen. Behauptet man, bag bas von Gott gegebene Sittengeset felbft bochfter 3med feiner Gerechtigfeit fen, fo wird alsbann biefes Wefen als obne weitern Grund von Gott gegeben bargeftellt, was wieberum auf gottliche Willführ binführt. Die Sinweisung auf bas Imperium Gottes über bie Creatur 2) fann feineswegs bagu bienen, bie Frage gu lofen: benn wenn auch ein foldes Imperium zugeftanden werben muß, fo fann boch nimmermehr gebacht werben, bag Gott biefe feine Berrichaft burch Bestrafungen betbatige, bie nur willführliche, oter gar feine 3wede batten. Go viel ift gewiß, baß bie göttliche Gerechtigfeit einen boben 3med baben, und

<sup>1)</sup> Tweften, Borlef. 11, 1. G. 145.

<sup>2)</sup> S. Buddeus, Institt. Theol. dogm. p. 239.

bag diefer außerhalb ihrer felbft und fogar außerhalb bes von Gott gefesten fittlichen Weltgesetzes liegen muß.

Das erfannten auch bie Theologen ber neuern Beit gebubrend an. Gebr nabe lag es nun, ben bochften 3med ber göttlichen Gerechtigfeit in bie fittliche Befferung und Bervollfommnung ber Menschen zu fegen. Wenn nämlich bie Tugenb bas bochfte Gut ift, welches ber Menich erreichen fann, fo fcheint gefolgert werben zu muffen, bag auch bie gottliche Liebe, wenn fie fich als Strafgerechtigfeit außert, fich feinen bobern 3med porfeten fonne, als ben Gunber ber Bewalt bes Bofen zu entreißen und ibn gur Tugend gu fubren. Webt nicht beut zu Tage bie allgemeine Meinung babin, baß fogar bie menschliche Gerechtigfeit, um eine bumane zu fenn, auf bie Befferung bes Berbrechers forgfältige Rudficht zu nehmen habe, wenn fie fich auch biefe nicht gerabe ale bochften 3med por= fegen wolle? Das R. T. felbit unterftust bie Unnahme bes Befferungezwedes ber gottlichen Gerechtigfeit, inbem es ja ausbrudlich in mehrern Stellen Gott feine Strafen barum verbangen läßt, um ben Menichen ju gudtigen und jur Bufe gu bringen (1 Cor. 11, 32. Cbr. 12, 5 ff.). - Gleichwohl erboben fich gegen biefe Meinung febr laute Stimmen, welche ibr mehrere Grunde entgegenftellten. Unter biefen Grunden befinden fich aber einige, beren beweisende Rraft wir fcblech= terbinge nicht einzuseben vermögen. Gollten wir wirflich glauben, mas Bobme verfichert 1), bag bie Beiligfeite = Befete Gottes entwürdigt werben, wenn wir in ben von Gott angeordneten Belohnungen und Beftrafungen eine ernft - vaterliche Befferunge = Methode erbliden? Beffeht benn nicht bie Deiligfeit Gottes barin, bag er bie fittliche Entwidlung feiner vernünftigen Geschöpfe will? Sat bas gange Gittengefet einen anbern 3med, ale ben Menfchen gur fittlichen Biebergeburt, gur Beiligung feines innern und außern lebens gu beterminiren ? - Eben fo ungegrundet finden wir was Goleiermacher fagt 2): Strafen fonnten nicht von Gott ale Beffe-

<sup>1)</sup> Lebre von ben göttlich. Gigenfc.

<sup>2)</sup> Chrifts. Gs. 1. S. 514.

rungsmittel geordnet fenn, weil fo einer übermächtigen Ginnlichfeit nur burch bie Ginnlichfeit entgegengewirft werbe, woraus unmöglich eine größere Bewalt bes Gottesbewuftfeyns und eine größere Freiheit bes Beiftes bervorgeben fonne. Denn biefer gange Ginwurf begiebt fich im Grunde nur auf folche Strafen, welche bas finnliche Boblfeyn betreffen, aber feineswege auf bas aus ber Gunbe unmittelbar entspringenbe geiflige Elend, in welchem fich boch bie gottliche Gerechtigfeit am evidenteften und ftarfften offenbart. - Emeften 1) macht gegen bie Unnahme, bag bie eigentliche Absicht ber Strafe nur Die Befferung bes Beftraften feyn fonne, ben Ginwurf geltenb: Daß mabre Befferung nur von freier Gelbftbestimmung ausgeben fonne; abgeseben bavon, baf bie Kreibeit, ale Kreibeit, fich auch von ber Ginwirfung bes Ubels unabbangig bebaupten fonne, murbe eine Gelbftbeftimmung, woburch fie fich ben Triebfebern ber Luft und Unluft unterwürfe, feine fittliche, und mithin feine mabre Befferung fenn. Allein fann benn bas Befühl bes aus ber Gunbe entspringenben Ubels immer nur auf biefe von Tweften porausgefeste Beife wirfen? Gibt es benn folechterbings nur eine Blivig rov noonov? Gibt es nicht auch eine Blivic nara Deor (2 Cor. 7, 10)? Rann es nicht gescheben, geschieht es nicht wirklich zuweilen, bag bas Gefühl ber Gunbenftrafen ben Menschen aus feiner ichweren Betaubung aufschredt und babin bringt, bie Gunbe in ihrer gangen fittlichen Bermerflichfeit zu erfennen und fich um biefermil-Ien mit Abscheu von ihr loszureigen? 3ft bieg nicht bie eis gentliche Wirfung berienigen Strafen, welche fich in bem innern Genn bes Menichen fühlbar machen? Wenn nun ber Menfch fich beffert, weil er bas aus feiner Gunbhaftigfeit entfprungene Clend tief empfunden bat, werben wir bann fagen burfen, bag feine Befferung feine fittliche und mabre fen? -Eben fo wenig Gultigfeit tonnen wir bem Grunde guerfennen, welchen Tweften ferner bevbringt, und auf welchen auch Schleiermacher hinweiset: Dag wenn bie Strafe Befferung wirfe, Gott es ben bem alten Bunbe batte fonnen bewenben

<sup>1)</sup> Borlef. II, 1. G. 145.

laffen, wo es an Strafbrobungen nicht gefehlt babe. 2Bogu bie Erlöfung als Befreiung von ber Gunbenftrafe, wenn bie Strafe bem Gunber beilfam fen? - Allein wie? Benn gefagt wird, bag bie gottliche Strafe jum 3wede habe, ben Gunber zu beffern, foll benn bamit behauptet merben, bag fie allein die fittliche Umwandlung ber verirrten Menschen bervorbringen fonne und muffe? Es wird bagu allerbings noch mebr erforbert, und por Allem bie Erlöfung burch Jefum Chriftum. Gollte aber biefe wirflich ibrem mabren Wefen nach ausgebrudt feyn, wenn Tweften fie ohne weitres in bie Befreiung von Gunbenftrafen fest? Ift benn Chriftus barum erfchienen, um ohne alle Bedingung Gunbenvergebung au verfündigen; ober bat er nicht bie Bergebung ber Gunben nur benjenigen zugesichert, welche glauben, aber ihren Glauben auch burch fittliche Wiebergeburt und Beiligung bes Ginnes und Wandels bethätigen? Wird nicht auch im R. T. allen benjenigen Menschen Strafe gebrobt, welche fich burch bie ihnen bargebotenen Wahrheiten bes Beils nicht zu mahrer Befferung bewegen laffen? Das Gefet mit feinen Strafbrohungen allein thut es freilich nicht; aber bie Berbeigung ber Gunbenvergebung thut es auch nicht allein. Gefet und Evangelium geboren zusammen, und muffen mit vereinter Rraft wirfen, wenn ber Mensch zu feinem Seile gebracht werben foll, mas ja fogar ausbrudliche Lebre unferer fymbolifden Schriften ift 1).

Wie wenig es möglich ift, ben Besserungszweck ber göttlichen Gerechtigkeit ganz aufzugeben, das beweiset auf eine
schlagende Weise das Beispiel Schleiermacher's und Twesten's. Nachdem sie nämlich denselben auf das entschiedenste
verworsen, kommen sie am Ende doch wieder auf ihn zurück.
Der Erstere sagt, daß das Bewustseyn der Straswürdigkeit
als Erzeugnis der göttlichen Gerechtigkeit sich vollständig erstäre aus der abwehrenden oder einschreckenden Ubzweckung der Strase. Und nachdem Twesten den letzen
Zweck der göttlichen Strasen in die Berwirklichung des höchsten Gutes gesett bat, so bemerkt er, daß wenn der ewige

<sup>1)</sup> S. Form. Concord. II, VI. de tertio usu legis.

Tob, als Außerstes der göttlichen Strafe, die definitive Aussichließung von dem Himmelreich bezwecke, die untergeordneten Strafen als Abschreckung, als Gegengewicht gegen die sinnlischen Triebe, als Erinnerung an die Allmacht der göttlichen Heiligkeit, als Offenbarung der sittlichen Weltordnung wirken; wodurch doch am Ende nichts anders gemeint seyn kann, als daß sie eben zur Besserung der Sünder mitwirken, und daher dieselbe auch bezwecken.

Bir find, wie aus bem Gefagten fattfam erhellt, alles Ernftes ber Meinung, bag ber nachfte 3med ber gottlichen Gerechtigfeit fein anderer fen als bie Bervollfommnung ber endlichen Geifter. Das ichmergliche Gefühl, welches fich uns mittelbar an bie Ubertretung bes Sittengefeges anfnupft, und welches im Grunde nichts anders ift als bas Gefühl bes burch bie Gunbe geftorten und gehemmten geiftigen Lebens, brangt ben Menschen barauf bin, burch eine entgegengesette Beife bes Wollens und Sanbelns bie Sarmonie in feinem Innern wieber herzustellen, gerabe wie ber Schmerz ber Rrantbeit nicht allein Befühl bes gestörten physischen Lebens, fonbern zugleich Außerung ber Anstrengung, bes Rampfes bes physischen Les bens ift, um bie in ibm Statt finbenbe hemmung zu beben, und wieder in feinen normalen Buftand gurudgutebren. Es läßt fich nicht läugnen, und wird von bem Chriftenthum felbft mit vollfommner Evibeng anerfannt, bag bie mabre Reue überall ber erfte Unftog gur Befferung ift, und biefe ift ja nichts anbers als bas Gefühl bes burch bie Gunbe getrübten geifti= gen Genns 1).

Wenn aber bie von Gott gefette fittliche Weltordnung, infofern fie fich in bem geiftigen Seyn geltend macht, zunächft

<sup>1)</sup> Romang, Spstem ber natürl. Religionsl. S. 296: Die Bahrheit ber Sache ift, baß die strafende Gerechtigkeit burchaus auf baffelbige geht, wie die Güte, nämlich auf die Bewirkung des Guten,
mithin auch auf die Glückfeligkeit bessenigen, an dem sie sich thätig
erweist. Gerade weil er gütig ift, erweist Gott an demsenigen,
welcher für die milbere Liebeserweisung noch nicht empfänglich
ist, die strafende Gerechtigkeit, und er will ihn durch dieselbe auf
den Punkt hinsühren, wo er gut genug senn wird, der Strafe entbebren, und die lautere Güte kosten zu können.

Geistern ist. Hier haben wir wirklich ben letzten Zweck, nicht allein ber Gerechtigkeit Gottes, sondern seiner ganzen, ewigen Weltregierung und aller in derselben sich äußernden göttlichen Attribute. Dieß ist gerade auch der höchste Zweck, den wir bey dem ewigen Schöpfungswerke Gottes erkannten. So zeigt es sich denn, daß, wie wir es von allem Anfang an vorausseten, das ganze unendliche Wirken Gottes nur Eins und dasselbe und auf das nämliche Ziel, nämlich seine ewige Selbste offenbarung, gerichtet ist; und es mag unserer bisherigen Darstellung zu nicht geringer Bestätigung dienen, daß nach dersselben auch alle göttlichen Eigenschaften, weit entsernt, sich gegenseitig zu beschränken oder gar auszuheben, im Gegentheil miteinander in vollkommner Harmonie stehen, und nur ein großes, in der Totalität des göttlichen Wirkens sich äußerndes Ganze ausmachen.

Sollen wir nun von der göttlichen Gerechtigkeit eine abäquate Definition geben, so würden wir sie, dem bisher Gesagten zusolge, bestimmen als die Liebe Gottes, insofern sie durch das mit der Sünde verknüpfte Übet die Entwicklung des göttlichen Reiches als eines sittlichen Reiches, und hiedurch die Selbstoffenbarung Gottes bedingt.

## d. Gnabe Gottes.

Wenn man bebenft, wie oft die göttliche Enade in der heiligen Schrift genannt wird, welche Bedeutung ihr namentlich in dem N. T. zusommt, so können wir nur erstaunt seyn, den Begriff derselben von den meisten Theologen in der Darsstellung der göttlichen Eigenschaften so sehr vernachlässigt zu sehen. Die meisten begnügen sich damit, sie als eine besondere Modification der göttlichen Liebe neben der Barmherzigkeit, Langmuth, Gelindigkeit Gottes aufzusühren, und zwar gewöhnlich mit dem Beisahe, daß sie auf Anthropopathie berube, und daber in das Gebiet der erbaulichen Rede gebore 1).

<sup>1)</sup> So, unter andern, Bretfd. Dogm. 1. G. 532. Begicheiber, Institt. p. 278. Hutter. red. p. 140: "Rach ber Analogie menfc.

Selbst Schleiermacher, welcher boch die an die Sittlichkeit geknüpften Belohnungen auf die göttliche Gnade zurückführt, begreift diese nicht als eine besondere Eigenschaft Gottes, und führt statt ihrer die Barmherzigkeit auf, die er aber ebenfalls als auf einem Anthropopathismus beruhend betrachtet, und dem ascetischen und dichterischen Sprachgebrauche zuweist. Dehr Beachtung sindet diese Eigenschaft Gottes ben Twesten?), der sie, als gütige Heiligkeit, der Gerechtigkeit coordinirt, welche er als heilige Güte auffaßt und mit jener gemeinschaftslich auf die göttliche Liebe zurücksührt.

Auch wir subsumiren die Gnade unter die göttliche Liebe; ja noch mehr, wir haben schon oben bemerkt, daß aus dem Gesichtspunkte der menschlichen Unvollsommenheit und Sündshaftigkeit und die Liebe Gottes in ihrem ganzen Umfang als Gnade, und das gesammte von der göttlichen Liebe bedingte Erlösungswerk der endlichen Geister, als ein Werk der göttlichen Gnade erscheint. Allein wir haben auch darauf hingewiesen, daß die Gnade Gottes noch in einem speciellern Sinne aufzusassen ist, und einem besondern Moment in der ewigen Wirssamseit Gottes entspricht 5).

licher Berhältniffe, und nach biblischen Ausbrücken, werden verschiedene Modificationen ber göttlichen Liebe unterschieden, welche zunächst der erbaulichen Rebe angehören, und wissenschaftlich nur zu verwahren find, damit weber ein passives Gefühl in Gott gessetzt, noch die Gerechtigkeit durch die Liebe verletzt werde."

<sup>1)</sup> Chriftl. Gl. 1. G. 520.

<sup>2)</sup> Borlef. II. 1. S. 49. 50.

<sup>3)</sup> Der Recensent bes ersten Bandes der Straußschen Glaubenslehre, in der Allgemeinen halleschen Litteratur = Zeitung (Febr. 1841), bezeichnet die Inade als vergebende Gerechtigkeit: "Die Bemerkung der Kirchen = Bäter, daß die Gerechtigkeit ein modus der Güte sep, führt darauf, weben der belohnenden und bestrafen den Gerechtigkeit auch die vergebende zu nennen, die namentlich in der christlichen Lehre wesentlich ist (1 Petr. 1, 16. Ebr. 12, 5. 6.). In nämlich die Liebe das Princip der göttlichen Gerechtigkeit, ist hiernach die Heiligung, und die allein auf diesem Wege mögliche Glückseligkeit der Menschen, der Zweck seiner Belohnungen und Bestrafungen, so gehört zu den Mitteln, diesen Zweck zu erreichen, eben so wohl auch die Bergebung, welche aber nur da

Bleichwie die Liebe Gottes, und die in ihr begründete Wahrhaftigkeit, Heiligkeit und Gerechtigkeit beziehen wir auch die Gnade Gottes auf die Entwicklung des göttlichen Reiches. Geht die Wahrhaftigkeit Gottes auf dieses Reich als Reich der Wahrheit, die beiden zulest genannten Eigenschaften auf daffelbe als Reich der Sittlichkeit, so hat die Gnade Gottes zum Zwecke die Entwicklung seines Reiches als eines Reiches der Seligkeit. Wir erkennen in ihr die Liebe Gottes, insofern sie das göttliche Reich, in welchem Gott sich offenbart, als ein Reich der Seligkeit realisiert. So aufgefaßt bildet sie das nothewendige Complement zu den genannten göttlichen Attributen; mit ihr schließt sich überhaupt das Ganze der Eigenschaften Gottes ab.

Das N. T. gibt als Bedingung ber Erlangung ber gott= lichen Gnabe ben Glauben an (Rom. 3, 24. 4, 16), und awar mit allem Rechte. Denn in bem Glauben liegen vereint bie beiden Grund -Elemente, burch welche unter ben endlichen Geiftern bas göttliche Reich zur Entwicklung fommt, nämlich auf ber einen Geite bie Erfenntnig und überzeugungevolle Huffaffung ber göttlichen Wahrheit, auf ber anbern bie freiwillige Unterwerfung unter bas gottliche Gefet. Es bezeichnet Diefes Wort, in ber ibm im R. T. eigenen umfaffenben Be= beutung, überhaupt bie gange neue, begeisterungsvolle, Gott und bem Guten und Ewigen zugewandte Gefinnung, welche in bem Chriften vermoge ber Rraft ber mit frober Ubergenaung ergriffenen Wahrheit bes Beils fich entfaltet. Gott ift nun ber Gnabige, infofern er an bie glaubige Erfenntnig ber göttlichen Babrbeit und die willige Bollbringung feines Befeges reiche innere Befeligung gefnupft bat. Und biefe Befeli= gung gewährt Gott bem Menschen nicht, weil er ein mabres Berbienft aufzuweisen, weil er irgend einen rechtlichen Unfpruch

eintreten kann, wo ber Mensch burch wahre Sinnesänderung berselben würdig und empfänglich wird. So ift die Gerechtigkeit eben so wohl eine gnädige, weil sie bas firenge Mittel nicht anwendet, wo das mildere ausreicht, als die Gnade eine gerechte, weil sie keinem Unwürdigen zu Theil wird (vergt. 1 Joh. 1, 9. Luc. 15, 11 — 24.).

barauf zu machen hat, sonbern aus freier Gute, weßhalb gerade die in der Ertheilung dieser Beseligung sich offenbarende Liebe als Gnade bezeichnet wirb.

Wir haben oben ichon bemerft, baf alle Freude, aller Genuß mit bem Leben aufammenbangt. Überall wo bas Wefen bes Menschen fich auf eine feinem Wesen entsprechenbe Weise äußert, wo es an Rraft, Umfang, Ausbilbung gewinnt, ba ift es bem Menfchen wohl, ba burchbringen ibn beglückenbe Empfindungen, wie umgefebrt febe hemmung, Trubung, Berrüttung bes lebens mit fcmerglichen Gefühlen verbunden ift. Allein nun gebt, wie wir auch icon bemerft baben, eine ber beiben Saupt = Richtungen bes geiftigen Lebens bes Menichen auf Erfenntnig ber Wahrheit; Die Wahrheit ift fur ben Denichen ein Bedürfniß, es regt fich nach ihr eine naturliche Gebnfucht, fie ift Nahrung bes Geiftes, nothwendige Bedingung feines freien, naturgemäßen Geond. Je weiter ber Menfc in ber Erforschung ber Wahrheit fommt, besto fraftiger, eigenthumlicher , umfangreicher offenbart fich fein inneres Leben, besto bober entfaltet es fich, besto frober, glücklicher fühlt fich ber Mensch in seinem Innern. Es verftebt fich von felbft, baff feine Babrbeiten bem Geifte mehr Schwung geben, feine mehr au feiner Lebens = Entfaltung beytragen, bag feine feligere Em= pfindungen in ibm anregen, ale bie religiofen, welche ja bie bodften, berrlichften find, bie ber Menich aufzufaffen vermag, welche alle andern Wahrheiten erft recht begründen, in welchen fich bas gange Biffen bes Menichen abichlieft. Das find nun bie Babrheiten bes Glaubens, von welchen in bem R. I. fo oft bie Rebe ift, und auf eine mertwurdige Beife fpricht fich in vielen Stellen bes D. I. bas Entzuden aus, welches bie Erfenntniß berfelben, ibre überzeugungevolle Aufnahme in die Tiefe ber Geele, in ben erften Chriften berporbrachte (3. B. Rom. 15, 13. 1 Cor. 1, 4. 5. 1 30b. 5, 4. 1 Petr. 2, 9).

Ift nun das Reich ber endlichen Geister bestimmt, in uns aufhörlichem Progresse auf ber Bahn ber Wahrheits-Erfenntniß voranzuschreiten, ift es Gott selbst, ber Wahrhaftige, welder bessen Fortschritte leitet, welcher ihm zu jeder Zeit bas Licht, für welches es empfänglich geworden ist, erglänzen läßt, so ist es auch berufen, sich in eben dem Grade als seine Erstenntniß von der Wahrheit reiner, volltommner, umfassender, lebendiger, und seine Überzeugung von derselben sester und wirksamer wird, zu höherer Beseligung zu entfalten. Die göttsliche Liebe, welche die Entwicklung des Neiches Gottes als eines Neiches der Wahrheit bedingt, realisiert es auch eben biedurch als ein Neich der Seligkeit.

Wiewohl nun die mit ber Erfenntnig und ber gläubigen Aufnahme ber Wahrheit verbundene innere Beseligung in ber Gefehmäßigfeit bes geiftigen Lebens begrundet ift, fo beziebt bennoch bas fromme Bewuftfeyn fie mit allem Rechte auf Gott, indem es ja Gott ift, beffen allmächtiges Schöpferwort ben Beift fammt ber ibn beberrichenben Gefegmäßigfeit ins Daseyn gerufen bat. Und eben fo richtig ift es, wenn bas fromme Bewußtfenn bie aus ber Erfenntniß ber Babrbeit und bem Glauben an biefelbe entspringende Luft und Freude ber freien Gnabe Gottes gufdreibt. Denn welchen Unfpruch fonnte ber Menich barauf machen? Alle Babrbeit berubt am Enbe auf freier Offenbarung Gottes, und ber Geift felbft, mit allen Rraften, bie ibn ber Erfenntniß ber Wabrbeit fabig machen, find Geident feiner unendlichen Gute, fo wie auch bie Mittel und Gelegenheiten mit ber gottlichen Babrbeit befannt zu merben, bem Meniden von Gott verlieben werben muffen, alfo bag wirklich Niemand burch fich felbft jum Lichte und zum Glauben gelangt, fonbern allein burch Gott (30b. 6, 44 ff. Ap. Gefc. 16, 14. Nom. 10, 14 - 17. 1 Cor. 1, 4 - 6. 2 Theff. 2, 13. Phil. 1, 3-6.).

Auf gleiche Weise verhält es sich mit den beglückenden Folgen, welche sich an die sittliche Entwicklung und an die treue Erfüllung der göttlichen Gesetze anschließen. Auch sie entspringen zunächst aus einem Gesetze des Lebens. Denn wenn auf der einen Seite die sündige übertretung des dem Geiste als praktisches Lebensgesetz inhärirenden göttlichen Willens, eine Hemmung und Zerrüttung des geistigen Seyns, und hiedurch Unruhe, Schmerz, inneres Elend erzeugt, so muß auf der andern Seite die sittliche Umwandlung des Meuschen als

Aufhebung ber Hemmungen und Zerrüttungen seines geistigen Seyns, ein unendlich wohlthätiges, beglückendes Gefühl, ein Gefühl innerer Befriedigung, der Ruhe, Kraft, des Wohlseyns hervordringen, welche im Lichte des frommen Glaubens sich als Aufhebung der Trennung von Gott, der Bersöhnung, des Friedens, der seligen Semeinschaft mit ihm erscheinen werden. Das sind die inneren Besohnungen der Tugend. Allein sie hat auch, wie oben schon bemerkt wurde, ihre äußeren Beslohnungen; nur daß die in das äußere Seyn hinaustretende sittliche Weltordnung nicht immer eine constante ist, sondern durch manchfaltige Einslüsse und Berwicklungen gestört wird. Sie ist eben, wie das ganze Leben, eine werdende, westhalb der Glaube mit Zuversicht dem fünftigen Leben entgegensieht, wo Alles ausgeglichen und in reine Harmonie aufgelöset werz den soll.

Man kann allerbings mit Recht sagen, daß die Tugend sich selbst besohne, gleichwie auch das Laster sich selbst bestraft, weil die glücklichen und unglücklichen Folgen beiber aus der Natur der Dinge und den sie beherrschenden Gesetzen entsprinsgen. Und dennoch hat der fromme Glaube Recht, wenn er, in übereinstimmung mit dem N. T., Besohnungen und Strafen überall auf Gott bezieht, der ja die Natur der Dinge geordnet und die Gesetze gegeben hat, aus welchen der Segen des Guten und der Fluch des Bösen sich entwickelt. Nur wers den wir, eben darum weil beide in Folge von der von Gott sessegten Gesetzmäßigkeit eintreten, sie nicht von einzelnen, besondern Willens Acten Gottes abzuleiten haben, sondern von der einen großen, unendlichen Gesammt Thätigkeit Gottes, durch welche er die Welt geordnet und die Evolution dersselben bestimmt hat.

Hier hatten wir benn nun was gewöhnlich bie belohnenbe Gerechtigkeit (justitia remuneratrix) genannt wird. Wir haben biesen Ausdruck zurückgewiesen, weil belohnende Gerechtigfeit Gottes auf Seiten des Menschen einen rechtlichen Anspruch auf Lohn voraussehen würde, welcher dem Menschen, Gott gegenüber, nicht zusommen kann. Der Mensch empfängt die Belohnungen, die ihm für sein Rechtverhalten zu Theil

werben, ohne alles Berdienst, von ber freien Liebe Gottes, und erkennt hierin, wie in der aus seinem Glauben sich ents faltenden Beseligung, ein Geschenk Gottes, eine Offenbarung seiner unendlichen Gnade.

Durch biefe mit ber fittlichen Gefinnung und Sandlungs= weise verfnüpften Belohnungen wirft Gott nicht weniger, als burch bie mit ber Gunde und bem gafter verbundenen Strafen, jur Evolution feines Reiches, ale eines Reiches ber Gitt= lichfeit. Die ber Tugend gegebenen Berbeigungen, Die Gnabe, welche Gott jedem fich beffernben Gunber barbietet, laben ben verirrten Menichen ein, umzufebren und fich wieber Gott und bem Buten gugumenben. Das Gefühl ber göttlichen Strafe allein reicht nicht bin, um ben Gunber gu mabrer Befferung au bringen. Um ben Muth zu baben, bie Reffeln ber Gunbe au gerbrechen, muß er bie Soffnung baben, bag er nicht rettungelos von Gott verftogen fey, fonbern bag Gott ibn, wenn er fich mabrhaft beffert, wieder annehmen, ibm wieder fein Boblgefallen ichenfen, ibn burch bie ber Sittlichfeit verheißenen Belohnungen erfreuen, und ibn gur ewigen Geligfeit gu= Taffen wolle. Bare Gott nur ein gerechter Gott, fo murbe ber Gunber in Bergweiflung gerathen. Allein bie Berbeiffung ber Gnabe tröftet ibn, ermuthigt ibn fich Gott wieber auguwenben. Und bat er nun wirflich ber Gunbe und ihrem fcmäblichen Dienfte entfagt, bat er in fich ben enticbiebenen Umschwung zu bem Guten und Beiligen genommen, fo begreift man, wie bas in ibm entftebenbe, und ibm fo neue Gefühl ber Rube, ber Bufriedenbeit, ber Berfobnung mit Gott, bes feligen Friedens mit ihm ihn frarfen, ermuthigen und begeiftern muß, in ber eingeschlagenen Richtung nicht nur au verbarren, fondern immer weiter voranzugeben, und bas Werf ber Beiligung immer mehr in fich jur Bollenbung zu bringen (vergl. Phil. 4, 7.).

Bon bieser Seite betrachtet könnte die besohnende Gnade Gottes noch in das Bereich bersenigen Eigenschaften Gottes gezogen werden, welche sich auf die Evolution des göttlichen Reichs als eines Reiches der Sittlichkeit beziehen. Allein gerade barum weil sie belohnende, erfreuende, beglückende ift,

beziehen wir sie zunächst und eigentlich auf die Evolution diefes Reichs als eines Reiches der Seligkeit, um so mehr ba sie sich auch in Bezug auf die Wahrheits- Erkenntniß und den frommen Glauben geltend macht, und auch hier sich als eine beseligende offenbart.

Das N. I. Scheint uns bie Gnabe Gottes noch aus eis nem gang neuen Gefichtepunfte fennen gu lebren. Es fpricht nämlich in vielen Stellen von ibr als barin fich offenbarenb. bag fie bem Gunber verzeibt, ibn feine Schulden erläßt, ibn rechtfertigt, ibm Berföhnung idenft (Rom. 3, 24. 5, 18-21. 11, 6. Epbef. 1, 7. 2, 8. 20.). Was follen wir uns nun unter biefer verzeihenden, rechtfertigenben, verfobnenben Gnabe benfen? Unmöglich fann fie in folden Acten besteben, burch welche Bott ben Gunber, fo lange er noch im Dienfte ber Sunde befangen ift, von aller Schuld frei erflart, ibm fein Boblgefallen wieber ichenft, ibn mit ben, fonft nur ber Ingend verheißenen Segnungen erfreut. Wer noch in feinem unfittlichen Ginn und Banbel beharrt, ben fann auch Gott nicht für gerecht erflaren und aller Schuld entbeben, ber fann unmöglich von ibm in bas Berhaltniß aufgenommen werben. in welchem nur ber gute Mensch mit bem ewigen Beifte fteben fann, ber fann unmöglich bie Geligfeit genießen, bie aus einem in reiner Sarmonie mit ben gottlichen Befegen fich bewegen= ben Leben entspringt. Huch ift wirflich bas Evangelium weit entfernt, bem Gunber bie verzeihenbe, rechtfertigenbe gottliche Gnabe obne alle Bedingung ju verheißen. Es forbert von benen, welchen fie ju Theil werben foll, Bufe (Luc. 15, 18, 14. 24, 47. Ap. Gefch. 26, 18.), Liebe (Luc. 10, 25 ff. 7, 47.) und ben Glauben, b. b. bie neue, ber Gunbe abgewandte, Gott und bem Guten, Beiligen und Ewigen fich bingebenbe, von reiner Liebe burchbrungene Gefinnung, welche fich in bem Chriften burch bie Rraft ber mit frober Uberzeugung aufgefaßten Babrbeiten bes Seile entwideln foll (Rom. 3, 25 f. 10. 5 - 11. Gal. 3, 7-9. 5, 5 ff. Phil. 3, 9. Col. 1, 21 ff.). Eben barum läßt es auch bie Gnabe benjenigen wieber entzogen werden, welche bem Glauben und ber Liebe wieber abfterbend, in ihre frühere Gundhaftigfeit gurudfallen (Bal. 5, 4.).

Die verzeihende, rechtfertigenbe Gnabe Gottes bemabrt fich alfo bloß an benjenigen, welche bas Wert ber Beiligung in fich begonnen baben. Es verfieht fich aber mohl von felbft, baß in Ansehung folder bie göttliche Gnabe fich nicht barauf beschränfen fann, fie für gerecht zu erffaren. Denn von bem Augenblick an, wo ber Menfch fich ber Gewalt bes Bofen entwindet und bem Guten und Seiligen fich wieder von Bergen gufebrt, bort er auf ein Gunber gu fenn; einer befonbern Rechtfertigungs = Erflärung bebarf es in Unsebung feiner nicht, weil fie im Grunde nichts auffagen wurde, als ben Buftand, in welchem er fich wirflich befindet. Die verzeihende, rechtfertigenbe Gnabe Gottes umfaßt mebr. Gie befteht barin, baß Gott bem fich beffernden Gunber, ungeachtet aller ber Berirrungen, beren er fich früherhin ichulbig machte, bie Quelle aller berienigen Belobnungen und Scanungen wieber öffnet, welche bem Guten, feinen Geboten einen treuen Geborfam Leiftenben flieget. Go fommen wir aber zu bem Webanfen, baß bie rechtfertigende Gnabe feine andere ift als bie belob= nende, von welcher wir icon oben gesprochen baben. Die in ber Begründung einer sittlichen Weltordnung fich offenbarenbe Liebe Gottes muß fich naturlich auch an bemienigen bewähren, welcher ben frühern Gunbenbienft verläßt und fich wieber bem Guten wibmet; fie will ibm bie Seanungen nicht porenthalten, welche fich nach einer von ihr eingeführten Gefegmäßigkeit aus einer im Ginflang mit bem praftifden Lebensgefet bes Geiftes ftebenben Dent = und Sandlungs = Beife entwickeln.

Man wird nicht einwenden, daß auf diese Weise der Mensch sich selbst seine Sünde vergibt. Denn man würde das bev übersehen, was wir immer urgirt haben, daß alle an die Sittlichkeit geknüpften Belohnungen sich nur vermöge der von Gott bestimmten Lebens = Gesetze des Geistes entfalten, und daher auf Gott, als ihren ersten Urheber, auf seine freie Gnade zurückgeführt werden mussen.

Gegründeter möchte ber Einwurf erscheinen, daß wir, nach ber Urt und Weise, auf welche wir die rechtfertigende Gnade Gottes barftellen, mit dem N. T. in entschiedenen Widerspruch treten, welches, weit entfernt, sie auf eine von Gott eingeführte

allgemeine Gefetmäßigfeit gurudzuführen, fie im Gegentheil von bem Berbienfte bes ftellvertretenben Tobes Chrifti abbangen läßt, bas ber Gunber burch ben Glauben ergreifen und fich aneignen muß. Man wird bier nicht erwarten, bag wir uns in eine Untersuchung über bie schwierige Satisfactions = Lebre einlaffen. Diefe liegt außerhalb bes Gebietes, bas wir uns au bearbeiten vorgenommen baben. Wir begnügen uns, unfere Uberzeugung auszusprechen, bag auf bem Standpunfte, auf welchen bas Chriftenthum felbft feine Schuler erhebt, ber Tob Chrifti ichlechterbings nicht mehr als ein ftellvertretenber Opfer= tob, von welchem die bem Gunder ju Theil werbende gottliche Gnabe abbinge, angeseben werben fann. Abgeseben bavon, baß es mit ben fo reinen ethischen Grundfagen bes Chriftenthums, und ben ausbrudlichen Erflarungen Chrifti (Luc. 13, 1-5. 3ob. 9, 1-5.) ftreitet, frembes Berbienft, ober frembe Schuld auf einen andern übergutragen, fo murben wir mit ber in fo vielen Stellen bes R. T. bervortretenben Lebre, bag Gott bie Liebe ift, und aus freier Liebe gegen bie Deniden bas Erlofungswert Chrifti angeordnet bat, in Wiber= fpruch treten, wenn wir glauben wollten, bag Gott burch ben blutigen Tob feines Cobnes erft babe verfohnt werben muffen, um bem reumuthigen Gunber wieber feine Gnabe ichenfen gu fonnen. Daß die 3bee eines ftellvertretenben Opfertobes Chrift in der gangen Denfungsweise der Apostolischen Zeit begründet mar, baf fie nothwendig mar, wenn bas Chriftentbum Gingang finden, und auf ben Trummern bes alten Opferbienftes bie von Chrifto felbft vorgeschriebene Unbetung Gottes im Beifte und in ber Wahrheit fich follte verbreiten fonnen, bas geben wir gern ju; aber gewiß ift es, bag fie in ihrer gewöhnlichen bogmatischen Fassung mit ben wesentlichen Princis vien bes Chriftenthums felbft im Conflicte ftebt, und ber von bem Chriftenthum ausgegangenen Bilbung ber Beit nicht mehr aufagt. Unfere fefte Uberzeugung geht babin, bag bie Wiffenschaft auch in biefer Lehre Die einst burch bie Bedurfniffe ber Beit gegebene form burchbrechen und bie in berfelben eingeschlossene 3bee, burch welche allein auch biese Lehre zu aller Beit ihre beilfamen Wirfungen bervorbrachte, in ihrer Reinbeit auffaffen muß. Und welches ift biefe 3bee? Es ift eben feine andere als bie ber unenblichen Gnabe Gottes. Wir wiffen wohl, daß in unferer Zeit wieder viele Theologen biefe Muffaffung ber Sache als eine verwerfliche Berflüchtigung einer wefentlichen, unendlich tiefen Lehre bes Chriftenthums anfeben und mit bem Unathema belegen. Allein bas fann uns nicht irre machen. Bir find gewiß, bag man immer lebbafter bie mit ber gewöhnlichen Satisfactions-Theorie verbundenen uns

überwindlichen Schwierigfeiten fühlen 1), und baber barauf gurudfommen wirb, in bem Tobe Chrifti nur ein grofartiges Symbol ber Gnabe Gottes, eine factische Erffarung zu feben, bag Gott ben reumuthigen Gunber nicht verftögt, sonbern ibm verzeibt, ibn wieber in ein feliges Berbaltnif mit fich aufnebmen , und zur Erbichaft bes ewigen Lebens gelangen laffen will. Und biefes Cymbols, biefer Erflarung bebarf bie funbige Menfcheit gar febr. Denn was ben verirrten Menfchen qualt, was ibn leicht entmuthigen, und von allen Berfuchen ber Befferung abhalten fann, bas ift ber fürchterliche Gebante. bag bas verübte Bofe nicht mehr ungescheben gemacht werben fonne, bag bie verwirfte Schuld auf immerbin auf ibm lafte, bag nichts mehr ihn mit Gott auffohnen und ihm jum emigen Leben verhelfen fonne. Gegen folde bange 3meifel erhebt fich bas Rreug Ebrifti, als eine laute Erflarung, bag Gott ein Gott ber Gnabe, und bag ben ihm Bergebung ift für jeben, ber bie ewigen Wahrheiten bes Beile gläubig umfaßt und burch bie Rraft berfelben ein neuer Menfch wird, nach Gott geschaffen, in rechtschaffener Gerechtigfeit und Beiligfeit.

Unter ben Berbiensten bes Christenthums ift faum eines höher anzuschlagen als bieses, bie unenbliche Gnabe Gottes in bas rechte Licht gesetzt und sie bem sich bekehrenben Sünder sicher verbürgt zu haben. Es ist, wie Johannes sagt (1, 17.): Das Gesetz wurde burch Mosen gegeben; die Gnade und Wahrsheit aber ist durch Jesum Christum geworden.

<sup>1)</sup> Will man biefe Schwierigkeiten recht beutlich einfeben, fo lefe man nur Bauer, bie chriftliche Lebre von ber Berfohnung in ihrer geichichtlichen Entwicklung, Tubing. 1838. Welch eine Menge ber verschiebenartigften Unfichten über bie ftellvertretenbe Rraft bes Tobes Chrifti, welche icharffinnige Berfuche bie Gatisfactions = Lebre mit ber 3bee Gottes und ben unumflößlichen Principien ber Ethit in Ubereinstimmung ju bringen! Und was wird am Enbe burch alle biese Bemühungen, burch alle biese gewalisamen Anftrengungen bes menschlichen Geiftes gewonnen? Es ift nichts erklart, nichts gerechtfertigt; ber Biberipruch ber Berfohnungelehre mit bem moralifden Bewußtfeyn und allen gefunden Begriffen von Gott bleibt pollfommen unaufgelofet, und ftellt fich nur um fo fcbroffer beraus, je genauer man bie gu feiner Sebung gemachten Berfuche beleuchtet. Das Baueriche Bert läßt einen nieberichlagenben Ginbrud gurud. - Und bod, wie einfach, wie troftreich ift Alles, wenn man nur bier bassenige nicht verfaumen will, mas man bei ber Interpretation fo vieler biblifcher Stellen thun muß, wenn man nämlich bie Korm ber neutestamentlichen Lehre von ber Berfohnung burch Chrifit Tob, von ber in ihr eingeschloffenen 3bee unterfcheibet. Und biefe 3bee ift feine andere, als die ber Unendlichfeit ber gottliden Gnabe.

Das Gesammt-Resultat unserer Untersuchungen stellt die nachfolgende Tabelle dar, auf welcher die göttlichen Eigenschaften
in ihrer organischen Gliederung geordnet erscheinen.

Gott ift ber absolute Geift. Als solcher ist Gott in ewiger Selbst offenbarung begriffen. Gott offenbart sich nun

A. In bem absoluten Seten ber Welt (Welt - Schöpfung).

Gott sett die Welt

I. Nach ihrem Seyn. Hierin offenbart sich Gott: Insofern die Welt ein von ihm durch und durch Bedingstes ift, als

1. Der Allmächtige.

Insofern bie Welt in seinem Bewußtseyn ruht, als

2. Der Allwiffende.

Infofern bie Welt nach ihrem räumlichen Seyn absolut von ihm bebingt ift, als

3. Der Allgegenwärtige.

Insofern bie Welt nach ihrem zeitlichen Seyn absolut von ihm bedingt ift, als

4. Der Ewige.

II. Gott fest bie Welt nach ber in ihr herrschenden Orbnung. hierin offenbart fich Gott:

Insofern die Welt eine organisch in sich zusammenftim= menbe und sich evolvirende Einheit ift, als

1. Der Allweise.

Insofern die Welt die bochft mögliche Fülle von Leben und Wohlseyn enthält, als

2. Der Allgütige.

B. Gott offenbart sich in bem absoluten Segen ber Welt-Evolution. (Welt-Regierung).

Grund-Princip ber ganzen göttlichen Weltregierung ift Die Liebe Gottes.

Diese Liebe Gottes hat zum letten Zwede die Selbstoffenbarung Gottes durch Realisirung seines Reiches, als eines Reiches der Wahrheit, der Sittlichkeit, und der Seligseit. In dieser dreisachen Beziehung sein Reich realisirend, offenbart sich Gott:

Insofern bas göttliche Reich ein Reich ber Wahrheit ift, als

1. Der Bahrhaftige.

Insofern es ein Reich ber Sittlichfeit ift, als

- 2. Der Beilige.
- 3. Der Gerechte.

Insofern es ein Reich ber Seligfeit ift, als

4. Der Gnabige.

Göttingen,

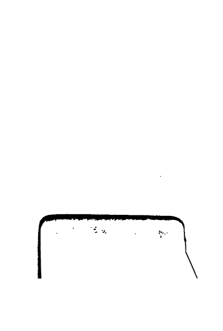
gebrudt in ber Dieterichichen Univ. - Buchtruderei.

|   |   |   | • |  |
|---|---|---|---|--|
| • |   |   |   |  |
|   |   | ٠ |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   | • |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   | , |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |



| • |   |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   | , |  |
|   | • |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | · |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | • |   |  |
|   |   |   |  |

|   | • |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
| - |   |  |
| , |   |  |
|   |   |  |
| • |   |  |
|   |   |  |
| · |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |



.

.

