

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.

•

• ·

.

.





- . . . .

.

.

.

Die Lehre

.

.

-

.

.

.

•

-

,

## von den Sakramenten.

·

## Die Lehre

# von den Sakramenten

in ihrer geschichtlichen Entwickelung

## innerhalb der abendländischen Rirche

biø

### zum Concil von Trient.

Von

## Dr. G. L. Hahn,

a. o. Professor ber Theologie an der Königlichen Universität zu Breslau.

, / \_

**Breslan.** Berlag von E. Morgenstern. (fr. Aug. Schjufz & Co.) 1864.

<del>100. w. 88</del>. 110. le. 326.

Verfasser und Verleger

;

behalten sich das Recht der Uebersetzung ins Englische vor.

. . . . . . . .

----



326. الله ا 119.

## Vorwort.

Ich übergebe biermit der Deffentlichkeit eine Schrift, an der ich längere Zeit mit Liebe gearbeitet habe. Daß der in derselben behandelte Gegenstand einer Bearbeitung bedurfte, ift mir nicht zweifelhaft. Doch wage ich nicht zu entscheiden, ob meine Arbeit das vorhandene Bedürfniß in jeder Sinsicht zu befriedigen im Stande sei. Jedenfalls hat es meinerseits nicht an dem Bemühen gefehlt, die Aufgabe, wie ich mir fie felbst gestellt hatte, nach Möglichkeit zu lösen. Die gegenwärtige, vorzugsweise praktischen Tendenzen zugewen= bete Zeit ift im Allgemeinen rein wiffenschaftlichen Untersuchungen wenig günstig. Ich bin daher auch fern von der Meinung, daß bas größere theologische Bublikum an dieser Schrift sonderlichen Geschmack finden werbe. Doch habe ich auch nicht nach bem Beifall ber großen Menge gestrebt, sondern nur banach, ber Biffenschaft und in ihr der Kirche zu dienen. Daß der Rirche durch gründliche Untersuchung ihrer einzelnen Dogmen nach deren historischer Ent= wickelung wirklich gedient werde, halte ich nicht für zweifelhaft, fo wenig auch dergleichen Arbeiten in der Gegenwart anerkannt mer= ben. 3ch lasse daber diese Schrift in der Hoffnung ausgeben, daß ber Herr auch fie mit feinem Segen begleiten und feiner Rirche einigermaßen zur Förderung gereichen laffen werde.

Breslan, am 5. September 1863.

## Dr. G. L. Sahn.

• . • •

## Inhalt.

.

.

|                                                                                 | Scite       |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Einleitung                                                                      | 1           |
| Erster Abschnitt. Der Gebrauch bes Bortes sacramentum in der Rirchensprache     | 5           |
| 3meiter Abschnitt. Der Begriff bes Saframentes im engeren Sinne                 | 10          |
| Pritter Abschnitt. Nothwendigfeit ber Saframente                                | 24          |
| Dierter Abschnitt. 3weckmäßigfeit ber Saframente                                | 31          |
| fünfter Abschnitt. Berschiedenheit ber Saframente in ben verschiedenen Berioden |             |
| der Menschheit                                                                  | 41          |
| Sechster Abschnitt. Bas gehört zu den neutestamentlichen Saframenten?           | 79          |
| Siebenter Abschnitt. Die Bestandtheile ber Saframente                           | 133         |
| Achter Abschnitt. Einsezung der Saframente                                      | 154         |
| Ueunter Abschnitt. Der Minifter ber einzelnen Saframente                        | 173         |
| A. Die Sakramente, beren Minister nicht schon durch die Einsetzung Christi      |             |
| vorgeschrieben ift                                                              | 174         |
| B. Die Saframente, deren Minister ein getaufter Christ fein muß                 | 177         |
| C. Die Sakramente, welche nur von einem Presbyter gültig verwaltet              |             |
| werben können                                                                   | 180         |
| D. Die Sakramente, welche nur von einem Bischof gültig verwaltet werden         |             |
| fönnen                                                                          | 192         |
| Behnter Abschnitt. Die Bedingungen, unter denen die Sakramente zu Stande        |             |
| fommen                                                                          |             |
| 1. Die bas Saframent als folches betreffenten Stücke                            |             |
| 2. Die den Minister der Saframente betreffenden Stücke                          |             |
| 3. Die den Empfänger der Saframente betreffenden Stücke                         | 247         |
| Eilfter Abschnitt. Birfung ber Saframente                                       | 278         |
| 1. Lehre der Kirche bis auf Augustinus                                          | 278         |
| 2. Lehre ber Rirche von Augustinus bis auf Petrus Lombardus                     |             |
| 3. Lehre ber Kirche von Petrus Lombardus bis zum Concil von Trient              | 293         |
| Der Character indelebilis                                                       | <b>29</b> 8 |
| Die Gnadenwirfung                                                               | 322         |
| ,                                                                               |             |

|                                                                            | Seite |
|----------------------------------------------------------------------------|-------|
| A. Die durch die Saframente vermittelte Gnade nach ihrem Besen             | 322   |
| B. Berhältniß ber verschiedenen Saframente zu einander hinfichtlich der    |       |
| Gnadenwirfung                                                              | 328   |
| C. Nähere Bestimmung der Gnadenwirfung der einzelnen Saframente            | 333   |
| 1. Die Laufe                                                               | 333   |
| a. Die negative Wirfung                                                    | 334   |
| b. die positive Wirfung                                                    | 336   |
| 2. Die Confirmation.                                                       | 338   |
| 3. Die Eucharistie                                                         | 342   |
| 4. Die Buße                                                                | 344   |
| 5. Die letzte Delung                                                       | 348   |
| 6. Die Ordination                                                          | 354   |
| 7. Die Che                                                                 | 356   |
| Bwölfter Abschnitt. Entstehung und Bedingungen ber fakramentlichen Birkung | 360   |
| Namen - und Sach - Register                                                | 417   |

VIII

Während es über die Entwickelung der Lehre von der Taufe und vom heiligen Abendmahl 1) bereits mehrere fehr tüchtige Monographien gibt, find über die Geschichte ber chriftlichen Lebre von ben Sakramenten im Allgemeinen wohl ichon manche anerkennenswerthe Vorarbeiten 2) vorhanden, bisher ist jedoch dieselbe noch nicht allseitig zum Gegenstande gründlicher Behandlung gemacht worden. Daß aber auch biefe wichtige Lehre, wenn bie Aufgabe ber Dogmen-Geschichte vollständig gelöft werben foll, einer eingehenderen Untersuchung bedarf, braucht taum ausgesprochen zu werden. Wir glauben baber ber Rechtfertigung nicht zu bedürfen, wenn wir im Folgenden ben Bersuch machen, diese Lücke in der theologischen Literatur wenigstens theilweise auszufüllen. Wenn wir uns dabei innerhalb bestimmter Grenzen halten, indem wir einerfeits die Lehrentwickelung ber morgenländischen Rirche nur nebenbei behandeln, andererseits auch die Entwickelung der Lehre in der abendländischen Rirche nur bis zum Concil von Trient fortführen, fo geschieht bies aus bem einfachen Grunde, weil wir uns nicht eine zu große Aufgabe auf einmal stellen wollten, während schon die, welche wir zu löfen unternommen haben, die umfaffendsten Studien erforderte. Was zunächst die morgenländische Kirche betrifft, so ging ja diese, wie in ber Lehrentwickelung überhaupt, so auch in dieser Lehre ihre eigenen,

<sup>1)</sup> Daffelbe gilt auch vom römischen Bußsaframent. |Bergl. Steit, bas römische Bußsaframent nach seinem biblischen Grunde und seiner geschichtlichen Entwickelung. Frankf. a. M. 1854. 2) Mußer dem Artikel "Saframente" in Herzogs Real-Encyflopädie Bb. XIII

<sup>2)</sup> Außer bem Artifel "Saframente" in herzogs Real-Encyflopädie Bd. XIII S. 226—286. vergl. namentlich Const. von Schätzler, die Lehre von der Wirl famfeit ber Saframente ex opere operato. München 1860.

von denen der abendländischen vielfach verschiedenen, Bege. hätten wir ihr auf diefen Wegen nachgeben wollen, fo hätte dieß fehr zeitraubente Untersuchungen nöthig gemacht, welche, fo lohnent dieselben auch gewesen sein würden, für jett uns nicht möglich waren. Dazu kommt. baß, wenn unfere Darstellung nicht ihren einheitlichen Charafter verlieren sollte, die Behandlung der morgenländischen Lehrentwickelung boch jedenfalls von ber ber abendländischen hätte getrennt werden müffen. Das, was wir im Folgenden wirklich geben, würde also selbst badurch feine wesentliche Veränderung erfahren haben. Wir hielten es baber für angemeffener, für jett uns zu beschränten, und die Entwickelung der morgenländischen Kirche in dieser Lehre lieber einer abgesonderten Behandlung vorzubehalten. Aus ähnlichen Gründen haben wir uns entschlossen, die Geschichte der abendländischen Lehrentwickelung nur bis zur Reformation fortzuführen. Während bis zur Reformation sich Dieje Lehre im Wesentlichen in demselben Gleise fortbewegte, trat fie ja seitdem in ganz neue Bahnen hinein. Die Darstellung der Entwickelung berfelben feit diesem Zeitpunkte würde also jedenfalls eine burchaus felbititändige haben werden müffen. Bir glauben baber mit Recht unfer Werk gerade bei der Abgrenzung, welche wir ihm gegeben haben, als ein abgeschloffenes Ganzes bezeichnen zu dürfen.

Wenn wir der Entwickelung unserer Lehre während der Zeit der Scholastik besondere Aufmerksamkeit zugewendet haben, so hat dieß einmal in der Natur unsres Gegenstandes seinen Grund, sofern ja erst mit der Zeit der Scholastik die Lehre von den Sakramenten in den Kreis der eigentlichen Dogmen hineintrat, und dieses Dogma es ist, in welchem sich die Scholastik vorzugsweise productiv erwiesen hat, sodann darin, daß wir es für besonders wünschenswerth hielten, wenn auch nach dieser Seite der Stand der Lehre, wie ihn die Reformation vorsand, klarer erkannt werden könnte, als dies bisher möglich war.

Bas bie Anlage unspres Werkes betrifft, so schwankten wir anfangs, ob wir nicht das Ganze unserer Darstellung nach verschiedenen Perioden ordnen müßten. Allein nachdem wir mit dem Stoffe näher bekannt geworden, erschien uns diese Eintheilung minder zweckmäßig, als die von uns gewählte. Denn bei genauerer Ansicht lassen sich während des ganzen großen Zeitraumes, mit welchem unsre Darstellung sich beschäftigt, verschiedene Stadien der Entwickelung unsrer Lehre, wenn wir diese im Ganzen in's Auge fassen, gar nicht unterscheiden. Zwar war gewiß Hugo von St. Bictor und nicht minder Petrus Lombardus für die Entwickelung unsrer Lehre Epoche machend. Allein bei näherer Betrachtung zeigt sich, daß, wie bereits angedeutet, erst mit diesen beiden Männern unsere Lehre in den Kreis der eigentlichen Dogmen hinein-

trat, während die vorangegangene Zeit nur das Material zubereitete und die allgemeinsten Elemente der Lehre entwickelte. Dazu tommt, daß bei einer Eintheilung des Werkes nach der Zeit dieselben Fragen an verschiedenen Orten hätten besprochen werden müssen und so der Stoff unnöthiger Weise zersplittert worden wäre. Aus diesen Gründen entschlossen wir uns, die verschiedenen in unstrem Werke zu besprechenden Materien abgesondert zu behandeln, und nur innerhalb der einzelnen Abschnitte die Zeit-Ordnung walten zu lassen, wobei uns möglich wurde, das Zusammengehörige im Zusammenhange zu behandeln und dem Ganzen, wie wir glauben, eine gewisse Uebersichtlichkeit zu geben, ohne das wir nöttig hatten, dieselben Sachen öfters zur Sprache zu bringen.

Die von uns geschehene Vertheilung des Stoffs wird fich, wie wir glauben, burch bie Darstellung felbst als passend erweisen. Wir haben nämlich bas Ganze in zwölf Abschnitte getheilt, wie uns bieß burch ben Gegenstand felbst geboten erschien. Bir beginnen mit einer Besprechung des mannigfachen Gebrauchs des Wortes sacramentum bei ben firchlichen Schriftstellern, um zu zeigen, wie ber Begriff bes Sakramentes lange Zeit in der Rirche ein durchaus fließender und unbestimmter war, wie man aber doch frühzeitig mit besonberer Vorliebe ben Ausbruck auch in einem engeven Sinne anwandte, in dem Sinne, in welchem wir gewöhnt sind, von Sakramenten zu reden, und in welchem wir allein im Folgenden von den Sakramenten handeln wollen. Darauf besprechen wir in einem zweiten Abschnitt den Begriff bes Satramentes in diesem engeren Sinne, wie dieser fich allmählich in ber Rirche ausbildete, und in bestimmten Definitionen feinen Ausbruck gewann. Alles Folgende unfres Werkes ift eigentlich nur eine weitere Ausführung ber in diesem Abschnitt nach ihren allge= meinsten Umriffen bargelegten Anschauung ber Kirchenlehrer von bem Wefen bes Sakramentes. Bas nun bieje Ausführung betrifft, fo beginnen wir damit, daß wir zunächst im dritten Abschnitt die Anschauung der Kirchenlebrer von ber Nothwendigkeit ber Sakramente entwickeln, eine Anschauung, die durch den Begriff bes Saframentes als eines von Gott eingesetten Mittels zur Erlangung ber Seligkeit von felbst gegeben war. Mit ber Frage nach ber Nothwendigkeit der Sakramente hängt aber eng zusammen die andere Frage, warum denn Gott gerade solche Sakramente, wie sie thatsächlich vorhanden find, als Mittel ber Heilserlangung angeordnet habe. Diek führt uns im vierten Abschnitt zur Besprechung der Lehre von der 3wedmäßigkeit ber vorhandenen Sakramente. Nachdem wir fo bie Anfichten der Rirchenlehrer von den Gründen des Borhandenfeins ber Sakramente entwickelt haben, geben wir bann bazu über, bie 1\*

3

Saframente felbit, bie man als vorhanden annahm, zu besprechen, und zwar zunächft im fünften Abschnitt bie vorchriftlichen Satramente b. b. bie bes natur- und bes Mofaischen Gesetzes, und bie Anfichten zu entwickeln, bie man in ben verschiebenen Zeiten von bem Wefen biefer Satramente hatte, hierauf aber von ben chriftlichen Satramenten zu handeln. Bas bie letteren betrifft, fo zeigen wir zunächft im fechsten Abschnitt, was man in ben verschiedenen Beiten ber Rirche zu ben chriftlichen Saframenten gerechnet habe, um bann in ben folgenden Abschnitten bie Lehre von biefen Saframenten ausführlich zu entwickeln. Diese Lehre von den christlichen Satramenten stellen wir aber jo bar, bag wir zunächft von ben Bestandtheilen biefer Saframente handeln, barauf von ihrer Einfegung, barauf von bem menfchlichen Minifter, welcher in ben einzelnen Fällen die Sakramente zu Stande bringt und barreicht, bierauf von den Bedingungen handeln, unter benen überhaupt die Sakramente zu Stande kommen können, fobann bie Bebingungen besprechen, von benen die Wirfung ber Sakramente abhängt, und endlich bie Wirfung felbst zum Gegenstand ber Betrachtung machen.

### Erster Abschnitt.

#### Der Gebrauch des Wortes sacramentum in der Kirchensprache.

Das Wort sacramentum ift bei ben firchlichen Schriftstellern sowohl ber alten Zeit als des Mittelalters in sehr weitem Umfange angewendet worden, nicht bloß von den kirchlichen Handlungen, an welche wir zunächst denken, wenn von Sakramenten die Nede ist, sondern auch von sehr vielen anderen Dingen. Damit wir im Folgenden, wo wir die Lehre von den Sakramenten im engeren Sinne darzustellen beabsichtigen, nicht in Versuchung kommen, unsere Darstellung auf Dinge auszubehnen, die bei genauerer Unterscheidung des verschiedenen Sprachgebrauches, nicht hierher gezogen werden dürfen, ist es nöthig, vor allen Dingen der verschiedenen Beziehungen, in denen von den Kirchenlehrern der Ausdruck sacramentum angewendet worden, uns klar bewußt zu werden. Wir glauben nun hinsichtlich dieses Gebrauches Folgendes hervorheben zu müssen <sup>1</sup>).

1. Zunächst brauchten die Kirchenlehrer das Wort sacramentum in demselben Sinne, in dem es vorzugsweise von den römischen Profanschriftstellern gebraucht wurde: vom Eide, und zwar a) vom Eide im Allgemeinen<sup>2</sup>), b) speciell von dem Eide, durch welchen sich der Soldat zum Kriegsdienste verpflichtet<sup>3</sup>), c) mitunter auch von einer Versicherung

<sup>1)</sup> Ueber den Gebrauch des Wortes in der ältesten Rirche vergl. Dr. Aug. Hahn, Sakrament im Sinne der alten Kirche (Theolog. firchl. Annalen herausgegeb. von Dr. A. hahn. Bresl. 1842. 1. Bb. S. 77—106. 157—185.).

<sup>2)</sup> Ambros. de offic. I. 50. IV. 39. sq. — Isidor. Hisp. sentt. lib. II. c. 31.
§. 4. u. 9. — Paschas. Ratb. de corp. ct sang. dom. c. 8. — Lanfrank, de corp. et sang. dom. c. 13.
3) Tortull. de jejun. adv. Psych. c. 10. de idolol. c. 19. de spect. c. 24. de

<sup>3)</sup> Tertull. de jejun. adv. Psych. c. 10. de idolol. c. 19. de spect. c. 24. de coron. milit. c. 11. — Pseudo-Augustin. de symbolo. — Isidor. Hisp. etym. lib. IX. c. 3. — Petr. Damiani lib. gratiss. c. 22.

überhaupt oder von einer thatsächlich übernommenen Verpflichtung 4), endlich d) von dem Unterpfande, das man gibt, um eine Versicherung zu befräftigen 5).

Wenn dieser Gebrauch des Wortes den Kirchen-Schriftstellern mit ben Profan-Schriftstellern gemeinsam war, so trat jedoch bei letzteren dieser Gebrauch schon frühzeitig sehr zurück, und das Wort erhielt bei ihnen vorwiegend einen specifisch christlichen Sinn. Doch blieb

2. auch jest noch zunächft dem Worte der Begriff einer eid= lichen Berficherung, nur daß baffelbe fpeciell driftliche Beziehungen erhielt. Man brauchte es nämlich a) x. c. von ber eid= lichen Berficherung, durch welche sich ber Mensch bei der Taufe zur Treue gegen Chriftum verpflichtet, gleichsam bem Diensteide, burch welchen er ein miles Christi wird 6). b) Da diese Bersicherung durch bas Aussprechen bes Glaubensbefenntnisses bei ber Taufe geschab, wurde sobann das Wort sacramentum auf das Taufbekenntnik selbst übertragen. Lesteres wurde als die Eidesformel angesehen, beren sich ber miles Christi bedient, um seinen Diensteid abzulegen 7). c) Bon bem Taufbekenntniß ging aber ber Ausdruck über auf bie Taufe felbst, sofern auch sie eine thatsächliche Bersicherung ist, burch welche bas Verhältniß bes Menschen ju Christus ein unverletzliches wird, fei= tens des Menschen nämlich, der sich der Taufe unterwirft, eine Ber= ficherung ber Treue gegen Chriftum, feitens Gottes eine Berficherung ber Aufnahme bes Menschen in feine Gemeinschaft, und ein Unterpfand für die Ertheilung bes ewigen Heiles. In diesem Sinne finden wir von der Taufe bald den Ausdruck fidei sacramentum b. b. thatfächliche Bersicherung bes Glaubens (obsignatio fidei, testatio fidei, signum ober signaculum fidei, womit Tertullian felbst jenen Ausbruck erklärt). bald salutis sacramentum d. h. das von Gott gegebene Unterpfand. bie Besiegelung unseres Heiles (sponsio, pignus salutis) 8).

Doch verband sich schon frühzeitig mit dem Worte auch ein seiner Urbedeutung nach fremder Sinn, und zwar dadurch herbeigeführt, daß

<sup>4)</sup> Tertull. de monog. c. 11. - Firmil. (Cyprian. Opp. ep. 75. p. 228).

<sup>5)</sup> Isidor. Hisp. etymol. lib. V. c. 24. §. 30: Sacramentum est pignus sponsionis, vocatum autem sacramentum, quia violare quod quisque promittit perfidiae est.

<sup>6)</sup> Tertull. de idolol. c. 19. — Cyprian. ep. 74. T. II. p. 204. — Leo M. serm. 22. c. 5. — Petr. Damian. T. I. Epp. lib. IV. 15. p. 127.

<sup>7)</sup> Tertull. de idol. c. 6. — apolog. adv. gentes c. 22. — ad mart. c. 3. de pudic. c. 9. — de resurr. carn. c. 21. — Lucius Bifd. v. Castrum Galbae in Mumibien auf bem Concil von Earthago b. Cyprian. Opp. T. I. p. 229. — Ps. Cyprian. de rebapt. p. 26.

<sup>8)</sup> Tertull. adv. Marc. I., 28. — de anima c. 1. cf. de poenit. c. 2. c. 6. — de bapt. c. 6. — August. serm. 393. de poenitent. (Opp. T. V. p. 1056).

#### Der Gebrauch des Wortes sacramentum in der Kirchensprache.

7

man sich baran gewöhnte, vorzugsweise die Taufe und das Taufbekenntniß mit dem Ausdruck sacramentum zu bezeichnen. Da nämlich die Taufe und das Taufbekenntniß in mehrfacher Hinsicht einen mysteriösen Eharakter haben und als Mysterien bezeichnet wurden, dieselbe Sache mithin sowohl mysterium als sacramentum hieß, so gewöhnte man sich schon frühzeitig daran, beide Ausdrücke spinnthm zu branchen. In Folge bessen verband sich allmählig auch mit sacramentum der Begriff des Muhsterium, was um so leichter geschehen konnte, als ja mysterium und sacramentum von Haus aus den Begriff ber Unverletzlichkeit mit einander gemein hatten. Hieraus ging eine Menge neuer Beziehungen des Wortes hervor. Zunächst wandte man

3. ben Ausdruck sacramentum auch jetzt, nachdem diefer den Begriff des Mchsteriums in sich aufgenommen hatte, vorzugsweise zur Bezeichnung der Taufe und des Taufbekenntnisses an, doch so, daß man mit ihm zugleich auf den unhsteriösen Charakter beider hinweisen wollte. Man nannte also die Taufe ein sacramentum, insofern ihre Bollziehung den Augen der Nichtchristen entzogen wurde, mit geheimnisvollen Gebräuchen verbunden war, und geheimnisvolle Kräfte und Gaben mittheilt<sup>9</sup>). Und denselben Ausdruck brauchte man von dem Tausbekenntnis wegen dessen mysteriösen Inhaltes.

Bald jedoch erhielt der Gebrauch des Wortes in diesem Sinne einen viel weiteren Umfang. Von dem Taufbekenntniß wurde dasselbe nämlich übertragen

4. auf den Inhalt besselben, und zwar a) auf die einzelnen in ihm enthaltenen Lehrsätze, auf die in ihm bekannten, den Nichtchristen verborgenen, Wahrheiten und Thatsachen<sup>10</sup>), b) auf die Lehren und Borschriften der geoffenbarten Religion überhaupt, namentlich die geheimnisvollen göttlichen Rathschlüsse zum Heil der Meuschen, welche burch Christum vellendet und in ihm offenbar geworden sind <sup>11</sup>), c) auf die Offenbarungsreligion selbst oder ihre Lehre im Ganzen<sup>12</sup>).

<sup>9)</sup> Tertull. de bapt. c. 1. c. 12. — Firmiliani epist. ad Cyprian. (Opp. Cyprian. ep. 75. p. 223. 225.) u. o.

<sup>10)</sup> Tertuil. adv. Jud. c. 10. adv. Marcion. II., 27. — Rufiu. exposit. symb. apost. p. 24. cf. p. 20 sq. p. 29. — Ambros. de spirit. s. III, 8. cf. tract. in symb. apost. c. 19. — de Abrah. I, 5. — Augustin. de mendacio § 8. de civitate dei X, 25. — Leo M. Serm. 65. c. 2. S. 69. c. 5. S. 42. c. 1. S. 52. c. 1. S. 64. c. 1. Ep. 15. c. 12. Ep. 130. c. 2.

<sup>11)</sup> Tertull. de exhort. castit. c. 13. cf. de praescr. haerett. c. 40. — Cyprian. cp. 74 (ad Pompej.). — de orat. dom. T. I. p. 142. — Arnob. disput. adv. gentes I, 2. II, 2. — Augustin. serm. ad Cacsar. eccl. plebem §. 3. — Leo M. serm. 33. c. 1. s. 54. c. 3. ep. 31. c. 2. ep. 59. c. 4. ep. 80. c. 2. — Gregor. M. T. V. p. 116. (lib. sacr. dom. oct. Pasch.).

<sup>12)</sup> Tertull. contr. Gnost. Scorp. c.9. — de pracscr. haerett. c. 20. c. 26. c. 32. — apolog. adv. gent. c. 15. c. 19. — adv. Prax. c. 30. c. 31. — Cyprian. ep. 63. cp. 74

#### Erfter Abichnitt.

5. Von ber Taufe aber ging ber Ausbruck über auf andere entfprechende handlungen, fofern auch fie einen geheimnigvollen Charakter haben, und zwar zunächft a) auf die andere von Christus unter Verheißung geheimnisvoller Güter eingesette fymbolische hand= lung: das heilige Abendmahl<sup>13</sup>), daher benn nun Taufe und Abendmahl nicht selten unter der gemeinsamen Bezeichnung von Sa= framenten zusammengestellt wurden 14), b) auf alle in der chrift= lichen Rirche gebräuchlichen beiligen handlungen überhaupt, renen man gleich der Taufe und dem heiligen Abendmahl eine geheimnißvolle Rraft zuschrieb, wie die Fußwaschung, die Weihung ber Ratechumenen, die Confirmation, die Ordination, die Investitur der Bischöfe und Aebte, die Königsfalbung, die Krantenfalbung, die Wieder= aufnahme Ercommunicirter in die tirchliche Gemeinschaft, die Beichte, die Absolution, die Kirchweihe, die Weihung der Altäre, der firchlichen Ge= faße, Gewänder und bergl., bie Mönchsweihe, die Einsegnung ber Ehe u. f. w. 15), c) feit dem Ende des 12. Jahrhunderts vorzugsweise auf die bekannten noch jest in der römischen Rirche als Sakramente n. e. geltenden fieben heiligen Handlungen<sup>16</sup>), d) auf die alttestamentlichen Vorbilder ber christlichen Sakramente 17), fo wie auf alle ben letteren verwandten Cultushandlungen ber vor= chriftlichen Zeit, die man nun nicht selten als Sakramente bes Alten Bundes und als Saframente bes Befetes ber Ra= tur ben christlichen Saframenten gegenüberstellte 18), e) auf ähnliche heilige Handlungen bei den Heiden, deren Ursprung man im

Ps. 40. §. 10. 56. §. 11. u. o. 15) Ucber den Fortschrift, der in der Anwendung des Ausdrucks sacramentum in diefem Sinne wahrnehmbar ift, vergl. unten Abschnitt VI.

16) Siehe auch hierüber Abschnitt VI.
17) Ambros. de initiand. c. 8. de sacrament. I, 4. serm. 19. in Psalm. 50 (II, 836.).
18) Bergl. Abschnitt V.

19) Tertull. apolog. c. 47. de exhort. cast. c. 13. de praescript. haerett. c. 40. - August. contr. Faust. lib. XIX, c. 11. - Petr. Damiani Epp. lib. VI, 28. -Hugo a St. Vict. de sacram. chr. fid. lib. I. P. VIII. c. 11.

20) Tertull. de cor. mil. c. 3. adv. Marc. I, 14. de resurr. carn. c. 8. de bapt. c. 6-8. adv. Prax. c. 26. de pudic. c. 14. de testim. animae c. 2. - Cyprian. ep. 72. T. II. p. 196. ep. 73. p. 207. - Pacian. Barcelon. scrm. de bapt. §. 6. -Firmilian. bei Cyprian. Opp. epist. 75. - Augustin. serm. 227. 228. de bapt. contr. Donat. lib. V. c. 20. §. 28. contr. litt. Petiliani lib. II. c. 104.

21) Ambros. Comm. in Luc. 22, 10. de sacram. IV, 3. de fide IV, 5. — Augu-stin. epist. 98. §. 9. in Psalm. 26. T. IV. p. 89. serm. 227. — Gregor. M. lib. sa-cram. dom. V. post Theoph. T. V. p. 80. dom. in ramis palm. p. 101. feria V. in coen. dom. T. V. p. 106. sq. ordo baptist. p. 246. - Isidor. etymol. lib. VI. c. 19. §. 29.

<sup>13)</sup> Tertull. de coron. mil. c. 3. - Cyprian. ep. 63. - Ambros. in Ps. 102, 14. 14) Tertull. de exhort. cast. c. 7. - de bapt. c. 3. - adv. Marc. I, 14. IV, 34. - Ambros. de initiand. c. 8. de sacram. I, 4. IV, 3. - Comm. in Luc. 4, 27. — August. de doctr. christ. III, 9. in Joann. evang. tr. 15. §. 8. — in

Der Gebrauch des Wortes sacramentum in der Rirchensprache.

Gegensatz zu ben im Bundesvolke vorhandenen von Gott eingesetten auf Satan zurückführte 19).

6. Bon ben genannten driftlichen Cultushandlungen wurde ferner bie Bezeichnung sacramentum icon frühzeitig auch auf ihre einzel= nen Theile übertragen, und zwar sowohl auf die verschiedenen einzelnen zur Bollziehung berfelben gehörigen Ceremonien 20), als auf die geweihten Elemente, die bei ihnen dargereicht oder angewendet wurden 21).

7. Ferner wurde ber Ausbruck auch Bezeichnung aller Dinge überhaupt, welche einen mysteriöfen Charakter haben, fei es nun, daß letterer sich barin zu erkennen gibt, daß die Dinge eine geheimnißvolle Bedeutung haben, ober fei es, bag fie ein geheimnißvolles Sein und Wefen haben. Demnach wurde sacramentum

a) Bezeichnung des Symbols, sofern das Wesen des Symbols eben barin besteht, einen geheimnißvollen Sinn zu haben (sacramentum = signum), insbesondere Bezeichnung bes heiligen Symbols (= signum sacrum, signum sacrae rei)<sup>22</sup>). In biesem Sinne wurden als Sakramente bezeichnet a. alle alttestamentlichen Typen 28), B. die Symbole innerhalb des Heidenthums 24), y. alle christlichen Symbole 25).

b) Ferner wurde sacramentum Bezeichnung folcher chriftlichen Feste, bei denen der Gegenstand der Feier zugleich symbo= lifc bargestellt zu werden pflegte26). Bald jedoch wurde der Ausbruck auch auf alle übrigen kirchlichen Feste übertragen 27).

c) Nicht minder wurden alle Dinge, welche ein geheimniß= volles Sein und Befen haben, als Saframente bezeichnet, 3. B. bas Berhältniß Christi zur Rirche 28).

3. 6. a. 20. Raban. M. de jud. poen. laic. c. 36.
26) Augustin. epist. 55. (ad Januar.).
27) Leon. M. serm. 4. c. 1. 47. c. 1. 50. c. 1. 62. c. 1. 65. c. 2. 70. c. 6. —
Gregor. M. lib. sacram. fer. III. post palm. p. 102. fer. VI. post palm. p. 109. fer. IV. in albis p. 114. - fer. V. in albis p. 115. - miss. prim. mane nat. dom. p. 67. dom. in Quadrag. p. 67. — orat. de Pentec. p. 126.

28) Tertull. adv. Marc. V, 18. de monog. c. 5. de jejun. adv. Psych. c. 3. de anima c. 11. 21. - Pacian. Barcel. serm. de bapt. §. 6. - Doch wurde der Ausdruck in diefem Sinne auch vielfach von andern Dingen gebraucht of. Cyprian. ep. 59. p. 119. ep. 69. p. 782. ep. 75. p. 224. de orat. dom. T. I. p. 151. Befon-

9

<sup>22)</sup> Augustin. de civit. dei lib. X. c. 5. - Epist. 138. (ad Marcellin.) §. 7. - Serm. ad pop. 292.

<sup>23)</sup> Tertull. adv. Marc. V, 4. - adv. Jud. c. 10. 13. - Cyprian. ep. 69 (ad

<sup>25)</sup> Tertull. aut. Marc. v, 4. — aut. sud. c. 10. 15. — Cyprial. ep. 05 (au Magnum). ep. 74 (ad Pompej.). — Augustin. contr. Faust. lib. XII. c. 33. de bono conj. c. 18. §. 21. u. o. 24) Tertull. adv. Marc. I, 13.
25) Tertull. de anima c. 18. — Cypr. ep. 63. (ad Caccil.). — Augustin. de bono conjug. c. 18. §. 21. — de civit. dei XV, 49. — fragm. serm. de sabb. T. V. p. 1067. — Befonbere häufig murbe in blefem Sinne bas chelide Berhältniß ein Sakrament genannt, als Symbol ber zwijchen Chriftus und ber Kirche bestehenben Gemeinschaft, 3. B. August. de fide et operibus §. 10. de bono conj. c. 7. §. 6. sq. c. 15. §. 17. u. o. - Leo M. epist. 167, 4. - Isidor. Hisp. de eccl. off.

d) In bemselben Sinne wurde endlich ber Ausbruck auch auf Alles übertragen, was im Berborgenen, im Geheimen vollbracht wird, 3. B. die eheliche Berbindung 29), die geheimen Schandthaten, beren die Christen von den Heiden beschuldigt wurden 30).

8. Endlich ging das Wort von den Sachen oder Handlungen, welche einen geheinmißvollen Charakter haben, über auf das, was ihnen So wurde als sacramentum bezeichnet biefen Charakter gibt. a) die geheimnißvolle Bedeutung, der geheimnisvolle Sinn einer Sache <sup>31</sup>), b) das geheimnißvolle innere Wesen einer Sache <sup>32</sup>).

## 3weiter Abschnitt.

#### Der Begriff des Sakramentes im engeren Sinne.

Der vorige Abschnitt hat gezeigt, wie der Ausdruck sacramentum so mannigfaltig auch namentlich in der ältesten Zeit der Gebrauch besselben war, boch schon frühzeitig mit Borliebe auf gewisse kirchliche handlungen übertragen wurde, zuerst auf die Taufe, dann auch auf das heil. Abendmahl, bald auch auf mehrere andere kirchliche Handlungen. Längere Zeit geschah dieß so, daß man mit dem Ausdruck auch in diefer Anwendung einen ziemlich allgemeinen und unbestimmten Sinn

1) Sermon. ad pop. 19, 3. — de doctr. christ. III, 13. — tract. adv. Judaeos §. 8. — de civit. dei VIII, 32. — contr. Faust. XIX, 14.

2) Epist 23. §. 4. - Contr. litt. Petiliani lib. II. c. 104. - Contr. Faust. XVIII. c. 11.

bers häufig Ambros. 3. B. in 2 Cor. 4, 7. (III, 423.). - in Luc. 17, 37. (III, 183). - de spir. s. I. prooem. (IV, 213.). - de sacram. II, 5. - Auch Augustin. contr. Faust. lib. XII. c. 20. - Leon. M. serm. 59. c. 5. epist. 59. c. 4.

<sup>29)</sup> Tertull. adv. Valent. c. 30. 30) Tertull. apolog. adv. gent. c. 7. 31) Tertull. adv. Jud. c. 11. — adv. Marc. V, 1. 7. — adv. Valent. c. 39. – adv. Jud. c. 9. 14. — Rufin. exposit. symb. apost. — Ambros. serm. 45. (V, 64.). - August. in Psalm. 74. (T. IV. p. 591.) contr. Faust. lib. XIV. c. 2. - Isidor. Hisp. de eccl. offic. c. 34. - Quaest. in Num. praef. T. II. p. 244. in Reg. IV. c. 6.

<sup>32)</sup> Augustin. de agone christ. §. 22. (T. VI. p. 186.). - Enchir. de fide, spe et char. §. 28. — de cat. rud. c. 27. §. 53. — in Psalm. 77, 2. — Serm. ad pop. 272. — Leon. M. serm. 55. c. 1. c. 3.

<sup>3)</sup> Contr. Faust. XIX. c. 16: Quid enim sunt aliud quacque corporalia sacramenta nisi quaedam quasi verba visibilia? - In Joann. evang. tr. 80. T. III. P. II. p. 512. — de doctr. christ. II. 3.

verband. Mit ber Zeit jedoch gewöhnte man sich baran, mit sacramentum, indem man es von diesen firchlichen handlungen brauchte. nicht nur ben Sinn, ben bieses Wort an sich schon im firchlichen Gebrauche batte, fondern zugleich auch alle bie Borftellungen zu verbinden. bie man mit der Taufe und dem heiligen Abendmahl, noch ebe diefe burch biefen gemeinfamen Namen verfnühft worden waren, einzeln zu verbinden sich gewöhnt hatte. So entstand allmählig ein complicirter Sakramentsbegriff.

Der erste Rirchenlehrer, ber fich über biesen Begriff ausspricht, ift Augustinus, ber zwar noch nirgends eine eigentliche Definition besselben gibt, aber boch bereits mannigfache Anfäte zu einer folchen macht, indem er bie allgemeinen Gesichtspunkte nennt, unter benen bie Satramente zu betrachten feien, und einzelne charatteristische Gigenthumlichkeiten berfelben bervorhebt. So wenn er bie Sakramente unter bie allgemeine Rategorie der signa 1), signacula visibilia oder corporalia 2), verba visibilia 3) stellt, wenn er bieje signa näher bestimmt als signa sacra<sup>4</sup>), mysteriorum signacula<sup>5</sup>), signa, quae ad res divinas pertinent<sup>6</sup>) ober signa rerum spiritualium<sup>7</sup>), signacula rerum divinarum visibilia<sup>8</sup>), rerum occultarum secreta et evidentia signa<sup>9</sup>), menn er hervorhebt, daß unter der Hulle des Neußerlichen, Sichtbaren bei den Sakramenten etwas Höheres, Geistiges verborgen sei, bas burch bie äußeren Zeichen angebeutet werbe 10); bag bas äußere Zeichen mit bem baburch bezeichneten Geistigen eine gemiffe Nehnlichkeit habe 11); bak von ben Sakramenten eine geistige Frucht ausgehe 12); wenn er biese Frucht näher bestimmt 13), und von den Bedingungen ber Wirksamkeit redet 14), wenn er von der Nothwendigkeit einer Beränderung der äuferen Sakra-

<sup>4)</sup> De civit. dei X. c. 5: Sacrificium ergo visibile invisibilis sacrificii sacramentum id est sacrum signum est.

<sup>5)</sup> Contr. Faust. XIX. c. 16. 6) Epist. 138 (ad Marcellin.) §. 7.: de varietate signorum, quae, cum ad res divinas pertinent, sacramenta appellantur.

<sup>7)</sup> De cat. rud. §. 35. 8) De cat. rud. §. 50.

<sup>9)</sup> De peccato originali c. 40.

<sup>10)</sup> De cat. rud. §. 50: Signacula quidem rerum divinarum esse visibilia, sed res ipsas invisibiles in eis honorari. - Sermon. ad pop. 292: Ista, fratres, ideo dicuntur sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur.

<sup>11)</sup> Epist. 98 (ad Bonif.) §. 9: Si enim sacramenta quandam similitudinem earum rerum, quarum sacramenta sunt, non haberent, omnino sacramenta non essent. Ex hac autem similitudine plerumque etiam ipsarum rerum nomina accipiunt.

<sup>12)</sup> Sermon. ad pop. 292: Quod videtur, speciem habet corporalem, quod intelligitur, fructum habet spiritalem. - Enarr. in Ps. 146. §. 8: Temporalia sacramenta alligamenta medicinalia sunt contritionis nostrac, quibus habemus consolationem.

<sup>13)</sup> Bergl. Abschnitt XII. 14) Bergl. Abschnitt XI.

mente in ben verschiedenen Berioden ber Menschheit rebet 15), und bemgemäß zwischen alt= und neutestamentlichen Sakramenten unterscheidet, endlich wenn er von den letteren, den neutestamentlichen Sakramenten fagt, baß sie durch bas Hinzutreten bes Wortes Christi zum äußeren Elemente entstehen 16). Fassen wir alle diese verschiedenen Merkmale zusammen, so können wir ben Augustinischen Sakramentsbegriff etwa burch folgende Definition aussprechen: Das Sakrament ift ein von Gott eingesettes förperliches Zeichen eines beiligen Gegenstandes, ben es icon von Natur burch eine gemisse Aehnlichkeit barzustellen geeignet ift, burch welches Gott bemvon bemfelben Gebrauch Machenden untergewiffen Be= dingungen seine Gnade mittheilt. Doch gibt Augustinus an Einer Stelle auch schon selbst eine einer Definition sich annähernde Bestimmung über das Sakrament, wenn er in seinem Briefe an ben Januarius 17) bas Sakrament als eine feierliche Handlung beschreibt, deren Eigenthümlichkeit barin bestehe, daß fie nicht bloße Gebächtnißfeier fei, fonbern bag ber Begen= ftand bes Andenkens zugleich durch fymbolische handlun= gen äußerlich abgebildet und dem würdigen Empfänger bargereicht werbe.

Die folgenden Kirchenlehrer gingen in ihren Bestimmungen des Sakramentsbegriffs zunächst über das von Augustinus Gelehrte nicht hinaus, und zwar schlossen für sich dabei vorzugsweise an die letztgenannte Bestimmung Augustins an, während sie alles Uebrige, was dieser über die Sakramente gelehrt hatte, meist mit Stillschweigen übergingen. So nimmt Isidorus von Sevilla die letztgenannte Bestimmung Augustins über das Sakrament ohne Weiteres auf, indem er das Sakrament befinirt als eine feierliche Handlung, durch welche eine göttliche Gnadengabe nicht nur symbolisch dargestellt, sondern bem würdigen Empfänger auch mit dem Symbol dargereicht werde<sup>18</sup>). Derselbe Isidorus spricht sich auch noch näher aus über das Berhältnis der Gnadengabe zum Symbol, indem er nach Nennung

<sup>15)</sup> Bergl. Abschnitt V.

<sup>16)</sup> In Joann. evang. tract. 80: et in aqua verbum mundat. Detrahe verbum ct quid est aqua nisi aqua? Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum, etiam ipsum tamquam visibile verbum.

<sup>17)</sup> Epist. 55 (119.) ad Januarium (T. II. p. 96.): Primum oportet noveris diem natalem domini non in sacramento celebrari, sed tantum in memoriam revocari quod natus sit, ac per hoc uihil opus erat, nisi revolutum anni diem, quo ipsa res acta est, fosta devotione signari. Sacramentum est autem in aliqua celebratione, cum rei gestae commemoratio ita fit, ut aliquid etiam significari intelligatur, quod sancte accipiendum est. Eo itaque modo egimus Pascha, ut

ber Sakramente selbst bie Worte hinzufügt: Quae ob id sacramenta dicuntur, quia sub tegumento corporalium rerum virtus divina secretius salutem eorundem sacramentorum operatur, unde et a secretis virtutibus vel a sacris sacramenta dicuntur. Wir erfennen aus biesen Worten, daß nach Isitors Anschauung in dem Symbol, welches bas äußere Sakrament ausmacht, eine unsichtbare göttliche Kraft verborgen ist, welche zugleich mit der Darreichung des Symbols an den Empfänger in Birksamkeit tritt und biesem die göttliche Gnade mit-Diefelbe Definition wiederholt wörtlich in einer Reihe von tbeilt. Stellen feiner Schriften Rabanus Maurus 19), ebenso Ratram. nus, ber zur Erläuterung auch noch hinzufügt: Haec dicendo ostendit (Augustinus): omne sacramentum in rebus divinis aliquid secreti continere et aliud esse, quod corporaliter appareat, aliud vero, quod spiritualiter sit accipiendum, und sobann: Quid inde perdocemur? nisi quod corpus et sanguis domini ideo mysteria dicantur, quod secretam et reconditam habeant dispositionem, id est aliud sint, quod exterius videntur, aliud quod interius spiritualiter in fidelibus operantur. Hinc etiam sacramenta vocitantur, quia tegmento corporalium rerum virtus divina secretius salutem fideliter accipientium dispensat 20). Auch Baschafius Ratbertus wiederholt biefelbe Begriffs= bestimmung nur mit wenig veränderten Worten, wenn er sagt: Sacramentum igitur est quidquid in aliqua celebratione divina nobis quasi pignus salutis traditur, cum res gesta visibilis longe aliud invisibile intus operatur, quod sancte accipiendum sit, und bald barauf nach Rennung der Sakramente hinzufügt: quae ob hoc sacramenta vocantur, quia sub corum specie visibili, qua videntur, secretius virtute divina caro consecratur, ut hoc sint interius in veritate, quod exterius creduntur virtute fidei<sup>21</sup>).

Doch blieb man nicht selten auch bei einer viel einfacheren Begriffsbeftimmung stehen, indem man, viclleicht veranlaßt durch den Augustinischen Ausspruch: Accedit verdum ad elementum et fit sacramentum, auch schon die durch das Wort des Priesters geweichten Gegenstände

non solum in memoriam quod gestum cst, revoccmus, id est, quod mortuus est Christus et resurrexit, sed etiam cctora, quae circa ea adtestantur ad sacramenti significationem non omittamus.

<sup>18)</sup> Etymol. lib. VI. c. 19. §. 30: Sacramentum est in aliqua celebratione, cum res gesta ita fit, ut aliquid significare intelligatur, quod sancte accipiendum est.

<sup>19)</sup> De universo lib. V. c. 11. — de institut. clericorum lib. I. c. 24. c. 32. — de sacris ordinibus, sacramentis divinis et vestimentis sacerdotalibus c. 4. de disciplina ecclesiatica lib. II. p. 69.

<sup>20)</sup> De corpore et sanguine domini p. 61. sq.

<sup>21)</sup> De corpore et sanguine domini c. 3.

selbst als Sakramente ansah. So weit verbreitet aber diese Anschauung war, sprach man sie doch nirgends durch eine eigentliche Definition aus.

Seit dem 11. Jahrhundert finden wir in den Besprechungen des Sakramentsbegriffs seitens ber Kirchenlebrer insofern eine Beränderung. als wir die bis dahin allein herrschend gewesene Definition des Sa= kraments seitdem nicht mehr ohne Weiteres gebilligt finden, statt beffen aber wahrnahmen, daß die Kirchenlehrer zur sonstigen Lehre Augustins vom Sakrament zurückkehren und bieselbe zum Gegenstand der Besprechung machen. Daber fommt benn auch von jetzt an die Augusti= nische Bestimmung des Sakraments als sacrum signum ober sacrae rei signum in allgemeine Aufnahme. Wir finden sie zuerst wie= ber bei Berengar von Tours 22), sobann bei Gottfried von Bendome<sup>23</sup>), Hildebert von Tours<sup>24</sup>), Abälard<sup>25</sup>), Bern= hard von Clairveaur26), Hugo von Rouen27), Geroch von Reichersberg 28). Neben biefer findet sich in berselben Zeit auch nicht felten die ebenfalls von Augustinus entnommene Bestimmung, nach welcher bas Sakrament als visibile signum invisibilis gratiae oder invisibilis gratiae visibilis forma definirt wird, 3. B. bei Be= rengar von Tours 29), Abälard 30), Geroch von Reichersberg 81), Alanus ab Infulis 82). Dag eine so wenig bas eigentliche Wesen des Sakraments treffende Bestimmung damals so allgemein befriedigen konnte, beweist aufs Deutlichste, wie fliegend und unbestimmt bamals noch der Sakramentsbegriff war. Dasselbe wird auch beson= bers flar aus ber zahllofen Menge von handlungen und Gegenständen, auf die man den Namen des Sakraments übertrug, und die man mit ber Taufe und dem heil. Abendmahl auf völlig gleiche Linie stellte.

Erst burch hugo von St. Bictor wurde dieje Unbeftimmtheit bes Begriffs einigermaßen aufgehoben. Hugo beginnt feine Untersuchun= gen über bie Sakramente damit, daß er die beiden damals in allgemeine Aufnahme gekommenen Bestimmungen Augustins, nach welchen bas

- 27) Dialog. lib. V. §. 16. p. 964.
- 21) Dialog. no. 7. §. 16. p. 193.
  28) De simonia §. 21. p. 1478. §. 22. p. 1479. §. 23. p. 1482. §. 25. p. 1485 etc.
  29) De sacra cocna p. 114. cf. p. 193. 263. 267.
  30) Epitom. c. 1. c. 28. 31) De simonia §. 29. p. 1490.
  32) Sermo III. de timore judicii in Quadrag. p. 123.

33) Summae tract. IV. c. 1. - de sacrament. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 2.: Quia non omne signum rei sacrae sacramentum ejusdem convenienter dici potest (quoniam et literae sacrorum sensuum et formae sive picturae sacrarum rerum

<sup>22)</sup> Epist. contr. Almannum (Martene thesaur. T. IV. p. 112.).

<sup>23)</sup> De corpore et sanguine dom. p. 544. sq. — Epist. lib. III. p. 514.
24) De expositione missae p. 1123. sq. 25) Epitom. c. 28.
26) Serm. in coena domini §. 2. Opp. T. II. p. 175.

Saframent befinirt wurde als rei sacrae signum ober als invisibilis gratiae visibilis forma einer Kritik unterwirft. Beide erscheinen ihm als in gleicher Beise ungenügend, da fic fich auf viele Dinge anwenden laffen, die Niemand zu ben Sakramenten rechne. Wie viele Dinge, wendet er ein, scien Zeichen einer heiligen Sache ober sichtbare Formen einer unfichtbaren Gnade, die boch burchaus teinen fatramentlichen Charatter haben! So jeien 3. B. Buchftaben ober Borte, burch welche ein beiliger Gebanke ausgesprochen werde, oder Bilder irgend eines beiligen Gegenstandes wohl rorum sacrarum signa, aber barum noch nicht Sa-Ebenso könne bas Baffer schon vor ber Beihung recht wohl framente. eine visibilis forma invisibilis gratiac genannt werden. Denn, sofern es ben Schmutz bes Rörpers entferne, tönne es als Bild ber Gnade, welche Die Unlauterkeit ber Seele abwasche, angesehen werden. Deshalb aber fei das Baffer als solches noch nicht Sakrament 33). Jum Wefen des Saframents gehört also nach Hugo jedenfalls mehr, als daß etwas bloß Beichen einer beiligen Sache fei. Fragt man nun, was benn bas Saframent von bem bloken Zeichen einer beiligen Sache ober einer unfichtbaren Gnade unterscheide, oder was zu ber natur eines blogen heiligen Zeichens noch bazu kommen müffe, damit es Sakrament werde, fo nennt Hugo etwas Doppeltes: 1) das Sakrament habe mit der heiligen Sache, die es bedeute, auch eine gewisse natürliche Mehnlichkeit, es fei nicht bloß ein willführlich bestimmtes Zeichen berfelben, fondern ftelle fie auch vermöge feiner natürlichen Beschaffenheit bildlich bar; 2) es fei auch ein Träger berfelben. Das, was es bedeute und bild= lich barftelle, enthalte es auch in fich und theile es bem Empfänger bes äußeren Zeichens mit 34). Bum Wefen eines Sakramentes gehört ihm sonach etwas Dreifaches: similitudo, significatio und efficacia. Die similitudo hat es von Natur, die significatio durch die Einsetzung, endlich die efficacia durch das Weihewort des Priefters; bie erste vom Creator, sofern Gott sogleich bei der ersten Schöpfung bas Element hervorrief, welches geeignet ist, die durch bas Saframent barzureichende Gnade zu repräsentiren, die zweite vom Sal-

signa sunt, quarum tamen sacramenta rationabiliter dici non possunt) ideireo supra memorata descriptio ad interpretationem sive expressionem vocis magis quam ad diffinitionem referenda videtur.

<sup>34)</sup> Summ. 1. 1.: Hoc est, quod distat inter signum et sacramentum: ad hoc ut sit signum non aliud exigit, nisi ut illud significet, cujus perhibetur signum, non ut eonferat. Sacramentum vero non solum significat sed etiam confert illud cujus est signum vel significatio. Iterum hoc interest: quia signum potest esse pro sola significatione quamvis carcat similitudine ut circulus vini, sed sacramentum non solum ex institutione significat, sed etiam ex similitudine repraesentat. Sicut enim jam diximus, sacramentum debet habere aliquam similitudinem ejus rei, cujus dicitur sacramentum.

vator, sofern Christus dieses bestimmte Element zum Zeichen der Gnade bestimmte und damit das Sakrament einsetzte, endlich die dritte vom Dispensator, sofern der Diener das durch Christus eingesetzte Zeichen der Gnade nun auch zum Träger derselben macht, und damit das Element zum Sakrament erhebt <sup>35</sup>). Demgemäß gibt nun Hugo folgende Definition: Sacramentum est corporale vel materiale elementum foris sensibiliter propositum ex similitudine repraesentans, ex institutione significans et ex sanctificatione continens aliguam invisibilem et spiritalem gratiam <sup>36</sup>), eine Definition, von der Hugo die Ueberzeugung hat, daß sie auf alle Sakramente ohne Ausnahme passe und doch auch nur auf sie, so daß alles Nicht-Sakramentliche durch sie ausgeschlossen werde <sup>37</sup>).

Bergleichen wir diese Definition mit den früher vorhandenen, so nuß jedenfalls anerkannt werden, daß Hugo das Eigenthümliche des Sakramentes viel klarer erkannt und bestimmter ausgesprochen hat, als seine Borgänger. Er hebt mit Recht als dem Sakrament wesentlich hervor: 1) das Borhandensein eines materiellen Elementes, 2) daß dieses Element nicht bloß ein willkührliches Zeichen, sondern auch ein natürliches Ubbild der Gnade sei, 3) daß es die Gnade auch in sich enthalte und darreiche, 4) daß es von Christus eingesetzt sei. Doch ist die Definition dessendtet nicht ohne Mängel. Mangelhaft ist nämlich etwas Doppeltes: 1. daß Hugo das Sakrament ohne Weiteres als ein eine gewisse Beschaffenheit habendes Elem ent definirt, während er doch dann selbst eine ganze Anzahl von Sakramenten anführt, die nicht in einem Elemente, sondern in einer Handlung bestehen, theils in der Weihung irgend eines materiellen Elementes, theils in der Anwendung eines solchen, theils auch ganz ohne ein solches, 2. daß er

**.**\*.

<sup>35)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 2: Debet omne sacramentum similitudinem quandam habere ad ipsam rem cujus est sacramentum, secundum quam habile sit ad eandem rem suam repraesentandam; institutionem quoque, per quam ordinatum sit ad illam significandam; postremo sanctificationem, per quam illam contincat, et efficax sit ad candem sanctificandis conferendam. Hoc autem interesse videtur, quod omne sacramentum similitudinem quidem habet ex prima conditione, institutionem ex superaddita dispensatione, sanctificationem ex apposita verbi vel signi benedictione. - c. 4: Quod elementa sacramenta sunt, non natura prima facit, sed apposita institutio per dispensationem, et gratia infusa per benedictionem, quae duo si elementa post primam naturam non accepissent, sacramenta proprie esse non possent. Dedit primo natura habilitatem ut hoc esse possent, adjunxit secunda institutio auctoritatem, ut hoc fierent, superaddidit tertia benedictio sanctitatem ut hacc essent. Prima facta per creatorem, secunda proposita per salvatorem, tertia administrata per dispensatorem. Primum creator per majestatem vasa formavit, postea salvator per institutionem eadem proposuit, postremo dispensator per benedictionem haec ipsa mundavit et gratia implevit.

nur die significatio, nicht aber auch die officacia auf Christum zurück= führt, der Einsezung des Sakramentes durch Christum daher, so sehr anerkannt werden muß, daß er diese überhaupt wieder in den Vorder= grund gestellt <sup>38</sup>), doch nicht die gebührende Bedeutung zuerkannt hat.

Den ersten dieser beiden Mängel hat bereits Betrus Lom= barbus erkannt, und durch feine eigene Definition zu vermeiden ge-Auch er geht bei feiner Besprechung der Sakramente von sucht. Augustinus aus, dessen Bestimmung des Sakramentsbegriffs durch signum sacrae rei ihm ungenügend und ber Ergänzung bedürftig erscheint. Räher fpricht er fich über bas Befen ber Satramente in folgender Beife aus: Ihrem allgemeinen Charakter nach gehören auch ihm die Sakramente in die Kategorie der signa, und er sucht näher zu bestimmen, was für signa dieselben seien, zu welcher species ber signa sie gehören. Hinsichtlich ihres Ursprungs zerfallen ihm die signa überhaupt in zwei Klassen: sie sind nämlich entweder naturalia, wie ber Rauch ein natürliches Zeichen des Feuers ist, oder data b. h. willführlich bestimmte. Die Saframente nun gehören ihm zu ber letsteren Klasse, womit Betrus aussprechen will, daß die göttliche Einfetzung etwas bem Sakrament Wesentliches fei. Ferner find die Saframente folche Zeichen, welche auch eine natürliche Aehnlichteit mit bem Gegenstande haben, beffen Zeichen fie find (signa ejus rei similitudinem gerentia, cujus signa sunt). Drittens find sie Zeichen nicht jedes beliebigen Gegenstandes, fondern nur eines beiligen, der abttlichen Snade (signa sacrae rei, gratiae dei). Endlich find es Zeichen. welche bie Bestimmung haben zu heiligen 39), welche daher nicht bloß Zeichen sind, sondern in dem Empfänger bas auch bervorrufen, was sie anzeigen und abbilden (etficiunt, quod figurant, invisibilis gratiae causae existunt). Diefer Darlegung gemäß ift nun

38) Freilich tritt Hugo bei Besprechung der einzelnen Sakramente auch hiermit in Widerspruch, sofern er von mehreren Sakramenten deutlich fagt, daß sie nicht durch Christum eingesetzt worden, wie er z. B. die Einsetzung der Ehe bereits in das Paradies verlegt, die der letzten Delung erst durch Jakobus erfolgen läßt. 39) Sentt. lib. IV. dist. 1. B: Non significandi tantum gratia sacramenta

<sup>36)</sup> De sacram. chr. fid. lib. I. P. IX. c. 2. — Eine etwas fürzere, aber auch weniger vollständige Definition giebt Hugo in seiner Summa, tract. IV. c. I.: Sacramentum est visibilis forma invisibilis gratiae in eo collatae, quam scilicet confert ipsum sacramentum.

<sup>37)</sup> De sacram. chr. fid. l. l.: Haec diffinitio ita propria ac perfecta agnoscitur, ut omni sacramento solique convenire inveniatur. Omne enim quod haec tria habet, sacramentum est, et quod his tribus caret, sacramentum proprie dici non potest.

<sup>39)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. B: Non significandi tantum gratia sacramenta instituta sunt, sed etiam sanctificandi. Quae enim significandi gratia tantum instituta sunt, solum signa sunt et non sacramenta, sicut fuerunt sacrificia carnalia et observantiae ceremoniales veteris legis.

•

Definition bes Rombarten folgende: Sacramentum proprie dicitur, qual ita signum ast gratiae dei et invisibilis gratiae forma, ut insins imaginemigenat jet pausa existat. Zu beachten ift bei biefer Begriffs= bestimmungtrobaße mein wie fogleich in die Augen fällt, viel weiter ift, als bie Sugo's Denn 1. enthält fie ftatt bes Ausbrucks materiale ober corporale elementum ben allgemeineren Ausbruck signum, 2. fast fie auch nicht, bag bie bie Saframente bilbenden Zeichen bie Gnade ig fich enthalten (continere), fondern nur, baß fie biefelbe wirten (psius causae existunt). Beide Abmeichungen von ber Definition Sugo's find offenbar, nicht zufällig, fondern fie verdanten ihre Entfichung ber Erwägung, bag bie meiften nach ber Meinung bes Lomharben mirflich angunehmenden Satramente nicht in bem Elemente felbft. fondern in einer mit bem Elemente vorzunehmenden Sandlung befteben, und benigemäß bie Onabe auch nicht wie Gefäße in fich ichließen. fondern nur verurfachen tonnen, ja daß mehrere Saframente, wie Bufe und Che, überhaupt tein materielles Element haben. Bei feiner Erweiterung ber Definition bat ibn alfo offenbar bas Intereffe geleitet, bie Begriffsheftimmung fämmtlichen wirflich von ihm angenommenen Saframenten anzupaffen. Babrend Sugo bei feiner Begriffsbestimmung, wie es scheint, nur Taufe und Abendmahl im Auge batte. jene baber auf bie meisten übrigen von ihm angenommenen Saframente gar, nicht past, nimmt Betrus bei ber feinigen nicht einfeitig blok auf biejes ober jenes, fondern auf alle von ihm anerkannten Sakramente in gleicher Deife Rudficht.

reich Für bienweitere Fortbildung bes Sakramentsbegriffs seit dem Lombardend wohn von besonderer Wichtigkeit, daß man nun endlich sich darftigen versignigt hatte, was unter die Sakramente aufzunehmen und waßt aus ihrer Jahl auszuschließen sei, indem man nun ziemlich allgemein jene sieben vom Lombarden zuerst zusammengestellten Sakramente und nur sie als solche anerkannte. In Folge dessen konnte und mußte der Araftentsbegriff endlich das Fließende und Unbestimmte verliesen, das ihm bisher angehastet hatte. Es kam ja jest nur darauf an, die von Allen anerkannten sieben Sakramente genauer zu betrachten und die von Allen anerkannten mertmale zu einem Begriff zu vereinigeninge Doch war das Unternehmen, auf diesem Wege zu einem noch

-thermit-

thin 3î ji 401, Bicl sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. dub. 1: Sciendum, quod duplex est diffintito. Ti Una est oratio exprimens quid rei. Alia est oratio exprimens quid nonjigifs. Primo modo nibil diffinitur, nisi sit res una h. e. terminus significans unam Arem. — Diffinitione quid nominis potest omnis terminus cathegorematicus diffiniti, quicquid significet in recto vel in obliquo. Nam pro omni nomine possunt poni plura nomina distincte significantia illa, quae significantur per illud

richtigeren und bestimmteren Sakramentsbegriff zu gelangen, genauer zugesehen, boch nicht fo ganz leicht, ba bas, was man unter bem gemeinfamen Ramen ber Satramente zusammengestellt batte, unter fich eine große Berichiedenheit zeigte. Bei ber Feststellung des unter die Saframente Aufzunehmenten hatte man sich ja gar nicht irgendwie burch cinen bestimmten Begriff leiten laffen, fondern allein burch bas Bertommen, indem man alles das zufammenfaßte, was im Laufe ber Zeit bie relativ bochste Bedeutung gewonnen batte. So fing die eigentliche Schwierigkeit erst jett an. Daß bieje Schwierigkeit auch nicht Allen verborgen blieb, wird baraus flar, bag manche Scholastifer, wie Stotus, Richard von Middleton, Occam, Beter D'Ailly, Biel fich zu der Frage veranlaßt fühlten, ob bei ber wesentlichen Berschiedenartigkeit ber Saframente eine Definition überhaupt möglich fei. In der Regel gab man zur Antwort: es könne in tiefem Falle zwar nicht quid rei, wohl aber quid nominis befinirt werben, b. h. man könne wohl bestimmen, welcher Begriff in bem Ausbrud sacramentum enthalten fei, man tönne aber teine Realdefinition geben, wo die zu definirende Sache ex pluribus rebus aggregata fei 40).

Bas nun die Beftimmung des Begriffes felbst betrifft, so gingen sämmtliche Scholastiker seit dem Lombarden hierbei von den früheren Definitionen aus, indem sie dieselben einer Kritik unterwarsen und zu bestimmen suchten, inwiefern durch sie das vorliegende Problem bereits gelöst worden oder nicht. In der Beurtheilung dieser Definitionen war man zwar im Wessentlichen einig, doch zeigten sich im Einzelnen auch manche Berschiedenheiten der Ansicht.

1. Die Bestimmung Augustins: Saoramentum est saorae rei signum wurde von Allen für ungenügend erklärt. Nach Bonaventura ist sie überhaupt keine Definition, sondern eine bloße Worterklärung (etymologia saoramenti)<sup>41</sup>). Nach Thomas<sup>42</sup>), Durandus<sup>43</sup>) und Bycliffe<sup>44</sup>) ist sie zu weit, da sie nicht das Specifische des Sakramentes ausspricht, sondern nur die allgemeine Kategorie nennt, zu welcher die Sakramente gehören. Die Sakramente seich allerdings heilige Zeichen, aber nicht alle Zeichen einer heiligen Sache seine Sakramente. Zeichen heiliger Dinge seien ja in gewissem Sinne alle sichbaren Geschöpfe, sofern sie auf das unsichtbare Wesen Gottes hinweisen.

unum nomen tam in recto quam in obliquo. Ad propositum dicitur, quod sacramentum non potest diffiniri primo modo h. e. diffinitione quid rei, quia sacramentum non est res una, sed aggregatum ex pluribus — sed tantum diffinitur diffinitione quid nominis.

<sup>41)</sup> Compend. theol. lib. VI. c. 2. 42) Summ. T. III. qu. 60. art. 2.

<sup>43)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. 44) Trial. lib. IV.

In besonderem Sinne könne man unter bie beiligen Zeichen Alles rechnen, was unter bem alten Bunde geschehen, ebenso gar Bieles, was bem neuen Bunde angehöre, wie die Bilder Christi und ber Beiligen, die Besprengung mit geweihtem Baffer, die Beihung ber Altäre u. dergl., und boch könne Alles bies nicht mit Recht unter bie Sakramente gezählt werben. Rach Albert bem Großen 45) ferner und Gabriel Biel 46) spricht sie den Begriff des Sakramentes nur aus, soweit biefer ben alt- und neutoftamentlichen Sakramenten gemeinfam ift, nicht aber bas Specifische ber letteren.

2. Bas die ebenfalls Augustinische Bestimmung sacramentum est invisibilis gratiae visibilis forma betrifft, fo mußte biefe natürlich baffelbe Berwerfungsurtheil treffen, als bie vorige, von ber fie nur im Ausdruck fich unterscheidet. Daher wurde benn auch fie für zu allgemein befunden, indem man hervorhob, daß fie auf Bieles fich anwenden lasse, was man boch nicht mit Recht zu ben Sakramenten rechnen fönne, wie bie eherne Schlange in ber Büfte, bas Beihwaffer, Rreuze u. dergl. 47).

3. Güuftiger wurde die Definition Isidors beurtheilt: Sacramentum est, in quo sub tegumento visibilium rerum divina virtus secretius operatur salutem, die man in dieser Form mit Unrecht bem Augustin zuschrieb 48). Doch wurde auch gegen fie bemerkt, daß ber Begriff des Sakramentes durch sie nicht scharf genug abgegrenzt werde.

4. Biel Beifall fand die Definition Hugos von St. Victor. Doch fanden auch an ihr Einzelne, wie z. B. Biel ben Ausbruck corporale vel materiale elementum nicht geeignet 49), auch bemerkte Durandus mit Recht, daß sie auf Ebe und Ordination nicht passe 50).

5. Endlich die Definition des Lombarden wurde zwar von den bei Weitem Meisten als treffend anerkannt 51). Doch meinten Einzelne, wie Albert ber Große, auch in Bezug auf fie, daß fie insofern noch

<sup>45)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. art. 5. 46) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. not. 1.
47) Guil. Altiss. Summ. lib. IV. tr. 1. — Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 2.
48) So 3. B. Albert b. Gr., Thomas, Bonaventura, Duranbus, Bicl.
49) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. not. 1.

<sup>50)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1: Haec autem, quamvis sint probabiliter dicta, tamen patientur calumniam. Primo enim, quia in sacramento matrimonii nulla praedictarum trium conditionum reperitur. Sufficiunt enim ad verum matrimo-nium sola verba exprimentia consensum, in quibus illae tres conditiones reperiri non possunt. Item de necessitate sacramenti ordinis non est consecratio materiae nec in se nec in suo simili, saltem quantum ad quatuor minores ordines et quantum ad diaconatum, et tamen sunt sacramenta. Item tertia conditio sc. quod sacramenta contineant invisibilem gratiam secundum Hugonem vel quod sint causa gratiae secundum Magistrum calumniam habet apud multos.

einer Berbefferung bedürftig fei, als durch fie auch manche nicht fatra= mentliche Dinge, wie Beihwaffer, ber bischöfliche Segen, nicht ausgeichloffen werden 52).

Benn sonach fämmtliche bis dahin aufgestellte Definitionen nicht burchaus Beifall fanden, fo war man bagegen nicht ganz einig barin, mas benn als Ergänzung zu benfelben binzuzufügen, ober welche andere Definition als treffender an ihre Stelle zu seben sei. So glaubte Thomas als etwas ben Sakramenten Charakteristisches in ber Definition hervorheben zu müffen, daß die heiligen Dinge, beren Zeichen bie Satramente feien, zum Menschen in Beziehung fteben, und ben 3med haben ihn zu heiligen. Proprie dicitur sacramentum, fagt er, quod est signum alicujus rei sacrae ad homines pertinentis, ut scilicet proprie dicatur sacramentum secundum quod nunc de sacramentis loquimur, quod est signum rei sacrae, in quantum est sanctificans homines 53), ober an einer andern Stelle: Sacramenta sunt quaedam sensibilia signa invisibilium rerum, quibus homo sanctificatur. 54). Undere, wie Duns Stotus glaubten besonders die göttliche Einsetzung als etwas bem Saframent Wesentliches betonen ju müffen, ba ohne bieje bie Saframente nicht wirtfame Beichen ber göttlichen Gnade würden seien können. Letterer befinirt baber: Dico, quod sacramentum sit signum invisibilis gratiae ex institutione divina efficaciter vel veraciter eam repraesentans ober: signum sensibile invisibilis gratiae ex institutione veraciter et demonstrative gratiam signans 55). In Uebereinstimmung hiermit fagt Gabriel Biel, daß jum Wefen des Sakraments etwas Dreifaches gehöre : 1. bas Borhandenfein eines folchen finnlichen Zeichens, welches bie burch bas Zeichen bervorzurufende Wirtung vermöge feiner natürlichen Beschaffenheit bildlich barstelle, 2. göttliche Einsetzung, 3. Sicherheit ber Wirtung für ben Fall, daß ber Empfänger diese nicht felbst verhindere 56). Dagegen hob Albertus der Große als charafteristisch für die Safra-

- 55) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. sch. 2.

<sup>51)</sup> So 3. B. von Bilhelm von Aurerre, Thomas, Bonaventura, Durandus, Biel. Letterer bemerkt in Bezug auf die drei zuletzt angeführten Definitionen: Illas definitiones, si bene intelliguntur, variatis verbis eandem praeferunt sententiam, et quod una obscurius innuit, alia clarius exprimit. 52) Dist. I. art. 1. u. 2. Rergí. unten Anm. 57. 53) Summ. qu. 60. art. 2. 54) Summ. qu. 60. art. 3.

<sup>56)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. not. 1: Ad hoc, quod aliquid sit sacramentum, tria requiruntur: Primum, quod sit res sensibilis habens naturalem similitudinem ad gratiam sive effectum dei gratuitum quam vel quem repraesentat; secundum, quod sit actualiter a deo institutum; tertium, quod sit signum efficax et certum, ita quod semper habeat effectum, quem signat infallibiliter, nisi sit impedimentum in suscipiente per positionem obicis gratiae repugnantis.

mente hervor: 1. die göttliche Einsetzung, 2. die Wirksamkeit ex opere operato, 3. die Wirksamkeit ex sanctificatione verbi<sup>57</sup>), mährend Durandus auf etwas Bierfaches glaubte Gewicht legen zu müffen: 1. auf bie Sinnenfälligkeit bes Beichens, 2. die göttliche Einfetzung, 3. Die Bestimmung, das Seil des Menschen zu wirken, 4. die Birtsamkeit ex opere operato, daher Letterer folgende Definition des Saframentes gibt: Omne remedium extrinsecus sensibiliter appositum, institutum a deo ad effectum curationis spiritualis, habens virtutem ex opere operato est sacramentum 58). Im Widerspruch mit allen früheren Rirchenlehrern machten endlich manche fpätere Scholaftifer bie Ansicht geltend, daß eine res sensibilis zu fein dem Sakrament nicht nothwendig zukomme. Zwar laffe fich bei den vorhandenen Sakramenten eine folche allerdings nachweisen. Doch habe man bies nur für etwas Zufälliges zu halten, ba Gott ebensogut auch ein signum spirituale als Mittel ber Gnabenerlangung hätte einfeten können. Wefentlich für das Sakrament fei nur, daß es überhaupt ein signum efficaciter significans rem sacram i. e. effectum gratuitum fei. Auf Grund beffen stellten Wilhelm Ottam 59) und Beter b'Ailly 60), an welche auch Biel<sup>61</sup>) nicht abgeneigt ist, sich anzuschließen, die Definition auf: Sacramentum est signum significans efficaciter effectum dei gratuitum.

Fassen wir Alles, was die Scholastiker seit Betrus Lombardus über den Sakramentsbegriff bemerken, noch einmal zusammen, so ergibt sich, daß sie sämmtlich darin übereinstimmen: das Sakrament sei Zeichen und Ursache einer göttlichen Gnadenwirkung. Dagegen war man verschiedener Ansicht darüber, ob hierbei stehen zu bleiben sei, ob man also anzunehmen habe, daß der Begriff des Sakramentes damit schon erschöpft sei oder nicht. Das Erstere nahm z. B. Wilhelm von Augerre an, während die meisten Uebrigen die letztere Ansicht vertheisdigten. Doch waren die Vertreter der letzteren Ansicht nicht einig darüber, was man zur genaueren Bestimmung hinzuzufügen habe, um

<sup>57)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. art. 1: Hace tria exiguntur in omni sacramento se ut ex opere operato justificet et ex institutione significet et ex sanctification verbi conferat invisibilem gratiam. Datum fönnen, fügt er hinzu, 3. B. aqua benedieta und benedictio pontificalis nicht Saframente genannt werren, benn, wenr gleich für alltes das in fich föliciön, was nach ber Definition des Combarben zunsent gehöre, fofern fie bie Gnade, welche fie bezeichnen, auch wirfen (aquabenedicta causat et signat gratiam; in benedictione pontificali remittuntur venialia), fo fehle ihnen bech fewohl bie Mirffamfeit ex opere operato, als auch beftimmt vorgefchriebene Worte. (Aqua benedicta et benedictio et hujusmodi nonjustificant ex opere operato, sed potius ex opere operante. Itom non habenspecialem formam verborum in qua fant. Item non sunt ad hoe instituta.)

alles Frembartige auszuschließen. Daß das signum ein elementum oder eine res corporalis sei, hielten die Meisten jetzt nicht mehr für etwas Wesentliches, weil es nicht mehr auf alle sieben Sakramente zu passen schnerken Begentliches, weil es nicht mehr die Meisten, wie Thomas, Bonaventura, Stotus, Durandus und Biel es wenigstens als eine res sensibilis oder visibilis näher bestimmen zu müssen, während einige Spätere, wie Wilhelm Oklam und Beter d'Alilly auch dieß nicht für wesentlich genug hielten, um es in der Definition auszusprechen. Manche, wie Albert der Große, Stotus, Durandus und Biel hoben mit Recht die göttliche Einschung start hervor. Endsch glaubten nicht Wenige auch die eigenthümliche Art der Wirksamert in der Definition erwähnen zu müssen, wie Thomas und Durandus: ihre Wirksaming die Menschen zu heiligen, Albertus und Durandus ihre Wirksaming bie Menschen zu heiligen, Albertus und Durandus ihre Wirksaming die Menschen zu heiligen, Albertus und Durandus ihre Wirksaming

Man ertennt hieraus, daß die Scholastik eine Definition bes Satramentes, welche Aller Zuftimmung gefunden, micht dufzuneuch vermocht hat. Das Concil von Trient hat es barum für rathlam gehalten, seinerseits eine Begriffsbestimmung des Sattameintes "itberhaupt nicht zu geben. Dagegen findet sich eine solche "im kömischen Ratechismus, die sich am meisten der von Petrus Lombardus gegebenen annähert, von bieser sich jedoch baburch unterscheidet schaß sie auch vie göttliche Einsetzung als etwas dem Sakrament Wefentliches ausbrücklich hervorhebt. Sie lautet: Saoramenta signa sunt devinities tradita, non ab hominibus inventa, quac rei cujuspiam sourae, quam declarant, efficientiam in se continere certo credinus anieiner andenni Stelle zilUbijetplicatius, signid sacramentum situ det claretur, docendum crit, sem esse sensibus silbjettam, quae es dei institutione Hunstitutis et justitiae tum significandae tum efficiendae Seramentorum vis incontrabilier valet pluringum et jaco conta ny such begos facit. Impic quippe contenuitur sanc qua non pot st perfici pictas. --- de beput outre pictas. --- de pot contr. Donat. lib. IV. c. 25. §. 32. Conversio corais potest quidem incese abrestie ohne olig gines angele stringe operation of 25 2, 25 5, 71 doi tenod atmos and a phases instance of the second operation operatio ane potest." et construmtur under sons inner nanque spiritu, quo docet hominero sine verbo, justificare etiate valet si voluerit site szeramento, quia virtus dei ev necessitace elementis aon indeirar, eti mati gratia dei ex dispensatione per sacramenta donetur.

# Dritter Abschnitt.

## Nothwendigkeit der Sakramente.

Bon Anfang an waren die Kirchenlehrer barin mit einander einig, baß von dem Gebrauche der von Gott eingesetzten Sakramente das Heil bes Menschen abhänge 1). Man sah in den Sakramenten die von Gott geordneten Mittel, durch welche die in Christo geschehene Erlösung dem Menschen zugeeignet werde, ohne welche dieser daher der Bergebung seiner Sünden und der göttlichen Gnade nicht theilhaftig werden könne. Wenn man sonach im Allgemeinen die Nothwendigkeit der Sakramente anerkannte, so war man jedoch fern von der Meinung, als ob die= jenigen, welche ohne ihre Schuld, nicht weil sie die Sakramente ver= achten, sondern weil sie in die Unmöglichkeit versetzt sein, von ihnen Gebrauch zu machen, ohne die Sakramente empfangen zu haben, aus

<sup>1)</sup> Augustin. de peccat. merit. et remiss. lib. I. c. 24. §. 34: praeter baptismum et participationem mensae dominicae non solum ad regnum dei, sed nec ad salutem et vitam acternam posse quemquam hominem pervenire. — Theodulph. Aurel. de ordine baptismi c. 18: Propter hanc vitam adipiscendam et baptizamur et ejus carne pascimur et ejus sanguinem potamus, quia nequaquam possumus in ejus corpus transire, nisi his sacramentis imbuamur. — Humbert. cardin. adv. simoniacos lib. II. c. 39. — Rupert. Tuit. de sapientia lib. II. c. 1: Quae sine dubio nostrae saluti tam necessaria sunt, ut absque his nulli hominum ad vitam vel regnum dei aditus pateat.

<sup>2)</sup> Augustin. in Heptateuch. lib. III. c. 84: Contemptor visibilis sacramenti invisibiliter sanctificari nullo modo potest. — contr. Faustum lib. XIX. c. 11: Sacramentorum vis inenarrabiliter valet plurimum et ideo contempta sacrilegos facit. Impie quippe contemnitur sine qua non potest perfici pietas. - de bapt. contr. Donat. lib. IV. c. 25. §. 32. Conversio cordis potest quidem inesse non percepto baptismo, sed contemto non potest. Neque enim ullo modo dicenda est conversio cordis ad deum, cum dei sacramentum contemnitur. -- Hugo a St. Vict. de sacram. chr. fid. lib. I. P. IX. c. 5: In potestate dei est praeter sacramenta hominem salvare, sed in potestate hominis non est sine istis ad salutem pervenire. Potuit enim deus hominem salvare etiam si ista non instituisset, sed homo nullatenus salvari posset, si ista contemneret. Dicit enim scriptura: "Non potest salvari qui baptizatus non fuerit. Qui hoc vel hoc non fecerit, salvari non potest," et confitemur, quod verum est, et quia salvari non potest homo qui caret his, sine quibus ab homine salus haberi non potest, homo sine his salvari uon potest. Sed deus sine his salvare potest: - qui virtutem suam et sanctificationem et salutem quocunque ipse voluerit modo homini largiri potest. Illo namque spiritu, quo docet hominem sine verbo, justificare ctiam valet si voluerit sine sacramento, quia virtus dei ex necessitate elementis non subditur, etiamsi gratia dei ex dispensatione per sacramenta donetur.

biefem Leben scheiden, des ewigen Lebens im Reiche Gottes beraubt wären. Bielmehr stimmte man barin überein, daß nicht ber Nichtgebrauch der Sakramente an sich, sondern nur die Berachtung derselben ben Berluft bes ewigen Lebens nach fich ziehe 2). Daß ber Mensch in einzelnen Fällen, wenn er nämlich in bem rechten Glauben und in aufrichtiger Liebe sich zu Gott wende, auch ohne äußere Sakramente ge= beiligt und der göttlichen Gnade theilhaftig werden könne, glaubte man aus der heiligen Geschichte nachweisen zu können. Man wies hin auf Mofes, auf Jeremias, Johannes ben Täufer, den Schächer am Rreuz, denen die göttliche Gnade vor Empfang irgend eines äußeren Sakramentes zugefichert worden sei. Bas aber bei biefen aescheben. geschehe auch noch jett in ähnlichen Fällen, vorausgesett, daß der Mensch bie ihm sich barbietende Gelegenheit, nachträglich die äußeren Sakramente zu empfangen, nicht ungenutzt vorüber geben lasse 3), ebenso wie Cornelius, ungeachtet er bereits die Gabe des beiligen. Beistes empfangen hatte, boch nachträglich fich habe taufen laffen 4). In Uebereinstimmung biermit lehrte man nicht selten, daß aufrichtige Reue, wahrer Glaube, Liebe zu Gott und bem Nächften, insbesondere aber bas Märtprerthum eine Art Ersatz für die Sakramente bilden tonne, daß durch fie dem Menschen dieselbe göttliche Gnade zu Theil

3) Augustin. quaest. in Levit. (Opp. T. III. P. I. p. 391): Etiam hoc quod sine visibilibus sacramentis invisibilis sanctificatio non esse non possit, quomodo recte dicatur, intuendum est. Nihil quippe profuit Simoni mago visibilis baptismus, cui sanctificatio invisibilis defuit, sed quibus ista invisibilis, quoniam affuit, profuit, etiam visibilia sacramenta perceperunt similiter baptizati. Nec tamen Moyses, qui visibiliter sacerdotes sanctificabat, ubi fuerit ipse ipsis sacrificiis vel oleo sanctificatus, ostenditur. Invisibiliter vero sanctificatum negare quis audeat, cujus tanta gratia praceminebat? Hoc et de Joanne baptista dici potest. Prius enim baptizator, quam baptizatus apparuit. Unde eum sanctificatum nequaquam negare possumus: id tamen in eo factum visibiliter non invenimus antequam ad ministerium baptizandi veniret. Hoc et de latrone illo, cui secum crucifixo do-minus ait: hodie mecum eris in paradiso. Neque enim sine sanctificatione invisibili tanta felicitate donatus est. Proinde colligitur invisibilem sanctificationem quibusdam affuisse atque profuisse sine visibilibus sacramentis. — Hugo a St. Vict. l. l.: Hinc est, quod quosdam etiam sine hujusmodi sacramentis justificatos legimus et credimus salvatos. Quemadmodum Hieremias in utero sancti-ficatus legitur, et Joannes baptista ex utero matris de spiritu sancto implendus prophetatur, et qui sub naturali lege justi deo placuerunt, haec sacramenta habuisse non legimus, de quorum tamen salute nequaquam dubitamus; et qui ex illis sacramenta ista post justificationem susceperunt, signa magis justitiae suae habuerunt in istis, quam causam ex istis. Qui vero per spiritum dei quicquid confertur in istis non caruerunt, quia ut ista non perciperent vel ratio temporis non poposcit vel necessitas non permisit, nunquam contemptus religionis effecit. Nullus ergo in elementis sic legem divinae justitiae constituat, ut dicat hominem nec justificari posse sine his etiam si gratiam justificantem habuerit, nec salvari posse sine his etiamsi justus fuerit, cum ab his percipiendis vel articulus necessitatis excludit, vel ad haec percipienda ratio temporis non constringit.

4) Augustin. quaest. in Levit. 1. 1.

werbe, als burch bie Sakramente 5), vorausgesett, bag lettere zu empfangen ihm unmöglich sei. Aufrichtige Gesinnung sei ja an sich Gott lieber, als die Erfüllung irgend eines äußeren Werkes. Øott wirke zwar ber Regel nach feine Gnade nur burch die von ihm eingefetten Sakramente, beschalb aber fei er nicht felbit an diefe gebunden, fo daß ihm ein anderer Weg, die Menschen zur Seligkeit zu führen, nicht offen stünde. Man erkennt hieraus, daß bie Sakramente zwar für nothwendig, aber boch nur für relativ nothwendig gehalten wurden. Aehnlich urtheilten auch die Scholaftiker 6). Doch suchten mehrere berselben die Art, in welcher die Sakramente zur Seligkeit bes Menschen nothwendig seien, noch näher zu bestimmen. Sie unterschieden nämlich überhaupt eine breifache Urt von Nothwendia= teit. Nothwendig könne etwas fein, lehrten fie, 1. weil fein Sein zu feinem Wefen gebore, fo baß, wenn man feine Nicht=Eriftenz annehmen wollte, man etwas Unlogisches, in sich Widersprechendes behaupten würde (simpliciter necessarium) 7), ober 2. weil es erforderlich sei, um einen bestimmten Zweck zu erreichen (in ordine ad finem), ober endlich

<sup>5)</sup> So lehrte Ridorus von Sevilla, daß durch Reue und Märtyrerthum in gleicher Beife bie Sünden getilgt werden, als durch die Taufe (de eccles. offic. lib. II. p. 468 sq.) — Andere ftellten in dieser Hinficht noch vieles Andere mit ber Taufe auf gleiche Linie. Go Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11: Hoc quoque sciendum, quod, quamvis apostolica doctrina praedicet unam esse fidem et unum baptisma, tamen sunt plura genera baptismatis, quae purgant hominem a delietis ac profectum conferunt sanctitatis. — Hicrauf fährt er, nachtem er ven ber eigentlichen Laufe gesprochen hat, fort : Hine quoque martyrium quodeunque Christi nomine patiuntur fideles, creditur esse purgatio omnium peccatorum. Praeterea sunt et aliac species mundationum, quibus animae purgantur a delictis atque peccatis. Nam creduntur animae solvi a peccatorum visculis" por colla fessionem et per poenitentiam veram cum lacrimarum compunctione. Item per bona opera et per eleemosynas purgatur homova sordibus ahimiter - Adjuvat etiam hominem ad salutem perceinendum: usternan-lovation automatical saluter Adjuvat et praedicatio verbi divini. Adjuvat et praedicatio spurat veras caritatis. — Achnlich Radulph, Grabifdof von Bourges, (842-66) Capibs (b. Mansi, concil. coll. T. XIV. p. 959) South contribution betantis percent, its et poenitentia purgat. Septem enim modis percentar dimenti seriptura states demonstrat. Primo in baptismate, scendlo per wast yrin mi, tertid por le ledmós y a nam juxta illud evangelicum in virtamen daté elemnösynam, et commis omuida sunt vobis," quarto si remittia uquito por can tip in a su por cata lisala spixid illud: "dimittite et dissituen volis," quinto 31 jer praddi estion en quisoet bonorum operusiva ersitium aluds ab servores up dorrevtat juitailiud apostoli: "quoniam qui senverti fecerit pecuaioreiti abi errare viae sune; salvavit animam ejus authorte, "mexto perida rita ben justa illuduu, oaritas doniniu bed operit multitudinentupeedatorumiju septinte per poeniten tiemeijuxti quodi ait David: sjConversus sum in actumna dum configitur spint." "His ergo septem modisole tariomi ssioi datu root actornate rotri but toniso preemin milade mithit wen tir Gelind nedifabit vin Burgourg († 1045) im Psalm VI. (Bible max: ToXVIII. im 82) " Septemi modis specestarilimittuntil" ili "est ibs ptismo," mary tyrio, teluemusymis, erematt onteo fratni precata, boonvertente o peccatorem, abundantia charitatis, pochisential purazosundendazandoque est

3. weil es nothwendig fei unter ber Boraussehung, daß etwas Anderes bereits eriftire (necessarium ex suppositione, quae est necessitas consequentiae). Fragt man nun, welche biefer brei Arten der Nothwendigkeit nach dem Urtheil ber Scholastiker ben Satramenten zutomme, fo ift bie Antwort folgende: Die erste Art ber Nothwendigkeit, fagen fie, tomme jedenfalls ben Sakramenten nicht ju, benn Alles außer Gott könne auch nicht sein, wie es einmal früher nicht gewesen sei. Rur bei Gott allein gehöre bas Sein auch zu feinem Wefen, und barum tönne man die erste Urt ber Nothwendigkeit überhaupt nur Gott zuschreiben 8). Die Sakramente können aber auch nicht in ber zweiten Beise nothwendig genannt werden. Denn in biesem Sinne würden fie es nur bann fein, wenn bie Seligkeit zu erlangen ohne fie überhaupt nicht möglich wäre. Dieg tönne aber nicht behauptet werben, ba es in Gottes Macht stehe, wenn er nur wolle, auch ohne Sakramente bes ewigen Lebens theilhaftig zu machen. Einen Beweis biervon geben die Engel, welche im Besite ber Scligkeit feien, ohne

7) Biel sentt. lib. IV. dist. 14. qu. 1. art. 2. concl. 1: Necessarium simpliciter dico, cujus oppositum includit contradictionem. — dist. 1. qu. 2. art. 1. not. 1: Hoc dicunt simpliciter necessarium, quod per nullam potentiam potest non esse, quod soli deo convenit.

8) Biel dist. 1. qu. 2. art. 1. not. 1: Nihil simpliciter est necessarium nisi deus. Omne enim, quod non est deus, potest non esse, sicut quandoque non fuit, et ita non est necessarium simpliciter.

com'munio corporis Christi. Inveniuntur vero diligenter inquirenti fortasse et alii remissionis modi. — Algeri lib. de misericordia et justitia P. III. c. 7: Fide omnia saeramenta ecclesiae complentur. — Raban. Maur. de universo lib. IV. c. 9: Nullum catechumenum, quanvis in bonis operibus defunctum vitam acternam habere credanus excepto martyrio, ubi tota baptismi saeramenta complentur. — Hugo Rotomag. († 1164) dialog. lib. V. (bei Martène thes. nov. T. V. p. 955): De his sane, qui ante moriuntur pro Christo, quam renascuntur in Christo potest dictum intelligi, quod in evangelio Matthaei veritas ait: "Qui perdiderit animam suam propter me, inveniet cam." Ex hae fide salvi facti sunt, qui dum minime sacramenta perceperunt praeventi tamen pro Christo passi sunt. Sub hujus fidei saeramento parvuli in Acgypto sub Pharaone in Bethlehem sub Herode martyrio coronati sunt. Eo namque sanguine, quo Christus in eis quaerebatur, eo ipsi in Christo consecrabantur.

<sup>6)</sup> Albert. M. sentt. lib. IV. dist. 1. art. 1: Sacramenta necessaria ad salutem, sine quibus a tempore morbi nulla fuit salus. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2: Sacramenta non crant necessaria necessitate absoluta, sicut necessarium est deum esse, cum ex sola divina bonitate instituta sint, sed necessitate, quae est ex suppositione finis, non ita tamen, quod sine his deus hominem sanare non posset, quia sacramentis virtutem suam non alligavit, sicut cibus necessarius est ac vitam humanam, sed quia per sacramenta magis congrue fit hominis reparatio, sicut equus dicitur necessarius ad itor, quia in equo facilius homo vadit. — Durand. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. §. 7: Genus humanum uunquam indiguit sic sacramentis, quod sine sacramentis non posset esse vel salvari, quia deus virtutem suam, qua nos conservat et salvat in esse naturae et gratiae et perducit ad statum gloriae, non alligavit sacramentis, quin sine eis posset facere quicquid facit mediantibus illis.

bies burch Bermittelung von Sakramenten erlangt zu haben. Auch bei ben Menschen würde Gott sich nicht ber Sakramente als Mittel, sie zu beseligen, bedienen, wenn jene im Stande ber Unschuld geblieben wären. Ja auch sogar, nachdem sie die Unschuld verloren, gelangen wenigstens einzelne ohne Sakramente zur Seligkeit, nämlich alle diejenigen, welche trotz ihrem Verlangen nicht die Möglichkeit haben, die Sakramente zu empfangen 9). Wenn sonach auch die zweite Art ber Nothwendigkeit bei den Sakramenten nicht stattsfinde, so müsse unter bei gegen sagen, daß die dritte Art verselben ihnen allerdings zukomme. Sie sein nämlich nothwendig, weil Gott einmal unter den be= stehenden Verhältnissen volle, der nicht von den Sakramenten Gebrauch mache. Der Wille Gottes bilde die Boraussetzung ihrer Nothwendigkeit. Ohne diesen göttlichen Weillen

Doch urtheilte man hinsichtlich ber Nothwendigkeit über die Sakramente ber verschiedenen Perioden der Menschheit, und auch wieder über die einzelnen einer und derselben Periode angehörigen Sakramente keineswegs gleich. So erklärte Hugo von St. Victor nur die unter dem geschriedenen und unter dem Gesetz der Gnade gegebenen Sakramente für durchaus nothwendige, dagegen die unter dem Naturgesetz vorhanden gewesenen für nur rathweise gegebene, von deren Beobachtung mithin die Seligkeit nicht abgehangen habe <sup>11</sup>). Die späteren Scholastiker dagegen meinten, daß es auch schon unter dem Naturgesetz nothwendige Sakramente gegeben habe, sowie andererseits

<sup>9)</sup> Biel l. l.: Etiam non sunt necessaria homini ad finem, quae est beatitudo, quia beatitudinem potest deus conferre homini sine sacramentis. Beatificat enim angelum sine praeviis sacramentis. Similiter et hominem, si in statu innocentiae stetisset, beatificasset nullis praecedentibus sacramentis. Denique de facto salvat quosdam sine sacramentis, cos scilicet qui propter defectum ministrorum sacramentis, quae desiderant, uti non possunt sicut de baptizatis baptismo flaminis vel sanguinis. Non enim, ut ait magister, deus suam potentiam alligavit sacramentis. — Praeterea sicut nune ordinavit hominem salvari per sacramenta, ita potuit et potest alium ordinem salvandi instituere.

<sup>10)</sup> Biel 1. 1.: Est tamen quacdam necessitas ex suppositione, quae est necessitas consequentiae. — Hoc modo, ex suppositione divinae ordinationis, qua ordinavit, nullum de massa perditionis propagatum salvare regulariter (i. e. si non excusat suscipiendi impotentia) nisi per sacramenta, ipsa sacramenta sunt ad salutem necessaria, quia impossibile est, aliquem salvari sine sacramentis stante illa ordinatione Christi: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu sancoto, non potest introire in regnum dei. — Etwas anders fpricht fich Thomas hierüber aus lib. IV. dist. 7. qu. 1. art. 1: Est triplex necessitas. Una est necessitas absoluta, sicut necessarium est, deum esse vel triangulum habere tres angulos. Alia est necessitas ex causa efficiente, quae dicitur necessitas coactionis. Tertia est necessitas ex suppositione finis. — Primis duobus modis non dicitur aliquod sacramentum esse necessitatis, sod tertia necessitate.

unter bem Befete Mofis manche nicht nothwendige, erklärten jedoch fowohl die einen als die undern für nur uneigentlich fo zu nennende 12). Bas bie christlichen Sakramente betrifft, so machte man in der Regel zwischen ben einzelnen unter ihnen einen Unterschied hinsichtlich ber Art ber Nothwendigkeit. Go unterschied z. B. Alger von Clugny 13), Gratian 14) und Hugo von Rouen 15) zwischen folchen Sakramenten, bie man als vorzugsweife nothwendig zu bezeichnen habe, und folchen, bie bem Empfänger nur eine Burbe mittheilen und baber nur nuglich ju nennen feien. Sugo von St. Bictor unterschied zwischen brei Rlaffen: 1. folchen, von beren Beobachtung bas Beil ber Seele vorzugsweise abhänge, nämlich Taufe und Abendmahl; 2. solchen, die zwar zur Erlangung der Seligkeit nicht nothwendig feien, aber boch dazu bienen, die Tugend zu üben, und die Gnade, in beren Besitze man bereits sei, zu mehren; 3. solchen, die zur Borbereitung der anderen bienen, ober die Fähigkeit mittheilen, dieselben zu verwalten 16). Auch bie späteren Scholastifer äußern sich in ähnlicher Weise, wenngleich fie barin nicht mit einander übereinstimmen, welche Sakramente man als vorzugsweise nothwendig zu bezeichnen habe. So find nach Thomas von den neutestamentlichen Saframenten nur drei durchaus nothwendig, nämlich Taufe und Buge für ben Einzelnen (und zwar bie Taufe in jedem Falle, die Buge für den Fall, daß der Getaufte eine Tobsünde begangen), und bie Ordination für das Ganze ber Kirche. Die übrigen bagegen sind nur insofern nothwendig, als man ohne sie nicht so angemessen und leicht die Seligkeit erlangen

12) Das Rähere hierüber im Abschnitt V.

13) De misericordia et justitia P. III. c. 55: Notandum, quod alia sunt sacramenta necessitatis, alia dignitatis etc.

15) Dialog. lib. VI. §. 1: In sacramentis alia sunt necessaria, alia utilia. In necessariis summa salutis humanae plena consistit, in utilibus vero plebi commissae caritatis sollicitudo deservit.

16) De sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 7: Tria genera sacramentorum discernenda occurrunt. Sunt enim quaedam sacramenta, in quibus principaliter salus constat et percipitur, sicut aqua baptismatis et perceptio corporis et sanguinis Christi. Alia sunt, quae, etsi necessaria non sunt ad salutem (quia sine his salus haberi potest), proficiunt tamen ad sanctificationem, quia his virtus exerceri et gratia amplior acquiri potest, ut aqua aspersionis et susceptio cineris et similia. Sunt rursum alia sacramenta, quae ad hoc solum instituta esse videntur, ut per ipsa ea, quae caeteris sacramentis sanctificandis et instituendis necessaria sunt, quodammodo praeparentur et sanctificentur, vel circa personas in sacris ordinibus perficiendis, vel in iis, quae ad habitum sacrorum ordinum pertinent, initiandis et caeteris hujusmodi. Prima ergo ad salutem, secunda ad exercitationem, tertia ad praeparationem constituta sunt.

<sup>11)</sup> De saeram. leg. nat. et script. p. 415. — de sacram. chr. fid. lib. I. P. XI. c. 3. 5.

<sup>14)</sup> Decret. P. II. caus. 1. qu. 1. c. 39 u. c. 106, wo bie Worte Algers wieber= holt werben.

e.

fann 17). Nehnlich äußerten fich (an ber einen Stelle) Durandus 18) und Babriel Biel 19), nur mit bem Unterschiebe; bag fie auch bie Ghe zu ben für das Ganze ber Rirche nothwendigen Saframenten rechneten. Sie unterschieden nämlich zwischen einer Nothwendigkeit ratione sui und einer folchen ratione praecepti, und schrieben die erstere ber Taufe, Buße, Orbination und Ehe zu, die lettere ber Eucharistie, Confirmation und letzten Delung. Bon den Sa= kramenten ber ersteren Rlaffe unterschieden fie wieder die beiden ersten von ben beiden letten, fofern jene für jeden Einzelnen, bieje nur für bie Gesammtheit nothwendig feien. Anders sprachen fich andere Scholastiker aus. So bezeichnete Bonaventura 20) als die eigentlich nothwendigen (quae respiciunt indigentiam necessitatis) Ebe und Taufe (quorum unum generat, alterum vero regenerat) und unterschied von diesen zwei andere Rlassen, von denen die eine, zu welcher bie Confirmation und Ordination gehören, den Empfänger auf eine bervorragende Stufe innerhalb ber chriftlichen Gemeinschaft erhebe (sacramenta dignitatis), die andere, zu welcher die Euchariftie, Bufe und lette Delung gehören, einen mittleren Charafter habe (sacramenta quasi media). Dagegen bezeichnete Durandus 21) als Saframente, welche eine höhere Nothwendigkeit haben: Taufe, Abend= mabl. Buße, Ordination und Ebe und unterschied sie als folche von der Confirmation und letzten Delung, welche minder nöthig feien. Noch Andere, wie Wilhelm von Cabors 22), unterschieden zwischen sacramenta necessaria und voluntaria und rechneten zu jenen Taufe, Confirmation, Euchariftie, Bufe und lette Delung, zu diesen bagegen Ghe und Ordination. Aehnlich auch Betrus de Balude 23), welcher als im engeren Sinne nothwendige Saframente nur Taufe und Bufe bezeichnete, weil sie allein vorzugsweise gegen bie Sünden beftimmt feien, welche im zufünftigen Leben teine Bergebung finden, nämlich Erbfünde und Thatfünden, außer diefen aber als per accidens nothwendig auch noch die Confirmation, Eucharistie und lette Delung

•

<sup>17)</sup> Summa qu. 65. art. 4. Cf. Sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 1. art. 1: Necessitas ex suppositione finis est duplex, quia uno modo dicitur necessarium sine quo aliquis non potest conservari in esse, sicut nutrimentum animali, alio modo sine quo non potest haberi quod pertinet ad bene esse, sicut equus dicitur neces-sarius ambulare volenti et medicina ad hoc, quod homo sane vivat. — Quaedam sacramenta necessaria sunt quantum ad primum modum, illa sc., sine quibus non potest homo in spirituali vita vivere, sicut baptismus et poenitentia, quaedam autem sine quibus non potest consequi aliquem effectum, qui est ad bene esse spiritualis vitae, et hoc modo confirmatio et omnia alia sunt necessaria. Verum tamen contemptus cujuslibet sacramenti est perniciosus.

<sup>18)</sup> Dist. 9. qu. 2. §. 5-7. 19) Dist. 9. qu. 1. art. 1. not. 2.
20) Compend. theolog. lib. VI. c. 6. 21) Dist. 2. qu. 1.

nannte, weil anch sie nebenbei zur Bergebung von Tobsünden dienen, dagegen der Ordination mb Ehe auch in diesem Sinne eine Noth= wendigkeit nicht zuerkannte.

Diese ganze Lehre wurde wenigstens im Allgemeinen auch vom Concil zu Trient anerkannt, welches ben Say aussprach, daß die Sakramente des neuen Bundes fämmtlich nothwendig seien, wenn auch nicht alle für alle Einzelnen, daß jedoch in gewissen Fällen auch ber bloße Bunsch, sie zu empfangen, ohne ben Empfang selbst ausreichend seifer auch noch, sich an Thomas Aquin hierin auschließend, die Tause, Buße und Ordination als diejenigen Sakramente nannte, welchen vorzugsweise Nothwendigkeit zuzuschreiben sei 25).

# Vierter Abschnitt.

## Jweckmäßigkeit der Sakramente.

Im vorigen Abschnitt ist gezeigt worden, wie nach der Lehre der Rirche die Sakramente nicht an sich nothwendig seien zur Erlangung des ewigen Lebens, sondern nur darum, weil Gott der Regel nach nur durch sie dem Menschen seine Gnade vermitteln wolle, weil er einnual festgestellt habe, daß nur, wer die Sakramente in der rechten Beise brauche, durch sie des ewigen heiles theilhaftig werden solle. Wenn hiernach die Nothwendigkeit der Sakramente auf dem göttlichen Billen beruht, so drängt sich von selbst die Frage auf, warum vern Gott gerade die Sakramente als Gnadenmittel wolle, und warum er sich nicht vielmehr rein geistiger Mittel bediene, um durch sie das Seelenheil der Menschen zu wirken. Diese Frage ist denn auch, wenn auch noch nicht in der alten Kirche<sup>1</sup>), doch im Mittelalter viel-

<sup>22)</sup> Epist. synodic. b. Martene thesaur. T. IV. p. 680.

<sup>23)</sup> Cf. Biel dist. 23. qu. 1. art. 3. dub. 10.

<sup>24)</sup> Sess. VII. de sacram. in gen. can. 4. 25) P. II. e. 1. qu. 13.

<sup>1)</sup> Augustinus beantwortet nur die Frage, inwiefern die äußeren Saframente überhaupt, nicht aber inwiefern sie zur heilung des Menschen zwechmäßig seien, vergl. Fragm. ex serm. octav. Paschae §. 4: (T. V. p. 1062): Ad hoe sunt saeramenta necessaria, ut gentibus evangelicentur et de gentibus homines separentur. — Contr. Faust. lib. XIX. c. 11: In nullum autem nomen religionis, seu verum seu falsum, coagulari homines possunt, nisi aliquo signaculorum vel saeramentorum visibilium consortio colligantur.

fach aufgeworfen und zu beantworten versucht worben. Die Antwort, welche man gewöhnlich auf dieselbe gab, war: Gott habe gerade bie Saframente gewählt, um burch fie auf ben Menschen zu wirten, weil fie gerade ein vorzugsweise zweckmäßiges heilmittel für den ge= fallenen Menschen seien, weil bie Anwendung berfelben ber angemeffenste und leichteste Weg fei, auf bem ber Mensch, nachbem er gefündigt und durch bie Sünde von Gott getrennt worden, mit ibm wieder vereinigt werden könne. Die Rirchenlehrer waren baber bemüht, bieje Zweckmäßigkeit näher nachzuweisen. Die Erste, welcher näber auf diesen Bunkt einging, war Sugo von St. Bictor. Er suchte zu zeigen, daß in breifacher Sinsicht bie Sakramente ein angemessenes Heilmittel für den Menschen seien: weil sie nämlich sowohl burch Demüthigung (humiliatio), als burch Belehrung (eruditio), als auch burch heilfame Uebung (exercitatio) feiner Rrankheit ent= gegenwirken. Bie bieß zu verstehen fei, barüber gibt er felbft eine ausführliche Erläuterung.

Bunächst, jagt er, dienen sie bem Menschen zur Demüthigung. Der Mensch nämlich als geistiges, vernünftiges Besen stebe an sich boch über ben finnlichen materiellen Dingen, welche die Sakramente ausmachen. Daraus folge, daß die Beobachtung der Sakramente etwas für ben Menschen Demüthigendes habe, benn er unterwerfe sich damit Dingen, bie viel tiefer stehen, als er sclbst. Allein gerade bieje Demüthigung fei äußerst zweckmäßig, denn fie biene bazu, ihn mit Gott, von dem er durch die Sünde getrennt worden, wieder in Gemeinschaft zu seten. Ueber bie Art, in welcher bies möglich sei, spricht er sich näher in folgender Beife aus: 3m Urzuftande habe ber Mensch einer Bermittelung finnlicher Dinge, um mit Gott in Gemeinschaft zu treten, nicht bedurft, denn ba habe nichts zwischen Gott und bem Menschen gestanden, er habe damals in der engsten Berbindung mit Gott gelebt, habe in jedem Augenblick unmittelbar mit feinem Schöpfer in Berkehr treten können. Auch haben damals die sinnlichen Dinge in einem Verhältnift zum Menschen gestanden, welches ihnen unmöglich gemacht habe, bie Gemeinschaft zwischen Gott und ben Menschen zu vermitteln, denn fie haben eine Stellung eingenommen, wie fie ihnen als sinnlichen Dingen zukomme: fie haben unter dem Menschen ge= standen. Nicht daher hätten fie zwischen Gott und bem Menschen, fondern der Mensch nur zwischen ihnen und Gott vermitteln können. Anders sei es bagegen durch den Fall geworden. Indem ber Mensch einerseits, veranlaßt durch feinen Stolz, die Gemeinschaft mit dem über ibm stehenden Gott aufgegeben, andererseits, veranlaßt burch feine Begehrlichkeit, ben ursprünglich unter ihm stehenden finnlichen Dingen fich

freiwillig unterworfen habe, habe er bewirkt, daß diefe fortan eine andere Stellung ju ihm eingenommen, nämlich fich zwischen Gott und ben Menschen gestellt haben, eine Scheidewand zwischen beiden geworden feien, in Folge beffen ber Menich feitdem nur burch Bermittelung ber finnlichen Dinge mit Gott in Berkehr treten könne. Eben barum fei es angemeffen, wenn Gott sich auch ber finnlichen Dinge als Mittel bediene, um den Menschen aus feinem abnormen Buftande wieder ju Gott thue bieß, indem er fich ber Saframente bediene. 3nbefreien. bem ber Menich bieje beobachte, unterwerfe er fich zunächft ben finnlichen Dingen, unter beren Herrschaft er nun einmal stehe. Allein fofern Gott sie angeordnet und zur Heilung des Menschen bestimmt babe, unterwerfe ber um Gottes Billen fie Beobachtende und burch fie Heilung suchende Mensch sich nicht mehr ben sinnlichen Dingen als folchen, fondern ihnen, fofern fie von Gott angeordnet feien, und daher in Wirklichkeit Gott selbst. Er suche sein heil zwar in ihnen, aber nicht von ihnen, sondern von dem, der sie angeordnet habe. So wende sich der Mensch, indem er die Sakramente gebrauche, Gott zu, und mache diefem möglich, ihm feine Gnade zuzuwenden. Es ergebe fich hieraus, wie die Sakramente mit Recht ein zweckmäßiges Beilmittel genannt werben können, benn fie beilen, indem fie das Gegentheil von dem veranlassen, was den Fall des Menschen herbei= geführt. Bährend aus Stolz der Mensch gefallen, bewirken die Satramente Demüthigung und führen burch Demüthigung die Beilung berbei.

Nicht weniger seien die Sakramente aber auch deßhalb ein sehr geeignetes Beilmittel, weil fie dem Menschen zur Belehrung bienen, baburch daß fie ihn zur Erkenntniß der mahren geistigen Heilmittel führen. Im natürlichen Zustande ber Krankheit sei ber Mensch, wie er überhaupt unfähig sei, die überfinnlichen, göttlichen Dinge zu erfennen, fo auch unfähig, die Gnadengaben zu erkennen, die allein im Stande sein, seiner Seele wahre heilung zu geben. Beil er felbst im natürlichen Zustande ganz finnlich fei, habe er ba auch nur ein Auge für das Sinnliche, und könne nur das Sinnliche zum Gegenftande feines Ertennens machen. Aus diefem Grunde würde es höchft unzweckmäßig gewesen sein, wenn Gott rein geistige heilmittel für ihn angeordnet hätte, die zu würdigen der Mensch nicht fähig gewesen Auf der andern Seite habe Gott auch nicht rein sinnliche wäre. Dinge als Heilmittel anordnen können, ba diesen die Kraft ber Heilung abgehe. Sehr zweckmäßig habe daher Gott das Ueberfinnliche in finn-Licher Umkleidung als Mittel gewählt. Solche Mittel seien die Sakramente, sofern diese einmal in finnlichen Gefäßen die geistigen Gnaden-

3

güter barbieten, andererseits durch die sinnliche Umhüllung den geistigen Inhalt darstellen und abbilden. Indem Gott solche sinnliche Sakramente als Heilmittel angeordnet habe, habe er sich einerseits an die nun einmal nur für das Sinnliche empfängliche Natur des Menschen accommodirt, andererseits habe er ihm ein Mittel dargeboten, das wirklich im Stande sei, seine Heilung herbeizuführen, sofern die sinnlichen Zeichen in dem Menschen eine Ahnung der wahren in den äußeren Sakramenten enthaltenen Heilmittel und den Bunsch, diese zu empfangen, erwecken, und dadurch ihn für die Heilung selbst empfänglich machen.

Endlich dienen die Sakramente bem Menschen zu einer angemeffenen Uebung. Ursprünglich habe ber Mensch bem einen wahren Gute, nämlich Gott, angehangen. All sein Denken und Thun sei auf dieses hingerichtet gewesen. Durch die Sünde aber sei der Mensch von diesem einen wahren Gute abgelenkt und auf das Irdische und Weltliche bingerichtet worden. Damit habe seine Natur ihre ursprünglich einheit= liche, centrale Richtung verloren. Denn ba bas Irbische feinem Wesen nach nicht ein Einheitliches, sondern ein Mannigfaltiges und Berschiedenartiges sei, so habe, indem sich der Mensch diesem hingegeben, fein Sinn sich theilen muffen, und in Folge deffen fei auch fein Thun ein mannigfaltiges und vielgeschäftiges geworden. Dazu komme, daß kein einzelnes irdisches Gut ihn für die Länge zu befriedigen vermocht habe. In Folge deffen fei er mit Nothwendigkeit von dem Einen ju bem Andern fortgetrieben und somit seine Natur veränderlich, fein Sinn wankelmüthig geworden. Mit Rücksicht hierauf habe nun Gott febr angemessen gerade die Sakramente für den Menschen als Beilmittel angeordnet. Da nämlich ber Mensch die Beränderlichkeit, der nun einmal seine ganze Natur hingegeben fei, nicht lassen könne, fo habe Gott in den Sakramenten solche Heilmittel angeordnet, burch welche ber Bielgeschäftigkeit und Beränderlichkeit deffelben felbst ftatt der ichadlichen eine heilsame Richtung gegeben werde. Indem die Sakramente

<sup>2)</sup> De sacram. leg. nat. et script. p. 413. — De sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 3. — Summ. scntentt. tract. IV. c. 1.

<sup>3)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. C.

<sup>4)</sup> Guil. Altissiodor. Summ. lib. IV. init. fol. 1. — Albert. M. lib. IV. dist. I. art. 13. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2. — Summ. qu. 61. art. 1. — Bonavent. compend. theol. lib. VI. e. 3. — Scot. Op. Oxon. lib. IV. dist. I. qu. 3. — Guil. Cadurc. epist. synod. p. 680. — Biel lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2. — 3n etwas abweichenber Form auch Dur and us, sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. §. 8: Congruum fuit et expediens ad salutem illa institui, per quae homo dirigitur in deum quantum ad intellectum et effectum et exteriorem actum. Non enim est via ad salutem saltem adultis nisi per illa tria vel aliqua ex illis. Sed per sacramenta dirigitur homo in deum quantum ad illa tria. — Quantum ad eruditionem intellectus, quia, sicut ex creaturis naturalibus ducimur in cognitionem creatoris quantum ad conditiones, quae ex creaturis concluduntur necessario de creatore.

bem Menschen ausdrücklich gestatten, sich einer mannigfaltigen Beschäftigung zu überlassen, richten sie seinen Sinn gerade hierdurch auf das eine wahre Gut wieder zurück, und dienen, je mannigfaltiger sie scien, und je mehr sie die ganze Thätigkeit und Ausmerksamkeit des Menschen in Anspruch nehmen, desto mehr dazu, ihn innerlich zu er= neuern und zu heilen <sup>2</sup>).

Fassen wir Alles dieß noch einmal kurz zusammen, so zeigt sich also nach Hugo die Zweckmäßigkeit der Sakramente in etwas Dreifachem: 1. darin, daß sie dem Menschen, während sie ihn demüthigen, indem sie ihn dem unter ihm stehenden Irdischen unterwersen, gerade durch die Demüthigung vom Irdischen befreien, 2. darin, daß sie dem nur das Sinnliche Erkennenden in dem Sinnlichen das Geistige offenbaren, 3. darin, daß sie dem in mannigfaltiger Beschäftigung Befriedigung suchenden Menschen eine Beschäftigung darbieten, welche, weit entfernt für ihn noch eine Geschur zu haben, ihm bielmehr zum Nuten und Heil seiner Seele gereicht.

In ganz derfelben Beife sucht auch Betrus Lombardus 3) und bie meisten folgenden Scholastiker 4) die Zweckmäßigkeit der Sakramente zu erweisen. Die Letzteren blieben jedoch hierbei in der Regel nicht stehen, sondern machten auch noch manches Andere geltend, um die Angemessenheit der Sakramente ins Licht zu stellen. Die wichtigeren ber von ihnen noch hinzugefügten Argumente dürften folgende sein:

1. Die Arzenei muß der Beschaffenheit des zu heilenden Kranken entsprechen. Nun besteht aber der zu heilende Mensch aus Leib und Seele. Folglich war auch nur ein solches Heilmittel zweckmäßig, das nicht rein geistiger Natur ist, sondern bei dem das Geistige in ähnlicher Weise von etwas Sinnlichem umhüllt ist, wie die Seele des Menschen umkleidet ist von dem Leibe<sup>5</sup>).

2. Der Zustand des Menschen ist durch den Sündensall bermaßen verschlechtert, daß auch die höhere Seite der Seele von der Sünde er-

sic ex sacramentis, quatenus sunt opera protestantia fidem, erudimur de creatore quantum ad conditiones supernaturales scil. quod est salvator, redemptor, remunerator et hujusmodi, quamvis haec eruditio nostri intellectus indigeat revelatione seu doctrina sicut caetera, quae sunt fidei. Quantum vero ad effectum dirigimur in deum, cum ob reverentiam divinam eis subjicimur, quantum vero ad exteriorem actum, cum circa ea ad honorem dei exercitamur. Et istae sunt tres causae, quas ponit magister in litera, quare sacramenta fuerunt instituta, scil. causa eruditionis quoad intellectum, causa humiliationis quoad effectum, et exercitatiomis quoad exteriorem actum.

<sup>5)</sup> Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 3: Instituta sunt sacramenta **propter congruitatem ex parte infirmi**, quia, cum infirmus sit homo constans ex. **corpore et spiritu, spiritus autem in corpore non bene capiat spiritualia nisi in corporalibus, congruum fuit dare medicamenta spiritualia in rebus corporalibus, sicut pilulae in nebula dantur.** — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2: Me-

griffen ist, und daher zu ihrer Bollendung der körperlichen Dinge nicht entbehren kann 6).

3. Das Heilmittel muß einerseits bem Arzte, der es barreicht, andererseits bem Kranken, der es emfangen soll, entsprechen. Nun ift aber Gott der Arzt, der Mensch der Kranke. Folglich muß das Heilmittel etwas Göttliches und etwas Menschliches enthalten. Dieß ist aber bei den Sakramenten der Fall, sofern diese die unsichtbare gött= liche Gnade in sichtbarer menschlicher Form barreichen 7).

4. Es ist anerkannt, daß zur Erlangung des ewigen Heiles feitens bes Menschen der Glaube allein nicht ausreicht, sondern daß es dazu auch solcher Werke bedarf, durch welche er seinen Glauben äußerlich bezeugt. Solche den Glauben bezeugende Werke sind aber die Sakramente<sup>8</sup>).

5. Es ist anerkannt, daß der Mensch zur Erlangung der ewigen Seligkeit der göttlichen Gnade bedarf. Soll er diese aber erlangen, so muß er sie begehren. Der Mensch kann sie aber nicht mit Eifer begehren, wenn er nicht den Weg kennt, auf dem die göttliche Gnade mit Gewößheit erlangt werden kann. Durch bloß innere Akte kann er sie nicht mit Gewißheit auf Erfolg erstreben, da er niemals weiß, ob die inneren Akte, die er etwa hervorbringen kann, ihn der göttlichen Gnade werden würdig machen. Soll er sich daher nicht der Berzweislung hingeben, so bedarf er solcher sichtbarer Zeichen, an deren Heilskräftigkeit für den Fall, daß sie mit der genügenden Borbereitung

7) Bonavent. l. ĺ.: Instituta sunt etiam sacramenta propter congruitatem medici ad medicinam, quia cum medicus sit deus et homo aegrotus, congruenter medicina debet continere aliquid divinum, scilicet invisibilem gratiam, et aliquid humanum, scilicet visibilem gratiae formam.

8) Durand. l. l.: Congruum fuit et expediens humano generi ad salutem sacramenta institui quia omni tempore fuerunt necessaria ad salutem fides et opera protestantia fidem in his saltem, in quibus inerat facultas operandi. — Opera autem protestantia fidem potuerunt dici sacramenta secundum largam acceptionem sacramenti, secundum quam omne signum rei sacrae potest dici sacramentum.

nem sacramenti, secundum quam omne signum rei sacrae potest dici sacramentum. 9) Biel, sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 2. concl. 2: Ad consecutionem beatitudinis gratia est homini necessaria, similiter ad caeteros actus homini secundum statum suum debitos. Ad hujusmodi autem consecutionem requiritur congrua hominis dispositio: ut scil. illam desideret et efficaciter quaerat. Non potest autem homo desiderare, quod non novit, nec ardenter quaerere, ubi nulla vel dubia spes est consequendi. Nam appetendi omnis conatus perit consequendi desperatione. Quaerere autem gratiam per solos actus interiores, qui tanquam

Ł

dicina vulneri debet esse proportionata. Sed vulnus peccati devenerat in humano genere usque ad corpus, in quo habitat lex peccati. Ergo debuit medicina etiam per aliqua corporalia ei parari. Sed hujusmodi sunt sacramenta.

<sup>6)</sup> Thom. summ. P. III. qu. 61. art. 2: Eadem est natura hominis ante peccatum et post peccatum, non tamen est idem naturae status; nam post peccatum anima etiam quantum ad superiorem partem indiget accipere a corporalibus rebus ad sui perfectionem, quod in illo statu homini necesse non erat.

vom Menschen angewendet werden, nicht gezweifelt werden kann. Solche Zeichen sind aber die Saframente 9).

6. Die Sakramente find ferner ein zweckmäßiges Heilmittel, weil fie dem Menschen nicht nur Heilung seiner Krankheit gewähren, sondern ihm zugleich auch Gelegenheit geben, sich dadurch Verdienste zu erwerben, daß er an die Gnadengegenwart Gottes in einem Falle glaubt, in welchem die menschliche Vernunst das Vorhandensein derselben nicht beweisen kann <sup>10</sup>).

7. Die Sakramente entsprechen der göttlichen Barmherzigkeit, Gerechtigkeit und Weisheit: der Barmherzigkeit, denn dieser ist es angemeffen, dem Menschen Mittel darzubicten, durch welche er die verlorene göttliche Gnade wieder erlangen kann; der Gerechtigkeit: denn ihr entspricht es, vom Menschen zu verlangen, daß er, um die Ueberhebung, durch welche er gefallen, wieder gut zu machen, sich demüthige, dadurch daß er den an sich tief unter ihm stehenden sinnlichen Sakramenten sich unterwerfe; endlich der Weisheit, denn für sie schick es sich, gerade die sinnlichen Dinge, welche dem Menschen Anlaß zum Fall gegeben haben, als Mittel zu dessen Wieberaufrichtung zu benutzen <sup>11</sup>).

8. Jebe Religionsgemeinschaft bedarf gewisser Zeichen, an benen die Glieder derselben sich gegenseitig als zu dieser bestimmten Gemeinschaft gehörig erkennen und von denen anderer Religionsgemein= schaften unterscheiden <sup>19</sup>).

Besonders beschäftigte die Scholastiter auch die Frage, ob es nicht

10) Bonavent. l. l.: Instituta sunt etiam propter augmentationem meriti. Multum enim valet ad meritum, quando deus creditur in his, ubi humana ratio non praebet experimentum.

11) Bonavent. bei Biel l. l.

12) Scot. lib. IV. dist. 1. qu. 3: Congruum est omnibus viatoribus unius sectae aliquibus signis exterioribus communicare et convenire, per quae etiam ab aliis alterius sectae distinguantur. Nam ex talibus signis noscit homo, quis est suae sectae et quis alterius. Hoc autem expedit, quia qui sciunt se ejusdem sectae juvant se mutuo ad observationem ejus, et qui sciunt se dissimilis sectae vitant se proutuo tanquam mutuo se impedientes. Tale autem signum unitivum corum, qui sunt ejusdem sectae, et distinctivum ab aliis expedit esse practicum respectu alicujus effectus invisibilis pertinentis ad observationem sectae.

meritum de congruo disponunt ad gratiam, satis dubiosum est, quia difficulter potest homo de se ipso scire, an habeat in se hujusmodi actus interiores de congruo ad gratiae susceptionem sufficientes, cum nesciat homo, utrum amore an odio dignus sit. Igitur valde congruum erat instituere aliqua signa sensibilia, certa et efficacia, quibus viator quasi familiari similitudine gratiam agnosceret inesse: et per hujusmodi signa tanquam certa et efficacia eam ardentius quaereret. Nec tamen congruit signum illud esse certum certitudine demonstrativa, quia sic auferret a suscipiente debitam praeparationem, quia sufficeret sibi qualitercunque indisposito signum illud suscipere, quod impediret suscipientis devotionem et profectum. Sed congruit, ut signum illud sit certum, nisi suscipientis indispositio impediat.

zweckmäßig gewesen wäre, wenn ber Mensch auch schon vor dem Falle, im Stande der Unschuld, Saframente besessen hätte, und man glaubte, daß zur Begründung einer jolchen Zweckmäßigkeit sich wohl Folgendes geltend machen laffe.

1. Der Mensch bedurfte zu allen Zeiten, folglich auch im Stande ber Unschuld, ber göttlichen Gnade, und somit auch ber Saframente, welche ja dazu eingeset sind, Gnade mitzutheilen 13).

2. Wenn der Mensch auch im Urzuftande ohne Sünde mar und baber keines Heilmittels bedurfte - tenn wo keine Krankheit ift, ba bedarf es allerdings keiner Arzenei — so hätte ihm boch ein Mittel, bas vermocht hätte, ihn in seiner Gesundheit zu erhalten oder einer fünftigen Krankheit vorzubeugen, nur nütlich sein können, ba er auch bamals ber Sünde fähig war. Die Sakramente find aber nicht blok eine medicina curativa, sondern auch eine medicina conservativa und praeservativa 14).

3. Die Saframente haben ferner auch ben Zweck, ben Menschen zu belehren, nämlich mittels fichtbarer Zeichen ihn auf die Wirfungen der unsichtbaren Gnade hinzuweisen. Da nun der Mensch auch im Stande ber Unschuld ein sinnliches Befen mar, deffen Erkenntnik ber übersinnlichen Dinge keineswegs vollkommen war, so bätte er auch bamals finnliche Zeichen, burch welche er zur Erkenntnik bes Uebersinnlichen geführt worden wäre, mit Nuten brauchen können 15).

4. Ueberhaupt bedurfte der Mensch, so vollkommen damals sein Zuftand bereits war, doch in jeder Hinficht noch ber Bollendung. Die Sakramente haben aber nicht bloß den Zweck zu heilen, sondern auch zu vollenden 16).

5. Endlich ist ja thatsächlich im Baradiese bereits die Che eingesetht worden, und wir können mit Recht baraus schließen, daß ihre Einsetzung damals zweckmäßig war. Wenn nun die Che, welche zu

19) Richard. de Mediov. sentt. lib. IV dist. 1. qu. 1. art. 1. - Durand. sentt. lib. IV. dist. I. qu. 2. §. 9: Ante peccatum non erat morbus nec erat timendum de morbo, quin sufficienter et faciliter posset ei resisti absque adminiculo exteriori. Sic enim secundum omnes fuit instituta natura in statu innocentiae, quod poterat non solum sufficienter, immo faciliter vitare quodcunque peccatum. Ergo tune non fuit opus aliquo medicamento. — Petr. Palud. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 3: Sacramenta non praeservant nisi conferendo gratiam et fomitem mitigando et liberum arbitrium fortificando. Tunc autem fomes non fuit, et liberum arbitrium

<sup>13)</sup> Thom. sentt. lib. IV. l. l. — Biel l. l. 14) Biel l. l.

<sup>15)</sup> Thom. I. 1. — Biel I. I.
16) Alex. Hales. bci Biel I. I.
17) Thom. I. I. — Biel I. I.
18) Thom. I. 1.: Sacramenta non instituta ad gratiam conferendam nisi prout gratia est sanans formaliter morbum peccati. Et sic in statu innocentiae homo gratia non indigebat. - Biel l. L.: licet indiguit gratia prout est ornatus animae disponens ad meritum et beatitudinem, sed non ut est gratia sacramentalis.

ben Sakramenten gehört, damals zweckmäßig war, warum nicht anch bie übrigen Sakramente? 17)

Deffenungeachtet entschieden sich die Scholastiker fast ohne Ausnahme dafür, daß es nicht angemessen gewesen wäre, wenn schon im Stande der Unschuld Sakramente bestanden hätten, und man machte zur Widerlegung obiger Argumente und überhaupt zur Begründung der Unzweckmäßigkeit Folgendes geltend:

1. Der Mensch bedurfte allerdings auch im Stande der Unschuld ber göttlichen Gnade zu seinem Heile, aber nicht der Gnade, welche die Sakramente darbieten, welche ja vorzugsweise die Heilung bezweckt, sondern nur einer solchen, welche ihn fähig machte, sich eigene Berdienste zu erwerben <sup>18</sup>).

2. Eine medicina conservativa und praeservativa ift nur ba nöthig, wo Jennand für eine Krankheit disponirt ist, b. h. wo die Anlage zur Krankheit bereits vorhanden ist, nicht aber in einem Zustande wie der, in welchem sich der Mensch vor dem Fall befand, in einem Zustande vollkommener Integrität, in dem dieser mit Leichtigkeit ohne jedes äußere Mittel im Stande war, der Sünde Widerstand zu leisten -und die Seligkeit sich zu erringen, wenn ihm nur die nöthige Leitung und Erziehung zu Theil wurde<sup>19</sup>).

3. Auch kann man nicht fagen, daß die Sakramente damals dem Menschen hätten zur Belehrung über die geistigen Gnadengüter dienen können, da er ja in einem unmittelbaren Zusammenhange mit dem geistigen Gebiete stand. Wenn er gleich auch damals in der Sinnenwelt gleich wie in einem Bilbe das Geistige schaute, so bedurfte er damals doch nicht des Sinnlichen, um sich mittels desselleben zur Kenntniß des Geistigen zu erheben, sondern diese wurde ihm vielmehr unmittelbar durch göttlichen Einfluß mitgetheilt 20).

20) Alex. Hales. summ. theol. P. IV. qu. 1. membr. 1. art. 1.: Visio hominis, in quantum convertebatur ad creatorom suum, proprie fuit per speculum (speculum autem secundum Hugonem dicitur cor, si mundum fuerit et extersum et clarificatum), non autem per aenigma sensus. Sicut enim in patria licet creaturae, quae sunt ad imaginem dei, possent ducere in cognitionem dei, tamen deus per se crit ratio et causa videndi, quia illi totaliter innitiur cognitiva intellectualis; sie erat quodammodo in primo statu. Licet enim aenigma sensus et sensibilium ductivum sit in cognitionem creatoris, tamen, quia homo fuit spirituali mente praeditus in statu primo, cognitio ejus per speculum fuit rationis sive

in potissimo statu suo fuit. — Biel l. l. Hominibus non dispositis ad aliquam infirmitatem non est danda medicina praescrvativa, sed ordinatum regimen praecipiendum est. In statu autem innocentiae non fuit in parentibus primis dispositio aliqua ad infirmitatem, in quibus omnia fuerunt integra, sed praecipiendum erat, ut recte viverent, per cujus praecepti obedientiam mererentur confirmationeng gloriae, qua perpetuo conservarentur a lapsu, et loc praeceptum datum est. 20) Alex. Hales. summ. theol. P. IV. qu. 1. membr. 1. art. 1: Visio hominis,

#### Bierter Abschnitt.

4. Ebensowenig kann man sagen, daß die Saframente damals dem Menschen hätten zur Vollendung dienen können. Denn der Zustand seiner Bollkommenheit war ein derartiger, daß jede Mithülfe körper= licher Dinge zu seiner weiteren Bervollkommnung durch ihn ausge= schlossen wurde. Wie der Geist des Menschen damals sich freiwillig Gott unterwarf, so waren dem Geiste die niederen Seelenkräfte, der Seele aber wiederum der Körper unterthau. Wenn nun der niedere Theil des Menschen dem Geistigen in ihm vollständig unterthan war, wie hätten da körperliche Dinge außerhalb des Menschen ihn zu höherer Bollkommenheit führen können, da dies eine Superiorität derselben über ben Geist des Menschen voraussjegen würde?<sup>21</sup>)

5. Die freiwillige Unterwerfung des Menschen unter die unvernünftige Creatur, wie sie der Gebrauch der Sakramente mit sich bringt, steht ferner an sich so sehr mit der Bürde des Menschen in Bider= spruch, daß sie ohne Boraussekung einer vorangegangenen Verschuldung des letzteren als unnatürlich erscheint und durchaus nicht als von Gott gewollt gedacht werden kann<sup>22</sup>).

6. Was endlich die Ehe betrifft, so ist diese allerdings bereits im Stande der Unschuld eingesetzt worden, aber nicht als Sakrament, auch nicht einmal als Sakrament im weiteren Sinne, sondern nur als Mittel der Fortpflanzung des Menschengeschlechts<sup>23</sup>).

21) Thom. summ. P. IV. qu. 61. art. 2: In statu innocentiae ante peccatum sacramenta necessaria non fuerunt. Cujus ratio accipi potest ex rectitudine status illius, in quo superiora inferioribus dominabantur et nullo modo dependebant ab eis; sicut enim mens suberat deo, ita menti suberant inferiores animae vires, et ipsi animae corpus, contra hune autem ordinem esset, si anima perficeretur vel quantum ad scientiam vel quantum ad gratiam per aliquod corporale, quod  $\mathfrak{M}$  in sacramentis. Et ideo in statu innocentiae homo sacramentis non indigebat, non solum in quantum sacramenta ordinantur ad remedium peccati, sed etiam in quantum ipsa ordinantur ad animae perfectionem.

22) Alex. Hales. l. l.: In exercitio hujusmodi homo subjiceret se infimis creaturis, quod esset contra ordinationent divinae providentiae, nisi hoc fieret propter culpam hominis.

23) Thom. seutt. lib. IV. l. l.: Matrimonium non fuit in statu innocentiae in remedium sed in officium. Et quia sacramenta remedia sunt, ideo proprie loquendo non fuit sacramentum nisi forte in quantum rem sacram significabat, et non quidem ut illius sacrae rei scil. conjunctionis Christi et ecclesiae per

mentis et innitebatur illi proprie convertendo se ad speculandum creatorem. Unde dico, sicut post lapsum primum et proprium ductivum in cognitionem dei fait aenigma creaturarum, in patria ipsa lux prima in sua specie erit primo et per se ratio videndi, sic in statu primo speculum mentis illustratum luce prima fait causa videndi suum conditorem. — Dicendum est igitur, quod ad nulla cognoscenda saluti vel profectui necessaria in statu primo necessaria fuit manuductio creaturarum, unde nec sacramenta. — Thom. l. l: Quamvis in primo statu sensibilia cognosceret et in eis etiam spiritualium similitudines inspiceret, non tamen ex sensibilibus spiritualium cognitionem accepit, sed magis ex influentia divini luminis; et ideo sacramentis ad cruditionem non indigebat.

## Fünfter Abschnitt.

# Verschiedenheit der Sakramente in den verschiedenen Perioden der Menschheit.

Wenn sonach feststand, daß die Satramente für den gefallenen Menschen zur Erlangung der ewigen Seligkeit in hohem Grade zweckmäßig seien, so nahm man jedoch in der Regel an, daß es nicht angemessen gewessen wäre, wenn zu allen Zeiten dieselben Satramente bestanden hätten. Man ging von der Borausssezung aus, daß die Berschiedenheit der Zeiten eine Verschiedenheit auch der Satramente erschiedenheit der Zeiten eine Verschiedenheit auch der Sakramente erschiedenheit gewessen seine daher auch gewisse Sakramente für eine bestimmte Periode gewesen sein wögen, so habe doch ihre Zweckmäßigkeit bei Beränderung der Zeitverhältnisse wieder aufgehört, und dieß habe Gott veranlaßt, jene mit der Zeit wieder zu beseitigen, und andere, den veränderten Zeitverhältnissen entsprechende, an ihre Stelle zu sehen.

In diefem Sinne fprach sich schon Augustinus aus. Rach ihm tann jedes einzelne Sakrament nur so lange Geltung haben, als es zeitgemäß ist. Hört die Zeitgemäßheit eines bestimmten Sakramentes auf, so hört damit dieses Sakrament auf nüglich zu sein 1). Die Zeitgemäßheit hört aber dann auf, wenn das Berhältniß der durch die äußeren Zeichen angedeuteten Gegenstände zur Menschlicht ein anderes

1) Exposit. epist. ad Galat. §. 19: Sacramenta prosunt aliquid, si tempori congruant.

hujusmodi matrimonium homo in statu illo cognitionem acciperet, sed magis e converso ex cognitione praedictae conjunctionis convenientiam et sanctitatem matrimonii cognosceret. — Anbere nahmen freilich an, bagi in gewiffem Sinne bie Che auch ichon im Barabicle faframentlichen Charafter gehabt habe. So J. B. Bonavent sentt. lib. IV. dist. 27. art. 2. qu. 1. — Albert. M. sentt. lib. IV. dist. 26. art. 5. — Scotus lib. IV. dist. 28. qu. un. sch. 2. — Guil. Cadure. 1. l. p. 718. Statuta synodalia anni 1365. acta in synodo facta per Henricum Meldensem etc. b. Martène thes. T. IV. p. 923. — Albertus nahm fogar an, baß auch bas Saframent ber Buße bereits im Barabicle angeordnet worden. Cf. dist. 22. art. 11: Poenitentia, secundum quod est remedium casus, instituta fuit ante peccatum, quia cum dominus pronus sit ad miserandum, prius adhibuit remedium, quam culpa admitteretur, ut in culpam incidens inveniret statim remedium paratum. — Lapsus est causa institutionis, sed non oportet, quod sit in actu, sed sufficit, quod sit in possibilitate, sicut sapiens medicus parat medicinam morbo, quem possibile est surgere.

wird, als es bei Einsetzung dieser Zeichen bestand, oder wenn bie geistige Stellung berer, benen bie Zeichen bienen follen, fich wesentlich verändert. Aus diesem Grunde find die Sakramente, welche das Beil in Christo als ein rein zufünftiges voraus verfündigten, nicht mehr zeitgemäß, nachdem biefes Seil faktisch erschienen ift 2), und biejenigen, bie für einen knechtischen Zustand berechnet waren, sind nicht mehr zeitgemäß, nachdem bie Zeit ber Freiheit erschienen ift, und bamit bie, welche früher Anechte waren, zu Rindern Gottes gemacht worden find 3). In Kolae beffen find in ber Gegenwart, welche ja bie Zeit bes erschienenen Heils, die Zeit der Freiheit, ist, nicht mehr alle Sakramente nothwendig und nüglich, welche einft, zu ben Zeiten bes alten Bundes, von Gott eingesetzt und darum damals nothwendig und nützlich waren, sondern eine nicht geringe Bahl derfelben ift unbrauch= bar geworden 4), während andere zeitgemäße an ihre Stelle getreten find 5). Andere, wie das Saframent ber Ebe, sind zwar ihrem Wefen nach geblieben, aber gemäß bem Charafter ber neuen Zeit ihrer Form nach verändert werben 6). Alle Sakramente aber, auch die ber neuen Beit, haben mit einander gemein, vergänglich zu fein. Denn auch bie letteren werden ohne Ausnahme ihre Gültigkeit verlieren, wenn die burch biefelben vorausverfündigte Gnade vollständig zur Erscheinung gefommen fein wird. Mit diesem Zeitpunkt werden sie ihren Zweck verloren haben. Denn ba sie nur die Bestimmung haben, dem Menschen bas Heil zu vermitteln, fo hört nothwendig ihre Bedeutsamkeit

lem esse judicat, aliud iis, quos in filiorum gradum adoptare dignatur.
4) Contr. Faust. lib. XIX. c. 13: Prima sacramenta, quae observabantur et celebrabantur ex lege praenuntiativa, erant Christi venturi, quae cum suo adventu Christus implevisset, ablata sunt, et ideo ablata, quia impleta. Non enim venit solvere, sed adimplere.

5) Epist. 23. (ad Maximinum) §. 4: Non signacula illa damnata sunt, sed succedentibus opportunioribus decesserunt. — Quaest. in Levit. 84: Visibilia sacramenta pro temporum diversitate mutata sunt, ut alia tune fuerint et alia modo sint. — De peccat. merit. lib. II. c. 29. §. 47: Hujus unius fidei pro significationis opportunitate per varia tempora sacramenta variata sunt. —

6) De bono conjugali c. 18. §. 21.

7) Enarr. in Psalm. 146. §. 8. Temporalia sacramenta alligamenta medicinalia sunt contritionis nostrae, sacramenta interim temporalia, quibus habemus consolationem, et ista omnia, quae loquimur vobis, ipsa quae sonant, et transeunt, quidquid in ecclesia geritur, temporaliter alligamenta sunt contritionum. Quemadmodum enim medicus perfecta sanitate detrahit ligaturam, sie in illa civitate Jerusalem, cum acquales augelis facti fuerimus, numquid putatis ibi accepturos

<sup>2)</sup> Contr. Faust. lib. XIX. c. 16: Errore delirant, qui censent, cum res eaedem sint, non eas aliis sacramentis annuntiari debuisse completas, quam iis, quibus adhuc complendae praenuntiabantur.

<sup>3)</sup> De vera relig. c. 17, §. 37: Quisquis vero negat, utrumque testamentum ab uno deo esse posse, quia non eisdem sacramentis tenetur populus noster, quibus Judaci tenebantur vel adhuc tenentur, potest dicerc, non posse fieri, ut unus paterfamilias justissimus aliud imperet iis, quibus servitutem duriorem utilem esse judicat, aliud iis, quos in filiorum gradum adoptare dignatur.

auf, sobald der Mensch vollständig in den Besitz des Heiles gelangt sein wird 7). Angustinus sucht die Nothwendigkeit dieser Beränderung dadurch begreislich zu machen, daß er darauf hinweist, wie ja die Sakramente nichts Anderes, als sichtbare auf das Heil in Christo sich beziehende Worte seien. Aus diesem ihrem Charakter ergebe sich von selbst, daß mit der Erscheinung des christlichen Heiles eine Beränderung mit ihnen habe vorgehen müssen. Denn man brauche nothwendig andere Worte, wenn man etwas als bereits geschehen, als wenn man es als noch zufünftig bezeichnen wolle<sup>3</sup>).

Augustinus unterscheidet demgemäß zwei Hauptklassen von Sakramenten, nämlich die vorchriftlichen und die chriftlichen, oder, da er annimmt, daß erstere sämmtlich zur Zeit des alten Bundes eingesetzt worden, die alttestamentlichen (sacramenta prima, vetera, veteris testamenti, librorum veterum, legis, prophetica, prioris populi, Judaeorum) und die neutestamentlichen (sacramenta nova, novi testamenti, Christi, fidelium, ecclesiae). Zu ersteren rechnete er die Beschneidung, die Opfer und sämmtlichen übrigen durch das Gesetz vorgeschriebenen priesterlichen Functionen, die mannigsachen Lustrationen, die Beobachtung der Speiseverbote, der verschiedenen Feste, Sabbathe, Neumonde, des Passa, Raubhütten u. s. w.<sup>9</sup>), zu letzteren aber Tausse und Abendmahl, mitunter auch die Weichung der Katechumenen, die Ordination und in einem weiteren Sinne die Eche<sup>10</sup>). Das Ber= hältniß zwischen beiden Klassen

9) Exposit. ad Galat. §. 19. — Enarr. in Psalm. 143, 2. — De catechiz. rudibus §. 35. — Tract. adv. Jud. §. 3. — Contr. Faust. lib. XIX. c. 6. — De spirit. et litt. c. 21. §. 36.

10) Bergl. Abschnitt VI.

nos esse quod hic accepimus? Aut ibi recitandum est nobis evangelium, ut fides nostra permaneat? aut imponenda est manus ab aliquo praeposito? Ista omnia alligamenta fracturae sunt. Perfecta sanitate detrahentur, sed ad eam non perveniretur, nisi alligaretur.

<sup>8)</sup> Contr. Faust. lib. XIX. c. 16: Si enim soni verborum, quibus loquimur, pro tempore commutantur eademque res aliter enuntiatur facienda, aliter facta, nec paribus morarum intervallis nec iisdem vel totidem litteris sillabisve sonucrunt: quid mirum, si aliis mysteriorum signaculis passio et resurrectio Christi futura promissa est, aliis jam facta annunciatur, quando quidem ipsa verba futurum et factum, passurus et passus, resurrecturus et resurrexit nec tendi acqualiter nec similiter sonare potucrunt? Quid enim sunt aliud quacque corporalia sacramenta, nisi quaedam quasi verba visibilia, sacrosaneta quidem, verum tamen mutabilia et temporalia? — Sicut ergo ista verba, ita illa prioris populi sacramenta, quia per cum, qui non venit legem et prophetas solvere sed adimplere, jam impleta sunt, ideo tolli mutarique debuerunt. — Epist. 138. (ad Marcellinum) §.8: Breviter dici potest, quod homini acuto fortasse suffecerit, aliis sacramentis praenuntiari Christum cum venturus esset, aliis, cum venisset, aununtiari opportuisse: sicut modo nos id ipsum loquentes diversitas rerum compulit etiam verba mutare. Si quidem aliud est praenuntiari, aliud annuntiari; aliud quum venturus esset, aliud quum venisset.

1. Hinsichtlich bes durch die Sakramente bezeichneten Gegenftandes findet zwischen beiden Rlaffen tein Unterschied ftatt. Biel= mehr ist diefer bei allen Sakramenten berselbe. nämlich die Gnabe Bottes in Christo Jeju ober die burch Christum geschehene Erlöfung 11). Dagegen findet

2. zwischen ihnen eine doppelte Berschiedenheit ftatt hinsichtlich bes Berhältniffes der äußeren Zeichen zum Gegenstande, sofern a) die alttestamentlichen Sakramente ihren Gegenstand als einen noch zufünftigen vorausverfündigten, die neutestamentlichen dagegen als einen bereits vorhandenen anfündigen 12), b) bie alttestamentlichen ihn nur dunkel und unklar, die neutestamentlichen dagegen deutlich und bestimmt abbilden 13).

3. Ferner find fie von einander verschieden binfichtlich ihrer 3abl. benn unter bem alten Bunde gab es eine große Menge von Satramenten, mährend unter bem neuen Bunde nur äußerft wenige vorhanden sind 14).

4. Endlich findet zwischen beiden Rlassen ein Unterschied ftatt hin-

12) Cont. litt. Petiliani lib. II. c. 37. §. 87: Lex et prophetae usque ad Joannem baptistam sacramenta habebant praenuntiantia rem futuram, nostri vero temporis sacramenta venisse testantur, quod illa venturum esse praedicabant. — Contr. Faust. lib. XIX. c. 13. 14. 16. — Epist. 138. (ad Marc.) 8.8. — Epist. 82. (ad Hieron.) §. 15. — Enarr. in Psalm. 77. §. 2. — Fragm. serm. de resurr. dom. (Opp. T. V. p. 1068.) — De bono conjug. §. 15. — Contr. Adimant. c. 12. §. 5. — De spir. et litt. c. 21. §. 36.

 De doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13. — Epist. 54. §. 1.
 De vera relig. c. 10. §. 33: Nunc vero, quoniam pietas timore inchoatur, caritate perficitur, populus timore constrictus tempore servitutis in veteri lege multis sacramentis onerabatur. Hoc enim talibus utile erat ad desiderandam gratiam dei, quae per prophetas ventura canebatur. Quae ubi venit, ab ipsa dei sapientia homine assumto, a quo in libertatem vocati sumus, pauca sacramenta saluberrima constituta sunt, quae societatem Christiani populi, hoc est, sub uno deo liberae multitudinis continerent. — De doctrina christ. lib III. c. 9. §. 13: quaedam pauca pro multis, eadenque factu facillima et intellectu augustissima et observatione castissima. - Epist. 54. §. 1: Primo itaque tenere te volo, quod est hujus disputationis caput: dominum nostrum Jesum Christum, sicut ipse in evangelio loquitur, leni jugo suo nos subdidisse et sarcinae levi, unde sacramentis numero paucissimis, observatione facillimis, significatione praestantissimis societatem novi populi colligavit. - Enarr. in Psalm. 73. §. 2: Mutata sunt

٠

<sup>11)</sup> Contr. Faust. lib. XIX. c. 16: Errore-delirant, qui putant signis sacramentisque mutatis etiam res ipsas esse diversas, quas ritus propheticus praenuntiavit promissas et quas ritus evangelicus annuntiavit impletas. — Sermon. ad popul. 19. §. 3: Signa mutata sunt, quibus aliquid significabatur, non res, quae significabatur. — În Joann. evang. tract. 26. §. 12: in signis diversa sunt, in re, quae significatur, paria sunt. — tract. 45. §. 9: In signis diversis eadem fides: sic in signis diversis, quomodo in verbis diversis; quia verba sonos mutant per tempora et utique nihil aliud sunt verba, quam signa. Significando enim verba sunt; tolle significationem verbo, strepitus inanis est. — Fide manente signa variata. — Si speciem visibilem intendas, aliud est, si intelligibilem significationem, eundem potum spiritalem biberunt.

fichtlich ihres Berhältniffes zum Menfchen, fofern a) die alttestamentlichen Saframente, ba fie, wie bereits bemerkt, bas Seil in Chrifto nur bunkel voraus verfündigten, wie bas für bie bamalige Zeit ber Rnechtschaft angemessen war, nur von Wenigen, nämlich nur von denen, welche das Heil, das Gott in Christo der Menschbeit zugebacht, im Boraus erkannt hatten, wie von Mofes und ben Propheten, verstanden wurden, mährend die neutestamentlichen gemäß bem Charakter der christlichen Zeit als ber Zeit der Freiheit von Allen erkannt werden 15), weil, nachdem das Heil in Christo erschienen ist, ihre Bedeutung flar vor Augen liegt 16); b) sofern, da die Wirtsamkeit der Sakramente von ihrem Berständnisse abhängt, im Großen und Ganzen, wie sich das von felbst aus dem eben Bemerkten ergibt, nur bie neutestamentlichen Satramente bie Gnade wirklich barreichen 17), mährend bei ben alttestamentlichen dieß nur ausnahmsweise ber Fall war 18), weil sie in ber Regel unverstandene Bilder des Heiles waren, durch welche wohl Furcht und Schrecken erregt, und so bie Gemüther für das Beil in Christo vorbereitet 19), nicht

16) De doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13. werden die neutestamentlichen Saframente im Gegensatz zu denen des A. B. als intellectu augustissima, Epist. 54. §. 1. als significatione praestantissima bezeichnet.

17) Enarr. in Psalm. 73. §. 2: Sacramenta novi testamenti dant salutem, sacramenta veteris testamenti promiserunt salvatorem.

18) Epist. 82. §. 14: Praecepta illa veterum sacramentorum nec bona esse, Quia non eis homines justificentur.

19) Exposit. epist. ad Galat. §. 19: Nihil tam pie terret animam, quam sacramentum non intellectum, intellectum autem gaudium pium parit. Cf. de vera rel. c. 16. §. 33.

sacramenta, facta sunt faciliora, pauciora, salubriora, feliciora. — Contr. Faust. lib. XIX. c. 13: Alia sunt instituta virtute majora, utilitate meliora, actu faciliora, numero pauciora, tamquam justitia fidei revelata et in libertatem vocatis filiis dei jugo servitutis ablato, quod duro et carni dedito populo congruebat.

<sup>15)</sup> De catech. rud. §. 35: Quae (sacramenta) tunc a paucis sanctis et intelligebantur ad fructum salutis et observabantur ad congruentiam temporis, a multitudine vero carnalium tandummodo observabantur, non intelligebantur. — Expos. epist. ad Gal. §. 19: in observationibus autem, si non intelligebantur, servitus sola est, qualis erat in populo Judacorum et est usque adhuc; si autem et observentur illa et intelligantur, non modo nihil obsunt, sed etiam prosunt aliquid, si tempori congruant; sicut ab ipso Moyse prophetisque observata sunt congruentibus illi populo, cui adhuc talis servitus utilis erat, ut sub timore custodiretur. — De doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13: Sub signo servit, qui operatur aut veneratur aliquam rem significantem, nesciens, quid significet: qui vero aut operatur aut veneratur utile signum divinitus institutum, cujus vim significationemque intelligit, non hoc veneratur, quod videtur et transit, sed illud potius, quo talia cuncta referenda sunt. Talis autem homo spiritalis et liber est, etiam tempore servitutis, quo carnalibus animis nondum oportet signa illa revelari, quorum jugo edomandi sunt. Tales autem spiritales erant patriarchae ac prophetae omnesque in populo Israël, per quos nobis spiritus sanctus ipsa scripturarum et auxilia et solatia ministravit.

aber die Gnade felbst gegeben werden konnte, so daß man also ben neutestamentlichen Sakramenten mit Recht eine größere Heilswirkung <sup>20</sup>) zuschreiben kann, als den alttestamentlichen, wenn gleich der Grund davon nicht in den Sakramenten selbst <sup>21</sup>), sondern nur in den Zeitverhältnissen liegt, unter denen beide Klassen ihre Geltung haben, welche das Verständniß der alttestamentlichen Sakramente erschwerten und da= durch eine Heilswirkung seltener machten <sup>22</sup>; c) sofern die alttestamentlichen Sakramente theils wegen ihrer großen Jahl, theils wegen ber schwierigen Verständlichkeit ihrer Bedeutung schwer zu erfüllen waren, dem jüdischen Bolke daher zu einer großen Last wurden und in ihm das Gefühl der Unfreiheit bewirkten, während die neutestamentlichen von den zur Freiheit wiedergeborenen Christen leicht zu be obachten sind <sup>23</sup>).

Auguftinus gibt hiernach eine schon ziemlich entwickelte Lehre über bas Berhältniß der alt- und neutestamentlichen Sakramente zu einander. Doch war er nicht der erste Kirchenlehrer, ber überhaupt beide Klaffen von einander unterschied. Vorangegangen war ihm darin bereits Am = brosius, der sich jedoch darauf beschränkt hatte, das höhere Alter und die größere Heilskräftigkeit der christlichen Sakramente im Vergleich mit denen der Juden zu rühmen<sup>24</sup>).

Die auf Augustinus folgenden Kirchenlehrer gingen meist auf den Unterschied dieser beiden Klassen nicht näher ein. Erst im 12. Jahr= hundert fing man wieder an, denselben zum Gegenstand der Reflexion

23) Enarr. in Ps. 143. §. 2. — de cat. rud. §. 35. — Die neuteftamentlichen Saframente werden daher genannt factu faciliora, facillima, observatione castissima (de doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13. — epist. 54. §. 1. — Enarr. in Ps. 73. §. 2. — contr. Faust. lib. XIX. c. 13.).

24) Ambrofius bezeichnet bic einen als sacramenta Veteris Testamenti, Judaeorum oder synagogae, die anderen als sacramenta evangelica, Christianorum oder eeclesiae, und nennt als Borzug der letzteren, daß der Mensch durch sie des ewigen Lebens theilhaftig werde, während die altiestamentlichen, wie der Durchgang der Istaceliten durch das rothe Meer den Tod nicht zu verhindern vermocht haben. Bergl. Enarr. in Ps. 50. (II. 836.) — Comm. in Lue. 15, 31. (III. 170.). — De sacram. I. 4. (T. IV. p. 355.): Miramur mysteria Judaeorum, quae patribus nostris data sunt, primum vetustate sacramentorum, deinde sanctitate praestantium virtutum. Illud praemitto, quod diviniora et priora sacramenta sunt Christianorum, quam

<sup>20)</sup> Sie werben genannt virtute majora (contr. Faust. lib. XIX. c. 13.), utilitate meliora (cbendaí.), feliciora, salubriora (in Psalm. 73. §. 2.), saluberrima (de vera relig. c. 16. §. 33.).

<sup>21)</sup> In Joann. evang. tr. 45. §. 9. - Exposit. epist. ad Gal. §. 19.

<sup>22)</sup> De catech. rud. §. 35: Quae sacramenta tune a paueis sanctis intelligebantur ad fructum salutis etc. — In Joan. evang. tr. 26. §. 11: Patres vestri manducaverunt in deserto manna et mortui sunt. Quare manducaverunt et mortui sunt? Quia quod videbant credebant, quod non videbant, non intelligebant non quia malum erat manna, sed quia male manducaverunt.

zu machen, boch zunächft ohne baß bie Lehre badurch wesentlich aefördert worden wäre. Wenn nach Augustinus die alttestamentlichen Sakramente bas Seil ganz ebenso zu wirken vermochten, als die neutestamentlichen, sobald Berftändniß, Glaube und Liebe vorhanden waren. in ber Regel aber es thatsächlich nicht wirften, weil diese Erfordernisse gemäß bem Charakter jener Zeit fehlten, wenn also nach ihm beide Rlaffen nicht hinsichtlich ihrer Rraft, fondern nur hinsichtlich ber Wirfung, welche fie thatsächlich ausüben, von einander verschieden find, fo finden wir ganz dieselbe Anficht auch bei Abälard 25) und bei Sugovon Rouen 26) wieder. Ubälard bemerkte außerdem, bag Die alttestamentlichen Saframente nicht ebenso wie bie neutestamentlichen nothwendige heilmittel gewesen jeien, bag bic Seligkeit nicht in berfelben Beise an sie geknüpft gewesen sei. Dies zeige Jeremias und Johannes ber Täufer, welche schon vor Empfang eines Sakramentes im Mutterleibe gebeiligt worden scien. Es sei daber auch tein genügender Grund, an ber Seligfeit derjenigen unter ben heiden zu zweifeln, welche ohne Sakramente empfangen zu haben im Glauben an Chriftum, auf beffen Erscheinung fie gehofft, gelebt und einen frommen Wandel geführt haben 27).

Einen nicht unwichtigen Fortschritt finden wir auch binsichtlich biefer Lehre bei Sugo von St. Victor, ber nicht nur zuerst feit Augustinus sich wieder in eine genauere Erörterung über bas Berhältnik ber alt= und neutestamentlichen Sakramente zu einander einließ, sondern

Judaeorum. - cf. IV, 3: Accipe quae dico: anteriora esse mysteria Christianorum, quam Judaeorum et diviniora esse sacramenta Christianorum, quam Judaeorum. - De initiand. c. 8. (IV. 349): Volumus comprobare quod et antiquiora sunt sacramenta ecclesiae, quam synagogae et praestantiora, quam manna est.
25) Theol. christ. lib II. p. 1205. (Martene thes. T. V.)
26) Dialogg. lib. V. §. 7: Bene sunt alia sacramenta sub tempore exspectan-

tium Christi adventum, alia suscipientium. Tempora quidem variantur et pro variis temporibus vita et actus fidelium dispensantur, sed unitas fidei pro temporum varietate non solvitur. — Quod moderno tempore valet baptismus in omni gente, hoc egit antiquitus sola fides majorum pro parvulis et pro his, qui sunt ex Abraham, mysterium circumcisionis. — lib. VII. p. 999: Ad haec obtinenda tuis humanum genus renovas sacramentis diversis pro diverso tempore, non di-versa fide, diversis effectibus, non diversis virtutibus. — Pergl. auch Silbebert von Tours, serm. 57. p. 512.

<sup>27)</sup> Theol. chr. lib. II. p. 1205: Legimus ctiam in utero sanctificatos esse Jeremiam et Joannem, antequam corporalia perciperent sacramenta. Absit itaque, ut ita generale esse profiteamur sacramentum circumcisionis sicut et baptismi, sed juxta Ambrosium potiora semper dicamus et perfectiora sacramenta ecclesiae, quam synagogae, cum hace omnibus, illa quibusdam, ut dictum est, data sint, et sine his jam nulla remissio vel sanctificatio speranda sit. Haec ideirco induximus, ne quis post legem etiam datam usque ad adventum Christi de salute fidelium gentilium desperet, si sine perceptione sacramentorum sobrie ac juste vixerint, inter quos quidam philosophi tam vita quam doctrina claruisse noscuntur.

auch barin über alle seine Vorgänger hinausging, bag er von bem Augustinischen Sate, daß mit der Veränderung der Zeitumstände eine Beränderung der Saframente nothwendig werde, einen noch weiteren Gebrauch machte, indem er gemäß seiner Lehre von drei Berioden, in benen die menschliche Geschichte feit dem Sündenfalle ihren Berlauf gehabt habe, nämlich der Beriode des natürlichen Gefetes, welche vom Sündenfalle bis auf Moses, der Periode des geschriebenen Gesets, welche von Mofes bis auf Chriftus, und ber Periode ber Gnabe, welche von Christus bis zum Ende der Welt fortdauere 28), lehrte, daß jede diefer brei Berioden ihre eigenthümlichen Saframente habe, welche mit bem Ende ber Periode entweder gang ober wenigstens zum Theil wieder aufhören 29). Hugo von St. Victor ließ also nicht wie Augustinus und wie auch noch fein Zeitgenoffe Sugo von Rouen 30) bie Einsetzung von Sakramenten erst mit Moses oder mit Abraham beginnen, sondern sogleich nach dem Sündenfall 31), ja er nahm fogar an, bağ es schon im Stande der Unschuld, im Paradiese, Ein Sakrament, bas ber Ehe, gegeben habe, wenngleich er anerkannte, bag biefe bamals nur ein Sakrament im weiteren Sinne gewesen, sofern sie bamals nicht, wie später, die Bestimmung gehabt habe, ber Sünde, welche ja im Paradiese noch nicht vorhanden gewesen, entgegen zu wirken, sondern nur seine Renntniß ber himmlischen Dinge zu mehren und seine Tugend zu üben 32). Daß die Einsetzung der Sakramente ichon fo früh be-

30) Hugo von Rouen fprach noch ausbrücklich aus, daß von Abam bis auf Abraham es feine sichtbaren Saframente gegeben habe, sondern daß in dieser Zeit der bloße Glaube zur Scligkeit ausgereicht habe. Bergl. dialogg. lib. V. §. 7.

31) De sacr. chr. fid. 1. l. c. 12: Tempus institutionis sacramentorum ab eo incepisse creditur, quo primus parens merito inobedientiae a gaudiis paradisi expulsus in hujus vitae mortalis exilium cum tota posteritate usque in finem primae corruptioni obnoxius tenetur. Ex quo enim homo a statu primae incorruptionis lapsus in corpore per mortalitatem et in anima per iniquitatem aegrotare coepit, continuo deus reparando in sacramentis suis medicinam praeparavit. Quae quidem diversis temporibus et locis ad curationem illius exhibuit: alia ante legem, alia sub lege, alia sub gratia: diversa quidem in specie, unum tamen effectum habentia et unam sanitatem perficientia. Si quis igitur quaerat tempus institutionis sacramentorum, sciat, quia, quamdiu morbus est, tempus

32) L. l.: Porro unum sacramentum etiam ante peccatum hominis institutum invenitur. Conjugium namque prius etiam, quam homo peccaret, sancitum legitur, nbi teste scriptura mulier facta in adjutorium viro ei sociata memoratur. Cujus tamen institutionis causa tunc ad remedium non fuit, sed ad officium, quia morbus in homine non fuit, qui sanaretur, sed virtus, quae exerceretur. Propter

<sup>28)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P. VIII. c. 11: Tria sunt tempora, per quae praesentis seculi spatium decurrit. Primum est tempus naturalis legis, secundum tempus scriptae legis, tertium tempus gratiae. Primum ab Adam usque ad Moysen, secundum a Moyse usque ad Christum, tertium a Christo usque ad finem seculi. Cf. de sacram. leg. nat. et script. p. 412.

<sup>29)</sup> De sacram. chr. fid. l. l. c. 12.

gonnen habe, davon fab Hugo die Veranlassung in der Gefahr, welche feitens bes Satans damals dem Menschengeschlicht gebroht habe. Durch ben Sündenfall habe nämlich Satan ein Anrecht auf ben Menschen gewonnen, und habe bavon auch sogleich burch Ausübung einer bespotiichen herrschaft Gebrauch zu machen angefangen. In Folge beffen fei Gott barauf bebacht gewosen zu bewirken, bag die Herrschaft Satans über bie Menschen feine bauernde werde. Um bieg zu erreichen, habe er sogleich nach bem Sündenfall Sakramente eingesett, indem er zugleich bas Edict erlaffen, bag, wer an eine fünftige Erlöfung glauben und felbst an diefer Erlöfung Theil haben wolle, dieß dadurch beweisen möge, daß er von ben von ihm eingesetten Sakramenten Gebrauch mache. Bei fich aber habe Gott beschloffen, die in Folge deffen von ben Sakramenten Gebrauch Machenten bes ewigen Heiles theilhaftig zu machen. So feien in ben Sakramenten sogleich von Anfang an dem Menschen bie Mittel bargeboten, burch beren gläubigen Gebrauch er fich von ber Macht Satans wieder frei machen könne 33). Doch habe Gott nicht von Anfang an bie Sakramente eingesett, welche jetzt ben Menschen als heilmittel bienen, fondern er habe gemäß ber Berschieden= beit ber Zeiten und Umftände für jede Zeit die Saframente angeordnet, welche ben Verhältniffen entsprochen, ähnlich einem weisen Urzte, ber genau auf die Krankheit achte und gemäß ben verschiedenen Stadien ber Krankheit und den durch diese hervorgerufenen verschiedenen Bedürf=

4

quod ex tribus causis institutionis sacramentorum duas tantum hic invenimus: eruditionem scilicet et exercitationem. Humiliatio enim ibi necessaria non fuit, ubi superbia nulla fuit, sed ratio, quae erudiretur ad majorem cognitionem, et virtus, quae promoveretur ad majorem perfectionem. Invenitur itaque hoc sacramentam singularem habens legem, quemadmodum singularem habet institutionem. Bergl. quéd c. 13. u. lib. II. P. X. c. 3.

<sup>33)</sup> L. l. c. 11: Postquam primus parens generis humani propter inobedientise culpam a paradiso exulans venit in hunc mundum, diabolus jus tyrannicum in illo exercens, sicut eum prius fraudulenter seduxerat, ita postmodum violenter possidebat. Sed dei providentia, quae hunc ad salutem disponebat, sic justitiae rigorem per misericordiam temperavit, ut eum quidem ad tempus ab illo premi permitteret, et tamen, ne ab illo in acternum premerctur, ex ipsa ei poena remedium praepararet. Itaque tunc ab ipso mundi exordio sacramenta salutis suae homini proposuit, quibus eum ab exspectatione futurae sanctificationis consignaret, quatenus ea quisquis fide recta et spe firma propter obedientiam institutionis divinae perciperet, etiam sub jugo positus ad consortium libertatis pertineret. Proposuit itaque edictum suum informans hominem et erudiens: ut quicunque eum salvatorem atque liberatorem exspectare eligeret, ejusdem suac electionis votum in perceptione sacramentorum ejus approbare debuisset. Proposuit et diabolus sacramenta sua, quibus suos sibi alligaret, quatenus ab illis, qui ejus imperium detractabant, quanto manifestius cos discerneret, tanto securius possideret. Coepit ergo genus humanum mox in partes contrarias dividi, aliis diaboli sacramenta suscipientibus, aliis vero suscipientibus sacramenta Christi. Et factae sunt duae familiae, una Christi, altera diaboli. Cf. de sacr. leg. nat. et script. p. 412 sq.

nissen des Kranken das Verfahren ändere, und die jedes Mal dem Bustande des Kranken angemessenen Heilmittel zu finden wisse <sup>34</sup>). Für die älteste Zeit habe er daher Sakramente angeordnet, welche nur ganz bunkel das künftige Heil in Christo andeuteten, je klarer dagegen mit der Zeit die Wahrheit erkannt worden, und je mehr in Folge dessen ver Glaube an Bestimmtheit gewachsen, desto deutlicher habe auch durch die Sakramente, wenn diese den Bedürfnissen der Menschen entsprechen sollten, abgebildet werden müssen, worauf das Heil derselben beruhe <sup>35</sup>). Demgemäß habe Gott, je mehr die Zeit des Heiles herangenahet, besto vollfommenere Sakramente eingeset. Das Verhältniß, in dem die Sakramente der verschiedenen Perioden zu einander stehen, bestimmt nun Hugo näher in folgender Weise:

1. Ein Unterschied zwischen denselben besteht ihm vor allen Dingen, worauf schon hingewiesen worden, in der größeren oder geringeren Deutlichkeit der Zeichen. Wenn nämlich den Sakramenten aller brei Berioden gemeinsam ist, daß sie überhaupt das in Christo zu erlangende Heil darstellen und abbilden, so findet doch hinsichtlich der Urt, in welcher sie ihren Gegenstand abbilden, in der Weise ein Fortschritt statt, daß die Sakramente jeder folgenden Periode denselben deutlicher und klarer zum Bewußtsein führen, als die der zunächst vorhergehenden. Näher sind die Sakramente ber ersten Periode oder der des Naturgesets ein Schattenriß (umbra) der himmlischen Gnadengüter, welche durch Christus gespendet werden, die ber zweiten oder der bes geschriebenen Gesets haben die Deutlichkeit eines Bildes (imago), die der christlichen Periode oder der bes Gesets der Gnade stellen die

<sup>34)</sup> L. l. c. 12: Et hacc omnia facta sunt secundum judicium et dispensationem medici, qui morbum ipsum vidit et, qualia ei remedia singulis temporibus adhibenda essent, agnovit.

<sup>35)</sup> Summ. sentt. tract. 4. c. 1: Sicut paulatim crevit per intervalla temporum agnitio fidei, ita congruebat, ut tunc obscura essent sacramenta, modo, quia veritas in lucem venerat, manifesta. Cum enim circumcisio et baptismus signa sint ejusdem gratiae intus a peccato liberantis, manifestius hoc in baptismo signi ficatur, quod abluit totum corpus, quam in circumcisione, quae unius partis tantum pelliculam auferebat. — De sacram. leg. nat. et script. p. 415. — De sacr. christ. fid. lib. I. P. XI. c. 6: Si eadem virtus in illis sacramentis fuit, quid necesse erat, ut illa cessarent et ista succederent? Sed sciendum est, quod divinae dispensationis ordo et ratio hoc poposci: ut, sicut ab initio procurrente tempore magis ac magis adventus salvatoris appropinquavit, sic semper magis a cagis effectus salutis cresceret et cognitio veritatis. Propter quod et ipsa signa salutis per successionem temporum, alia post alia, mutari debuerunt, ut cum effectus gratiae divinae in salutem cresceret, simul quoque et ipsa sanctificatio in ipsis signis visibilibus evidentior appareret. Erat quippe idem salvator, eadem gratia, eadem fides, illic venturi, hic exhibiti. Sed quia ipse, per quem salus dabatur, longe erat, ejusdem salutis signa obscura esse debuerunt. Postea vero paulatim ejus adventu appropinquante oportebat, ut eodem ordine et fides in cognitione et

Gnade leibhaftig (corpus) bar. Auf letztere wird dann mit bem Ende dieses Weltlauses die Erscheinung der vollen, nicht durch sakra= mentliche Zeichen verhüllten, Wahrheit (veritas spiritus) folgen <sup>36</sup>).

2. Ein weiterer Unterschied findet zwischen ihnen statt hinsichtlich bes Gegenstandes, den sie unmittelbar abbilden. Wenn nämlich die Sakramente aller verschiedenen Berioden Bilder der Gnade sind, welche durch Christus den Menschen zu Theil wird, so sind doch nur die neutestamentlichen unmittelbare Abbilder, während die der früheren Perioden zunächst nur Abbilder der neutestamentlichen Sakramente, und erst durch deren Vermittelung auch Abbilder der Gnade selbst find <sup>37</sup>). Nur die neutestamentlichen sinder Zeichen von etwas Unsichtbarem, alle früheren Zeichen von etwas Sichtbarem <sup>38</sup>).

3. Ferner find sie hinsichtlich ber Quelle, aus welcher sie unmittelbar ihre Kraft erhalten, von einander verschieden. Wenn nämlich alle Sakramente ohne Unterschied ihre Kraft aus dem Leiden Christi erhalten, so ist dies doch unmittelbar nur bei den neu= testamentlichen der Fall, bei allen früheren durch Vermittelung dieser, indem die neutestamentlichen, wie sie der Gegenstand sind, welcher zu= nächst durch die früheren abgebildet wird, so auch die Quelle, aus welcher unmittelbar ihnen die Kraft zuströmt<sup>39</sup>).

4. Ferner find die neutestamentlichen Sakramente von reicherer Birkung, als die der früheren Berioden 40). Denn wenn gleich hinsichtlich der nächsten Wirkung kein Unterschied stattfindet, da auch die Sakramente der früheren Berioden die Rechtfertigung zu vermitteln

ι

gratia in salute cresceret et cadem gratia in sacramentis foris et signis suis evidentius se manifestaret.

<sup>36)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P. XI. c. 6. — De sacram. leg. nat. et script. p. 415.

<sup>37)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P. XI. c. 1: Omnia illa superioris temporis sacramenta, sive sub naturali lege, sive sub scripta, signa quaedam fuerunt et figurae eorum, quae nunc sub gratia exhibita sunt, sacramentorum. — c. 5: Sacramenta novi testamenti primo loco gratiae spiritualis signa sunt, illa vero signa horum tantum.

<sup>38)</sup> L. l. c. 2: In hoc dignitatem sequentium indubitanter praeferimus, quod illa et visibilia et signa visibilium fuerunt, ista vero, cum sint ipsa quidem visibilia, tantummodo invisibilis gratiae signa et sacramenta existunt. Cf. de sacr. leg. nat. et script. p. 414.

<sup>39)</sup> L. l. c. 1: Omnia illa prioris temporis sacramenta effectum spiritualem, quem suo tempore operabantur posita pro istis illa virtute et sanctificatione operabantur, quàm sumpserunt ab istis. — c. 2: Passio namque salvatoris, quae primo loco sacramenta gratiae ad effectum salutis sanctificat, mediantibus istis etiam illa prioris temporis sacramenta sanctificabat. — cf. c. 5.

<sup>40)</sup> L. l. c. 1: Et his semper quae tempore posteriora fuerunt, effectu gratiae <sup>s</sup>**pi**ritualis digniora inveniuntur.

vermochten <sup>41</sup>), so findet doch hinsichtlich der entfernteren Wirkung insofern eine Verschiedenheit statt, als die durch-die früheren Sakramente Gerechtfertigten, so lange Christus durch seinen Tod die Thür zum Himmelreich noch nicht geöffnet hatte, noch nicht in dieses selbst einzugehen vermochten, sondern nur erst im Paradiese oder im Schooffe Ubrahams ihre Ruhe fanden, während die durch die neutestamentlichen Sakramente Gerechtfertigten sofort in das himmelreich selbst eingehen <sup>42</sup>).

5. Ferner sind die neutestamentlichen Sakramente auch hinsichtlich ber Art ihrer Birkfamkeit vorzüglicher, als bie früheren. Denn während alle ohne Ausnahme, auch bie neutestamentlichen, nur unter Voraussetzung bes Glaubens bes Empfängers bie Onabe mittheilen. wirken nur die neutestamentlichen ex sanctificatione verbi, alle früheren ex sola significatione 43). Hiermit will Hugo offenbar nichts Anderes fagen, als: bag nur bie neutestamentlichen vermöge einer burch bas Weihewort des Priefters ihnen mitgetheilten eigenen Rraft mirten, mabrend alle früheren nur burch bie Rraft wirken, welche jedes heilige Zeichen badurch hat, daß es auf den heiligen Gegenstand binweift und in dem von ihm Gebrauch Machenden das Bewußtfein deffelben bervorruft; daß jene nicht bloß badurch, daß sie als Zeichen ben Glauben anregen, die jedem Gläubigen zu Theil werdende Gnade mittheilen, fonbern außerdem auch noch vermöge ber ihnen inneseienden Kraft eine besondere Wirfung hervorrufen, während alle früheren nur burch einen geiftigen Proces, ben fie als Zeichen hervorriefen, wirkten, indem fie baburch, daß fie Zeichen ber Seiligung waren, welche vom Leiden Chrifti ausgeht, ben Glauben anregten und burch ben Glauben rechtfertigten 44).

6. Endlich findet zwischen ihnen auch ein Unterschied ftatt hinsichtlich ber Nothwendigkeit, mit ber sie beobachtet werden. Denn nur bie Sakramente der beiden späteren Perioden sind befehlsweise, bie ber ersten dagegen rathweise gegeben worden. Eben darum hing in ber ersten Periode von dem Gebrauche der Sakramente nicht die Seligkeit ab, sondern diese konnte auch durch den Glauben allein, welcher

<sup>41)</sup> L. l. c. 1: Si quis sacramenta priora effectum sanctificationis habuisse negaverit, non mihi recte sentire videretur. — c. 2: ut eadem salus esset et his, qui recta fide signa futurorum in illis venerati sunt, et his, qui effectum salutisin istis percipiunt. — c. 6: eundem salutis effectum tam per praecedentia quanper subsequentia gratia contulit.

<sup>42)</sup> L. l. c. 5. — De sacram. leg. nat. et script. p. 415. — Summa sentt= tract. IV. c. 1.

<sup>43)</sup> L. l. c. 2: Sacramenta gratiae primum per benedictionem virtutem in ssanctificationis suscipiunt, ac deinde quan continent in se sanctificationem con ferunt, ut sint ex sanctificatione sanctificantia atque haee ex sua sibique coelituindita sanctificatione conferant, quod illa per haee ex sola horum significationconferre consueverant. Cf. c. 5. — De sacram. leg. nat. et script. p. 414.

bamals das einzige nothwendige Heilmittel war, erlangt werden, während die Sakramente der beiden späteren Perioden ohne Gefahr des Berlustes der Seligkeit nicht vernachlässigt werden dürfen. Die Beobachtung der ersteren war dem freien Willen des Menschen überlassen. Sie zog, wenn sie unterlassen wurde, keine Schuld zu, und bewirkte, wenn sie geschah, kein Verdienst. Ihr Zweck war mehr, die Frömmigfeit zu üben und darzulegen, als durch sie das Heil sich zu erwerben. Dagegen ist an die letzteren das Heil des Menschen geknüpft, sie sind die von Gott geordneten Mittel, ohne welche der Regel nach die Seligkeit überhaupt nicht erlangt werden kann<sup>45</sup>).

Belches find nun die Sakramente, welche in den verschiedenen Perioden nach der Lehre Hugo's von Gott eingesett worden find? Auch hierüber spricht sich Hugo ziemlich ausführlich aus.

Bas zunächst bie Sakramente ber ersten Beriobe ober ber bes natürlichen Gesetes betrifft, fo bemerkte Sugo, daß die Babl berfelben eine fehr geringe gemefen, benn ba bie Rrankheit ber Sünde ben ganzen Menschen ergriffen gehabt, fo habe Gott die heilung zu= nächft burch Anordnung weniger Mittel, bie auch nur von wenigen Bersonen angewendet werden sollten, vorbereiten müffen 46). 216 bieje Mittel nennt Sugo die Opfer, die aber von breierlei Art gewesen feien, nämlich theils in Zehnten, theils in Schlachtopfern, theils in anderen Opfern bestanden haben 47). Doch seien diese nur im weiteren Sinne Satramente gewesen, als Beichen eines beiligen Begenftandes, d. h. der Bergebung ber Sünden, nicht als Darreichungs= mittel. ba nicht bie Opfer felbst, sondern ber Glaube allein, mit bem fie dargebracht worden, die Rechtfertigung bewirkt habe. Die Dar= bringung ber Opfer habe nach dem göttlichen Billen eine fymbolische Bandlung fein follen. Gott habe gewollt, bag ber Mensch, indem er iene barbringe, bamit einen Theil feines eigenen Wefens Gott barbringe. Das Wefen bes Menschen sei nämlich ein boppelseitiges : es habe so= wohl eine äußere, als eine innere Seite. Die innere bestehe in ber

47) L. l.: Tria sacramenta: decimae, oblationes et sacrificia. Decimae in **Portionibus**, oblationes in rebus, sacrificia in animalibus.

Í

<sup>44)</sup> Man erkennt hieraus, daß huge in diesem Bunkte von Augustinus abwich, welcher allen Sakramenten ohne Unterschied die Art der Wirksamkeit zugeschrieben hatte, welche hugo nur den vorchriftlichen zuerkannte.

<sup>45)</sup> L. l. c. 3. 5. — De sacram. leg. nat. et script. p. 415. — Dech fchrieb Sugo, wie im Folgenden gezeigt werden wird, nicht allen Saframenten der zweiten und dritten Periode diese Rethwendigseit zu.
46) De sacram. christ. fid. lib. I. P. XII. c. 4: Sub lege naturali pauca erant

<sup>46)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P. XII. c. 4: Sub lege naturali pauca erant sacramenta. — Nam cum primum medicus deus ad hominem acgrotum curandum accessisset, totum occupaverat morbus, quem totum reliquerat salus. Et apposuit in corpore generis humani in primis pauca antidota et paucis membris, id est Paucis personis, ut paulatim morbus deficeret et salus cresceret.

### Fünfter Abschnitt.

Natur bes Menschen selbst, die äußere in seinem Besitzthum. Gott nun habe gewollt, baf ber Mensch zum Erweise feines Glaubens von feinem äußeren Besitzthum einen Theil barbringe, nicht weil ihm an biefem felbst etwas gelegen, fondern bamit ber Mensch auf biefe Beife feine Bereitwilligkeit zu erkennen gebe, auch fein inneres Befen Gott zum Opfer zu bringen und biefes von Gott wiederhergestellt erhalten tonne. Indem Gott aber bestimmt, daß der Mensch nur einen Theil feines Besitzthums Gott barbringe, ben übrigen für feinen eigenen Bebrauch zurückbehalte, habe er gewollt, daß der Mensch hierdurch veranlaßt werde, zwischen dem Guten und Bösen in feiner inneren Natur zu unterscheiden. Das, was er Gott darbringe, sci Symbol feiner Natur, soweit diese von der Sünde noch nicht ergriffen worden und baber Bott angehöre, ber übrige Theil, den er für fich behalte, fei Symbol feiner von ber Sünde ergriffenen und verderbten Natur. Judem nun ber Mensch jenen Gott barbringe, diesen für sich behalte, erwache in ihm bas Bewußtsein, daß er bas Gute feiner Ratur Gott verdanke, das Boje aber burch eigene Schuld sich zugezogen habe 48).

Wenn nun in ber ersten Periode die Bahl ber Sakramente eine gang geringe war, fo wurde sie bagegen, wie Hugo weiter lehrt, in ber zweiten ober ber Beriode des geschriebenen Gesetses eine febr arofie. Sie bestanden näher in etwas Dreifachem: 1. in den Opfern ber ersten Beriode, welche auch jett fortbauerten, 2. in einer Reibe folcher Opfer, welche erst in diesem Zeitalter binzugefügt wurden, wie z. B. das Opfer des Passahlammes, 3. in der Beobachtung anderer Borschriften, wie bes Sabbathgebotes, der Beschneidung und bergl. 49) Ihrem Zwecke nach zerfielen sie in brei Rlassen. Die erste Rlasse batte bie Bestimmung, heilmittel zu fein, die zweite follte zur Uebung bes Gehorsams bienen, die britte hatte den Cultus zum Awed. Die erste diente zur Sündenvergebung. 3bre Beobachtung mar baher etwas für den Menschen Nothwendiges, denn die Seiligung bing von ihr wesentlich ab, wie dies von der Beschneidung, den Sünd- und Schuldopfern und manchem Andern gilt, was zur Reinigung und Sünden=Vergebung angeordnet worden war. Die zweite biente zur Uebung ber Demuth und zur Erhaltung ber heilsgüter, in beren Besitze der Mensch bereits war. Durch sie sollten die Gläubigen 211gleich Gelegenheit erhalten, in ihrer Frömmigkeit fortzuschreiten und

<sup>48)</sup> De sacram. leg. nat. et script. p. 415. — Summ. sentt. tract. 4. c. 1. — De sacram. christ. fid. lib. I. P. XI. c. 6. P. XII. c. 4.

<sup>49)</sup> Summ. sentt. tr. 4. c. 2. — De sacram. christ. fid. lib. I. P. XI. c. 6. P. XII. c. 4. 50) De sacram. christ. fid. lib. I. P. XII. c. 10.

<sup>51)</sup> L. l.: Sciendum quod haec omnia non talia sacramenta intelligere de-

ihre Berdienste zu erhöhen. Dahin gehörten die freiwillig dargebrachten Opfer, welche den Zweck hatten, die Gnade Gottes nicht sowohl zu erwerben, als zu erhalten. Die pritte endlich diente zur Darstellung der Frömmigkeit. Sie stand nur in mittelbarer Beziehung zur Heilserlangung, denn sie bestand aus allem dem, was zur Vorbereitung und Behandlung der übrigen Sakramente diente, wie der Vorhof, die Stiftshütte, die mannigkachen in letzterer enthaltenen heiligen Geräthschaften, die heiligen Rleider der Priester und Leviten und dergl. 50). Doch gesteht Hugo, daß unter diesen Sakramenten sich manche sinden, welche nur in weiterem Sinne mit diesem Namen bezeichnet werden können, da sie in Wahrheit nur Zeichen heiliger Dinge seien, nicht auch in Folge geschehener Weihung denen, welche sie empfangen, eine Heiligkeit mitgetheilt haben <sup>51</sup>).

Noch größer wurde nach Hugo die Zahl der Sakramente in der britten, der christlichen, Periode. Doch kann was Hugo zu diesen ge= rechnet habe, erst im folgenden Abschnitt besprochen werden.

Der ber Zeit nach auf Hugo unmittelbar folgende Betrus Lombarbus ließ die Unterscheidung von Sakramenten breier verschiebener Berioden wieder fallen, und stellte, wie es vor Hugo geschehen mar, einfach nur alt = und neutestamentliche Sakramente einander gegenüber 52). Wenn man in diesem Buntte bei ihm einen Rückschritt finden könnte, so kann man bagegen mit Recht fagen, daß die Lehre von dem Berhältniß ber alt= und neutestamentlichen Saframente zu einander burch ihn weiter entwickelt worben fei. Betrus ist nämlich ber erste Rirchenlehrer, welcher unter ben alttestamentlichen Saframenten selbst wieder einen wesentlichen Unterschied anerkennt, dadurch, daß er ber Be= idneibung eine völlig abgesonderte Stellung unter benfelben einräumt, biefe für das einzige eigentliche Sakrament des Alten Bundes erflärt, während alle übrigen Saframente des U. T. ihm biefen namen nur im weiteren Sinne verdienen, sofern sie nicht Darreichungsmittel, sondern nur Zeichen bes Heiles gewesen seien, die Rechtfertigung nicht mitzutheilen vermocht, sondern nur sie dargestellt und vorher verfündigt haben 53). Betrus läßt sich baber auch nur barauf ein, bas Berhältnik ber Beschneidung zu ten neutestamentlichen Sakramenten, insbesondere zur Taufe, näher zu bestimmen. Und zwar beschreibt er bieses Berbältnik in folgender Beife:

bemus, qualia superius sacramenta, quae proprie sacramenta dicuntur, esse debere definivimus. Sed in his et huiusmodi quaedam ob hoc solummodo sacramenta vocata, quia sacrarum rerum signa fuerunt. Sie ergo aliud est sacramentum sanctificationem significans et sanctificatione sanctificans, aliud non sanctificans sed significans tantum. 52) Sentt. lib. IV. dist. 1. E. 53) Dist. 1. E. F.

Die Beschneidung steht mit der Taufe in drei Bunkten auf ganz gleicher Linie :

1. sofern beide Sakramente gegen dieselbe Krankheit des Menschen gerichtet find, nämlich gegen bie Erbfünde und biejenigen Thatfünden, welche bei Empfang biefer Saframente in bem Menschen vorhanden sind 54),

2. fofern beide in berfelben Weise wirfen, nämlich nicht bloß fraft bes Glaubens, ben fie vorfinden ober als Zeichen anregen, fondern vermöge einer an sie gefnüpften göttlichen Rraft 54).

3. fofern beide nothwendige Seilmittel find.

Dagegen steht, wie der Lombarde weiter entwickelt, die Beschneibung in zwiefacher anderer Hinsicht hinter ber Taufe zurück:

1. hinsichtlich bes Umfanges, in bem fie als heitmittel anwendbar war, sofern sie nur für bas jubische Bolt, und in diesem wieder nur für das männliche Geschlecht verordnet war, mährend bie Taufe für alle Bölker ohne Ausnahme und zwar für beide Geschlechter bestimmt ift 55);

2. binfichtlich ber Größe ber Wirtung. Denn a) bie Wirtung ber Beschneidung war eine nur negative, die ber Taufe ift eine negative und positive zugleich. Denn jene bewirkte nur Sündenvergebung, die Taufe gibt dem Menschen auch zugleich Rraft zu guten Werken und theilt ihm Tugenden mit oder mehrt dieselben, wo fie bereits vorhanden find 56). b) Die Beschneidung wirkte, wenn sie gleich nicht bloß burch ben Glauben fich thätig erwies, fondern zugleich vermöge einer an sie geknüpften göttlichen Kraft, boch qualitativ und quantitativ nur baffelbe als ber Glaube, während bie Rraft der Taufe nicht nur die des Glaubens an Größe überragt, sonbern auch ihrer Beschaffenheit nach fich von berselben unterscheidet. Darum vermochte die Beschneidung allen benen, welche durch den Glauben und bie Liebe bereits Sünden-Vergebung erlangt hatten, wie bem Abraham, nichts mitzutheilen, sondern war ihnen ein bloßes Zeichen, während bie Taufe auch bem bereits Gerechtfertigten nützt, indem fie

60) Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 8. - Scot. dist. 1. qu. 3. (Op. Oxon.). Biel dist. 1. qu. 2. art. 2. concl. 3: Congruebat diversa sacramenta institui pro

<sup>55)</sup> Ibid. K. 54) Ibid. F.

<sup>56)</sup> Ibid. K.: Ibi enim peccata solum dimittebantur, sed nec gratia ad bene operandum adjutrix nec virtutum possessio vel augmentum ibi praestabatur, ut in baptismo, ubi non tantummodo abolentur peccata, sed etiam gratia adjutrix confertur et virtutes augentur.

<sup>57)</sup> Ibid. K.: Quantumcunque per fidem et charitatem ante habitam aliquis justus ad baptismum accedit, uberiorem ibi recipit gratiam, sed non ita in circumcisione. Unde Abrahae per fidem jam justificato signaculum tantum fuit, nihil ei intus contulit. 58) Ibid G. 59)

<sup>59)</sup> Ibid. F.

ihm reichere Gnade mittheilt <sup>57</sup>). Aus demselben Grunde hatten auch die Männer, welche durch die Beschneidung gerechtfertigt wurden, vor den Weibern, bei denen die Rechtfertigung durch den Glauben allein bewirkt werden konnte, keinerlei Vorzug <sup>58</sup>). c) Endlich stand auch insofern die Beschneidung hinter der Tausse zurück, als durch sie den Frommen des Alten Bundes, nicht wie durch die Tause der Zugang zum Reiche Gottes selbst, sondern nur erst zum Schooße Abrahams geöffnet wurde<sup>59</sup>).

Nachdem die beiden Hauptführer der Scholastik, Hugo von St. Bictor und der Lombarde, den Gedanken, daß die Sakramente in den verschiedenen Zeitaltern der Menschheit einem Wechsel unterworfen gewesen, anerkannt und in der angegebenen Weise begründet und ausgeführt hatten, wurde derselbe bei allen folgenden Scholastikern ein stehender Lehrartikel bei ihren Verhandlungen über die Sakramente, wobei letztere natürlich in mannigsacher Weise die Lehre ihrer Vorgänger im Einzelnen zu vervollständigen und zu berichtigen bemüht waren. Wir fassen ihre Lehre hierüber kurz in Folgendem zusammen.

Junächst erkannte man mit Augustinus und Huge allgemein an, daß mit der Beränderung des allgemeinen Zustandes der Menschheit eine Beränderung der Sakramente durchaus nothwendig gewesen sei 6°). Die Nothwendigkeit dieses Wechsels begründete man a) damit, daß man darauf hinwies, wie der Glaube im Laufe der Zeit hinsichtlich seines Objectes an Klarheit und Bestimmtheit zugenommen habe. Da nun der rechte Gebrauch der Sakramente vom Glauben abhänge, so haben diese, follte der Zweck, für welchen sie gegeben worden, durch sie erreicht werden, dem jedesmaligen Zustande des Glaubens entsprechen, mithin in demselben Maße beutlicher und bestimmter werden müssen, als dies bei dem Glauben der Fall gewesen <sup>61</sup>). b) Jedes folgende Geste sei vollkommener als das vorangehende, und mache daher auch vollkommenere Hülfsmittel nöthig, um befolgt werden zu können <sup>62</sup>). c) Dazu komme, daß die Beobachtung der alttestamentlichen Sakramente eine

62) Scot. dist. 1. qu. 3. (Op. Oxon.) - Biel 1. 1.: Lex posterior semper fuit

statu diversarum legum hominis vulnerati. Diversa dico quantum ad sensibilia significantia et quantum ad perfectionem significati simul et modi significandi.

<sup>61)</sup> Thom. sentt lib. IV. dist. I. qu. 2. art. 1: Oportuit quod secundum pro-Cossum temporis, sicut explicatio fidei crescebat, ita crescerct distinctio signorum sacramentalium. — qu. 1. art. 2: Cum sacramentorum usus fidei proportionaliter respondeat, oportuit, quod secundum diversum statum fidei diversimode saoramenta traderentur. Fides autem quantum ad articulorum explicationem semper magis et magis crevit secundum propinquitatem temporis gratiae et secundum hoc oportuit, sacramenta magis ac magis determinari. — Durand. sentt. lib. IV, dist. 1. qu. 2: §. 11: Quum sacramenta sint quacdam opera protestantia fidem de reparatore, secundum incrementa fidei creverunt sacramenta.

schwere Last gewesen und darum nicht für die christliche Periode als die Zeit der Freiheit gepaßt habe 63).

Fraglich bagegen war, wie oft die Sakramente verändert worden, oder wie vieler Perioden Sakramente zu unterscheiden seien, indem ein Theil der Scholastiker, z. B. Wilhelm von Augerre <sup>64</sup>) mit Betrus Lombardus und Hugo von Rouen <sup>65</sup>) der Periode des Naturgesets noch keine Sakramente zuschrieben und demgemäß nur zwischen altund neutestamentlichen Sakramenten unterschieden, während die bei Beitem meisten, dem Hugo von St. Victor folgend, in jeder der drei Perioden besondere Sakramente eingesetzt sein ließen, deren Gültigkeit jedes Mal bis zum Ende der Periode fortbauere.

Nicht minder war man, abgeschen von der Periode des Neuen Testamentes, darüber uneinig, welche Sakramente den einzelnen Perioden zuzuschreiden und welches die Eigenthümlichkeiten seine, durch welche sich die Sakramente jeder einzelnen Periode von denen der anderen unterscheiden. Diejenigen, welche allen dreien Perioden Sakramente zuschrieben, stimmten mit Hugo in der Regel wenigstens darin überein, daß die Sakramente jeder folgenden Periode vollkommener seien, als die der vorhergehenden <sup>66</sup>), und daß sie namentlich den heiligen Gegenstand, dessen ziechen serioden in dieser Holken, so daß sich die Sakramente der einzelnen Perioden in dieser Holken, so daß sich die Sakramente der einzelnen Perioden in dieser Holken, so daß sich die halten wie umbra, figura und corpus <sup>67</sup>). Dagegen hatten über die

63) Biel I. 1: Lex scripta Moysi propter pronitatem populi ad idololatriam data erat in onus. Ideo dicta est lex servilis et timoris et ideo multis cerimoniis et sacramentis oneranda erat, ut populus ille jugo legalis servitutis oneratus minus vacaret et per hoc ab idololatria arceretur. Lex vero evangelica, quae est lex gratiao et amoris a servitute liberans potioribus, manifestioribus ac facilioribus sacramentorum auxiliis, sed paucioribus danda erat. — Durand. 1. 1.: qu. 9. §. 6: Causam cessationis sacramentorum legalium possumus ex tribus accipere, quae fuerunt in sacramentis V. L. Fuerunt enim quantum ad significantiam obsura, quod inerat eis ex eo, quod erant signa futurorum. Item fuerunt quantum ad efficaciam imperfecta, quia non conferebant gratiam, vel, si conferebant, imperfectam tamen. Fuerunt etiam quantum ad observantiam onerosa. Econtrario tempus gratiae his contrariatur. Est enim tempus veritatis clare exhibitae — tempus plenitudinis — tempus mansuetudinis. Ex his formari potest . talis ratio: Contraria non possunt esse simul, sed mutuo se expellunt. Sed sacramenta Vel. Leg. habuerunt contrarias conditiones ad tempus gratiae. Ergo adveniente gratiae tempore sacramenta Vet. Lee, debuerunt cessare.

sadveniente ver. Deg. navder und contrains controlles au teinpus gratiae. Ergo adveniente gratiae tempore sacramenta Vet. Leg. debuerunt cessare. 64) Summ. lib. IV. tr. 1. init. Als Grund, weshalb bic Saframente erft zur Zeit bes Moses eingesett werden, nennt hier Wilhelm von Aux., weil die Menschen zuvor haben überführt werden müssen, daß sie durch eigene Kraft sich die Seligkeit nicht erwerben können. An einer andern Stelle erkennt er dagegen an, daß das

priore perfectior, quia deus ordinate agens, procedit de imperfecto ad perfectum. Lex autem perfectior perfectioribus indiget adjutoriis ad sui observationem et notitia veritatis clarior exigit signa manifestiora. Debuit ergo lex perfectior habere sacramenta perfectiorem gratiam perfectius significantia, ut esset congrua correspondentia signi ad signatum.

Bas zunächft bie Sakramente betrifft, welche in ber erften Beriobe ober unter bem Gefetz ber natur bestanden haben follen, fo mar bie berrichende Anficht, bag es in diefer Beit brei unbedingt nothwendige Sakramente gegeben habe, nämlich das Sakrament bes Glaubens, welches ben Zweck gehabt habe, die Erbfünde ju tilgen, das der Buße, ras bestimmt gewesen zur Tilgung der Thatfünden, und bas der Ehe, das bestimmt gewesen zur Bermehrung bes Menschengeschlechtes 68). Doch erkannte man an, daß bieje brei nur in uneigentlichem Sinne Sakramente gewesen, ba sie nicht mit beftimmt vorgeschriebenen äußeren Zeichen verbunden gewesen; ja Manche, wie Durandus, meinten sogar, daß sie überhaupt nicht mit Recht Saframente genannt werden können 69). Außer biefen breien schrieb man ber Periode bes Naturgesetes auch noch mehrere folche Sakramente zu, die in äußeren Zeichen bestanden haben, nämlich dieselben, bie bereits Hugo genannt hatte: die Zchnten, die Schlachtopfer und bie übrigen Opfer 70), von denen man annahm, daß die erst= genannten sich auf Gott als den Schöpfer, die zweiten auf denselben als ben Erlöfer und die letztgenannten auf ihn als Vergelter bezogen haben. Doch hielt man diese nur für relativ nothwendig, sofern man annahm, daß der Glaube, wenn er das Seil wirken follte, fich zwar

Befenntniß ber Sünden vor Gott schon vor Moses Saframent gewesen. Cf. tr. 6. c. 3. qu. 2: Concedimus, quod confessio sacramentum suit etiam ante legem, non confessio, quae sit homini, sed quae sit deo.

65) Dialogg. lib. V. §. 7: Ab Adam usque ad Abraham fides fuit absque visibili remedio sacramenti.

66) Durand. l. l. qu. 5: Sacramenta propinquiora novae legis fuerunt perfectiora caeteris paribus.

67) Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 8.

68) Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2: Ante legem scriptam crant quaedam sacramenta necessitatis, sicut illud fidei sacramentum, quod ordinabatur ad deletionem originalis peccati et similiter poenitentia, quae ordinabatur ad deletionem actualis, et similiter matrimonium, quod ordinabatur ad multiplicationem humani generis. — Petr. Palud. sentt. lib. IV. dist. 2. qu. 1. art. 3. — Daß bas Saframent ber Buße fchon unter bem Gefcg ber Natur befanben, Ichrte auch Albert. M. sentt. libr. IV. dist. 22. art. 12. — Daffelbe Ichrte in Bezug auf bie Ghe Albert. M. dist. 26. art. 5. — Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 27. art. 1. qu. 1. — Biel dist. 1. qu. 3. art. 3. dub. 1.

69) Durand. dist. 1. qu. 8: Nondum erant instituta aliqua sacramenta, quie, licet esset poenitentia, prout est virtus vel actus virtutis, et matrimonium, prout est quidam contractus in officium naturae, ncutrum tamen istorum erat sacramentum.

70) Alex. Hales. P. IV. qu. 2. art. 1. — Thom. sentt. lib. IV. dist. I. qu. 1. art. 2. — Richard. de Mediov. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 5. — Durand. dist. 1. qu. 2. §. 11.

nothwendig in einem Zeichen diefer Art habe offenbaren müffen, bag jedoch bem Willen jedes Einzelnen überlaffen gewesen, welches bestimmte Zeichen er als Betenntnig feines Glaubens mählen wolle 71). Dabei nahm man an, daß es fich hinsichtlich diefer Sakramente mit ben Rinbern anders verhalten habe, als mit den Erwachsenen. 20as nämlich bie Erwachsenen betrifft, fo ftimmten alle Scholastifer barin mit einander überein, daß für sie ber Glaube allein ohne ein äußeres Zeichen an sich zur Erlangung der Seligkeit hinreichend gewesen, nahm babei jedoch an, daß, wenn der Glaube rechter Art gewesen, er fich ganz von felbst, so oft fich dazu Gelegenheit bargeboten, burch irgend ein äußeres Zeichen, fei es durch Opfer oder burch irgend ein anderes, offenbart habe. Doch sei in diesem Falle nicht das äußere Zeichen bie bas Seil wirkende Urfache gewesen, fondern ber Glaube allein. wie benn auch tas Zeichen, wie bereits bemerkt, nicht von Gott vorgeschrieben, sondern bem freien Willen überlassen gewesen sei, und baber habe verschieden sein können, je nachdem Jemand zu biesem ober zu jenem fich innerlich gedrängt gefühlt habe 72). Dagegen bestand binsichtlich ber Rinder eine boppelte Ansicht. Nach ber einen, welche von Thomas Aquin und Richard von Middleton vertreten wurde, reichte für die Rinder der Glaube, nämlich ber Glaube ber Eltern oder anderer Erwachsenen, welche den Kindern nahe standen, ohne irgend ein äußeres Zeichen aus, freilich nicht der Glaube als bloker habitus.

73) Thom. 1. 1.: Parvulis sufficiebat sola fides sine omni exteriori signo, non autem habitus fidei solum, sed motus ejus relatus ad salutem pueri in vi cujusdam professionis interioris fidei, quicunque esset ille, qui quoquo modo professionem fidei suae ad puerum suum referret, magis tamen pertinebat hoc ad parentes, qui pueri curam habere debebant et per quos originale contraxerat.

74) Summ. P. IV. qu. 5. membr. 1.

75) L. l.: Nullo tempore dimisit deus cultores suos sine remedio necessario ad salutem. Sed omni tempore post lapsum fuit necessaria ad salutem deletio originalis. Ergo quocunque tempore aliquod remedium efficax erat ad hoe, et si potuit deleri in adultis per motum bonum intrinsecum, tamen in parvulis, in quibus talis motus fuit impossibilis, non potuit deleri per actum suum proprium. Ergo per actum aliquem aliorum circa ipsos vel ad ipsos relatum. Sed non pot-

<sup>71)</sup> Thom. l. l.: Sacrificia et oblationes et hujusmodi erant voluntatis et neccssitatis, necessitatis in communi, ut scilicet aliquid facerent in protestationem fidei suae, qua deo per latriac religionem subjecti erant. Sed in speciali erant voluntatis, utrum scilicet deberent sacrificia exhibere vel oblationes vel aliquid hujusmodi. — Durand. dist. 1. qu. 2. §. 11.

<sup>72)</sup> Thom. 1. 1. qu. 2. art. 6: Quantum ad adultos in lege naturae sufficiebat sola fides, sed ipsa fides, quando tempus habebatur, instigabat, ut se aliquibus signis exterioribus demonstraret. Quando autem illa signa adhibebantur, non erant efficacia remissionis culpae ex illis exterioribus, sed ex interiori fide. — Illa sacramenta legis naturae non erant ex praceepto divino obligantia, sed ex voto celebrabantur secundum quod unicuique dictabat sua mens, ut fidem suam aliis exteriori signo profiteretur ad honorem dei secundum quod habitus charitatis inclinabat ad exteriores actus. — Scot. Op. Oxon. dist. 1. qu. 7. — Durand. dist. 1. qu. 8.

wohl aber ber Glaube als actus relatus ad salutem pueri, b. b. die Eltern ober beren Stellvertreter hatten mit Rücksicht auf die Kinder in irgend einer Weise ihren Glauben an ben fünftigen Erlöfer zu befennen 73). Nach ber andern Aussicht bagegen, welche von Allerander von Hales 74), Skotus 75), Durandus 76), Petrus be Balude 77) und Biel 78) vertreten wurde, mußte, sollten die Rinder des ewigen Heiles theilhaftig werden, mit dem Glauben ber Eltern oder beren Stellvertreter ber Gebrauch eines Sakramentes verbunden fein. Als Grund murbe angegeben, weil bei Rindern ein innerer bas Beil verdienender Aft nicht möglich sei. Es habe also bei ihnen die Erbfünde nur burch einen von Anderen zum Besten ber Kinder vorgenommenen Aft getilat werben können. Daß ein folcher ben Rindern wirklich zu Gute komme, beffen habe man jeboch nicht sicher sein können, wenn tieser nicht ausbrücklich von Gott eingesettt gewesen. Demnach sei anzunchmen, bag Gott ichon damals irgend ein wirksames Zeichen zur Tilgung ber Erbfünde zum Besten der Kinder eingesetzt habe, wenn auch die Schrift barüber schweige.

Wenn manche Scholastifter außer ben besprochenen auch noch von anderen Sakramenten redeten, welche unter dem Gesetz der Natur bestanden haben sollen, wenn sie z. B. die Salbung des Steins durch Jakob, durch welche die Weihung der Rirchen, oder die Fluth, burch welche die Tause, die Schlachtung des Widders an der

76) L. l.: Ad justificationem parvuli non fuit necessaria fides propria, sed sufficiebat fides aliena. Sed fides aliena non poterat alteri valere per modum sacramenti, quia nondum erant instituta aliqua sacramenta. Ergo valebat per modum suffragii vel meriti. Hoc autem non poterat fides aliena, ut erat per se, quia frequenter erat informis, fides autem informis unius non meretur aliquid alteri, nec de condigno, nec de congruo, licet per fidem informem aliquis possit mereri sibi **ipsi** de congruo. Ergo oportebat, ut fides illa mereretur parvulo justificationem, ut erat fides ecclesiae, quae semper est formata. — Sed nullus gerit personam ecclesiae ut sic per solum actum interiorem nisi concomitetur actus exterior. Ergo oportebat, quod fidei interiori adhiberetur aliquis motus exterior facto vel dicto. Probable enim est, quod parentes fideles pro parvulis natis et maxime existentibus in periculo deo aliquas preces funderent vel aliquam benedictionem adhiberent.

77) Dist. 1. qu. 5. art. 5. dist. 2. qu. 1. art. 3. 78) Dist. 1. qu. 2. art. 3. dub. 1.

۰.

erat esse certum, quod actus alterius relatus ad parvulum sufficeret sibi, nisi hoc esset institutum a deo. Nullus enim potest esse certus, quod per aliquid attingat ad salutem, nisi sit certus, quod deus acceptavit illud tanquam sufficiens ad talem finem. Cum ergo non solum adultis cultoribus suis providit deus de remedio necessario ad salutem, sed etiam parvulis corum, et hoc de remedio, de quo parentes possunt esse certi pro parvulis, sequitur, quod tempore illius legis naturae erat a deo institutum aliquod remedium vel signum certum et efficax deletionis originalis peccati. Et magis probabile est, quod per aliquod signum sensibile, quam per aliquod signum intelligibile tantum, quia pro toto statu naturae lapsae congruunt homini signa sensibilia respectu spiritualium. Ergo rationabile est, aliquod saoramentum saltem contra originale fuisse in tempore legis naturae.

#### Fünfter Abschnitt.

Stelle des Isaak, durch welche die Tödtung Christi vorgebildet worden, als solche bezeichneten, so wollten sie, auf diese angewendet, den Ausbruck Sakrament doch nur im weiteren Sinne verstanden wissen, indem sie ausdrücklich anerkannten, daß diese nichts Anderes als heilige Zeichen gewesen, die nicht einmal zur Wiederholung hestimmt gewesen seien.

Noch eingehender als mit den Sakramenten des Naturgesets beschäftigten sich die Scholastikker mit den Sakramenten des Mosaischen Gesets oder mit den alttestamentlichen Sakramenten, zu denen man die Beschneidung, die Buße, die Ehe, ferner sämmtliche vom Mosaischen Geset vorgeschriebenen Cultus-Handlungen, wie die Opfer, die Beobachtung der verschiedenen Feste, die verschiedenen Reinigungen, Salbungen u. dergl. rechnete <sup>79</sup>).

Was nun diese betrifft, so stimmten sämmtliche Scholastiker barin mit einander überein, daß zwischen denselben hinsichtlich ihres Ranges ein gewisser Unterschied anzunehmen sei, indem die meisten, dem Lombarden hierin solgend, die Beschneidung für das einzige Sakrament des A. B., welchem dieser Name im eigentlichen Sinne zukomme, alle übrigen nur für Sakramente im weiteren Sinne erklärten, manche dagegen, wie Skotus<sup>80</sup>) und Durandus<sup>81</sup>) auch noch manches Andere, wie die priesterliche Salbung und die verschiedenen Reinigungen mit der Beschneidung in Parallele stellten, und demgemäß zwischen zwei Klassen alttestamentlicher Sakramente unterschieden: den eigentlichen und ben nur im weiteren Sinne so

80) Scot. l. l.

Ł

82) Skotus zicht es vor, die letzteren überhaupt nicht als Sakramente, sondern als bloße Caeremonialia zu bezeichnen (dist. 1. qu. 6.)

83) Thom. l. l. qu. 2. art. 1. — Bonavent. l. l. c. 8.

84) Thom. l. l. qu. 1. art. 1. 3.

85) Bonavent. l. l.: praeparaverunt et perduxerunt ad nova, sicut via ad terminum, sicut figura ad veritatem et sicut imperfectum ad perfectum.

86) Guil. Altiss. l. l.: Praccisa causa et generalis cessationis omnium

<sup>79)</sup> Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 1. c. 3: Sciendum est, quod loco baptismi habebat antiquus populus circumcisionem et loco ordinis habebat ordinem suum et loco poenitentiae habebat poenitentiam et loco eucharistiae habebat plura sacramenta: sicut agnum paschalem, vitulam rufam et multa alia. In Betreff ber Beichte vergl. tr. 6. c. 3. qu. 2. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2. — Scot. dist. 1. qu. 4. sch. 4. — Durand. dist. 1. qu. 5.

<sup>81)</sup> Durand. l. l.: Eorum, quae dicebantur sacramenta in V. L., quaedam dicebantur sacramenta large sicut illa, quae a populo offerebantur ministris, ut decimae et primitiae, vel deo mediantibus ministris, ut sacrificia i. e. animalia ad sacrificandum et ceterae oblationes. Alia dicebantur magis proprie sacramenta, quae ministrabantur populo per sacerdotes et levitas et ministros legis, sicut per aquam lustrationis purificabantur levitae et alii, ut habetur Num. 8., et sacerdotes in sua consecratione tingebantur sanguine arietis in extremo auriculae et pollice manus dexterae ac pedis, ut est Lev. 8. et in pluribus aliis. Cf. Biel dist. 2. qu. 1. art. 2.

Ueber das eigenthümliche Wesen der alttestamentlichen Sakramente in ihrem Unterschiede von den vorangegangenen und nachfolgenden urtheilte man in folgender Weise:

1. Sie bildeten bas Heil in Christo vollkommener und beutlicher ab, als die Sakramente des Naturgesetzes, nicht aber so deutlich, als die neutestamentlichen 83).

2. Sie beuteten nicht, wie die neutestamentlichen Sakramente auf etwas Gegenwärtiges oder Vergangenes, sondern auf etwas rein Jukünftiges<sup>84</sup>). Eben darum hatten sic, ebenso wie die Sakramente, welche unter dem Gesch der Natur bestanden, einen nur vorbereitenden Charakter<sup>85</sup>), und mußten daher mit der Erscheinung Christi, auf welche sie hindeuteten, wieder aufhören oder wenigstens verändert werben, während die neutestamentlichen bis zum Ende der Welt unverändert fortbauern werden<sup>86</sup>).

3. Sie waren zahlreicher nicht nur als die, welche unter dem Gesetzt ber Natur bestanden hatten, sondern auch als die neutestament= lichen <sup>87</sup>).

4. Sie waren zwar Zeichen ber Gnade, bildeten biese aber nicht unmittelbar ab, sondern unmittelbar nur die neutestamentlichen Sakramente, und erst durch diese die Gnade selbst <sup>88</sup>).

5. Sie bestanden nicht wie die neutestamentlichen aus Sachen und Worten, sondern nur aus Sachen 89).

6. Hinsichtlich ber Kraft und Art ber Wirksamkeit ber alt=

88) Albert. M. dist. 1. art. 15. - Thom. l. l. qu. 1. art. 3.

89) Thom. 1. 1.: Hoc est commune in omnibus sacramentis, quod consistant in rebus sensibilibus invisibilem gratiam signantibus. Sed hoc est speciale in sacramentis novae legis, quod rebus verba addantur. — Bonavent. 1. 1. — Biel 1. 1. qu. 2. art. 3.

sacramentorum Vet. Leg. est pura figura. Illa enim cerimonialia ex toto cessant, quae non habebant aliquam utilitatem nisi significandi. Circumcisio aliam utilitatem habebat nec ex toto cessat, sed mutata est, et prima circumcisio non fuit instituta in lege, immo ante legem, sicut et matrimonium. Hic autem loquimur tantum de illis, quae instituta fuerunt in lege. Hacc ergo est generalis causa, quare cerimonialia legalia cessaverunt: sc. umbra pura, figura pura. — Omnia enim illa significabant Christum, unde adveniente veritate cessaverunt. — Bonavent. 1. 1.

<sup>87)</sup> Bonavent. 1.1. — Biel dist. 1. qu. 3. art. 1. not. 1. — Den Grund biefer großen Bahl gibt näher an Guil. Altiss. 1. 1.: Propter tres causas habebat tantam multitudinem sacramentorum. Prima est: ut revocaretur populus ille ab idololatria, quam viderat in Egypto. Pronus enim erat ad idololatriam et dominus magis voluit illa animalia sibi offerri, quam idolis. Secunda est propter onus: ut premeretur superbia et duritia Judaeorum multitudine illorum sacramentorum. Tertia est, quia tune erat opus figurarum et propter hoc erat tanta abundantia sacramentorum. Sed in novo testamento pauca sacramenta sunt, quia consummationem et abbreviationem fecit dominus exercituum in medio omnis terrae, ut dicit Jesaias.

testamentlichen Sakramente urtheilte man anders über die im engeren, als über die im weiteren Sinne sogenannten.

Was die letzteren betrifft, so nahm man allgemein an, daß sie bie göttliche Gnade nur verheißen, nicht aber auch wie die neutestamentlichen in sich enthalten und bargereicht haben <sup>90</sup>), sie seien wohl Zeichen der göttlichen Gnade gewesen, haben aber nicht in sich die Kraft gehabt, das, was sie anzeigen, auch zu bewirken <sup>91</sup>) und so die Nechtfertigung des Menschen herbeizusführen <sup>92</sup>).

Wenn hiermit ben im weiteren Sinne sogenannten Sakramenten bes A. B. die Kraft, Gnade mitzutheilen und zu rechtfertigen, gänzlich abgesprochen zu werden scheint, so sehen wir jedoch aus anderen Acußerungen derselben Lehrer, daß man in gewissem Sinne auch ihnen das Bermögen zu rechtfertigen zuerkannte, nur in einem andern, als ben neutestamentlichen, indem man da, wo man näher hierauf einging, den Unterschied zwischen den alt- und neutestamentlichen Sakramenten hinsichtlich ihrer Wirksamkeit so bezeichnete, daß man sagte, jene hätten nur ex opere operante, diese ex opere operante und ex opere operato zugleich gerechtsertigt<sup>93</sup>). Man erkennt hieraus, daß, wenn man jenen die Kraft zu rechtsertigen absprach', man dies nicht in jeder

92) Thom. Summ. qu. 62. art. 6: non habebant in se aliquam virtutem, qua operarentur ad conferendam gratiam justificantem. — Denfelben Gebanten ipricht Bilhelm von Aurerre a. a. D. fo aus: Sacramentum novae legis non solum est sacrae rei signum, sed etiam sacrum sacrae rei signum. — Alex. Hales. Summ. theol. P. IV. qu. 3. m. 4. art. 1: Non dicuntur illa sacramenta sanctificata sive sancta, quia erant vasa gratiae, sicut sacramenta legis gratiae, sed quia fuerunt figurae sacramentorum legis.gratiae, quae simpliciter sancta sunt et data ad sanctificandum a culpa.

93) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 1. fol. 2: Cum quaeritur, utrum sacramenta V. L. justificarent, concedimus, quod quantum ad opus operans justificabant, sed quantum ad opus operatum non justificabant. — Alex. Hales. Summ. 1. 1.: Non quaeritur de opere operante, sed de ipso operato, ut de agno paschali vel de ipso sacrificio sive holocausto et de aqua expiationis. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 5: nullo modo sacramenta ipsa V. L. id est opus operatum in eis gratiam conferebant excepta circumcisione. — Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 1. art. 1. qu. 5. — Compend. theol. lib. VI. c. 8. — Scot. dist. 1. qu. 6. 10. — Durand. dist. 1. qu. 5. — Biel dist. 1. qu. 3. art. 2. concl. 1. 2.

94) Thom. 1. 1.: Cum dicitur sacramentum, per se loquendo, gratiam conferre vel non conferre, justificare vel non justificare, referendum est ad opus operatum. — Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 1. P. I. art. 1. qu. 5: In hoc est

<sup>90)</sup> Albert. M. l. l.: illa promittunt, quod non continent, ista autem dant, quod continent.

<sup>91)</sup> Albert. M. l. l.: Nostra sacramenta sunt signa et causae, illa autem sunt signa tantum. — Bonavent. l. l.: Sacramenta N. L. conferunt, quaevetera de longinquo monstrabant. — Item sacramenta N. L. efficiunt quod figurant, sed hoc non faciunt sacramenta V. L. — Thom. l. l. qu. 1. art. 4. u. 5: Sacramenta V. L. dicebantur medicinae quantum ad significationem et non quantum ad collationem gratiae. — Eugenius IV. in decreto ad Armenios: Illa non causabant gratiam, sed cam solum per passionem Christi dandam esse figurabant, haec vero nostra et continent gratiam et ipsam digne suscipientibus conferunt.

Sinsicht, sondern nur hinsichtlich bes opus operatum meinte 94). Wa8 wollte man aber in diesem Zusammenhang durch die Ausdrücke opus operans und operatum ausfagen? Nach ben beutlichen Erklärungen ber Scholastiker bezeichnete man mit opus operans bie Thätigkeit bes von ben Saframenten Gebrauch machenden Menschen, mit opus operatum bagegen das Sakrament selbst oder die äußere sakramentliche Handlung 95). Wenn man also lehrte, daß die alttestamentlichen Sakramente nicht ex opere operato, sondern nur ex opere operante gerechtfertigt hätten, fo meinte man bamit nichts Anderes, als: jene hätten nicht vermöge einer mit bem äußeren Zeichen verbundenen göttlichen Kraft bie Rechtfertigung gewirkt, sondern nur fraft bes Gebrauches, ben ber Mensch von ben Sakramenten gemacht, ober kraft ber Befinnung, mit welcher er fich benfelben unterworfen habe, fofern biefe eine folche gewesen, welche bie Gnade verdient habe; die Sakramente feien nicht an fich, b. b. abgesehen von dem sie Gebrauchenden etwas Gott Angenehmes gewesen, jo daß Gott durch Bollziehung derselben als folche habe bewogen werden können, bem Menschen Gnabe zu ertbeilen, sondern lediglich bie Thätigkeit ober Gefinnung bes Brauchenden habe, wenn fie rechter Art gewefen, für ihn einen Werth gehabt 96), ein Gedanke,

Et auchtritates, quue asserunt gratiam et vitam conferre sucramenta v. L., intelligendae sunt de opere operante et per modum meriti, non ex vi sacramenti. 95) Der Gegensat, ber burch bie Ausbrücke opus operans und opus operatum jur Zeit ber Scholaftif ausgebrückt wurde, ift allerbings nicht überall ganz berselbe. Doch wurde ber allgemeine Sinn beider Ausbrücke, wie er oben ausgesprochen worden, burch die Berschiebenheit nicht betroffen. Ausführlicher werden wir hierüber erft an einem späteren Drt (in Absich. XI.) handeln.

96) Guil. Altiss. l. l. fol. 1: Justificabant sacramenta V. L. quantum ad oblationem, non quantum ad ipsum oblatum. - fol. 2: Distinguendum est duplex opus, videlicet opus operans et opus operatum. Opus operans est ipsa actio sc. ipsa oblatio vituli vel agni, quae justificabat cum ex caritate fiebat. Opus operatum est ipsa caro vituli vel agni sc. ipsum oblatum, et haec sine dubio non justificabat. Sed in nova lege et ipsum opus operans et ipsum opus operatum justificat. Ipsa enim caro Christi justificatrix est. — Alex. Hales. l. l.: Hostia erat acceptabilis ad expiationem non propter efficaciam sanctitatis, quam in se haberet, sed quia erat terminus sanctificationis, ut mediante tali dato fieret devote offerentis reconciliatio. - Thom. l. l.: Sacrificia illa per se loquendo nunquam fuerunt deo accepta, quia gratiam non continebant, per quam deo aliquid est acceptum, sed per accidens crant et accepta et non accepta. Accepta quidem propter significationem et devotionem offerentium, sed 1.on accepta et abominabilia propter peccata et abusum offerentium et quia cadem idolis immolabantur, et sic in quantum erant deo accepta, poterant esse meritoria. - Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 8: Item sacramenta N. L. justificant et quantum ad opus operatum et quantum ad opus operans, sed sacramenta V. L. justificant solum quantum ad opus operans, quia non valebant facientibus nisi quantum illorum charitas et devotio fidei se extendebat. — Scot. Op. Oxon. 1. 1. qu. 6 :

5

differentia sacramentorum vet. legis ad nova, quod in sacramentis N. L. quantum ad opera operata est justificatio non tantum per accidens, sed etiam per se. — Bjel l. l. concl. 3: Illae auctoritates, quae videntur negare collationem gratiae ex sacramentis V. L., intelligendae sunt de collatione gratiae ex opere operato Et auctoritates, quae asserunt gratiam et vitam conferre sacramenta V. L., intelligendae sunt de opere operante et per modum meriti, non ex vi sacramenti.

#### Fünfter Abschnitt.

ber schon dem hugo von St. Bictor nicht fremd gewesen war, wenn biefer ihn auch in anderer Form ausgesprochen hatte. Doch wichen hiervon allerdings mehrere Scholastifer ab, sofern fie in einem gemiffen Sinne auch ben Cerimonien bes A. B. Die Fähigkeit, ex opere operato zu beiligen zuschrieben. Sie meinten tieß aber in einem fo wesentlich anderen Sinne, als in welchem sie bieg von ber Beschneibung und von den neutestamentlichen Sakramenten anerkannten, daß ihre Abweichung von der allgemeinen Lehre in Wahrheit nur eine scheinbare ift. Entweder meinten fie nämlich nur eine folche Beiligung, bie sich allein auf ben Leib, nicht auch zugleich auf die Seele beziehe 97), ober eine folche, burch welche wohl bie Folgen ber Schuld verrinaert, die Schuld felbst aber nicht getilgt worden sei 98). Ober man nahm ben Ausbruck opus operatum in einem andern Sinne. Dieß Lettere war namentlich der Fall bei Antoninus von Florenz (†1459), ber die an sich sittlich guten ober sittlich schlechten handlungen den an fich indifferenten ober ben Abiaphoris gegenüberstellte, und von jenen lehrte, baß sie ihren sittlichen Charakter ex opere operato haben, b. b. bag biefer ber handlung als folcher zukomme, von biefen, bag fie ibn ex opere operante, d. h. nicht an fich haben, sondern erst durch bie Gesinnung bes Thäters erhalten. Den Ausbruck in biesem Sinne angewendet konnte er, ohne von ber allgemeinen Lehre abzuweichen, fagen, bag auch schon bas Almofengeben, fofern es ein an fich gutes und Bott wohlgefälliges Wert fei, geeignet fei, ex opere operato bie gott-

97) Guil. Altissiod. l. l. c. 1. fol. 2: Sacramentum V. L. quantum ad opus operatum non sanctificabat quantum ad animam, tamen sanctificabat quantum ad corpus. — Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 3. m. 4. art. 1: Sanguis hircorum vel cinis vitulae valebat ad emendationem carnis, quia mundabat ab aliqua irregularitate vel liberabat a debito, sed non propter hoc ipsum opus

Et de istis concedo, quod non causabant gratiam tamquam signa efficacia respectu gratiae eo modo, quo expositum est in definitione sacramenti, sed tames in illis conferebatur gratia per modum meriti. - In illis actibus non conferebatur ex hoc solo, quod offerens non poneret obicem, sed tantum conferebatur ex virtute boni motus interioris tanquam meriti. Cf. Op. Paris. dist. 1. qu. 4. sch. 4. - Durand. l. l. qu. 5: Loquendo de sacramentis large sumptis dicendum est, quod in eis non conferebatur gratia ex opere operato. Cujus ratio est, quia in sacramentis non confertur gratia nisi suscipienti sacramentum, licet conferenti usus possit esse meritorius. Sed sacramenta primo modo dicta non suscipiebantur ab aliquo proprie per modum sacramenti, sed erant oblationes deo factae a populo per manus ministrorum legis, ergo per talia sacramenta nulli confere-batur gratia. — Biel l. l. qu. 3. art. 2. concl. 1: Sacramenta V. L., quae dicuntur caerimoniae, non contulerunt gratiam ex vi sacramenti sive ex opere operato. - Concl. 2: contulerunt gratiam ex opere operante sive per modum meriti ex suscipientis devotione, dum processerunt ex fide et charitate. Nam suscipientes ea ex fide et charitate meruerunt augmentum gratiae, quia omnis actus virtutis charitate formatus est meritorius augmenti gratiac, et usus sacramentorum V. L. procedens ex charitate est hujusmodi etc.

liche Gnade zu vermitteln. Dasselbe, meinte er, gelte von fämmtlichen alttestamentlichen Sakramenten, da ja die Thätigkeit, durch welche solche Sakramente in Anwendung gebracht worden seien, eine von Gott vorgeschriebene und als solche keineswegs eine indifferente, sondern an sich sittlich gute und Gott wohlgesällige gewesen sei<sup>99</sup>). Nach seiner Lehre ist also das ex opere operato Heiligen nicht etwas den neutestamentlichen Sakramenten Eigenthümliches, sondern etwas, das sie mit den alttestamentlichen gemein haben, wenngleich er zugab, daß es von den neutestamentlichen auch noch in einem andern Sinne gelte, indem sie auch schon, ganz abgesehen von der Thätigkeit des Empfängers, Snade ertheilen.

Wenn nun feststand, daß bei den im weiteren Sinne sogenannten Sakramenten die Ertheilung der gerechtmachenden Gnade nicht auf Grund einer mit den Sakramenten als solchen verbundenen göttlichen Kraft geschehen sei, sondern lediglich auf Grund des Berhaltens des Empfängers, so war man dagegen nicht ganz einig darin, worauf es denn bei dem Empfänger ankomme, was auf Seiten dessekten erforderlich gewesen, um Gott zur Ertheilung der Gnade zu bestimmen. Hierüber bestanden zwei verschiedene Anslichten nebeneinander. Nach ber einen, der herrschenden, war Glaube und Liebe auf Seiten des Empfängers uothwendig. Wie überhaupt jeder aus Glaube und Liebe hervorgehende Alt ein verdienstlicher sei, so nahm man an, sei auch bei den die alttestamentlichen Sakramente Gebrauchenden dieser Gebrauch, sobald er aus Glaube und Liebe hervorgegangen, ein verdienstlicher Alt

99) Summ. theol. P. III. tit. 14. c. 11. §. 3: Sie dicitur conferre gratiam ex opere operato id, quod de se est bonum moraliter sine hoc, quod accipiat bonitatem ex operante: sieut diceretur dare eleemosynam et quodeunque de genere bonorum conferre gratiam ex opere operato, in quantum de se natum est conferre gratiam, vel disponere ad gratiam, et sic contrario diceretur id, quod est de genere malorum, auferre gratiam ex opere operato, et quae sunt indifferentia de se, dicerentur ex opere operante conferre vel auferre gratiam secundum intentionem facientis. Et sic sacramenta veteris legis et quaecunque legalia ex opere operato possent conferre gratiam, quia, quum essent a deo praecepta et ad dei cultum ordinata, jam erant actus virtutis obedientiae et latriae, et sic, si non absolute e <sup>sui</sup> natura, tamen poterant dici conferre gratiam ex jussu dei ex opere operato et poprie.

L. E. W

5\*

operstum sanotificabat animam, nec est ista sanctificatio descendens mediante anima in corpus.

<sup>98)</sup> Alex. Hales. l. l: Sacramenta legis scriptae ratione operis operati (dico secundum quod opus operatum dicitur operatio relata ad rem oblatam sive immolatam ut in sacrificiis et in aliis) similiter sanctificabat quantum ad diminutionem restus, non autem quantum ad diminutionem culpae excepta circumcisione. — Thom. l. l. qu. 1. art. 5: Quamvis illa sacramenta peccata non diluerent quantum ad maculam, quia gratiam non conferebant, diminuebant tamen restam, in quantum onerosa erant, et ideo satisfactoria esse poterant praesupposita gratia ex fide mediatoris ei collata.

#### Fünfter Abschnitt.

gewesen, und habe als folcher ben Empfang ber göttlichen Gnade jur nothwendigen Folge gehabt 100). Sei dagegen Glaube und Liebe in bem Gebrauchenden nicht vorhanden gewesen, so fei auch bie gerechtmachende Gnade nicht ertheilt worden. Doch glaubte man hinfichtlich des letsteren Falles noch einen Unterschied machen zu müffen. Es schienen nämlich unter ben bie alttestamentlichen Saframente ohne Glauben und Liebe Gebrauchenden biejenigen, welche überhaupt gar keinen bonus motus hatten, anders beurtheilt werden zu müffen, als biejenigen, welche mit einem solchen von den Sakramenten Gebrauch machten. Ein bonus motus, meinte man, sei auch bann in bem Empfänger vorhanden gewesen, wenn biefer, ohne Glauben und Liebe zu haben, bie Sandlung überhaupt zur Ehre Gottes vollzogen habe, deshalb weil sie ein Cultusatt fei, ober weil Gott fie vorgeschrieben. Sei nun ein folcher bonus motus in dem Empfänger ohne Glauben und Liebe vorhanden gewesen, fo habe bas Sakrament zwar nicht eine Ertheilung der göttlichen Gnade zur Folge gehabt, aber es fei boch auch nicht ganz ohne Nuten gewesen, fofern es ben Empfänger wenigstens für den späteren Empfang der Gnade bisvonirt habe, während das Sakrament völlig nutlos gewesen, wo gar kein bonus motus vorhanden gewesen 101). Dagegen zog nach ber andern Anficht ichon bie Handlung als folche, burch welche ber Menich von ben Sakramenten Gebrauch machte, sofern dieselbe ein Aft bes Behorsams war, die Ertheilung der göttlichen Gnade nach fich, nicht barum, weil bieje handlung eine verbienftliche mar, fondern weil Gott fich vorgenommen, allen fo Handelnden feine Gnade zu ertheilen 102).

Ganz anders urtheilten die Scholaftiker über die Wirkfamkeit ber zweiten Klasse der alttestamentlichen Sakramente, der im engeren Sinne

<sup>100)</sup> Bonavent. Comp. theol. l. l.: non valebant facientibus, nisi quantum illorum charitas et devotio fidei se extendebat. — Scot. Op. Oxon. l. l.: Judsei ex caritate observantes sacramenta improprie dicta meruerunt gratiam vel augmentum ejus, si eam jam haberent. — Biel. l. l. concl. 2. cf. Anmerk. 96.

<sup>101)</sup> Biel l. l. concl. 3: Usus sacramentorum V. L. relatus ad dei honorem omnes, qui non habuerunt charitatem, disponit de congruo ad gratiae susceptionem, quia per quemlibet bonum motum animi in deum disponitur homo de congruo ad susceptionem gratiae. Sed usus caeremoniarum relatus ad honorem dei includit bonum animi motum, quia relationem actus ad honorem dei tanquam in finem. Per bonum enim animi motum nibil aliud intelligitur, quam actus voluntatis terminatus in deum objective tanquam in finem.

<sup>102)</sup> Alex. Hales. Summ. theol. P. IV. qu. 3. membr. 4. art. 1: erat terminus sanctificationis, ut mediante tali dato fieret devote offerentis reconciliatio. — Antonin. Florent. Summ. theol. l. l.: quum essent a deo praecepta et ad dei cultum ordinata, jam erant actus virtutis obedientiae et latriae, et sic, si non absolute e sui natura, tamen poterant dici conferre gratiam ex jussn dei ex opere operato et proprie.

<sup>103)</sup> Thom. l. l. qu. 2. art. 4: Ab omnibus conceditur, quod circumcisio peccatum auferebat, sicut signabat ablationem, et in hoc cum sacramentis N. L.

so genannten. Da die bei Beitem meisten Scholastiker zu dieser Klasse überhaupt nur die Beschneidung rechneten, so werden wir hier zunächst ausschließlich von der Art der Wirksamkeit dieser handeln, und dann erst hinzufügen, wie diejenigen, welche mit dieser auch noch einiges Andere coordinirten, über die Wirksamkeit dieser letzteren urtheilten.

Bas nun bie Beschneidung betrifft, fo ftimmten Alle barin mit einander überein, daß dieje ebenfo wie bie neutestamentlichen Gatramente nicht bloß Zeichen gewesen, fondern die Wirfung, welche fie angebeutet, auch hervorgerufen habe 103), und zwar ex opere operato, nicht blog ex opere operante 104). Uneinig war man nur in ber näheren Bestimmung biefer Wirfung. Hinsichtlich biefer ftimmte man in etwas Dreifachem wohl überein: 1. barin, bag bie Beschneibung ebenso, wie bieß ju ben Zeiten bes neuen Bundes von ber Taufe gelte, bas von Bott gegen bie Erbfünde eingesette Beilmittel gemefen, burch welches biefe ex opere operato, b. h. ex vi sacramenti getilgt worden fei 105). Bon bem Dreifachen, welches in ber Erbfünde enthalten fei: a) ber Schuld, b) ben Folgen ber Schuld, nämlich bem Berlufte bes ewigen Lebens, und c) bem Migverhältniß zwischen den höheren und niederen Trieben in der Natur bes Menschen nahm man an, daß die beiden ersteren Stücke durch bie Beschneidung völlig getilgt, das dritte wenigstens gemindert worden fei 106). 2. Sobann feien burch bie Beschneidung auch bie Thatfünden, foweit bieje von ihr in bem Menschen vorgefunden worden, getilgt morben, wenn bie Beschneidung auch nicht speciell gegen diese eingesetzt gewefen sei 107). 3. Endlich sei durch sie zwar nicht ber Zugang zum Reiche Gottes felbft 108), wohl aber ber zum Schoofe Ubrahams ober bem Limbus patrum geöffnet worden 109). Dagegen war fraalich, ob

quodammodo conveniebat, quia efficiebat hoc, quod figurabat. — Scot. Op. Paris. dist. 1. qu. 5. sch. 3.

<sup>104)</sup> Durand. l. l. qu. 5. — Biel l. l. qu. 4. art. 1. not. 2: Omnes in hoc concordant, quod circumcisio ex vi circumcisionis sive ex opere operato delet culpam originalem.

<sup>105)</sup> So foon Beda hom. circumcisionis (Opp. T. VII. col. 315,): Item salutiferae curationis auxilium circumcisio in lege contra originalis peccati vulnus agebat, quod nunc baptismus agere revelatae gratiae tempore consuevit. — Thom. 1. 1. — Durand. 1. 1. — Biel. 1. 1.

<sup>106)</sup> Thom. l. l.: In peccato originali tria sunt scil. culpa, reatus: carentia visionis divinae, et fomes. Prima duo totaliter tolluntur, sed tertium per sacramentum diminuitur.

<sup>107)</sup> Thom. l. l.: Circumcisio directe contra originale ordinata fuit, sed ex consequenti etiam actuale tollebat, ubi inveniebat. Sed tamen sancti de hoc non loquuntur, quia ad hoc non erat circumcisio principaliter instituta. — Durand. l. l. qu. 7. — Biel l. l. qu. 4. art. 4. dub. 2.

<sup>108)</sup> Cf. Beda l. l.

<sup>109)</sup> Guil. Altissiod. 1. 1. cap. 5. qu. 2. - Thom. 1. 1. - Scot. 1. 1.

## Fünfter Abschnitt.

die Beschneidung ebenso wie die neutestamentlichen Sakramente auch Gnade mitgetheilt habe. In dieser Hinsicht bestanden vier verschiedene Ansichten neben einander:

1. Nach der einen, deren Bertreter schon Betrus Lombardus gewesen war<sup>110</sup>), hatte die Beschneidung nur die angegebene negative Wirkung, theilte also eine positive Gnade nicht mit, weder ex opere operato, noch ex opere operante.

2. Nach einer andern Ansicht hatte sie ex vi sacramenti zwar nur die genannte negative Wirkung, mit dieser war aber die Ertheilung positiver göttlicher Gnade regelmäßig verbunden, welche jedoch nicht ex vi eireumeisionis, sondern *ex liberalitate dei* ersolgte. Denn Gott, nahm man an, theile seine Gnade überall mit, wo der Mensch kein Hinderniß entgegenstelle, durch die Tilgung der Schuld sei aber das hinderniß beseitigt worden <sup>111</sup>).

Gegen diese beiden Ansichten wurde jedoch von den meisten Scholastikern geltend gemacht, daß Sündenvergebung ohne Ertheilung positiver Gnade nicht möglich sei, benn die Gnade sei ja eben das die Sündentilgung wirkende Princip<sup>112</sup>). Aus diesem Grunde nahmen

3. Andere wie Wilhelm von Augerre und Alegander von Hales an, daß die Beschneidung ex vi sacramenti nicht bloß Sündenbergebung, sondern auch Gnade mittheile, letztere aber nicht mit positiver, sondern nur mit negativer Wirkung. Der Zweck der Gnadenmittheilung sei eben in diesem Falle kein anderer gewessen, als die Schuld zu tilgen, und darum sei auch nur dieß durch sie bewirkt wor-

113) Ĝuil. Altiss. l. l.: Concedimus, quod circumcisio ex vi sua conferebat gratiam. Sed sciendum, quod gratia multos habet effectus. Unus enim effectus est: expellere peccatum, alius: facere dignum vita acterna, alius: facere animam pulchram, alius: elicere opus meritorium, et praeterea habet multos alios. Dicimus ergo, quod circumcisio conferebat gratiam quantum ad effectum privativum

<sup>110)</sup> Ob biefe Ansicht auch feit Petrus Lombardus ihre Bertreter gehabt habe, ift uns nicht sicher bekannt. Doch führt sie Alerander von Hales, Thomas Aquin und Biel als Meinung neben ten übrigen mit auf.
111) Thom. 1. 1. Alii dicunt, quod circumcisio ex sus virtute culpam tolle-

<sup>111)</sup> Thom. l. l. Alii dicunt, quod circumcisio ex sua virtute culpam tollebat, gratia vero circumciso conferebatur non ex vi circumcisionis, sed ex divina liberalitate ablato gratiae impedimento. — Cf. Biel l. l. qu. 4. art. 1. not. 2.

<sup>112)</sup> Thom. I. 1.: Sed hoc non potest esse, quia, quamvis ex parte recipientis prius fit expulsio contrarii, quam introductio formae, tamen ex parte causse agentis est prius introductio formae, quia non expellitur contrarium, nisi introducendo formam, et ideo nisi circumeisio aliquo modo gratiam conferret, nullo modo culpam tolleret. — Scot. Op. Paris. dist. 1. qu. 5. sch. 3. — Durand l. l. qu. 7. — Biel. l. l. qu. 4. art. 1. concl. 2: Quicquid confert aliquid, confert omne illud, sine quo primum conferri non potest. Sed peccatum originale secundum ordinatam dei potentiam non potest tolli sine infusione gratiae. Ergo circumeisio, quae tollit peccatum originale, confert gratiam, sine qua peccatum dimitti non potest, et hoc cadem vi, qua tollit.

ben, während in anderen Fällen die Gnade auch viele andere und zwar positive Wirfungen hervorrufen könne, 3. B. Bürdigkeit, bas ewige Leben zu erlangen, Schönheit der Seele, Tüchtigkeit zu guten Werken u. bergl. Solche positive Wirkungen feien nun zwar gewiß bei bem, welcher bie Beschneidung erhalten, auch nicht ausgeblieben, benn eine Sünden tilgende Gnade könne gar nicht anders gedacht werden, als fo, baß fie ben, in welchem fic die Sünde tilge, zugleich des ewigen Lebens würdig mache und Achnliches hervorrufe. Dieje positiven Wirtungen feien aber nicht als unmittelbare Wirfungen ber Beschneidung felbft ju benten, fondern nur als nothwendige Folgen 113). Allein hiergegen wurde von anderen Lehrern, wie von Thomas, geltend gemacht, daß ber lette Zwech ber Mittheilung ber göttlichen Gnade immer ein positiver fei, nämlich ben Menschen bes ewigen Lebens würdig zu machen 114).

4. Endlich die große Mehrzahl der Scholastiker, wie Thomas 115), Stotus 116), Durandus 117), Biel 118) nahm an, daß bie Beschneidung ans eigener Rraft Sündenvergebung und Gnade, und zwar lettere mit positiver Wirfung mitgetheilt habe. Doch waren fie barin uneins, ob die Hervorrufung der negativen oder die der positiven Birtungen der Hauptzweck der Beschneidung gewesen sei. Ersteres nahm 3. B. Thomas 119), letteres Stotus 120) und Biel 121) an.

Wenn nun hiernach die Beschneidung binsichtlich der Urt ihrer Birtfamkeit, und zwar nicht nur was bie negative, sondern auch was bie positive Wirkung betrifft, von ben meisten Scholastikern mit ben neutestamentlichen Saframenten auf ganz gleiche Linie gestellt wurde, fo vertannte man jedoch nicht, daß zwischen ihr und ben neutestament=

121) L. l. art. 1. concl. 3.

et non quantum ad positivum. Unde concedimus, quod circumcisio conferebat gratiam secundum quod auferebat peccatum, unde et ipsa est signum gratiae auferentis peccatum, sed non est signum gratiae ponentis. Ratione tamen consecutionis, quia non potest esse gratia expellens peccatum, quin faciat dignum vita acterna, conferebat gratiam quantum ad effectus positivos. Cf. Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 4. membr. 7. art. 3. §. 2. art. 4. §. 2. 114) Thom. 1. 1. Sed hoc nihil est, quia effectus ultimus gratiae positivus

est: facere dignum vita aeterna, quod ficbat per circumcisionem, sicut ct modo fit per baptismum.

<sup>115)</sup> Thom. l.l. 116) Opus Paris. dist. 1. qu. 5. schol. 3. 117) Durand. l.l. qu. 7. 118) Biel l.l. qu. 4. art. 1.

<sup>119)</sup> Thom. l. l.: Circumcisio principaliter ordinata erat ad ablationem culpae, sed ex consequenti ad collationem gratiae.

<sup>120)</sup> Scot. l. l.: Circumcisio instituitur principaliter propter gratiam conferendam, quia omne agens secundum rectam rationem principalius intendit perfectionem et habitum, quam carentiam defectus, quia non intendit carentiam privationis, nisi quia intendit praesentiam et existentiam perfectionis. Ergo deus instituens circumcisionem ut remedium hominibus ad salutem, cum sit agens rectissima ratione, magis intendebat per eam conferre gratiam, quam condonare peccatum vel amovere privationem gratiae.

lichen Sakramenten hinsichtlich ber Größe ber Wirkung<sup>122</sup>) wie hinsichtlich ber Bollkommenheit überhaupt immer noch ein wesentlicher Unterschied bestehe, weschalb jene sich nicht geeignet habe, zur Zeit ber Gnade fortzubestehen, sondern vollkommeneren Sakramenten habe Platz machen müssen 123). Hierher rechnete man jedoch gewöhnlich nicht, daß vie Beschneidung nicht wie die Tause den Zugang zum Himmelreich sotzug erkannte man nicht ber Tause als solcher zu, sondern ihr nur, sofern sie den Tod Christi zur Boraussjetzung habe. Der Tod Ehristi, lehrte man, und nichts Anderes, habe ben Zugang zum Himmelreich geöffnet, daher denn auch, wenn von denen, welche die christliche Tause empfangen hatten, Einige vor dem Tode Christi gestorben sein sollten, sie eberso wie die Beschnittenen nur in den Limbus patrum eingegangen seien <sup>124</sup>). Wohl aber machte man solgende Unterschiede geltend:

1. Die neuteftamentlichen Sakramente sein vollkommener hinsichtlich ihrer Bedeutung. Denn sie bilden die Gnade, welche sie mittheilen, beutlicher ab. Nicht nur sei die res sensidilis, welche bei ihnen in Unwendung komme, ein passenses Shmbol, sondern bei ihnen treten zur res sensidilis auch noch Worte hinzu, welche geeignet seien, über ben Sim des Shmbols weiteren Ausschluß zu geben <sup>125</sup>).

2. Nicht minder seinen die neuteftamentlichen Sakramente hinsichtlich ihrer Bestimmung vollkommener, sofern sie von Allen ohne Unterschied gebraucht werden können und sollen, während die Beschneidung nur einem einzelnen Bolke und in diesem nur dem männlichen Geschlechte zu Gute gekommen sei 126).

3. Daffelbe gelte, wenn man den Urfprung ins Auge faffe. Denn die neutestamentlichen seien, wenigstens nach der Meinung ber

<sup>122)</sup> L. l. qu. 4. schol. 4: Sacramenta V. L. non differunt a sacramentis N. L. per dare gratiam et non dare gratiam, sed per dare majorem gratiam et minorem gratiam. Circumcisio enim et alia sacramenta legalia dabant gratiam, sed non tantam, sicut baptismus et alia sacramenta N. L.

<sup>123)</sup> Thom. l. l.: art. 5: Cum venit quod perfectum est, evacuari debet quod ex parte est, si ad idem ordinetur, quia gratia non facit per duo, quod per unum potest facere, sicut nec natura. Circumcisio autem imperfecta erat.
124) Guil. Altiss. l. l. — Scot. l. l. qu. 5. sch. 3: Non fuit ex defectu

<sup>124)</sup> Guil. Altiss. l.l. — Scot. l.l. qu. 5. sch. 3: Non fuit ex defectu circumcisionis, quod janua non fuit aperta per eam, sed quia pretium non fuit tune solutum, usque quo statuit deus januam non aperiri. Unde si beata virgo mortua fuisset ante mortem Christi et solutionem pretii pro peccatis nostris, non intrasset coelum, nec fuisset sibi janua aperta, sed fuisset interim in sinu Abrahae.

<sup>125)</sup> Thom. 1. 1.: Circumcisio non ita significabat expresse emundationem totius hominis ab immunditia totius culpae originalis, sicut ablutio baptismalis. — Durand. 1. 1. qu. 9. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 2: Sacramenta N. L. perfectius significant gratiam, quam conferunt, tam propter materiam, quam propter

Meisten, fämmtlich unmittelbar von Christus eingesetzt und bekannt ge-- macht, wogegen die Beschneidung ebenso wie fämmtliche übrige Beftimmungen bes Mojaischen Gesetes burch Engel, und zwar zunächst bem Mofes, und erst burch- biefen bem Bolke bekannt gemacht worden feien 127).

4. Ferner finde ein Unterschied ftatt hinsichtlich ber 3abl. Denn ber neutestamentlichen gebe es sieben, während unter bem A. B. nur bie einzige Beschneidung ein eigentliches Sakrament gewesen, ober, wenn man ja auch noch Anderes mit ihr auf gleiche Linie stellen wolle, die Babl berfelben jedenfalls eine äußerft geringe gewesen sei 128).

5. Endlich stehe die Beschneidung auch hinsichtlich ber Wirtung zurud, wie bieg ichon baraus zu vermuthen fei, daß bie neutestament= lichen Sakramente bas Leiden Christi, von welchem alle Sakramente, auch bie alttestamentlichen, ihre Rraft erhalten, bereits zur Boraus= fetung haben, mährend bie Beschneidung baffelbe als ein noch zufünftiges vorherverfündigt habe 129). Näher fei der Unterschied nach diefer Seite folgender:

a) Die Wirtung ber neutestamentlichen fei eine vielseitigere, benn jebes berfelben habe eine eigenthümliche Birkung, jedes fei gegen einen besonderen Mangel gerichtet, jedes diene zur Vollendung des Menschen nach einer besonderen Seite, mährend bie Beschneidung allein gegen bie Erbfünde gerichtet fei 130).

b) Die neutestamentlichen Sakramente theilen Jebem ohne Ausnahme, ber feinerseits kein Hinderniß entgegenstelle, Gnade mit, fo groß auch die Gnade fein möge, in deren Befit er fich bereits befinde, während die Beschneidung nur bis zu einem gemissen Grade babe Gnade mittbeilen fönnen, und, wenn jemand biese ichon beseifen, nichts genützt habe 131).

129) Scot. l. l. qu. 5. schol. 3. cf. dist. 3. qu. 4. sch. 2. — Biel l. l. 130) Biel l. l.

131) Scot. dist. 1. qu. 5. sch. 3: Circumcisio cum per se primo conferret minimam gratiam, si praefuit major gratia in subjecto, non augmentabatur per gratiam aliam virtute sacramenti circumcisionis, licet augmentetur gratia praecedens ex merito vel virtute operis; verbi gratia in Abraham, aut in eo, qui habuit majorem gratiam, quam parvulus circumcisus, non valuit sacramentum ad augmentandum gratiam in eo; valuit tamen et augmentabat gratiam ejus ex opere operantis et magno merito ejus ut obedientia perfecta, qua prompte hu-miliavit se praeceptis dei. — In sacramentis autem N.L. augetur gratia in quo-

formam, quae consistit in verbis clarius significantibus, quam res ipsa. Nam lotio baptismalis lotionem animae a peccato clarius significat, quam circumcisio. 126) Thom. l. l. - Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 3. qu. 4. sch. 2. -

Biel l. l. 127) Biel l. l.

<sup>128)</sup> Scot. dist. 1. qu. 6. - Biel 1. l.: Similiter quantum ad numerum excedunt, cum septem sint sacramenta N.L., sed tantum unum legis scriptae sc. circumcisio.

c) Ob die Beschneidung einen Charakter mitgetheilt habe ober nicht, darüber war man nicht ganz einig. Nach der herrschenden Lehre, wie diese von Wilhelm von Auxerre, Alexander von Hales, Thomas, Bonaventura, Petrus de Palude vorgetragen wurde, war es nicht der Fall, indem man bestimmt aussprach, daß überhaupt nur neutestamentliche Sakramente einen Charakter mittheilen können. Dagegen urtheilte Skotus, daß die Beschneidung denselben Charakter mitgetheilt habe, als die Tause, nur in geringerem Grade. Andere, wie Biel, wagten nicht zu entscheiden <sup>132</sup>).

d) Wenn man die Beschneidung ebenso gegen die Erbfünde gerichtet sein ließ, wie die Taufe, so schrieb man doch jener eine geringere Kraft der Erbfünde gegenüber zu, und nahm auch an, daß sie in anderer Weise wirke <sup>133</sup>).

Außer der Beschneidung wurde, wie früher bemerkt, von Manchen wie Durandus, auch noch mehreres Andere zu den Sakramenten im engeren Sinne gerechnet, wie die priesterliche Salbung und verschiedene Reinigungen. Doch stellte Durandus diese nicht alle in jeder Hinsicht mit der Beschneidung auf gleiche Linie, indem er nur von der prie= sterlichen Salbung, nicht aber auch z. B. von der Reinigung der Aussätzigen annahm, daß sie ebenso wie jene ex opere operato gewirkt habe 184).

Ausführliche Berhandlungen finden sich bei den Scholastlifern auch noch über die Zeit, in welcher die Beschneidung und die übrigen alttestamentlichen Sakramente ihre Gültigkeit verloren

cunque, non tamen per modum meriti, sed virtute sacramenti, quantumcunque magna praecedit; et si non augeatur ex merito vel opere operantis, dummodo recipiens non habeat motum contrarium bono nec accedat fictus, adhuc augetur sibi gratia ex vi sacramenti, nec requiritur in suscipiente actus meritorius ad hoc, quod gratiam recipiat, sed tantum requiritur defectus obicis. — Biel 1.1: Sacramentum circumcisionis fuit determinatum ad certum gradum gratiae, ultra quem non contulit ex opere operato. Unde si suscipiens circumcisionem prius habuisset hunc gradum gratiae (sicut forte Abraam), illi circumcisio nullam gratiam contulit.

<sup>132)</sup> Cf. Guil. Altiss. tr. 1. c. 5. fol. 5. — Thom. Summ. qu. 63. art. 1. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 4. — Petr. Palud. dist. 4. qu. 3. — Seot. dist. 6. qu. 9. — Biel dist. 6. qu. 2. art. 3. dub. 5.

<sup>133)</sup> Thom. sentt, lib. IV. l. l.: Circumcisio, quae erat particularis abscisio, directe significabat et causabat diminutionem fomitis et per consequens auferebat reatum visionis aeternae et per consequens culpam. In baptismo autem e contrario est, quia prius destruit culpam, cujus ablationem significat ablutio exterior et etiam causat, et per consequens destruit alia. — art. 5: Non tam abundans gratia ad operandum et reprimendum fomitem in circumcisione dabatur, sicut in baptismo.

<sup>134)</sup> L. l. qu. 5: Si loquamur de sacramentis strictius sumptis, sic in quibusdam conferebatur gratia, in quibusdam non, quia, quum sacramenta efficaciam habeant ex institutione divina, illa sacramenta V. L., quae a deo instituta sunt

und ben neutestamentlichen Blatz gemacht haben. Nach Betrus Lombarbus geschah dieß mit dem Tode Christi, welcher bas Ende des Gesets war'135). Dagegen nahmen die späteren Scholastiker allgemein an, bag es nicht auf ein Mal, fondern allmählig, ftufenweife geschehen Nur war man barüber uneins, wie viele folcher Stufen und sei. welche anzunehmen seien. Die meisten folgten hierin bem Augustinus 136) und unterschieden bemgemäß in Bezug auf die Gültigkeit der altteftamentlichen Satramente brei verschiedene Zeiträume. In bem erften, ber bis zum Leiden Chrifti gedauert habe, feien biefelben etwas Nothwendiges, ihre Nichtbeobachtung daher eine Lodfünde gewesen. In bem zweiten sobann, bessen Endpunkt die öffentliche Bekanntmachung bes Evangeliums gewesen, seien die alttestamentlichen Sakramente weder mehr nothwendig, noch auch nütlich, aber boch noch erlaubt gewesen, baber benn sowohl Baulus als Betrus noch mitunter von ihnen Gebrauch gemacht haben. Dagegen in dem dritten, der noch jetzt fortbauere, feien fie unerlaubt und schädlich. So urtheilten unter Anderen Wilhelm von Auxerre, Thomas Aquin, Durandus, Richard von Middleton, Betrus de Balude und bas Concil zu Florenz 137). Doch wurde dieje Anficht von Stotus und Biel verworfen, welche besonders dagegen alaubten opponiren zu müffen, bag burch bie Bekanntmachung des Evangeliums die alttestamentlichen Sakramente fogleich follten schädlich geworden fein. Schädlich meinten fie, feien fie erft geworden mit ihrer gänzlichen Abschaffung. Diese falle aber in eine viel spätere Zeit, die fich nicht genau feststellen lasse, ba die Schrift hierüber schweige 138).

ad effectum, qui non potest haberi sine gratia, aut ad officium quod non potest bene exerceri sine gratia, conferebant gratiam ex pactione et ordinatione divina. Non enim deficit deus in necessariis. Et talia videntur fuisse circumcisio, quae ordinabatur ad deletionem peccati originalis, quae non potest fieri sine gratia, et unctio sacerdotalis, quae ordinabatur ad sacramentorum admini-strationem, quae non poterat bene fieri sine gratia. Alia autem sacramenta, quae ordinata sunt ad effectum, propter quem non requirebatur gratia, non conferebant gratiam, sicut fuit in emundatione leprosi, qui aspergebatur cum ligno ce-drino et hissopo intincto sanguine passeris immolati et cum caeteris, quae tanguntur Levit. 9., et similibus, quia haec significabant aliquid sacrum in nova lege futurum, tamen pro tune non exhibebatur nisi propter corporalem effectum sc. ad tollendum aliquam irregularitatem legis, propter quam arcebantur ab ingressu castrorum vel templi.

<sup>135)</sup> Dist. 3. K. 136) Epist. 9. ad Hieron.
137) Guil. Altiss. tr. 1. c. 5. qu. 4. fol. 5. 6. — Thom. Aqu. dist. 1.
qu. 2. art. 5. — Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 8. — Durand. dist. 1. qu. 9. - Concil. Florent. decret. pro Jacobitis.

<sup>138)</sup> Scot. Op. Paris. dist. 3. qu. 4. sch. 2: Teneo, quod non fuit malum nec pestiferum circumcidi post mortem Christi et divulgationem baptismi, nec tunc lex circumcisionis erat simpliciter revocata a Christo vel apostolis, quia hoc non legitur, et ideo tempus revocationis ejus nescitur, quia forte historiographi cessaverunt prius scribere, quam esset revocata. Credendum tamen est, quod Christus

### Fünfter Abschnitt.

Sie selbst unterschieden in Bezug auf die Einführung ber Taufe an ber Stelle ber Beschneibung zwei Beiträume. Der erfte habe feinen Anfang genommen mit bem Zeitpunkt, in welchem Christus und bie Apostel angefangen zu predigen und die Taufe zu verfündigen, und habe gedauert bis zur feierlichen Bromulgation ber Taufe nach Chrifti Auferstehung. In ihm fei die Taufe bereits nütlich, aber noch nicht nothwendig gewesen. Der zweite Zeitraum habe mit ber feierlichen Berfündigung des Evangeliums und speciell der Taufe durch die Apostel nach Christi Auferstehung feinen Anfang genommen, und dauere feitbem fort bis an das Ende ber Welt. In ihm fei die Taufe etwas zum Beil Nothwendiges. Doch habe nicht für alle einzelnen Gegenden und Bölfer biefer Zeitraum in bemfelben Zeitpunkt feinen Anfang genommen, sondern für jede einzelne Gegend und für jedes einzelne Bolf in bem Zeitpunkt, in welchem ihm gerade das Evangelium feierlich und in seiner wahren Gestalt bekannt gemacht worden. So für Jerusalem icon am ersten Pfingitfest, als Betrus als Berfündiger bes Evangeliums aufgetreten, für andere Städte und Bölfer ipäter. Mit Rudficht bierauf glaubten Stotus und Biel in Bezug auf die Beschneidung nicht brei, sondern vier Zeiträume unterscheiden zu muffen. 3m erften fei fie absolut nothwendig gewesen, im zweiten zwar nicht mehr nothwendig, aber boch noch nützlich, im dritten zwar weder nothwendig noch nützlich, aber boch noch erlaubt, endlich im vierten auch nicht einmal mehr erlaubt, sondern schädlich. Der erste habe gedauert bis zur erften Berfündigung Christi und ber Apostel. Der zweite sei zusammenge fallen mit bem ersten Zeitraum ber Taufe, habe also von ber ersten vorläufigen bis zur feierlichen Berkündigung der Taufe gedauert. 3n ihm habe Beschneidung und Taufe neben einander bestanden, jene sei noch nicht förmlich abgeschafft, biese noch nicht förmlich und befehlsmetse. fondern nur erft rathweise eingeführt gewesen. Jedes von beiden Satramenten fei während diefer Zeit erlaubt gewesen, burch jedes von beiben babe man bas Seil erlangen können, teines babe verachtet werben bürfen.

cam per apostolos suos revocavit, licet tempus revocationis ejus per scripturam historiae ad nos non venerit, quia non ita diu duravit scriptura historialis et usque ad certum tempus permisit eam currere cum baptismo etiam post promulgationem, ut sepeliretur synagoga cum honore. — Biel dist. 1. qu. 4. art. 3. concl. 5.

<sup>139)</sup> Biel dist. 1. qu. 4. art. 3.

<sup>140)</sup> Sess. VII. can. 2: Si quis dixerit, ea ipsa novae legis sacramenta a sacramentis antiquae legis non differre, nisi quia ceremoniae sunt aliae et alii ritus externi, anathema sit.

<sup>141)</sup> P. II. c. 1. qu. 9: In hoc autem nostra sacramenta antiquae legis sacramentis plurimum praestant, quod in illis administrandis nulla, quod quider acceperimus, definita forma servaretur; quo etiam fiebat, ut incerta admodum o obscura essent, nostra vero formam verborum ita praescriptam habent, ut si fort

Der britte Zeitraum ferner, welcher wie die beiden erften sich nur auf die jüdische Nation bezogen, sei für diese zum Theil mit dem zweiten der Tause zusammengefallen. Er habe nämlich begonnen mit der seierlichen Bekanntmachung der Tause, und habe fortgedauert dis zu einem für uns nicht bestimmbaren Zeitpunkte nach der Zeit Bauli, in welchem die Beschneidung für alle Zeiten abgeschafft worden. Endlich der vierte Zeitraum beziehe sich zugleich auf Juden und Heiden, und falle für erstere zum Theil, sür letztere ganz zusammen mit dem zweiten der Tause. Für erstere nämlich habe er erst lange Zeit nach der öffentlichen Bekanntmachung der Tause begonnen, b. h. mit dem Zeitpunkt ver som Abergation der alttestamentlichen Sakramente, für letztere dagegen mit dem Apostelconcil und seit dem für jede einzelne Gegend und Nation mit dem Zeitpunkt, in welchem ihnen das Evangelium verfündigt worden <sup>139</sup>).

Das Concil von Trient bestätigt einfach, daß ein Unterschied zwischen ben alttestamentlichen und neutestamentlichen Sakramenten beftebe, obne auf benselben näher einzugehen 140). Der römische Ratechismus bespricht denfelben ebenfalls, boch auch nur nebenbei, und ohne fich in eine genaue und ben Gegenstand erschöpfende Erörterung ein= zulaffen. Der Unterschied wird von ihm in etwas Doppeltes geset, 1. darein, daß bei Berwaltung der alttestamentlichen Sakramente nicht wie bei der der neutestamentlichen bestimmt vorgeschriebene Worte angewendet worben, weschalb jene bunkler und vieldeutiger gewesen seien 141), 2. barein, bag bie alttestamentlichen minder fräftig gewesen, ba fie nur eine äußere Reinigung, nicht aber, wie bie neutestamentlichen, eine Beiligung ber Seele zu bewirken vermocht haben. Hinsichtlich ber Gnade feien fie baber nur Zeichen gemesen, mährend bie neutestamentlichen bie Gnabe, welche sie bezeichnen, auch barreichen 142). Ueber bas, mas zu ben alttestamentlichen Sakramenten zu rechnen sei, spricht sich weber bas Concil zu Trient, noch ber römische Ratechismus in genügender Beife aus. Nur fo viel ist flar, bag man bie Beschneidung jedenfalls

ab ea discedatur, sacramenti ratio constare non possit, ob eamque rem clarissima sunt, ac nullum relinquunt dubitandi locum.

<sup>142)</sup> L. l. qu. 18: Illud etiam plane constat, excellentiorem et praestantiorem vim sacramentis novae legis inesse, quam olim vet. legis sacramenta habuerunt, quae cum infirma essent egenaque elementa, inquinatos sanctificabant ad emundationem carnis, non animae. Quare ut signa tantum earum rerum, quae mysteriis nostris efficienda essent, instituta sunt. Ut vero sacramenta N. L. ex Christi latere manantia, qui per spiritum sanctum semetipsum obtulit immaculatum deo, emundant conscientiam nostram ab operibus mortuis ad serviendum deo viventi atque ita eam gratiam, quam significant, Christi sanguinis virtute operantur. Quocirca si ca cum antiquis sacrameutis conferamus, praeterquam quod plus efficaciae habent, et utilitate uberiora et sanctitate augustiora esse invenientur.

## Fünfter Abschnitt.

zu denselben rechnete <sup>143</sup>), nicht dagegen die Buße <sup>144</sup>) und Ehe <sup>145</sup>). Daß unter den alttestamentlichen Sakramenten felbst ein wesentlicher Unterschied bestanden habe, namentlich hinsichtlich ihrer Kraft und Wirksamkeit, wird nirgends ausgesprochen. Es scheint somit, als ob der römische Katechismus die seit Betrus Lombardus herrschend gewesene Ansicht, daß die Beschneidung gleich den neutestamentlichen Sakramenten ex opere operato gewirkt habe, nicht anerkenne.

Ueberblicken wir am Schluß dieses Abschnittes noch einmal die Entwickelung, welche bie Lehre von dem gegenseitigen Berhältniß ber alt- und neutestamentlichen Sakramente bis zum Tridentiner Concil und dem römischen Ratechismus genommen hat, so finden wir, daß fich brei Stadien in derfelben unterscheiden laffen, beren Repräfentanten Augustinus, Hugo von St. Bictor und Betrus Lombardus find. In bem ersten biefer Zeiträume wurde hinfichtlich ber Wirksamkeit wohl ein thatsächlicher Unterschied zwischen alt= und neutestamentlichen Sakramenten anerkannt, indem gelehrt wurde, daß bie alttestamentlichen Satramente im Großen und Ganzen bas Seil nur verheißen haben, welches die neutestamentlichen auch barreichen, biese Verschiedenheit murde jedoch nicht als eine folche betrachtet, welche in der Natur der Sakramente selbst ihren Grund habe, sondern nur in ben Zeitverhältnissen ober in den Empfängern. Hinsichtlich ihrer Rraft find nach Augustinus beide Rlaffen einander völlig gleich, und in Folge beffen auch hinsichtlich ber Urt ihrer Birkfamkeit, indem beibe nicht vermöge einer ihnen inneseienden göttlichen Rraft, fonbern nur burch ben Glauben, welchen fie als Zeichen anregen, bas Beil wirken, alfo, wenn wir den fpäter aufgekommenen Ausbruck brauchen bürfen, beide in gleicher Weise ex opere operante. In bem zweiten Entwickelungsstadium dagegen, welches burch hugo von St. Bictor repräsentirt ift, wird bereits ein wesentlicher Unterschied beider Rlassen anerkannt, und dieser nicht blog barein gesett, daß bie alttestamentlichen Sakramente nur mittelbare, bie neutestamentlichen unmittelbare Abbilder ber göttlichen Gnabe feien, jene bemgemäß nur burch bie neutestamentlichen Saframente, biese bagegen burch eine ihnen felbst immanente Rraft wirken, sonbern wir können mit Recht fagen, baß ichon nach hugo bie alttestamentlichen Sakramente nur ex opere operante, bie neutestamentlichen bagegen ex opere

<sup>143)</sup> Cat. Rom. l. l. qu. 4.

<sup>144)</sup> Conc. Trid. sess. XIV. de sacram. poenit. cap. 1.

<sup>145)</sup> Cat. Rom. P. II. c. 8. qu. 16. u. qu. 14.

<sup>146)</sup> Bergl. Dieringer, Lehrbuch ber fatholischen Dogmatif. 4. Auflage. Mainz 1858. S. 391. u. 657.

operato wirken, wenngleich Hugo sich dieses Ausdruckes noch nicht bedient. In dem dritten Stadium endlich wird das Wirken ex opere operato nicht bloß auf die neutestamentlichen Sakramente beschränkt, sondern auch auf einen Theil der alttestamentlichen ausge= dehnt, so daß derselbe Unterschied, welcher nach Hugo die alt= und die neutestamentlichen Sakramente von einander trennt, in die ersteren selbst hinein verlegt und diese in zwei verschiedenen Klassen swieder zur Lehre Hugo's zurüch, indem er den von den späteren Scholastistern ge= machten Unterschied zwischen zwei wesentlich verschiedenen Rlassen neutestamentlicher Sakramente ignorirt, eine Unsicht, die auch von den meisten neueren römischen Theologen gebilligt wird <sup>146</sup>).

# Sechster Abschnitt.

## Was gehört zu den neutestamentlichen Sakramenten?

Die Ansicht barüber, wie viele neutestamentliche Sakramente es gebe, und was man zu denselben zu rechnen habe, war lange Zeit schwankend. Im Ganzen lassen seiträume unterscheiden, beren erster bis auf Augustinus, der zweite bis zum Ende des 10. Jahrhunderts, der dritte bis auf Betrus Lombardus und endlich der vierte bis zum Concil von Trient reicht. Im Folgenden wollen wir den Bersuch machen, das Charakteristische dieser vier Zeiträume in Bezug auf msferen Gegenstand näher zu beschreiben <sup>1</sup>).

Im ersten ber angegebenen Zeiträume, welcher bis zum Ende bes vierten Jahrhunderts reicht, war zwar der Gebrauch, ben man überhaupt von dem Ausdruck sacramentum machte, ein noch sehr um= fassender und mannigfaltiger. Doch waren es schon damals die reli= giösen Gebräuche, auf welche man vorzugsweise den Ausdruck anwandte. Unter diesen waren es aber die Taufe und das heilige Aben dmahl nebst den zu diesen gebörigen einzelnen Handlungen,

.

<sup>1)</sup> Ausführlicher habe ich hierüber in meiner Abhandlung: Doctrinae Romanae de numero sacramentorum septenario rationes historicae. Vratisl. 1859. gehandelt, wofelbst auch die wichtigeren hierher gehörigen Stellen der einzelnen Kirchenlehrer abgedruckt find.

welche man vor allen übrigen durch biefen Ausbruck auszeichnete, und gewöhnlich allein nannte, wenn es barauf ankam, bie christlichen Sakra-Als Gewährsmänner biefer Zweizählung nennen mente anzuführen. wir insbesondere Tertullian 2), Chprian 3) und Ambrofius4), wie benn auch fämmtliche griechische Bäter biefer Beriobe nur zwei Mchsterien kennen 5). Wenn nun bies jedenfalls bie berrschende Ansicht war, so läßt sich boch nicht vertennen, bag schon in biefer Beriobe eine Mehrzählung von Saframenten fich vorbereitete, indem man ben Ausbruck Sakrament auch bereits auf mehrere andere kirchliche Gebräuche übertrug, wenn man fie auch bei Aufzählungen noch nicht nannte, und weit entfernt war, sie jenen beiden vorzugsweise so genannten Satramenten gleichstellen zu wollen. Als folche andere Gebräuche, welche man ichon damals burch bie Bezeichnung Sakrament vor anderen auszuzeichnen suchte, sind namentlich die nach der Taufe burch ben Bifchof vollzogene Sandauflegung und bie Fugmaschung zu nennen.

Bas bie handauflegung betrifft, fo war bieje ursprünglich ein Bestandtheil des Tauffakramentes, von dem fie fich jedoch, wenigftens in der abendländischen Kirche 6), schon in dieser Periode allmählig je mehr und mehr loslöfte und ben Rang eines felbstiftändigen Saframentes zu erhalten anfing. Den ersten Schritt hierzu that schon

a) Epist. 63. (Opp. ed. Jo. [Fell] Oxon. 1680. T. II. p. 149.), ep. 69. (p. 184), ep. 70. (p. 192.), ep. 73. (p. 207.), ep. 74. (p. 212.).
4) Daß bem Ambrofius Laufe und Abendmahl x. e. die neuteflamentlichen Saeframente find, zeigen nicht nur einzelne Stellen, wie de initiandis c. 9., de sacramentis I, 4. IV, 3. V, 3. Comment. in Luc. 4, 27., fondern insbefondere ber Umster Samber Sambe ftand, daß er feiner Schrift über bie Laufe und bas heilige Abendmahl ben all-

gemeinen Litel de sacramentis geben fonnte. 5) Bergl. z. B. Chrysost. in Joann. hom. 85. §. 3. (ed. Montfaucon T. VIII. p. 507.)

p. 507.) 6) In ber morgenländigen Rirche trat die Handausstegung überhaupt mehr zurück. Eine ähnliche Stellung, als in der abendländigchen die Handausstegung, nahm in ihr allerdings die auf die Tausse folgende Salbung mit dem usgew ein. Diese ist jedoch nicht nur in dieser ersten Beriode, sondern sogar die auf den heu-tigen Tag ein integrirender Bestandtheil des Taussfaramentes geblieden. Alles, was ihr im Abendlande im Lause der Seit den Gharafter eines besonderen Sastra-wartet och schlicht in dies für Orner 1 ift sie der überellummitten wirden. was ihr im abendiande im Laufe der Zeit den Sharatter eines besonderen Sarta-mentes gab, fehlt ihr dort bis jest. Denn 1. ift sie dort überall unmittelbar mit ber Taufhandlung selbst verschuden, 2. der Minister ber Handlung ist fein von ber ragende Bebeutung und Kraft zuerfannt, welche ihr den Rang eines besonderen Sastramentes geben könnle, da nicht einmal die Urtheilung bes heiligen Geistes an fie, fondern vielmehr an bie ber Taufe vorangehende Salbung mit bem üysor

<sup>2)</sup> Adv. Marc. IV, 34: Si omnino negas, permitti divortium a Christo, quomodo tu nuptias dirimis, nec conjungens marem et foeminam nec alibi conjunctos ad sacramentum baptismatis et eucharistiae admittens, nisi inter se conjuraverint adversus fructum nuptiarum ut adversus ipsum creatorem. Cf. lib. I. c. 14, wo bie Taufe und Euchariftie als sacramenta propria bezeichnet werben; de exhort. cast. c. 7, wo biefelben sacramenta dei genannt werben. Bergl. auch de resurrect. carn. c. 9. und de praescriptt. haerett. c. 40.

Tertullian, sofern verselbe nicht nur die Taufe im Ganzen, sondern auch alle einzelnen Theile berfelben, alle einzelnen zu ihr gehörigen Handlungen, mit dem Ausdruck Sakrament bezeichnete, nämlich außer bem Taufaft im engeren Sinne auch die biesem vorangehende Entsa= gung, die Ablegung des Glaubensbefenntniffes, die Salbung, die Darreichung von Milch und Honig behufs der Adoption und Infantation, bie Bezeichnung mit bem Rreuz und bie Einsegnung unter Auflegung ber Hante 7). Er nennt also auch bie Hanbauflegung für sich bereits Saframent im Unterschied von der immersio ober ber Taufe im engeren Sinne, aber nur in derselben Bedeutung, in welcher er überhaupt alle einzelnen zur Taufe gehörigen Ufte fo benannte. Wenn nun diefer erweiterte Gebrauch bes Ausbruckes Sakrament auch in der Folgezeit noch Jahrhunderte lang fich forterhielt 8), fo fand boch fehr bald infofern eine Beränderung statt, als man mit ber Zeit nicht mehr allen biesen einzelnen handlungen aleiche Wichtigkeit zuschrieb, fondern aus ihnen allen zwei als die bei Weitem bedeutungsvollften herauszuheben anfing, nämlich bas Untertauchen des Täuflings unter bas Waffer (immersio) ober ben Taufakt im engeren Sinne (baptismus) und bie hanbauflegung (impositio manuum) fammt ber mit ihr verbundenen Salbung. und in Folge dessen, während man früher von vielen Sakramenten

6

ilacor geknüpft gedacht wird. Sie ift in der That nur eine zum sollennen Taufvollzuge gehörige Ceremonie, ohne welche nach der Anschauung der orientalischen Kirche die Tause allerdings unvollständig sein würde, die aber in dieser Hinsch mit allen übrigen der Tause vorangehenden und ihr nachsolgenden Halbungen auf gleicher Stusse steht, ja an Bedeutung hinter der ber Tause vorangehenden Salbung ivgar zurückteht, im Nothfall gleich dieser soganz weggelassen werden salbung ivgar zurückteht, im Nothfall gleich dieser soganz weggelassen werden sand vergl. Constit. apost. VII, 22: el de wire illeur pusch wir ungev, einer fann sein vor zur var og eavide). Wenn dessen ungeachtet die späteren griechischen Betenntnisse aus voor vor yoisquaros als deuregor unorspower bezeichnen, so ist van eignen Glaubensbewußtsein der morgenländischen Riche, wie vieses an eich ein der Kirchenlehrer, fonder nuch in den noch jest geltenden Taussen Blaubensbewußtsein in offenem Widerspruche fteht. Bergl. Höstlich aussensteicht die Späsen zur Taussen und schriften der Alteren Kirchenlehrer, fondern auch in den noch jest geltenden Taussensularen stän zussen zu 20. u. 96.

<sup>7)</sup> De idolol. c. 6. 19. — apolog. adv. gent. c. 22. — de corona mil. c. 3. 11. 13. — contr. Gnost. Scorp. c. 4. — adv. Prax. c. 26. — adv. Marc. I, 14. de resurr. carn. c. 8. — de bapt. c. 6—8. — de pudic. c. 14. — de virgin. veland. c. 2. — Bergl. aud Conc. Carth. III. (a. 397.) can. 24.

<sup>land. c. 2. — Bergl. auch Conc. Carth. III. (a. 397.) can. 24.
8) Bergl. Ambros. comment. in Luc. 4, 27. (T. III. p. 68.), in Psalm. 50.
(T. II. p. 837.), scrm. 15. (T. V. p. 20). — August. sermo 228. (T. V. p. 679.). — sermo 227. p. 677. — de bapt. contr. Donat. lib. V. c. 20. §. 28. (T. IX. p. 104.). — contr. litt. Petiliani lib. II. c. 104. (T. IX. p. 199.). — Ebenso ber unbefannte Bers, ber Schr. de Symbolo c. 1. (August. Opp. T. VI. append. p. 424.). — Leonis M. ep. 166. c. 1. 167. c. 19. 12. c. 11. 108. c. 2. serm. 42. c. 5. 54. c. 3. — Gregorii M. Opp. T. V. p. 74. 75. 91. 110. 128. — Isid. Hispal. lib. II. contr. Jud. c. 24. p. 404. de eccl. offic. lib. I. c. 29. p. 443. lib. II. c. 21. sqq. etymol. 40. VI. c. 9. de institut. cleric. lib. I. c. 27. etc.</sup> 

ber Taufe geredet hatte, nun in besonderem Sinne diese beiden Afte als die beiden zur Taufe gehörigen Sakramente von einander unterschied. Jenes nannte man bie Taufe x. c., dieses entweder bas Sakrament ber Handauflegung ober, weil es mit einer Salbung verbunden war, das Sakrament der Salbung. In diesem Sinne fprach fich 3. B. schon Cyprian<sup>9</sup>), Nemesianus von Thubunä in Mauritanien (auf bem Concil zu Carthago i. 3. 256) 10) und Pacia= nus von Barcelona 11) aus. Doch hielten diefe Kirchenlehrer bie genannten beiden Afte noch teineswegs für zwei felbftftänbige, von einander unabhängige Sakramente. Bielmehr wollten sie, indem sie sie als "zwei" Sakramente bezeichneten, sie noch immer nur für bie beiden haupttheile ber Taufe erklären, für die beiden mefentlich zusammengehörigen Afte, durch welche die Biedergeburt des Menschen bewirkt werbe. Den ersteren hielt man nämlich für ben negativen, ben zweiten für ben positiven Theil der Taufe. Dem ersteren schrieb man Vergebung der Sünde und Ertödtung des alten Menschen, bem zweiten Mittheilung des beiligen Geistes (daber die Handauflegung von bem Berfasser ber Schrift de rebaptismo auch ausbrücklich baptisma spiritale genannt wird) und Erweckung des neuen Menschen zu. Durch bie Taufe, sagte man, trete der Mensch in die christliche Gemeinschaft ein, durch die Handauflegung werde er der von diefer Gemeinschaft unabtrennbaren positiven Gnade theilhaftig 12). In derselben Weise betrachtet bas Verhältniß ber handauflegung zur Taufe auch Firmilian 13), ber Berfasser ber Schrift de rebaptismo14), das Conc. Arelatense I. (a. 314)

10) Opp. Cypr. T. I. p. 231: Neque enim Spiritus sinc aqua operari potest, neque aqua sine Spiritu. Male ergo sibi quidam interpretantur, ut dicant, quod per manus impositionem Spiritum sanctum accipiant et sic recipiantur, quum manifestum sit, utroque sacramento debere cos renasci in ecclesia catholica.

<sup>9)</sup> Ep. 72. Tom. II. p. 196: de eo scribendum — cos, qui sint foris extra ecclesiam tincti et apud hacreticos et schismaticos profanae aquae labe maculati, quando ad nos atque ad ecclesiam, quae una est, venerint, baptizari oportere eo quod parum sit eis manum imponere ad accipiendum Spiritum s., nisi accipiant et ecclesiae baptismum. Tune enim demum plene sanctificari et esse filii dei possunt, si sacramento utroque nascantur. — Ep. 73. (p. 207.): Quare baptisma nobis et haereticis commune esse non potest, cum quibus nee pater deus, nec filius Christus, nec spiritus s., nec fides, nec ecclesia ipsa communis est: et ideo baptizari eos oportet, qui de haeresi ad ecclesiam veniunt, u, qui legitimo et vero atque unico sanctae ecclesiae baptismo ad regnum dei regeneratione divina praeparantur, sacramento utroque nascantur, quia scriptum est (Jo. 3, 5.): Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu, non potest intrare in regnum dei.

<sup>11)</sup> Sermo de bapt. §. 6: Hacc autem compleri alias nequeunt, nisi lavscri et chrismatis et antistitis sacramento. Lavacro enim peccata purgantur, chrismate sanctus spiritus superfunditur, utraque vero ista manu et ore antistitis impetramus. Menn hier Pacianus neben bein sacramentum lavacri et

can. 8. u. f. w. Doch ging man balb auch noch einen Schritt weiter, indem Einzelne bie handauflegung auch bereits als felbftftändiges, für fich bestebendes. Sakrament anzuseben anfingen. Befördert wurde diek ourch bie von Rom aus immer allgemeiner zur Geltung kommende Sitte, biejenigen häretiter, welche außerhalb ber allgemeinen Rirche rite b. h. auf ben Namen bes Baters, bes Sohnes und bes heiligen Geiftes bereits getauft worden waren, falls fie in die allgemeine Rirche übertraten, nicht noch einmal zu taufen, sondern nur burch Benediction und Banbauflegung aufzunehmen. Dazu tam, daß im Laufe ber Zeit immer allgemeiner bie Anficht fich festjete, daß, mährend alle übrigen Alte ber Taufe durch ichen Briefter, ja im Nothfalle (ausgenommen bie Salbungen, bie nur ein Presbyter vollzichen burfte) fogar burch einen Laien, vollzogen werben bürften, bagegen bie handauflegung nur burch einen Bischof als Nachfolger ber Apostel geschehen könne 15), wofür man sich auf Avost. 8, 17. berief. Hierburch wurde zunächst zwar nur bewirkt, daß die Handauflegung in vielen Fällen als ein äußerlich abgesonderter, von den übrigen Akten der Taufhandlung zeitlich und örtlich getrennter, Aft vorgenommen wurde. Doch konnte nicht fehlen, baß man in Folge der äußeren Trennung die genannte Handlung bald auch als einen seiner Bedeutung und Rraft nach von ber Taufe wefentlich verschiedenen Aft anzusehen sich gewöhnte. In diesem Sinne spricht fich über bie Handauflegung zuerst flar und beutlich ber römische Bischof Melchiades († 314) in seinem Briefe an die spanischen Bischöfe 16) aus, sofern er bier diefer Handlung nicht mehr blok, wie

16) Decret. Gratian. P. III. de consecrat. dist. V. c. 2. et 3. Bergl. Carranza, summa conciliorum. Ed. F. Fr. Janssens Colon. Agr. 1701. p. 57.

6\*

chrismatis auch noch von dem sacramentum antistitis redet, so meint er doch, wie bie Borte deutlich zeigen, nicht drei, sondern nur zwei einzelne Akte des Tauffaframentes, da ihm das sacramentum antistitis nur in der Darreichung des sacramentum lavacri et chrismatis scikens des Priesters besteht.

<sup>12)</sup> Cyprian. ep. 72. 73. 74. 13) Bei Cyprian. ep. 75.

<sup>14)</sup> Per manus impositionem episcopi datur unicuique credenti spiritus s., sient apostoli circa Samaritanos post Philippi baptisma manum eis imponendo fecerunt, et hac ratione spiritum s. in cos contulerunt.

<sup>15)</sup> Doch wurde anfangs die bischösstliche Handusstegung nicht bei allen Taufen für nothwendig gehalten, sondern nur bei den durch Garetiker geschehenen und bei bennen, welche in der allgemeinen Kirche nicht durch den geschmenzen geschlenen und bei bennen, welche in der allgemeinen Kirche nicht durch den geschmenzen gen bei ben Bresbyter, sondern nur durch einen Diakonus oder gar durch einen Laien vollzogen worden waren. Die bischösstliche Zaubausstegung hatte in solchem Kalle den Bweck, das Mangelhaste einer folchen Tause zu ergänzen. Bergl. Conc. Eliberit. (a. 305.) can. 38, wo es in Bezug auf die in Todesgefahr von einem Richt-Presbyter Getausten heißt: si supervixerit, ad episcopum eum perducat, ut per manus impositionem perschi possit. Und can. 77: Si quis diaconus regens plebem sine episcopo vel presbytero aliquos daptizaverit, episcopus eos per benedictionem perficere debedit.

es früher geschehen war, die Rraft beilegt, überhaupt den heiligen Geist, burch welchen der Mensch des neuen Lebens in Christo theilhaftig werbe, mitzutheilen, sondern dieß schon der Taufe für sich, abgesehen von ber Handauflegung, als dem Sakrament der Wiedergeburt, zuschreibt, die Handauflegung aber als bas Sakrament bezeichnet, durch welches ber bei ber Taufe mitgetheilte beilige Geift von Neuem, und zwar in erhöhtem Maße, gegeben werbe, um bas in der Taufe empfangene neue Leben nun auch der Welt und ihren Versuchungen gegenüber bewähren zu können. Sonach erscheint bei Melchiades die Handauflegung oder Confirmation bereits als vollkommen selbstiftändiges Sakrament, und nur das Eine erinnert auch noch bei ihm an ihre ursprüngliche Zugebörigkeit zur Taufe, daß er fie für unabtrennbar von dieser, für eine nothwendige Ergänzung derselben erflärt, so daß die Taufe ohne darauf folgende Confirmation etwas Unvollständiges sein würde, ausgenommen der Fall, daß der Täufling bald nach ber Taufe sterbe, in welchem Falle die Taufe auch für fich allein zur Erlangung des emigen Lebens ausreiche 17).

Außer der Confirmation erlangte, wenigstens in einem Theile der Kirche, in dieser Periode auch bereits die in manchen Gegenden<sup>18</sup>) mit der Taufe verbundene Fußwaschung den Rang eines besonderen Saframentes. Wie weit diese Betrachtungsweise der Fußwaschung

19) De sacramentis lib. III. c. 1: Ascendisti de fonte. Quid secutum est? Audisti lectionem. — Succinctus summus sacerdos pedes tibi lavit. — Non ignoramus, quod ecclesia Romana hanc consuctudinem non habet, ut pedes lavet. Vide ergo, ne forte propter multitudinem declinarit. Sunt tamen, qui dicant et excusare conentur, quia hoc non in mysterio faciendum est, non in baptismate, non in regeneratione, sed quasi hospiti pedes lavandi sint. Aliud est humilitatis, aliud sanctificationis. Denique audi, quia mysterium est et sanctificatio: "Nisi lavero tibi pedes, non habebis mecum partem." Hoc ideo dico, non quod alios reprehendam, sed tamen et nos homines sensum habemus. Ideo quod alibi rectius servatur, et nos recte custodimus. Ipsum sequimur apostolum Petrum, ipsius inhaeremus devotioni. Ad hoc ecclesia Romana quid respondet? Utique ipse auctor est nobis hujus assertionis Petrus apostolus, qui sacerdos fuitecclesiae Romanae. Ipse Petrus ait: "Domine non solum pedes, sed etiam maus et caput." Videte fidem. Quod ante excusavit, humilitatis fuit; quod poster-

<sup>17)</sup> Gratian. l. l. c. 3: Sed ita conjuncta sunt hace duo sacramenta, ut ab invicem nisi morte praeveniente, nullatenus possint segregari, et unum sine altero rite perfici non potest.

<sup>18)</sup> Es war dies sicher ber Fall in ber nordafrikanischen (vergl. Augustin. epist. 119. ad Jan.), in ber mailändischen (vergl. die im Folgenden anzuführenden Stellen des Ambrosius) und in der gallikanischen (vergl. die Formulare für die Zaufe am sabbatum magnum in dem Missale Gallic. vetus abgedr. bei Mabillon, de lit. Gallic. L. III. p. 362 ff. und Murat. lit. Rom. vet. II. p. 739 sqq. und im Missale Gothicum sowie in einem andern dem 8. Jahrt, angehörigen alten Saeram. Gallic. bei Mabillon, Mus. Ital. I.) Kirche, vielleicht auch in der spanischen, in der jedoch das Concil. Eliber. (a. 305.) can. 48. fie verbot.

bamals in ber Kirche bereits Raum gewonnen habe, läßt sich nicht bestimmt nachweisen. Jetenfalls find aber sichere Beweise bafür vorhanden, baf sie in der Mailändischen Rirche als Sakrament angefeben wurde. namentlich war es Umbrofius, ber fie nicht nur wiederbolt als solches bezeichnete, fondern auch im Gegenfatz gegen bie römische Rirche ihre fakramentliche Natur vertheidigte, indem er geltend machte, bag Chriftus felbst fie eingesetzt und eine hohe Verheißung an fie gefnühft habe, die Berbeißung, bag ber Mensch durch fie von bem Bifte ber alten Schlange, bes Teufels, nämlich ber Erbfünde, befreit und ber Gemeinschaft mit Christo solle gewürdigt werden. Diefer Berbeißung gemäß sei die Fußwaschung ebenso nothwendig, als die Taufe, welche berfelben voranzugehen pflege, denn mährend lettere ben Menschen von ber Schuld ber persönlichen Sünden befreie, fei die Fußwaschung eingesett, um die Erbfünde in ihm zu tilgen 19). Doch fand diese Betrachtungsweise der Fußwaschung nicht überall in der Kirche An-Daß fie von Rom aus gemißbilligt wurde, fagen beutlich bie flana. Worte bes Ambrofius. Ebenso scheint die spanische Rirche geurtheilt zu haben 20), und gewiß urtheilten bamals ebenso auch noch andere Landestirchen, wie sich baraus schließen läßt, daß in den unmittelbar folgenden Jahrhunderten die Fußwaschung ziemlich außer Gebrauch getommen zu fein scheint.

Daß außer ben genannten auch noch andere Gebräuche in jener

se obtulit, devotionis et fidei. Respondit illi dominus, quia dixerat "manus et caput": "Qui lavit, non necesse habet iterum lavare, nisi ut solos pedes lavet." Quare hoe? Quia in baptismate omnis culpa diluitur? Recedit ergo culpa? Sed quia Adam supplantatus a diabolo est, et venenum ei effusum est supra pedes, ideo lavas pedes, ut in ca parte, in qua nisidiatus est scrpens, majus subsidium sanctificationis accedat, quo postea supplantare non possit. Lavas ergo pedes, ut laves venena serpentis. Ad humilitatem quoque proficit, ut in mysterio non erubescamus, quod non dedignamur in obsequio. - De initiandis c. 6: Mundus erat Petrus, sed plantam lavare debebat. Habebat enim primi hominis de successione peccatum, quando eum supplantavit serpens et persuasit errorem. Ideo planta ejus abluitur, ut haereditaria peccata tollantur. Nostra enim pro-pria per baptismum relaxantur. Simul cognosce mysterium ipsum humilita-tis consistere ministerio. — De virgin. lib. III. (T. IV. p. 487): Didicisti in evangelio, quod pedes lavare fidei mysterium, humilitatis insigne sit, juxta quod scriptum est: "Si ego lavi pedes vestros, dominus et magister, quanto magis vos debetis alter alterius pedes lavare?" Sed hoc ad humilitatem pertinet. Quan-tum vero ad mysterium, pedes debet lavare suos, qui vult partem habere cum Christo, "si enim non lavero, inquit, tibi pedes, non habebis partem mecum" — — Pedes cum semel laveris aeterni fontis irriguo et mysterii mundaveris sacramento, cave iterum corporeae cupiditatis illuviem, ne lutulenti actus sordibus inquinentur. — De Spiritu s. lib. I. procem: Hoc, inquam, divinum mysteriu m est, quod etiam qui laverint requirent. Hoc est enim simplex aqua, sed coeleste mysterium, per quam consequimur, ut partem cum Christo habere mereamur. - Bergl. auch Augustin. (Caesar. Arelat.) serm. 160. de temp. 20) Conc. Eliber. (a. 305.) can. 48.

ältesten Zeit unter die eigentlichen Sakramente gerechnet worden feien, läßt sich nicht nachweisen. Wenn die römische Kirche dis auf den heutigen Tag behauptet, daß alle sieben von ihr angenommenen Sakramente schon damals, und zwar als Sakramente im engeren Sinne, anerkannt gewesen seien <sup>21</sup>), so hat sie dies doch disher nur behauptet, ohne es beweisen zu können <sup>22</sup>). Daß eben dies auch von der Ehe gilt, kann gar nicht zweiselchaft sein. Denn so oft auch schon in jener Zeit die Ehe als sacramentum bezeichnet worden ist<sup>23</sup>), so ist boch klar, daß dies in ganz anderem Sinne geschehen, als dies hinsichtlich der Tause und des heiligen Abendmahles der Fall ist<sup>24</sup>).

22) In neuester Beit hat herr Dr. Bittner in einer gegen meine oben an geführte Abhanblung gerichteten kleinen Schrift: De numero sacramentorum septe-nario. Epistola critica, quam ad Georgium Ludovicum Hahnium scripsit Franciscus Antonius Bittner. Vratisl. 1859. von Neuem den Beweis zu fuhren gefucht, baß schon in ber ältesten Beit ber Kirche bie Siebenzahl ber Saframente festgestan: ben habe. Scine eigenen Borte find folgende: (S. 7. sq.): Jam ipsa prima aotate, ubi nonnisi duo invenis, equidem septem reperio sacramenta. Quidquid opponis: oppono equidem septem sacramentorum luculentum testem Tertullisnum. Is enim in lib. de praescriptionibus cap. 40: "Diabolus - inquit - cujus sunt partes intervertendi veritatem, ipsas quoque res sacramentorum divinorum in idolorum mysteriis aemulatur. Tingit utique credentes et fideles suos; expiationem delictorum de lavacro repromitti; — et si adhue memini Mithrae, signat illic in frontibus milites suos; — celebrat et panis oblationem et imaginem resurrectionis (Jon. 6, 55.) inducit; et sub gladio redimit coronam; quid! quod et summum pontificem — in nuptiis statuit!" — — His luculentis Tertulliani verbis sex sacramenta designari, nemo non videt qui viderit oculo puro. Unum extremae unctionis desideratur sacramentum; quod quoniam conjunctum est fuitque cum poenitentiae et eucharistiae sacramentis, commemorari universali reconciliationis nomine luculenter ostendit doctissimus Binterimius (in opere, quod inscriptum est: "Die vorzüglichsten Denkwürdigkelten ber katholischen Kirche." Bb. VI. Thl. 3. S. 237-307.). Quamquam quid prohibet, quominus in ipsius quoque Tertullianei libri modo laudati cap. 41. extrema unctio reperiatur, ubi mulieres haereticae dicuntur curationes repromittere? Neque debebas extremae unctionis testem negligere Irenaeum, apud quem lib. I. adv. haeret. cap. 21. interprete Grabio theologo Anglicano Heraclionitae perverso haereticorum imitamento traduntur morientes perunxisse. Neque vero quod etiam virginitatem inter sacramenta l. l. refert Tertullianus, ideo sacramentum nuptisrum aufert. Etenim quum pontificatus sive ordinis sacramentum commemoret, ejusdem coelibem quoque vitam quasi partem sacramenti commemorat. — – Bie burchaus schwach jeboch biefe ganze Beweisführung feit, fann Niemand entgehen, ber nur einige Fähigfeit hat, eine Tertullianische Stelle zu verstehen, fo bag man faß zweiseln möchte, ob mein fo gelchrter Gegner felbst feiner Beweisführung zugeftimmt habe. Auf bie zulett angeführten Stellen Tertullians gehen wir hier nicht nähr ein, da fie auch nicht einmal zum Schein bas beweisen, wofur fic bier angeführt werben: baß icon bamals in ber Rirche ein Saframent ber letten Delung bestanden habe. Bas aber die zuerft genannte Stelle betrifft, fo muß, ganz abgeschen davon, baß Tertullian den Ausbruck sacramentum hier offenbar ebenso, wie in fo vielen anderen Stellen, in einem allgemeineren Sinne braucht, ba er auch bie imago re-

<sup>21)</sup> Bergl. 3. B. Fr. Brenner, fatholische Dogmatik. Frankf. a. M. 1829. 3. B. S. 449 ff. — Joann. Perrone, prael. theol. ed. 27. Vol. II. Ratisb. 1856. p. 262. N. 8. 9. 12. — Martin, die Wiffenschaft von den göttlichen Dingen. Mainz 1867. S. 468 f. — Liebermann, institutiones theol. ed. 8. Mogunt. 1858. Tom. II. p. 379. sq.

In der darauf folgenden Beriode, welche vom Ende des vierten bis zum Ende des zehnten Jahrhunderts reicht, zeigt sich hinsichtlich der Zählung der Sakramente bereits ein Schwanken zwischen der bisher gebräuchlichen und der Zählung von drei Sakramenten. Den Uebergang zu dieser Periode bildet Augustinus, der, wenn er gleich in der Negel ganz ebenso, wie es in der vorigen Periode üblich gewesen war, nur Taufe und Abendmahl als Sakramente des N. B. aufführt <sup>25</sup>), doch an einer Stelle bereits einräumt, daß möglicher Weise die Zahl dieser Sakramente auch noch größer sei<sup>26</sup>), an noch anderen Stellen viesen beiden ausdrücklich die Confirmation beifügt<sup>27</sup>), wenngleich

23) Cf. Tertull. adv. Valent. c. 30. de exhort. castit. c. 13. de praescript. haerett. c. 40. adv. Marc. V, 18. de monog. c. 5. de jejun. adv. Psych. c. 3. de anima c. 11. 21. — Zeno Veron. († 380.) serm. de spe, fide et charit. (Magn. Bibl. Vet. Pat. T. II. p. 436.). — Ambrosii comm. in Ephes. 5, 32. (III. p. 513.)

24) Bergl. meine oben angeführte Abhandlung p. 7-9.

25) De doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13. (T. III. P. I. p. 37.). — In Psalm. 102. §. 14. (T. IV. p. 855.), Ps. 40. §. 10. p. 263. Ps. 56. §. 11. p. 400. Ps. 126. §. 7. p. 1071. Ps. 138. §. 1. p. 1146. — De civit. dei lib. XXI. c. 25. (T. VII. p. 488.) cf. lib. XV. c. 26. p. 311. lib. XXII. c. 17. p. 513. — In Joann. evang. c. 4. tr. 15. §. 8. (T. III. P. II. p. 298.). — Serm. 219. §. 14. (T. V. p. 670.). — Contr. Faust. lib. XII. c. 36. (T. VIII. p. 175.). — Nergl. m. Mbhanbl. Anm. 27.

26) Epist. 54. §. 1. (T. II. p. 93.): (Jesus Christus) sacramentis numero paucissimis — — societatem novi populi colligavit, sicuti baptismus Trinitatis nomine consecratus, communicatio corporis et sanguinis ipsius et si quid aliud in scripturis canonicis commendatur exceptis iis, quae servitutem populi veteris pro congruentia cordis illorum et prophetici temporis onerabant, quae et in quinque libris Moysi leguntur.

27) Contr. Faust. lib. XVIII. c. 14. T. VIII. p. 228. — de bapt. contr. Donat. lib. V. c. 20. §. 28. T. IX. p. 104.

<sup>&#</sup>x27;surrectionis, bie redemptio, virginitas und continentia als Saframente aufführt, welche Satan nachahme, sofort Jedem einleuchten, daß nicht nur das Saframent der lesten Delung, wie herr Dr. Bittner selbst zugesteht, hier schlt, sondern auch die ber Buße, der Ordination und ber Che. Mas die Auße betrifft, so sagt ja Tertullian ausdrücklich expisitionem delietorum de la va ero repromittit, wodurch er zeigt, daß er ven keiner andern Sindenwergebung rede, als von ber, welche durch die Tause selbst bewirft wird. Noch viel weniger ift hier die Rede von einem Saframent der Ordination und Che, wosur die Stelle auch nicht einmal zum Schein angesührt werden fann, da Fertullian in den Worten, in denen man diese beiten Saframente angedeutet findet, nichts Anderes sagt, als daß es Rachäffung der auf göttlicher Dienderung beruhenden christlichen Sitte sei, wenn bei den heiten die Che, sondern welcher nicht schneres sagt, als die s Rachäffung der auf göttlicher Der Weingenie leben müße. Weber also driftliche Sitte, nach welcher der Bischorn der steibes Mann sein darf, ift es, werauf hier hingewiesen, daß Tertullian außer der Taufe und dem Mehrmahl von ben stehen römischen Saframenten hier auf aber Faufe und ben Mehrmahl von ben stehen römischen Saframenten hier auch nech bie Gonstemmatum begeichnet wird. Man tönnte also höchlens sagen, daß Tertullian außer der Taufe und dem Mehrmahl von ben fieben römischen Saframenten hier auch nech zusten wenn Tertullian neben dem tingit quosalam anführt das signat in frontibus milites suos, so sit ja auch feineswegs erwiesen, daß er durch leitere Borte auf ein von ber Taufe verich ied en es Saframent hindeuten welle, da sehr wehl venstar ift, daß ihm das signare in frontibus ebenie zum Wesen ber Taufe gehört, als bie unmittelbar verier genannte expisatio delietorum.

letztere ihm noch nicht ben Charakter eines eigentlichen Sakramentes hat 28). Unter ben folgenden Kirchenlehrern diefer Beriode sind drei Rlassen zu unterscheiden, indem 1. ein Theil verselben, wie bie Berfaffer ber früher fälschlich bem Augustinus zugeschriebenen Schriften de symbolo<sup>29</sup>), de cataclysmo<sup>30</sup>), de cultura agri dominici<sup>31</sup>), ferner Beba Benerabilis<sup>82</sup>) (†735), Ratramnus von Corbie <sup>33</sup>) (†868) und Ratherius von Berona 34) († 974) bei Aufzählung ber chriftlichen Saframente nur Taufe und Abendmahl nennen; 2. Andere, wie Theobulph von Orleans<sup>85</sup>) († 821) und Agobard von Lyon. 36) (+ 840) amar ebenfalls nur dieje beiden nennen, fie aber nur als die beiden vorzüglichsten bezeichnen, ohne fich darüber auszufprechen, welche Handlungen außerdem noch mit diefem Namen bezeichnet zu werden verdienen; endlich 3. noch Andere, wie Ifiborus von Sevilla 87), bas vierte Concil von Toledo (a. 633) 88), Abytho, Bijchof von Bafel 39) (um 820), Jonas Bijchof von Orleans 40) († 842), Rabanus Maurus<sup>41</sup>) († 856), Paschasius Ratbertus<sup>42</sup>) († 865) ber Taufe und bem Abendmahl ausbrücklich bie Confirmation, beifügen,

28) De bapt. III, 16: Quid est aliud manus impositio nisi oratio super hominem?

29) §. 15. (Augustini Opp. T. VI. p. 411.).

30) §. 5. (ebenbaf. p. 450.). 31) §. 6. (ebenbaf. p. 445.). 32) In princip. Genesis. lib. I. (Martène, thes. nov. T. V. p. 142, 155.). hom. VI. p. 349. hom. X. p. 373.

33) De corp. et sang. dom. Steinf. 1601. p. 61.

34) Serm. de Quadrages. §. 3. 41. (d'Acherii Spicil. T. I. p. 384. 391.). -Serm. II. de ascensione dom. p. 399.

35) De ordine baptismi c. 5. (Bibl. max. T. XIV. p. 11.): Profluxerunt et ejus latere sanguis et aqua, duo sanctae ecclesiae praecipua sacramenta. Cf. c. 18.

36) Lib. de privilegio et jure sacerdotii c. 15. (Bibl. max. T. XIV. p. 270): Sacramenta divina, baptisma scilicet et confectio corporis et sanguinis domini ceteraque, in quibus salus et vita fidelium consistit. 37) Etymol. lib. VI. c. 19. §. 30. (T. I. p. 150.). — Epist. ad Lendefredum

episc. §. 8. T. II. p. 519. 38) Can. 57: Constat eos sacramentis divinis associatos esse et baptismi

gratiam suscepisse et chrismate unctos esse et corporis domini et sanguinis extitisse participes.

39) 3n f. Capitulare (in d'Acherii Spicil. Par. 1723. T. I. p. 584.) 40) De instit. laicali lib. I. c. 7. (d'Acherii Spic. p. 264.).

41) De universo lib. V. c. 11. (Opp. Colon. Agripp. 1627. T. I. p. 99.). - de institut. eleric. lib. I. c. 24. c. 37. c. 33. — de sacris ordinibus, sacramentis di vinis et vestimentis sacerdotalibus c. 4. — de disciplina ecclesiastica lib. II. p. 69. 42) De corpore et sanguine domini c. 3. (Bibl. max. T. XIV. p. 732.). 43) Die verschiedenen eben angeführten Rirdenlehrer scheinen nicht ganz gleich

ju gablen. So will Ifiborus Etymol. lib. VI. c. 19. §. 30. burch bie Morte: Sunt autem sacramenta baptismus et chrisma, corpus et sanguis mahrfcinlich nur zw ci Sakramente nennen, indem bas nur zweimalige et zeigt, bas Taufe und Chrisma in berfelben Weife zusammengehören, als Leib und Blut, bie beiden Theile bes Abendmahls. Ganz ebenso verhält es sich mit Rabanus Mau= indem sie Taufe und Chrisma (oter Confirmation), Leib und Blut Christi als Sakramente des Neuen Bundes aufführen. Doch brücken allerdings mehrere der Letzteren sich so aus, daß man zweiselhaft sein muß, ob sie durch Nennung der Confirmation neben der Tause ein selbststtändiges Sakrament anführen wollen, oder ob ihnen nicht vielmehr ebenso wie früher dem Chprian Tause und Confirmation nur die beiden Theile des Einen Sakramentes der Wiedergeburt bilden, entsprechend den beiden darauf genannten Sakramenten des Leibes und Blutes Christi, welche in Wahrheit ja auch nicht zwei Sakramente bilden, sondern nur als die beiden Theile des Einen Sakramentes der Eucharistie in Betracht kommen<sup>43</sup>).

**Als** bas Eigenthümliche bieses Zeitraumes muß bemnach angesehen werben, baß man bei Aufzählungen ber christlichen Sakramente jetzt nicht mehr bloß, wie früher, nur Tause und Abendmahl, sondern außerbem, wenn auch nicht immer, so doch oft, auch noch die Confirmation nannte. Was letztere betrifft, so wurde es überhaupt in bieser Veriode immer gewöhnlicher, sie als besonderes, von der Tause

rus, ber in fämmtlichen Anm. 17 angeführten Stellen mit Ausnahme von institut. clericorum c. 31. u. 33. bie Borte Ribors nur wiederholt. Noch beutlicher tritt biefe Zweizählung bei Ahytho von Bafel und Bafchafius Ratbertus herpor, von benen ber erftere fagt: Quinto (intimandum est), ut sciant, quid sit sacramentum baptismatis et confirmationis, et quale sit mysterium corporis et sanguinis domini, ber lettere aber, nachbem er bie Worte Sfibors: Sunt autem sacramenta Christi in ecclesia baptismus et chrisma, corpus quoque domini et sanguis wiederholt hat, später fortfährt: In quo nimirum baptismo et deinceps (nämlich burch bic Salbung mit bem Chrisma) spiritus sanc tus in animam renascentis diffunditur etc. — Caeterum sacramento corpo-ris et sanguínis tantundem paseimur in via etc. und barauf p. 738: Ecce duo ista sacramenta quid efficiunt? Per baptismum ergo renascimur in Christo, et per sacramentum corporis et sanguinis Christus in nobis — manere probatur. Dagegen gabit Ifiborus in ber Epist. ad Lendefredum. episc. § 8. offenbar brei verschiedene Satramente, wenn er hier fagt: Ad disconum pertinet adsistere sacerdotibus et ministrare in omnibus, quae aguntur in sacramentis Christi, in baptismo scilicet, in chrismate, in patena et calice. Daf-felbe ift wahrscheinlich von Jonas von Orleans, menn er a. a. Orte sagt: Credendum vero est, quia, sicut baptismatis et corporis et sanguinis domini sacramenta per sacerdotem mysteria visibilia fiunt, et per dominum invisibiliter consecrantur, ita nimirum spiritus sancti gratia per impositionem manuum, ministerium administratum episcoporum, fidelibus invisibiliter tribuatur. Endlich fann nicht zweiselhaft fein, daß Rabanus Maurus in ber einen Stelle feiner Schrift de instit. cleric. fogar vier Saframente nennen will, indem er nicht nur Taufe und Chrisma, sondern auch Leib und Blut Christi als zwei verschiedene Saframente bezeichnet. Wir meinen lib. I. c. 31., wo es heißt: Sed quia de duobus sacramentis, id est baptismo et chrismatc, jam, quantum nobis dominus dedit, supra disseruimus, superest, ut de reliquis du obus, id est corpore et sanguine domini, etiam nunc, quantum dominus annuerit, diligentius investigemus. Cf. c. 33: Sed quia de ordinibus sacris et de quatuor sacramentis nec non de officio missae sermonem explicavimus, huic libro terminum hic ponendum esse censemus.

verschiedenes, Sakrament anzusehen. Zwar ist die Zahl berer, welche fie auch jett noch nur als integrirenden Bestandtheil ber Taufe betrachteten, und ihr baber auch feine andere Wirkung zuschrieben, als eine folche, welche schon der Taufe als folcher zukommt, nämlich die Bewirfung der Wiedergeburt nach ihrer positiven Seite oder die Mittheilung des heiligen Geistes, keine geringe 44). Doch traten im Laufe ber Zeit mit ihr folche Beränderungen ein, welche die Betrachtung berselben als eines besonderen Sakramentes zu fordern ichienen, und baher bewirkten, bag man ihr immer allgemeiner auch eine von ber Taufe verschiedene Kraft zuschrieb. Wir haben bereits früher darauf bingewiesen, wie es seit dem dritten Jahrbundert Sitte geworden mar. bie handauflegung als ausschließliches Vorrecht der Bischöfe anzusehen, mährend die ihr vorangehende Taufe selbst auch durch Presbyter und Diakonen, ja im Nothfalle sogar durch Laien, gültig verrichtet werden konnte; ferner, wie in Folge beffen die handauflegung nicht selten zeitlich weit von der Taufe getrennt wurde. Während nun dieses Beides in gegenwärtiger Beriode in immer allgemeineren Brauch tam, fam bazu noch etwas Drittes, wodurch die Schwierigkeit, die Hand=

44) Außer ben in ber vorigen Anmerf. angeführten Stellen von Ifiborus, Rabanus Maurus, Ahytho von Basel, Baschauferus gehört hierher 3. B. Augustinus, welcher teine andere Birfung der Handbauflegung tennt, als die ber Mittheilung des heiligen Geistes überhaupt (vergl. de trinit. lid. XII. e. 26. de bapt. lid. III. e. 16. lid. V. e. 23. in Joann. III. tr. VI.), und auch diese Birfung nicht ber Handbauflegung selbst, sonden mit ihr verbundenen Gebete zuschrieb (de bapt. III, 16: Quid est aliud manus impositio, nisi oratio super hominem? ef. de trinit. XV, 26: Orabant, ut veniret in eos, quibus manus imponebant, non ipsi dabant; quem morem in suis praepositis etiam nune servat ecclesia). Ganz ebenso fpricht sich hieren ym us in ben dial. e. Lueifer. aus. Achnlich urtheilte ferner Leo ber Große, ber in ber Epist. 129. (ad Nicet episc. Aq.) fchreibt: Qui baptismum ab haereticis acceptrunt, cum antea baptizati non fuissent, sola invocatione Spiritus s. per impositionem manuum confirmandi sunt, quia formam tantum baptismi sine sanctificationis virtute sumeerunt. Cf. Concil. Hispalense II. (a. 618.) can. 7. — Cone. W orm at. (a. 868.) can. 8. — Cone. Quinis extum (a. 692.) can. 95. — Theodulphi Aurel. lib. de ordine baptismi (Bibl. max. T. XIV. c. 11. sqq.). — Bergl. bie Zaufformulare im Missale Gallic. vet. (Mabillon de lit. Gall. lib. III. p. 362 sqq.) und im Missale Gothie. (herausgegeben von bem Carbinal Thomafius).

(herausgegeben von dem Cardinal Ehomatus). 45) Bon einer Salbung der Getauften, wenn auch nicht mit Chrisma, dech mit Del redet schon Tertull. de dapt. c. 77., de resurr. carn. c. 8., adv. Marc. I, 14. und Cyprian. epist. 70. (ad Januar.). — Dagegen wird bereits einer Salbung mit Chrisma Erwähnung gethan von Orig. in Levit. hom. IX. — Constit. apost. III, 16. 17. VII, 22. 44. — Conc. Laod. (4. Jahrh.) can. 48. — Cyrill. Ilieros. catech. mystag. III. (über 1. Joh. 2, 20–28). Seittem wurde allenthalben, sowhl im Morgen- als im Abendlande das Chrisma angewendet, mit alleiniger Ausnahme ber Nesterianer, bei denen sich bis auf den heutigen Tag die ursprüngliche Sitte, mit bloßem Del zu falben, erhalten hat. 46) Die erste Verordnung hinschtlich einer zweimaligen Chrismation scheint

46) Die erste Berordnung hinsichtlich einer zweimaligen Chrismation scheint bereits der Papst Sylvester (a. 314-337) gegeben zu haben. Bergl. das Pontificale Damasi, in dem es von Sylvester heißt: privilegium episcopis dedit, ut

auflegung als besonderes Saframent ju betrachten, noch vollends befeitigt wurde, nämlich ber Umstand, daß man jest die Confirmation ben beiden icon allgemein anerkannten Sakramenten, der Taufe und Eucharistie, auch äußerlich baburch conformer zu machen wußte, daß man ihr in bem Chrisma auch ein äußeres sichtbarcs Ele= ment gab. Begünstigt wurde dieß durch die schon damals, als noch bie Handauflegung mit der Taufe verbunden gewesen war, bestandene Sitte, ersterer eine Salbung mit vom Bischof geweihtem Chrisma vorangeben zu laffen 45). 216 nun fpäter bie handauflegung von ber Taufe getrennt wurde, war es natürlich, daß man schon aus litur= gischen Rücksichten auch ferner ersterer eine Chrismation vorangehen lieft. Da man nun aber der Taufe die bisher mit ihr verbunden ge= wefene Chrismation nicht entziehen wollte, fo blieb, wollte man den gegenwärtigen Bedürfniffen genügen, nichts Anderes übrig, als an die Stelle ber bisher allein üblich gewesenen einmaligen Salbung mit Chrisma zwei verschiedene folcher Salbungen treten zu lassen 46), von benen die erstere, wie bisher, durch den die Taufe selbst vollziehenden Briefter, bie zweite, ber bischöflichen handauflegung vorangebende,

tigen Lag bei Einer Salbung geblieden ift, ift ichon fruhrer bemertt worden. Die mit ber Handaussegung in Berbindung stehende Chrismation scheint man ibrigens zuerst bei hönen an, weil man von ber Anstöcht zu haben. Man wandte bieselbe gerade bei ihnen an, weil man von ber Anstöcht ausging, daß die bei der Taufe an ihnen vollzogene Chrismation ohne Wirfung geblieben sei, ba man ja den heiligen Geist, welcher durch dieselbe vermittelt werden sollte, nur als in der allgemeinen Rirche vorhanden annahm. Wann dies zuerst geschehen sei, läßt sich nicht mit Bestimmtheit nachweisen. Noch das Concil. Arelat. I. (a. 314.) ean. 8., das Concil. Telept. (a. 418.) can. 8., der Cod. eecl. Afric. e. 57., das Concil. Rotomag. (a. 650.) fordern für die aufzunehmenden härctifter nur handaussegung. Das gegen bestimmte das Concil. Araus. I. (a. 441.), dasselbe, welches, wie wir bereits geiehen haben, für die in der Kirche Getaussten eine zweimalige Salbung sit unnöttig hielt, für die aufzunehmenden Reher nicht bloß handaussegung, fondern auch Grneuerung der Chrismation. Gebenso das Concil. Arelat. II. (a. 443-453.) can. 16. 17. Cf. auch Augustin. de ecclesiast. regulis c. 52: et sie manus impositione et chrismate muniti eucharistiae mysteriis admittantur. u. Gregor. M. ad Quirinum epise. lib. IX. epist. 61. (Deeret. Grat. P. III. dist. 4. c. 44.).

baptizatum consignent propter haereticam suasionem. — Hie et hoc constituit, ut liniat presbyter chrismate levatum de aqua propter occasionem transitus mortis. Doch wurde eine zweimalige Chrismation in Folge biefer Verorbnung noch nicht fogleich stehende Sitte. Daß auch fpäter mitunter nur eine einmalige vorgenommen worten, beweist 3. B. ber 2. Canon bes Conoil. Arausiae. I. (a. 441.), wo ausdrücklich eine zweimalige Chrismation ber in ber Rirche Getauften für überflüssige erstählt wird: Nullum ministrorum, qui baptizandi recepit officium, sine chrismate usquam debere progredi, quia inter nos placuit sem el chrismati. De eo autem, qui in baptismo quacunque necessitate faciente non chrismatus fnerit, in confirmatione sacerdos commonebitur. Nam inter quoslibet chrismatis ipsius non nisi una benedictio est; non ut praejudicans quidquam (dico), sed ut non necessaria habeatur repetita chrismatio. Ebenso weiß bas aus ben 8. Jahrh. fammenbe Sacrament. Gallie. (edid. Mabillonius in Mus. Ital. T. I.) nichts von einer zweimaligen Salbung. Daß es in ber griechijchen Sirche bis auf ben heutigen Tag bei Einer Salbung geblieben ift, ift foon früher bemerft worben. Die mit ber fanbauftegung in Markinburge Atares (therismatis un Beheimen einer aus in Mus. Ital. T. I.)

burch ben Bischof, und, um beide noch mehr von einander zu unterscheiden, die erste in cerebro ober in vertice 47), die zweite in fronte baptizati, und zwar in Kreuzesform, vollzogen wurde. Erst nachdem biefer Schritt geschehen, waren bie Hinderniffe vollkommen beseitigt, welche der Erhebung der Confirmation an einem felbstiftändigen Saframente bis bahin im Wege gestanden hatten 48), und es war jest nur noch bas Eine nöthig, daß man auch über bie Berschiedenheit ber Wirkung der Confirmation von der der Taufe und ter mit ihr verbundenen Salbung zur vollen Klarheit gelangte 49). Bemerkenswerth ift übrigens, baß gerade ber Ritus, ber ursprünglich von ber Taufe abgesondert worden war, und dem baber biefes Saframent feine Entstehung verdankt, die durch den Bischof zu vollziehende Handauflegung im Laufe ber Zeit wieder mehr zurücktrat, und endlich fast ganz verschwand 50), und statt seiner ber ursprünglich nur accidentielle Ritus ber Salbung mit dem Chrisma in den Bordergrund gestellt, und ihm hervorragende Bedeutung gegeben wurde, wie dies schon die Namen, mit denen bas Sakrament von jest an gewöhnlich bezeichnet wurde 51) (chrisma, sacramentum chrismatis, unctionis), beweisen. Der Grund bavon liegt wohl theils darin, daß man dem Ritus ber griechischen Rirche, in welcher von Anfang an eine mit der Taufe verbundene Sandauflegung entweder gar nicht stattgefunden, oder, wo sie stattgefunden, nur untergeordnete Bedeutung gehabt hatte, und ftatt deren die Salbung in den Vordergrund gestellt worden war 52), (daher denn auch in

<sup>47)</sup> So lange es nur erst Eine Chrismation, nämlich die unmittelbar mit der Taufe verbundene, gab, fand diefe nicht bloß in vertice, fondern auch an anderen Theilen des Körpers flatt. Doch war hinschlich der Bollzugsorte in verschiedenen Gegenden der Kirche die Sitte verschieden. Eyrill von Jerusalem nennt (catmystag. III.) Stirn, Ohren und Nasenlöcher, der 7. Can. des Concil. Constant. (a. 381.) dagegen Stirn, Augen, Nasenlöcher, Mund und Oh en als Bollzugsorte. Mit Einführung einer doppelten Chrismation wurde infosern die Sitte eine festere, als nun festgestellt wurde, daß ferner nicht mehr bei der ersten. I. († 416.) epist. 25. ad Decent. episc. Eugud. c. 3: Presbyteris, cum daptizant, chrismate baptizatos ungere licet, non tamen front em eodem oleo signare, quod solis debetur episcopis, cum tradunt spiritum paraclitum. Dagegen blieb der Bollzugsort ber ersten Chrismation noch längere Zeit schwantend, wie wir daraus erfennen, daß noch Gregor der Große (lib. III. epist. 9. ad Januarium episc. Calar.) nicht ben vertex, sondern die Stuft als solchen nennen fonnte, während Innecenz I. über ihn gar feine Bestimmung traf.

<sup>48)</sup> Außer ben bereits früher angeführten Stellen, an benen bie Confirmation ausbrücklich ber Taufe und Eucharistie als Saframent coordinitt wird, wurde sie in biefer Beriode als Saframent bezeichnet auch z. B. bei August. contr. litt. Petil. lib. II. c. 104. (T. IX. p. 199.), in Psalm. 26. (T. IV. p. 89), bei Leo M. epist. 156. c. 5. (T. I. p. 1324.), Gregor. M. lib. sacram. fer. V. in coen. dom. (Opp. T. V. p. 106 sq.), Bonif. statut. §. 5. (a. 745.) (d'Acherii Spic. Par. 1723. T. I. p. 508.), Theodulph. Aurel., de ordine baptismi (Bibl. max. T. XIV. p. 11 sq.).

ihr an ben zur allgemeinen Kirche übertretenden Häretikern keine Handauflegung, sondern nur eine Chrismation vorgenommen wurde) 53), sich soviel als möglich anzunähern wünschte, theils, wie schon früher bemerkt, in dem Interesse, auch für dieses Sakrament ein sichtbares Element zu gewinnen, und es dadurch den beiden anderen Sakramenten gleichförmiger zu machen.

Doch blieb es in dem Zeitraume, von welchem wir handeln, nicht bloß bei den drei erwähnten Sakramenten. Wenn man nämlich auch da, wo man die x. e. sogenannten Sakramente aufzählte, nur sie nannte, woraus man mit Recht schließen kann, daß man Alles Andere, noch nicht wagte, mit diesen drei hervorragenden Sakramenten auf Eine Linie zu stellen, wandte man doch außerdem den Namen Sakrament, und zwar im eigentlichen Sinne, auch bereits auf eine nicht geringe Menge anderer kirchlicher Handlungen und Gegenstände gelegentlich an. Als solche sind insbesondere folgende hervorzuheben.

1. Die Sakramente der Katechumenen, welche ben Zweck hatten, diejenigen Heiben, welche lebendiges Berlangen nach der chriftlichen Gemeinschaft hatten, und doch der kirchlichen Sitte gemäß noch nicht sogleich vollständig in dieselbe aufgenommen werden konnten, wenigstens in gewisser Weise bereits an die Kirche zu fesseln, und ihnen zugleich dafür, daß man ihnen den vollen Genuß der christlichen Gnade, welche nur durch die Tause und Eucharistie selbst gegeben werden

52) Cf. Concil. Laod. (im 4. Jahrh.) can. 48: υτι δεί τους ηωτιζομένους μετά το βάπτισμα χρίεσθαι χρίσματι επουρανίω χαι μετόχους είναι τῆς βασιλείας τοῦ χριστοῦ. 53) Eo verordnet das eben angeführte Cono. Laod. can. 7, daß die Novatianer,

53) So verordnet das eben angeführte Conc. Laod. can. 7, daß die Novatianer, Photinianer und Teffareskaidekatiten nach Abschwörung ihrer Rezerei nur έχμαν-Θάνοντες τα της πίστεως σύμβολα, χοισθέντες τε τῷ άγμο γοίσματι zur Communion zugesaffen werden sollen. Ganz ähnlich spricht sich auch der 7. Canon des Concil. Constant. (a. 381.) und der 95. Canon des Conc. Quinisext. (a. 692.) aus.

<sup>49)</sup> Ueber die der Confirmation im Unterschiede von der Taufe zuerfannte eigenthumliche Kraft vergl. unten Abschn. XII.

<sup>50)</sup> So findet sich in bem Pontificale Romanum Clem. VIII. jussu restitutum atque editum. Rom. 1611. in bem Formular für die Consirmation von einer handaustegung überhaupt nichts. Dieselbe Erscheinung bietet auch der römische Katechismus bar.

<sup>51)</sup> Der Name sacramentum confirmationis findet sich allerdings auch schon 51) Der Name sacramentum confirmationis findet sich allerdings auch schon in dieser Beriode, z. B. im 2. Canon des Con. Araus. (a. 441.), im 5. Canon des Cone. Rotomag. (a. 650.), bei Ahytho von Basel, aber doch im Sanzen nur selten. In allgemeinen Gebrauch fam er zur Bezeichnung diese Saframentes erst seite dem 11. und 12. Jahrhundert, nachdem auch die unetio inflrmorum zu allgemeinerer Anerfennung gelangt war, um diese beiden Saframente sogleich durch den Namen von einander zu unterscheiden. Er erinnert übrigens deutlich an die ursprüngliche Bedeutung der Sandlung, indem ja anstänglich die außerhalb der Rirche gelausten späretifer durch sie nur als wirflich Getaustie bestäutgt werden sollten (cf. Concil. Rotomag. (a. 650.) can. 5: ut purgatae fidei integritate firmentur manus impositione), damit sie nun auch der Gnadengaben der Laufe theilhaftig werden fönnten.

konnte, noch versagen mußte, eine Art Surrogat zu geben. Räber ift unter ihnen Folgendes zu verstehen. Bekanntlich war es ichon im britten Jahrhundert firchliche Sitte, daß, wenn erwachsene heiden sich zur Taufe gemeldet hatten, diese nicht sogleich zur Taufe selbst zugelaffen wurden, sondern zuvor eine längere, mitunter sogar burch mehrere Jahre sich hinziehende, Ratechumenatszeit durchmachen mußten, während welcher sie nicht nur durch specielle seelsorgerliche Pflege, sontern auch durch eine Reihe liturgischer Akte auf die Taufe vorbereitet wurden. Diese Vorbereitungsatte waren anfangs in verschiedenen Begenden verschieden, und folgten auch nicht überall in derfelben Orbnung auf einander. Bald jedoch bildete fich hierin eine bestimmtere tirchliche Sitte aus, wenn auch im Einzelnen in ben verschiedenen Gegenden fich noch manche Verschiedenheiten forterhielten 54). Schon seit dem britten Jahrhundert gliederte sich der Katechumenat in drei Stufen: die der Audientes ober "Christiani", die der Gonu flectentes ober Catechumeni im engeren Sinne, und die der Competentes. Entsprechend diesen brei Stufen bildeten sich nun seit dem vierten Jahrhundert drei burch längere Zwischenzeiten von einander gesonderte Gruppen von Initiationsaften aus, burch beren erste ber bisherige Seibe zum "Chriften", burch bie zweite zum Ratechumenen im engeren Sinne gemacht wurde, mährend die britte den Zweck hatte, unmittelbar auf die Taufe felbft vorzubereiten 55). Die erste Gruppe nun, welche den Zweck hatte, ben bisherigen Heiden auf die erste Stufe der Annäherung an die christliche Gemeinschaft zu versetzen (christianum facere), bestand vorzugsweise in ber Bezeichnung mit bem Rreuz, ber eine vorläufige Befragung

<sup>54)</sup> Bergl. Höfling, das Sakrament ber Taufe nebst den anderen bamit zusammenhängenden Aften ber Initiation. Erl. 1846. 1. Bb.

<sup>55)</sup> Concil. Constant. (a. 381.) can. 7: xαι την μεν πρώτην ημέραν ποιουμεν αυτούς χριστιανούς, την θε θευτέραν κατηχουμένους, είτα την τρίτην ουμεν αυτους χροσιτάνους, την σε στοτετία χατηχούμους, ετα την τοιτη έξο ο χίζο μεν αυτούς μετά τοῦ έμι υσάν τοίτον είς το πρόσωπον χαι είς τά στα αυτών χαι ούτως χατηχούμεν αυτούς χαι ποιούμεν αυτούς χορνίζειν είς την έχχλησίαν χαι άχροάσθαι τῶν γραφών χαι τότε αυτούς βαπτίζομεν. — Auch Sugo von St. Victor unterscheidet noch brei folcher Gruppen, doch mit ande rer Benennung. Bergl. de sacram. christ. fid. lib. II. P. VI. c. 10: Tria quippe sunt usque ad susceptionem novitatis perficienda, quibus baptizandus quasi concipitur et nutritur et usque ad integritatem novae vitae promovetur. Haec autem sunt catcchismi, exorcismi, orationes. 56) August. contr. Faust. lib. XIX. c. 14: Si antiqui justi pro illis prae-

nunciativis sacramentis et rerum nondum impletarum figuris omnia dura et horrenda perpeti parati fuerunt et plerique perpessi sunt: - - quanto magis nune pro baptismo Christi, pro cucharistia Christi, pro signo Christi ad omnia per-ferenda paratior debet esse Christianus, cum illa fuerint promissiones rerum complendarum, haec sint indicia completarum. — Mus (påterer 3cii vergl. Hugo a St. Vict. de sacram. chr. fid. lib. I. P. IX. c. 6. p. 563. lib. II. P. IX. c. 1. p. 636.
— de sacr. leg. nat. et script. p. 413. — Miscellan. II. lib. IV. tit. 29. p. 284.
57) August. de peccat. merit. et remiss. lib. II. c. 26: Non uniusmodi est

über ben Glauben, Gebet mit Erorcismus, Benegung ber Ohren und Rafe mit Speichel und Beftreuung mit geweihter Afche vorauszugehen, ein breimaliges Unhauchen aber nachzufolgen pflegte. Die zweite Gruppe, burch welche ber Christianus zum Catechumenus im engeren Sinne gemacht wurde, bestand vornehmlich in Benediction und Darreichung von geweihtem Salz, verbunden mit nochmaliger Bezeichnung mit bem Rreuz, Gebet und handauflegung. Endlich die britte Gruppe, burch welche ber Catechumenus auf die Stufe bes Photizomenates trat, auf welcher er unmittelbar auf die Taufe vorbereitet werden follte, be= ftand bauptfächlich in der Abrenunciation, Ablegung des Glaubens= betenntniffes, Exorcismus, Handauflegung und Salbung mit Del an Bruft und Schultern. Alle drei eben genannte Gruppen von Initiationsaften nun, ober wenigstens einzelne handlungen in jeder derfelben, erbielten in der Beriode, von welcher wir jetzt handeln, den Charafter besonderer Sakramente. Was die Bezeichnung mit dem Kreuz betrifft, welche bas Charafteristische ber ersten Gruppe bildete, so wurde diefe zwar, wie es scheint, nur selten ausbrücklich mit dem Namen Saframent bezeichnet 56), offenbar aber wurde ihr bie Bedeutung eines Saframentes zugeschrieben 57), fofern fie nicht als eine bloß symbolische Handlung angesehen, sondern ihr bie Kraft beigelegt wurde, den Reim ber Wiedergeburt, welche durch die Taufe vollendet werde, bereits in ben Menichen zu legen 58). - Defter noch murbe bie Benetung ber Ohren und Nafe mit Speichel 59), bie Benediction ber Afche und bie Bestreuung ber Ratechumenen mit berfelben 60) burch ben Ausbruck Sakrament ausgezeichnet. Was ferner die zweite Gruppe

sanctificatio, nam et catechumenos secundum quendam modum suum per signum eracis — puto sanctificari.

58) So heißt cs in der dem Augustin fälfchlich zugeschriebenen Schrift de symb. ad Catechumenos c. 1: Nondum quidem adhue per saerum baptismum renati estis, sed per erucis signum in utero ecclesiae jam concepti estis. Bergl. auch d. Missale Gothic. herausgegeben von J. M. Thomassu, und Raban. Maur. de instit. elerie. I, 27.

59) Ambros. de myster. c. 1: Aperite igitur aures et bonum odorem vitae acternae inhalatum vobis munere sacramentorum carpite, quod vobis significavimus, cum apertionis celebrantes mysterium diceremus Ephphata, quod est adaperire. — Raban. Maur. de instit. cleric. I, 27: Postea tanguntur ei nares et anres cum saliva, et dicitur ei illud verbum evangelicum, quod Jesus, quando surdum et mutum sanavit, tangens cum sputo linguam ejus et mittens digitos suos in auriculas ejus dixit: Ephphata, quod est: adaperire. Hoc enim sacramentum hic agitur, ut per salivam typicam sacerdotis et tactum sapientia et virtus divina salutom ejusdem catechumeni operetur, ut aperiantur ei nares ad accipiendum odorem notitiae dei, ut aperiantur illi et aures ad audiendum mandata dei sensuque intimo cordis reponendum. — Biemlich biefelben Eborte wieber: belt auch noch Hugo a St. Viet. de sacram. chr. fid. lib. II. P. VI. c. 10.

60) Rituale Rom. quod ex veteri ecclesiae usu restituit J. A. Sanctorius Casertanus (b. Assemani cod. lit. eccl. univ. I. 88.).

ber Initiationsakte betrifft, so erhielt besonders die Benediction bes Salzes und bie Darreichung beffelben an bie Ratechumenen ben Charakter eines besonderen Sakramentes. 218 folches bezeichnen riefen Gebrauch Augustinus 61), die im Jahre 397 gehaltene britte Spnode zu Carthago 62), das Sacramentarium des Gelafius 63), das Sacramentarium Gregors bes Großen 64), Ifibor von Sevilla 65), eine Bufordnung aus dem achten Jahrhundert 66), Theodulph von Orleans 67) und Jeffe von Amiens 68) († 836). Bon ber britten Gruppe ber Initiationsafte aber erhielten einen faframentlichen Charafter ber Eror. cismus 69) und bie Salbung ber Bruft und Schultern mit geweihtem Del 70).

2. Ferner erhielt in dieser Periode die Ordination der Rleriker ben Rang und Namen eines Sakramentes. Nachweislich bezeichnete fie als folches querft Augustinus, ber aber bereits fagen konnte, bag qu feiner Beit in ber Rirche über ihre fakramentliche natur tein Zweifel beftebe 71). In berfelben Beife zeichnete fie Leo der Große 72), Gregor ber Große 73) und bie bereits angeführte Bufordnung aus dem achten Jahrhundert 74) aus.

3. Ebenso wurde auch die Fürsten=Salbung nicht selten, 3. 18. von Gregor dem Großen 75) und Ifidorus von Sevilla 76), als Satrament bezeichnet.

4. Bas ferner die Kranten = Salbung betrifft, fo ift das älteste Zeugniß von der Anwendung derselben in der katholischen Rirche 77) zu religiösen Zwecken eine Verordnung Innocentius I. († 416) an ben

62) Can. 5. 63) Muratori liturg. Rom. vet. I. p. 533 sqq.

64) Gregorii M. Opp. T. V. p. 246, cf. p. 238.

65) De eccles. offic. lib II. c. 21.

67) De ordine baptismi c. 5. 68) Bibl. max. T. XIV. p. 71. 69) So ftellt Augustinus den Eroreismus, die Taufe und die Consirmation zusammen, und bezeichnet fie als drei zusammengehörige Saframente, von benen teines fehlen durfe, wenn der Mensch ein voller Chrift werden solle. Bergl. Serm. 227: Si bene accepistis, vos estis, quod accepistis - - Sic et vos ante jejunii humiliatione et exorcismi sacramento quasi molebamini. Accessit baptismus, et aqua quasi conspersi estis, ut ad formam panis veniretis. Sed nondum est panis sine igne. Quid ergo significat ignis? Hoc est chrisma. Oleum enim ignis nostri, spiritus sancti est sacramentum — Bergl. auch Pseudo-August. de symbolo §. 1.

70) Vergl. b. Sacram. Gelasii (b. Muratori p. 555.). - Sacram. monast.

<sup>61)</sup> De peccat. merit. et remiss. lib. II. c. 26: Quod accipiunt catechumeni, quamvis non sit corpus Christi, sanctum est tamen et sanctius quam cibi, quibus alimur, quoniam sacramentum est. - De catech. rud. c. 26. §. 50: De sacramento sane' (salis?), quod accipit, cum ei bene commendatum fuerit, signacula quidem rerum divinarum esse visibilia, sed res ipsas invisibiles in eis honorari; nec sic habendam esse illam speciem benedictione sanctificatam, quemadmodum habetur in usu quolibet: dicendum etiam, quid significet et sermo ille, quem audivit, quid in illo condiat, cujus illa res similitudinem gerit.

<sup>66)</sup> Collectio antiqua canonum poenitentialium lib. II. c. 101. (d'Acherii Spie. T. I. p. 545.),

Bischof Decentius von Eugubium 78), in welcher auch bereits ausbrücklich ihre sakramentliche Natur geltend gemacht wird. Doch scheint ihre Anwendung als eines religiösen Gebrauches damals noch etwas ber römischen Kirche Eigenthümliches gewesen zu fein. Bu allgemeinerer Anerkennung gelangte sie erst seit dem 8. Jahrhundert. So wurde bieselbe als Sakrament bezeichnet in ber früher erwähnten Bukordnung aus bem 8. Jahrhundert 79), in ber Regel, welche Chrobegang, Bischof von Metz, ben Kanonikern seines Sprengels ums Jahr 760 gab 80), in einer Bufordnung bes Halitgar, Erzbischofs von Cambray 81) († 831), von Amalarius Fortunatus 82), der zu Anfang des 9. Jahr= hunderts Diakonus zu Metz war, von dem Concil zu Chalons (a. 813) 83), bem Concil zu Pavia (a. 850) 84), von Rabanus Mau= rus 85). Atto II., Bischof von Bercelli (10. Jahrh.) 86). Die Genannten zeigen fich jedoch fast fämmtlich als burchaus von Innocenz abhängig und besprechen die Kranken=Salbung fast durchgängig mit des letzteren Borten, ein Beweis davon, daß das Auftommen bieses Gebrauches in ber Bestimmung bes Innocenz allein seinen Grund und seine Stüte batte. Uebrigens war die Handlung von dem nachmaligen Sakrament ber letzten Delung noch in mehrfacher Hinsicht verschieden, denn a) sie ftand in ber Regel mit ber öffentlichen Buße in Zusammenhang, und wurde baber, wie es scheint, auch nur bei solchen für nothwendig gehalten, welche sich schwerer Vergehungen schuldig gemacht hatten 87), b) als Hauptzwed ber Salbung wurde nicht, wie fpäter, bie Sünden-

Moisac. (aus bem 10. Jahrh.) ibid. p. 199. - Magnus Senon. tract. de bapt. -Leidradus Lugd. de bapt. c.2. — Raban, Maur. de cleric. instit. lib. I. c. 27. 71) De bono conjug. c. 24. §. 32. (T. VI. p. 247.) c. 18. §. 21. (p. 242.). — Contr. epist. Parmeniani lib. II. c 12. §. 28. (T. IX. p. 29. 30.).

72) Epist. 12. c. 9. - Ep. 9. c. 1.

73) Expos. in 1 Regg. lib. VI. c. 3. (1 Sam. 16, 12.) Opp. T. I. p. 457. 459. 74) Lib. III. c. 127. p. 560.

75) Expos. in 1 Regg. lib. VI. c. 3. T. I. p. 457. - lib. IV. c. 5. (in 1 Sam. 10, 1.) p. 329.

76) Quaest. in Gen. c. 29. p. 190. 77) Zwar fagt fcon Irenaus (adv. haer. I, 21), daß die Herakleoniten ihre Sterbenden mit einer Mischung von Baffer und Del unter Gebet gesalbt haben. Allein es ift gewiß voreilig, wenn römifche Theologen bamit beweisen wollen, daß berfelbe Gebrauch, von bem fich fonst nirgends eine Spur findet, bamals auch be-reits in ber fatholischen Kirche bestanden habe.

78) Epist I. c. 8. 79) Lib. II. c. 110. p. 546.

80) Cap. 71. (d'Acherii Spic. T. I. p. 579.).

81) Lib. de ordine poenitentium c. 16. (Bibl. max. T. XIV. p. 919.) 82) De ecclesiastico officio lib. I. c. 12. (Bibl. max. T. XIV. p. 945.).

83) Can. 48. (Mansi, concil. coll. T. XIV. p. 104.).

84) Cap. 8. (Mansi 1. l. p. 932 sq.).

85) De poenitentium satisfactione lib. II. c. 17. T. VI. p. 117.

- 86) Capitulare c. 89. (d'Acherii Spic. T. I. p. 411.).
- 87) So fagt noch Gottfried Abt von Bendome († 1132) Epistol. lib. II. ep. 20.

## Sechfter Abschnitt.

vergebung, sondern gerade die Herstellung der Gesundheit angeschen <sup>88</sup>), c) die Salbung konnte daher auch dis zum 9. Jahrhundert nicht bloß bei Todtkranken, sondern bei allen Kranken ohne Unterschied vorgenommen werden <sup>89</sup>), d) in älterer Zeit war es nicht bloß den Priestern, sondern allen Christen gestattet, dieselbe zu vollziehen <sup>90</sup>), e) endlich war die Materie der Handlung in ältester Zeit noch nicht, wie später, geweihtes reines Olivenöl, sondern geweihtes Chrisma<sup>91</sup>).

5. Ferner erhielten auch alle durch das Wort des Priefters geweihte Gegenstände, mittels deren die eben beschriebenen Handlungen vollzogen wurden, den Rang und Namen von Saframenten. So das geweihte Taufwasser<sup>92</sup>), das Del oder Chrisma, welches zu den verschiedenen Weihungen, zur Weihung der Katechumenen, zur Taufe, Confirmation, Salbung der Priester, Könige, Kranken verwendet wurde <sup>93</sup>), Brod und Wein des heiligen Abendmahls <sup>94</sup>), das Salz, welches den Ratechumenen gereicht wurde <sup>95</sup>), geweihte Wachskerzen<sup>96</sup>) und dergl.

6. Dagegen gab es ein besonderes Saframent, das wie das nachmalige Saframent der Buße, die Bestimmung gehabt hätte, für die nach der Taufe begangenen Todsünden Vergebung zu ertheilen, in dieser Periode noch nicht. Noch ging man allgemein von der Ansicht aus,

88) Beda Vener. in Jacob. c. 5. — Das 2. Nachener Concil a. 836. c. 2. — Das Cencil zu Pavia a. 850. c. 8. — Ebenso urtheilte auch noch in späterer Beit Guil. Altiss. Summ. lib. IV. tr. 7. qu. 1.

89) Bergl. Abfchn. X. 90) Bergl. Abfchn. IX. 91) Bergl. Abfchn. VII.

92) So fchon Tertull. de bapt. c. 4. — Ambros. de initiandis e. 4: Quid est aqua sine cruce Christi? Elementum commune sine ullo saeramenti effectu. — Comment. in Luc. 22, 10: O aqua, quae saeramentum Christi esse meruisti, quae lavas omnia nec lavaris. — August. in Joann. evang. tr. 80. (T. III. P. II. p. 511 f.): Detrahe verbum et quid est aqua nisi aqua? Accedit verbum ad elementum et fit saeramentum. — De cataelysmo (August. Opp. T. VI. p. 448 sqq) — Theodulph. Aurel. de ordine bapt. (Bibl. max. T. XIV. p. 11.) — Raban. Ma ur. de universo lib. V. c. 11.

93) August. contr. litt. Petiliani lib. II. c. 104. — de bapt. contr. Donat lib. V. c. 20. §. 28. — Serm. 227. T. V. p. 677. — Gregor. M. lib. sacram. T. V. p. 106 sq.: creaturam chrismatis in sacramentum perfectae salutis vitacque confirmes. — Isidor. Hisp. etymol. lib. VI. c. 19. §. 30. epist. ad Lendefr. §. 8. T. II. p. 519. — Bonif. archicp. Mogunt. statut. §. 5: Ut presbyteri sub sigillo custodiant chrisma et nulli sub praetextu medicinae vel cujuslibet rei donare praesumant. Genus enim sacramenti est, non ab aliis nisi a sacerdotibus contingi debet. — Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11. u. v. — Paschas. Ratb. de corp. et sang. dom. c. 3. — Amalar. Fortunat. de eccles. offic. lib. I. c. 12: (Olcum pro infirmis) quando a populis offertur, simplex liquor est, P<sup>am</sup>

<sup>(</sup>Magna Bibl. T. XV. Par. 1654.) p. 506: Unctio enim infirmorum publicae poenitentiae est sacramentum, quam non esse repetendam sicut nec baptismum testatur Augustinus, testatur Ambrosius. Bergl. auch Steiß in Herzege Real-Eneyflopad. X. Art.: die lette Delung. S. 554.

baß, wie die Taufe alle vor dieser begangenen Sünden tilge, so es für die nach ber Taufe begangenen keines anderen Sakramentes bebürfe, als bes beiligen Abendmables. Auch war das Bufwefen ber alten Rirche ein folches, welches für eine Einrichtung wie die des späteren Bußsakramentes gar keinen Raum lick. Ja man kann mit Recht sagen, daß, wenigstens in den ersten Jahrhunderten, noch alle Borbedingungen zu demfelben fehlten: a) In den ersten vier Jahrhunderten waren zur Beichte nicht alle die verpflichtet, welche Todfünden 97) im Sinne der späteren katholischen Rirche begangen hatten, sondern nur die Wenigen, welche sich grober Verbrechen, wie des Morbes, Chebruchs, Betruges, Rirchenraubes, Götendienstes, Meineides ichulbig gemacht hatten. Erst feit bem 5. Jahrhundert wurden, und zwar zunächft nur in ber altbritischen und irländischen Rirche, auch Gebankensünden Gegenstand ber Beichte. b) Die Beichte war in ben ersten vier Jahrhunderten mit wenigen Ausnahmen nicht eine private, sondern eine öffentliche, sie geschah vor dem gesammten Klerus sammt ber Gemeinde. Erst Leo ber Groke ordnete eine geheime Beichte por bem Priefter allein an. c) Die Beichte zog nicht, wie bei bem späteren Buffatramente, Bergebung ber Sünde durch ben Priefter, sondern vielmehr Excommunication nach sich. d) Dem Sündenschmerze und ben

94) Ambros. de sacram. IV, 3. u. 4. — de initiand. c. 9. — de fide IV, 5. — Isidor. Hisp. etymol. lib. VI. c. 19. §. 29. 30. — Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11. u. o. — Paschas. Ratb. de corp. et sang. dom. c. 3. — Gregor. M. lib. sacr. dom. V. post Theoph. (T. V. p. 80.), dom. in ramis palm. (p. 101.), fer. I. post dom. III. in quadrag. (p. 93.), VI. Idus Novembr. nat. 55. quatuor coronatorum (p. 155.) u. c.

95) Sacram. Gelas. b. Murat. lit. Rom. vet. I. 533 sqq.: Proinde rogamus te, domine deus noster, ut hace creatura salis in nomine trinitatis efficiatur salutare sacramentum ad effugandum inimieum. — Dicfelben Worte bei Gregor. M. lib. sacram, ord. baptisterii (Opp. T. V. p. 246.) cf. p. 238. (salis et aquae benedictio major). — Jesse Ambian. (Bibl. max. T. IV. p. 71.): Sal elementum est et, postquam sanctificatum est, fit sacramentum.

96) Amalar. Fortun. de eccles. offic. lib. I. c. 18. p. 952: Cereus propterea benedicitur, quia nisi ex benedictione ministri non potest ex sua simplici natura transire in mysteria.

97) Der nachmalige Unterschied zwischen Todsünden und läßlichen Sünden bestand überhaupt in der alten Kirche noch nicht. Zwar unterschied man schon damals zwischen schweren und leichten Sünden, und nahm an, daß erstere, wenn sie nach der Taufe begangen worden, die Gemeinschaft Christi aufheben und von Gott nicht ohne Bermittelung der Kirche vergeben werden, während letztere schon in Folge des Gebetes dessen, der fie begangen, erlassen werden. Man rechnete aber zu ben fehweren Sünden nicht Alles das, was heut die fathelische Rirche zu ihnen rechnet, werden sinder ein, wie Worde, scheften gezöhlt auf einige wenige der gröhften Bergehen ein, wie Word, Chebruch, Betrug, Göhendienst und vergl., während alle Gedantensfünden zu den leichten gezählt wurden.

Gelasianum b. Muratori liturg. Rom. vet. I, 555. und d. Formular der chaldäischen ober nestorianischen Christen für die Weihung des Katechumenenöls b. Assoman. I, 195.

Bugübungen wurde allerdings die Kraft zugeschrieben, Sündenvergebung zu bewirken. Noch aber waren letztere nicht etwas von der Rirche Auferlegtes, sondern etwas freiwillig Uebernommenes. Auch folgten sie ber Reconciliation nicht nach, sondern gingen berselben voran. e) Dem Klerus wurde noch nicht die Macht zugeschrieben, Sünden zu vergeben, sondern nur theils die, welche sich schwerer Sünden schuldig gemacht hatten, nach geschehener Beichte, ober wenn sie auf anderem Wege ihrer Bergehen überführt worden waren, aus der Kirchen = Gemeinschaft auszuschließen und nach geschehener Buße wieder in bie Rirchen = Gemeinschaft aufzunehmen, theils hatten sie Fürbitte zu leisten, baft Gott ihnen ihre Sünden vergeben wolle. Dagegen zeigen fich in dieser Beriode allerdings schon manche Erscheinungen, welche die Entstehung des nachmaligen Sakramentes der Buße vorbereiteten. Sø a) wenn der Sündenschmerz sammt den freiwillig übernommenen Bugübungen vielfach mit der Taufe in Barallele gestellt und mit Rücksicht auf diese als secunda tabula post naufragium bezeichnet wurde 98); b) wenn die Reconciliation, welche in der ältesten Kirche nur einmal gewährt worden, feit dem 5. Jahrhundert öfter gestattet wurde; c) wenn bie Reconciliation auch bereits ben Namen eines Sakramentes erhielt 99).

7. Was endlich die Ehe betrifft, so kann zwar nicht zweifelhaft seich, daß dieselbe in dieser Periode bereits vielsach als Sakrament be zeichnet wurde, doch geschah dieß auch jetzt noch in ganz anderem Sinne, als in welchem die bisher besprochenen Sakramente so benannt wurden, nicht als Mittel der Sündenvergebung und Ertheilung der göttlichen Gnade, sondern lediglich, sofern dieselbe eine geheimnißvolle und unauslösliche Berbindung und als solche Bild der zwischen Christus und der Kirche bestehenden Gemeinschaft sei 100).

Aus dem Bisherigen geht hervor, daß die Zahl der kirchlichen Handlungen und Gegenstände, denen man den Namen und Rang von Sakramenten zuschrieb, in der Periode, von welcher wir soeben ge handelt haben, je mehr und mehr wuchs, wenn man auch noch zwischen

<sup>98)</sup> Tertull. de poenit. c. 4. — Pacian. ep. 1. c. 5. — Ambr. de lapsa virg. 8, 38. — Hieron. ep. 130. §. 9. ep. 84. §. 6. comment. in Jesaj. (3, 8 sq.) lib. II. cf. ep. 147. §. 3. — Isidor. de eccl. offic. lib. II. p. 468 sqq. — Raban-Maur. de universo lib. V. c. 11. — Rodulph. archiep. Bituricens. (842-66-) cap. 33. (Mansi concil. coll. T. XIV. p. 959.) — Bruno Herbipolens. episc. († 1045.) in Psalm. VI. (Bibl. max. T. XVIII. p. 82.).

<sup>99)</sup> Gregor. M. lib. sacram. (orat. ad reconciliandum poenitentem) T. \_\_\_\_\_ p. 108. — Ueber die allmählige Entstehung des Bußfaframentes vergl. die trefflic Schrift von Steitz, das römische Bußfaframent. Frankf. a. M. 1854.

<sup>100)</sup> Cf. August. de fide et operibus §. 10. (T. VI. p. 125.). — de bor conjugali c. 7. §. 6. (p. 286.), §. 7. (p. 237.), c. 15. §. 17. (p. 241.), c. 18. §. 2

ihnen einen Unterschied machte, indem man bei Aufzählungen allein Taufe, Confirmation und Abendmahl nannte und baburch zu erkennen gab, baß man bicje in einem höheren Sinne als Sakramente betrachtete, als alle übrigen. Es tann uns aber nicht auffallen, wenn, je mehr bie nebenbei genannten Sakramente allmählig an Ansehen stiegen und in allgemeinere Aufnahme tamen, bie bisher gemachte Unterscheidung immer mehr zurücktrat und baburch bie Zahl ber Sakramente überhaupt im Bewußtsein ber Kirche eine immer mehr ungewisse wurde. Es war bas im britten ber von uns bezeichneten Zeiträume ber Fall, welcher vom Anfang des 11. Jahrhunderts bis auf Petrus Lombardus reicht, in welchem man nicht nur schrankenlos in der Bermehrung der Sakramente fortschritt, sondern auch fast gänzlich bie bisherige Unterscheidung fallen ließ. Die meisten Schriftsteller dieses Zeitraumes führen lange Reihen von Sakramenten auf, ohne irgendwie noch zu erkennen zu geben, baf zwischen ihnen eine Rangverschiedenheit bestehe. Biele von ihnen nennen auch bestimmte Zahlen, boch fo, bag taum Einer mit bem Andern übereinstimmt, weber in der Bestimmung der Babl felbst, noch auch binfictlich ber Sakramente, welche in biefe Babl aufgenommen werben. So gablt Betrus Damiani († 1072), ber Freund Greaor's VII., in feiner 69. Rebe ausbrücklich 12 Sakramente, als welche er aufführt: die Taufe, Confirmation, Krankensalbung, Bischofsweihe, Rönigsweihe, Rirchweihe, Beichte, Weihung der Ranoniker, der Mönche, ber Eremiten, ber Nonnen, die Ehe 101). Doch ift ihm damit die 3ahl ber Sakramente noch nicht erschöpft, ba er an anderen Stellen auch noch bas heilige Abendmahl, die Ordination der Kleriker überhaupt, bas Salz für die Katechumenen, das geweihte Taufwasser und das geweibte Chrisma 102) als Saframente bezeichnet. Berno von Reichenau († 1048) zählt hinter einander auf die Taufe, Leib und Blut Christi, bie Weihung des Chrisma, die Handauflegung, die Ordinationen der Merifer, die Rirchweihe 103). ganfrant († 1089) zählt an ber einen

101) Opp. ed. D. Constant. Cajetan. (Bassani 1783.) T. II. p. 372 sqq. cf. serm. X. (in coens dom.) T. II. p. 46 sq. serm. 58. p. 809. epistol. I, 13. T. I. p. 168. — Contr. inscitiam et incuriam clericorum c. 1. T. III. p. 506.)

102) Lib. gratiss. c. 9. T. III. p. 96. c. 20. p. 116. c. 31. p. 131. - Epistol. lib. I. 13.

103) Lib. de quibusdam rebus ad missae officium pertinentibus c. 2. (Bibl. **max. T. XVIII.** p. 58.).

<sup>(</sup>p. 242 sq.), c. 42. §. 32. (p. 246 sq.). - · de nupt. et concup. lib. I. c. 10. (T. X. p. 285.). - Leo M. epist. 167, 4. - Isidor. de eccles. off. lib. II. c. 20. §. 2. (T. II. p. 475.). - Raban. Maur. de judicio poenit. laic. c. 36. (T. VI. p. 122.). - poenitentium lib. c. 8. p. 158. - Collectio antiqua can. poenit. lib. I. c. 62 (d'Acherii Spic. T. I. p. 526.).

Stelle 104) vier Sakramente, nämlich ben Glauben, die Taufe, die Weihung des Leibes und Blutes Christi und die Beichte, an einer andern Stelle nennt er auch noch die Bischofsweihe 105). Hildebert von Tours († 1134) gählt in feiner 132. Rebe neun Saframente hinter einander auf, nämlich die Confirmation, die Rirchweihe, die Ordination, die Consecration der firchlichen Gefäße, der Altäre, bes Leibes und Blutes Chrifti, die Taufe, die Absolution und die Ginfegnung ber Ebe 106). Außerdem bezeichnet er in feiner 39. Rebe auch noch die Fußwaschung als Sakrament 107). Hugo von St. Victor führt in seiner Summa sententiarum hinter einander als Saframente auf: Die Taufe, Confirmation, Euchariftie, Krankenfalbung und Che 108). Dagegen unterscheidet er in seiner Schrift über bie Sakramente bes chriftlichen Glaubens brei verschiedene Rlassen von Saframenten. 1. biejenigen, auf benen vorzugsweise bas heil bes Menschen berube (sacramenta salutis), 2. diejenigen, die zur Erlangung der Seligkeit zwar nicht unbedingt nothwendig, aber boch zum Fortschritt in der Heiligung nützlich feien (sacramenta exercitationis), endlich 3. diejenigen, welche bazu bienen, die übrigen Sakramente vorzubereiten oder zu verwalten (sacramenta administrationis), und rechnet zur ersten Klasse bie Taufe und Euchariftie fammt der Rirchweihe und Confirmation, zur zweiten: bas Weihmaffer, die Afche, die geweihten Zweige, die geweihten Bachskerzen, die Bezeichnung mit dem Kreuz, den Exorcismus, das Ausbreiten der Hände, das Niederknieen, die Anrufung der Dreieinigkeit, endlich zur britten: die Ordination, die Weihung ber beiligen Gefäße. Gewänder und bergl. 109). Außerdem nennt derselbe gelegentlich noch viele andere Sakramente, wie die Buge 110), bas heilige Salz 111), bie Weihung ber Gloden 112), bas Schlagen ber Bruft 113), Neigen bes Hauptes 114), Sichniederwerfen 114), Erheben 115), Umdrehen 115), die Responsorien 116) und Jubelgesänge 116), den Glauben 117) u. f. w. Betrus Abälard zählt hinter einander fünf Sakramente auf, näm-

- 110) Summ. sentt. tr. 6. c. 10. Miscell. lib. I. tit. 104. 111) De sacram. chr. fid. lib. II. P. IX. c. 6. 112) Ibid.
- 113) Ibid. c. 8. Miscell. II. lib. IV. c. 29. 114) De sacram. chr. fid. lib. II P. IX. c. 8.
- 115) Ibid. lib. I. P. IX. c. 6.
- 116) lbid. und lib. II. P. IX. c. 1. c. 9. Miscell. II. lib. IV. c. 29.
- 117) De sacram. chr. fid. lib. I. P. X. c. 9. p. 571.
- 118) Epitom. theol. christ. c. 28-31.
- 119) Dialogg. lib. II. c. 23. (d'Acherii Spicil. Par. 1723. T. I. p. 188.).

<sup>104)</sup> De celanda confessione (Opp. ed. Lut. Paris. 1648. p. 379.). 105) Epist. 12. (Bibl. max. T. XVIII. p. 812.).

<sup>106)</sup> Opp. ed. Paris. 1708. p. 856. 107) Ibid. p. 427.

<sup>108)</sup> Tract. 5. 6. 7.

<sup>109)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 7. lib. II. P. V. c. 1.

lich die Taufe, die Confirmation, die Eucharistie, die Krankensalbung und die Ebe 118). Anfelm von Havelberg († 1158) nennt in Einer Reihe die Taufe, die Consekration des Leibes und Blutes Christi, die Weihung der Batriarchen, der Metropoliten, der Erzbischöfe, der Bischöfe, ber Priefter, der Diakonen und niederen Rleriker, die Salbungen mit bem Chrisma, die Buße, die Handauflegungen 119). Die Synode zu Rheims (a. 1049) unter Leo IX. zählt als Sakramente auf: bas beilige Del, das heilige Chrisma, die Salbung ber Kranken, die Leichenfeierlichkeiten, Begräbniffe, Die Taufe, Die Euchariftie und Die Ginfeanung ber Ebe 120). Von vielen anderen Spnoden und einzelnen Rirchenlehrern werden zwar die einzelnen Sakramente nicht hinter einander aufgezählt, besto zahlreicher aber sind bie Gebräuche, die gelegentlich von ihnen als Sakramente bezeichnet werden. So fpricht bie Spnobe von Arras (a. 1025) von vielen (plurima) Saframenten, welche Christus eingesett habe, und nennt mit Ramen bie Taufe, bie Eucharistie, das geweihte Del, mit welchem die Kranken und Ratechumenen gesalbt werden, die Salbung ber Bischöfe und Bresbyter 121); der Cardinal Humbert (+ um 1060) nennt ficher fechs Sakramente, nämlich tie Taufe, Leib und Blut Christi, die Handauflegung, bie Ordination, die Belehnung ber Bischöfe mit Ring und Stab und bie Kirchweihe 122); Bruno von Signi in Campanien († 1123) nennt das heilige Salz, die Taufe, die Confirmation und die Rirchweihe 123); Alger von Clugny († 1131) nennt die Taufe, bas Chrisma, die Sucharistie, die Buße und die Ordination 124); Gottfried von Bendome (+ 1132): den Glauben, das Salz ber Ratechumenen, die Taufe, die Confirmation, die Eucharistie, die Kraukenfalbung, die Bischofsweihe, die Abtweihe, die Investitur der Bischöfe burch Ring und Stab, die Investitur ber Aebte und die Kirchweihe 125); Bernhard von Clairvaur († 1153) redet von vielen Saframenten und nennt beren zehn, nämlich: die Taufe, Fußwaschung,

<sup>120)</sup> Ebenso auch bas Coneil. Placentin. (a. 1095.) unter Urban II. und bas Cone. Rhemens. (a. 1119.) und Tolosan. (a. 1124.) unter Calixt II. Bergl. auch bas Cone. Lateran. II. (a. 1139.) can. 2: quodlibet sacramentum ecclesiasticum utpote chrisma vel oleum sanctum, consecrationes altarium vel ecclesiarum.

<sup>121)</sup> d'Acherii Spie. T. I. p. 607 sqq.

<sup>122)</sup> Advers. simon. lib. II. c. 20. 28. 39. 40. lib. III. c. 15. 30. 41.

<sup>123)</sup> Expositio de consecratione ecclesiae in d'Acherii Spieil. T. I. p. 443 1894. p. 447.

<sup>124)</sup> De misericordia et justitia P. I. c. 62. P. III. c. 55. 56. 58. (Martene thesaur. nov. T. V. p. 1050. 1125 sq.).

<sup>125)</sup> De ordinatione episcoporum et de investitura laicorum (Magna Bibl.
Vet. Pátr. T. XV. p. 545 sq.) — Tract. de ordinatione episcop. et de investitura laicorum (ibid. p. 573 sq.) — De simonia et investitura laicorum (ibid. p. 546.).
— De possessionum ecclesiastic. investit. quod regibus concedatur (ibid. p. 546.).

Confirmation, Eucharistie, Krankensalbung, Beichte, Briefterweihe, 3nvestitur ber Kanoniker, ber Aebte und Bischöfe 126); Robert Bulleyn († 1153): die Taufe, Confirmation, Eucharistie, Beichte und Ordination 127); Hugo Erzbischof von Rouen († 1164); die Taufe, Confirmation, Euchariftie, Buße, Krankensalbung, Ordination, bas Martprium, bie Fürftenweihe, Mönchsweihe und Ebe 128), endlich Geroch von Reichersberg († 1169): die Taufe, Euchariftie, Ordination bes Priefters, des Bischofs, die Weihung des Chrisma, der Tempel und Altäre, endlich auch die Buße 129). Nur äußerst Benige gab es noch, welche fich zur ursprünglichen Zweizahl befannten, wie Fulbert von Chartres 130) († 1028), Bruno von Bürzburg 131) († 1045), Berengar von Tours 132) († 1089), wenn auch bie Meisten anerfannten, daß Taufe und Abendmahl in einem besonderen Sinne Satramente zu nennen seien 133).

So war benn in dieser Periode die Zahl der Sakramente eine völlig unbestimmte, die Menge der Dinge, die als solche bezeichnet wurben, eine fast unermeßliche geworben 134). Blicken wir auf bas, mas man mit biefem Namen benannte, fo laffen fich fünf verschiedene Alaffen unterscheiden. Man rechnete nämlich zu ihnen 1. alle biejenigen firchlichen handlungen, burch welche bem Menschen ber berrichenden Anschauung gemäß irgend eine Gnade, Tüchtigkeit ober Befugnif mitgetheilt wird, wie bie Taufe, die Darreichung des confecrirten Brobes und Beines, die Fußwaschung, die Absolution, die verschiedenen Salbungen, Handauflegungen ober sonstigen Weihungen von Personen, wie bie Weihung der Ratechumenen, die Confirmation, die Krankenfalbung, bie Fürstensalbung, die verschiedenen Ordinationen für firchliche Stufen, bie Investitur ber Aebte und Bischöfe, die Weihung ber Mönche,

129) Epist. ad Bernard. abbatem de simonia §. 22-24. 31.

<sup>-</sup> Quid sit sacramenti iteratio (ibid. p. 549.). - De promissionibus, quas pro consecratione sub nomine professionis abbates faciunt episcopis (ibid. p. 550.). -Epist. lib. II, 20. III, 11. — Serm. 5. u. 10.

<sup>126)</sup> Sermo de coena dom. §. 1-4. (Opp. ed. Venet. 1726. T. II. p. 175. sq.). - De vita S. Malachiae episc. Hiberniae c. 3. (T. I. p. 668.) c. 24. (p. 686 sq.). Exhort. ad milites templi c. 12. (T. I. p. 562.). - De diversis serm. 40. (T. II. p. 452.). — Epist. 241. (T. I. p. 238.). 127) Sentent. lib. V. c. 22. VII. c. 14.

<sup>128)</sup> Dialogg. theolog. lib. V. §. 7. 9. 10. 14. 16. 21. lib. VI. §. 1-4. lib. VII. §. 13. (Martene thes. nov. T. V.). - Epist. ad Matth. p. 982. - Contr. haeretsui temporis c. 4.

<sup>130)</sup> Ad Adeodatum epist. I. (Bibl. max. T. XVIII. p. 8 sq.). - Sermo cont Judaeos p. 47.

<sup>131)</sup> In Psalm. 65. v. 8. (Bibl. max. T. XVIII. p. 180.). - in Psalm. 13 v. 14. (p. 314.).

<sup>132)</sup> De sacra coena adv. Lanfrancum lib. post. (ed. Vischer. Berol. 1834.- = p. 114. 128. 153.

Eremiten und Nonnen 135), die Einfegnung der Ghe und die Einfegnung ber Leichen; 2. alle biejenigen Handlungen, burch welche ein lebloser Gegenstand für den firchlichen Gebrauch geweiht wurde, mochte man nun annehmen, daß durch biefe Weihung bem Gegenstande nur eine besondere Kraft mitgetheilt, ober daß die Natur desselben selbst verän= bert werbe, wie die Zubereitung und Weihung des Dels für die ver= schiedenen Salbungen, die bes Chrisma, die Confectation des Brodes und Weines für bas heilige Abendmahl, bie Weihung ber Rirchen, ber Altäre, ber beiligen Gefäße, ber beiligen Kleiber, ber Glocken, ber Bachsterzen, der Palmen und dergl.; 3. die durch das Wort des Prie= fters ober Bischofs geweihten Gegenstände felbst, wie bas geweihte Salz, Baffer, Del. Chrisma, Brod und Bein, Bachsterzen, Afche, Ring und Stab behufs ber Belehnung und bergl.; 4. überhaupt alle zum firchlichen Cultus gehörigen Carimonien, wie bie Bezeichnung mit dem Rreuz, bas Anhauchen beim Exorcismus, die Anrufung des breieinigen Gottes, das Absingen von Responsorien und Jubelgesängen, das Ausbreiten ber Hände, Schlagen ber Bruft, Neigen bes Hauptes, Sich niederwerfen, Auffteben, Sich umbreben, Riederknieen; 5. endlich auch viele andere Dinge, welche nur bas mit einander gemein haben, baß ibnen ein mystischer Charafter ober eine Sünden vergebende Rraft zu= geschrieben wurde, wie die Buße, die Beichte, der Glaube, das Mar= tprium, die Ebe.

Doch wurden, wie schon aus dem Bisherigen hervorgeht, aller= bings nicht alle diese Sakramente von Allen gleich hoch gestellt. Eine Menge der genannten Dinge wurden von verhältnißmäßig nur Wenigen unter die Sakramente gezählt. Von den Meisten waren als solche anerkannt nur das Sakrament der Katechumenen, die Tause, die

<sup>133)</sup> So 3. B. Rupert, Abt bes Klofters Deuts († 1135), de sapientia lib. II. c. 1: Sunt autem duo haec sacramenta maxima, baptismus scilicet et vivifica corporis et sanguinis ejus mensa. Cf. c. 19. 20. 25: Quia congeminatum fuit peccatum, recte congeminatum est et sacramentum. Cf. in Exod. lib. II. c. 19. — Lanfrank, Comment. in cpist. ad Rom. c. 4. v. 11. (Bibl. max. T. XVIII. p. 629.). — Hildebert. Turon. Serm. 4. p. 225. S. 56. p. 512. S. 72. p. 597. S. 84. p. 645. S. 139. p. 875. — Hugo a St. Vict., Summ. tr. VI. c. 2. p. 464. — de sacram. christ. fd. lib. I. P. IX. c. 7. p. 563. — Petr. Damiani lib. qui appellatur gratiss. c. 9. (T. III. p. 96). — Bernard. Claraev. Serm. de coena dom. §. 1-4. (T. II. p. 175 sq.).

<sup>134)</sup> Auch sprachen die Kirchenlehrer jest ausbrücklich von multa sacramenta, Die Christus eingeset habe, wie Petrus Damiani, Bernhard, die Synove von Arras, während Augustinus gelehrt hatte: Christus habe paucissima Bacramenta angeordnet.

<sup>135)</sup> Auch in der griech. Rirche galt das Mönchthum als Saframent. Bergl. Pseudo-Dionys. Areop. de eccles. hierarchia c. 2-7. und Theodor. Studit. **5.** Leo Allat. de eccles. orient. et occid. perpetua consensione lib. III. c. 16. §. 10.

Confirmation, das heilige Abendmahl, die Buße, Beichte oder Absolu= tion, die Ordination der Priester und niederen Kleriker, die Bischofs= weihe, die Kirchweihe, die Krankensalbung, die Ehe und die Fugwaschung. Doch so allgemein man diese für Sakramente erklärte, so bestanden boch auch über sie während dieses ganzen Zeitraums noch mannigfache Zweifel. So war man in Bezug auf das Sakrament der Ratechume= nen verschiedener Ansicht darüber, ob man das geweihte Salz als folches, oder die Darreichung desselben an die Katechumenen als Sakrament anzusehen habe. Nicht Wenige hielten daffelbe auch überhaupt- nicht für ein besonderes Saframent, sondern nur für einen besonderen Theil ber Taufe 136). Aehnlich verhielt es sich mit der Taufe, bei der die Einen ichon bas geweihte Baffer, Andere die handlung ber Taufe; nicht minder mit der Eucharistie, bei der man bald die Consecration des Brodes und Weines, bald die confefrirten Elemente felbit, bald endlich bie Darreichung ber letteren an den Communicanten für das Sakrament erklärte. Banz bieselbe Erscheinung bieten auch die Confirmation, bie Krankenfalbung, Priesterweihe bar. Bas die Confirmation betrifft, fo wurde diefe übrigens auch jett noch nicht selten nur für einen Theil ber Taufe erklärt 137), während fie von Anderen ebenfo wie die Taufe nnd Euchariftie zu ben hervorragenden Sakramenten gerechnet wurde 148). In Bezug auf die Absolution erklärte noch Robert Bullehn ausbrücklich, baß fie Sakrament nur im weiteren Sinne fei, als Zeichen einer beiligen Sache, nämlich als Declaration ber bereits in Folge ber inneren Reue erfolgten Sündenvergebung 139). Endlich hinfichtlich der Ebe zweifelte man, ob lettere felbst oder die Einsegnung derselben für ein Saframent zu balten sei. Doch meinten Manche, wie Abälard 140), baß sie überhaupt nur in uneigentlichem Sinne den Namen eines Saframentes verdiene.

Einen fehr wichtigen Wendepunkt hinfichtlich der Zählung ber

,

<sup>136)</sup> Cf. Petr. Damiani ad Gislerum epise. Auximan. c. 8. (Opp. T. III. p. 370.). — Humbert. card. adv. Simoniacos lib. II. c. 20. p. 720. — Gratian, concord. discord. can. P. II. c. 30. qu. 1. can. 1.

<sup>137)</sup> Bgl. die in der ver. Anm. angeführten Stellen. Außerdem Synod. Attreb-(a. 1025) in d'Acherii Spie. T. I p. 607 sqq. — Bruno Herbipol., Comment. in Cant. Annae (Bibl. max. T. XVIII. p. 333. — Noch Gratian fagt ausdrücklic P. II. c. 1. qu. 1. cap. 73: Ex eo autem, quod manus impositio iterari praecipi tur, sacramentum non esse ostenditur.

<sup>138)</sup> Humbert. card. lib. adv. Simoniacos II, 39. 40. — Hugo a S Vict. instit. cathol. in decal. leg. dom. lib. III. c. 50. — Abaelard. epiter theol. chr. c. 30.

<sup>139)</sup> Sententt. libri octo. P. VI. c. 61: Absolutio, quae peracta confession – super poenitentem a sacerdote fit, sacramentum est, quoniam sacerae rei signum est. Et cujus sacrae rei est signum, nisi remissionis et absolutionis? Nimirum

Saframente, wie hinsichtlich der ganzen Lehre von denselben bildet die Mitte des 12. Jahrhunderts, mit welcher wir in den vierten der früher bezeichneten Zeiträume eintreten. Während die dahin dem Belieben jedes Einzelnen überlassen gewesen war, wie viele und welche Saframente er zählen wolle, die Zählung daher eine durchaus schwankende und unbestimmte gewesen war, im Großen und Ganzen die Zahl in demsselben Maße zugenommen hatte, als der firchliche Eultus ein reicherer und mannigfaltigerer geworden war, hört von jetzt an diese Unbestimmtheit auf, indem fast sämmtliche Kirchenlehrer seit dem Ende des 12., namentlich aber seit dem Ansang des 13. Jahrhunderts darin mit einander übereinstimmen, daß sieben, nicht mehrere und nicht wenigere, Saframente anzunehmen seien. Als diese werden mit derselben Einstimmigkeit folgende, und in solgender Ordnung<sup>141</sup>) genannt: die Taufe, die Consistion, die Eucharistie, die Buße, die letzte Delung, die Ordination und die Che.

Die älteste Spur bieser Zählung hat man mit Unrecht schon bei Otto von Bamberg gesunden, da es ohne Zweisel nicht auf seine, sondern seines Biographen Rechnung zu seisen ist, wenn dieser von ihm erzählt, daß er den Bommern die genannten sieden Sakramente hinterlassen habe <sup>142</sup>). Ebenso wenig darf man Hugo von St. Victor für den Urheber dieser Zählung halten, da die Schrift de caerimoniis, sacramentis, officiis et observationibus ecclesiasticis, in welcher dieselbe allerdings sich bereits sindet <sup>143</sup>), in Wahrheit nicht dem Hugo, sondern einem späteren Berfasser, wahrscheinlich dem Priester Robert, mit bem Zunamen Paululus (flor. c. a. 1178), angehört. Für den wahren Urheber berselben haben wir vielmehr mit aller Wahrscheinlichseit den Petrus Lombardus <sup>144</sup>) zu halten. Denn 1. läßt sich eine ältere sichere Spur dieser Zählung nicht nachweisen, 2. steht der Lombarde zu seiner Zeit, wie es scheint, ganz allein mit dieser Zählung da, in=

confitentibus a sacerdote facta a peccatis absolutio remissionem peccatorum, quam antea peperit cordis contritio, designat. A peccatis ergo presbyter solvit, non utique, quod peccata dimittat, sed quod dimissa sacramento pandat.

<sup>140)</sup> Epit. theol. christ. c. 28. u. c. 31.

<sup>141)</sup> Den Grund, weßhalb gerade biese Drbnung sestigehalten wird, nennt Thomas Aquin, wenn er sentt. lib. IV. dist. 9. sagt: Ordo saeramentorum non attenditur secundum contentorum ordinem, sed secundum quod veniunt. in usum sidelium. — In der griechischen Kirche ist übrigens die Ordnung eine andere. Bergl. Conf. orthod. p. 154: Κπτά μυστήρια της έχχλησίας· τα όποια είναι ταθτα· το βιάπτισμα, το μύορν τοῦ χρίσματος, ή ευχαριστία, ή μετάνοια, ή ίερωσύνη, ο τίμιος γάμος και το ευχέλαιον.

<sup>142)</sup> Canisii lectt. antiq. cd. Basnage T. III. P. II. p. 62.

<sup>143)</sup> Cap. 12. (Opp. Hugonis a St. Vict. T. III. p. 360.).

<sup>144)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 2. A.

bem fich mit Sicherheit bei feinen Zeitgenoffen die Zusammenstellung gerade diefer sieben Sakramente nirgends nachweisen läßt 145). Sodann 3. zeigt die Art, in welcher ber Lombarde die sieben Sakramente anführt, daß er mit diefer Anführung nicht einen bereits anerkannten Lehrsatz, sondern nur feine subjective Ansicht aussprechen will. Denn ohne die Siebenzahl irgendwie zu betonen, führt er die Sakramente einfach hintereinander auf, ebenso wie Hugo von St. Bictor in seiner Summa, Abälard und Robert Pulleyn deren fünf hinter einander genannt hatten. 4. In der unmittelbar auf den Lombarden folgenden Zeit bis auf Alexander von Hales finden wir zwar mannigfach die Siebenzahl der Sakramente hervortreten, doch ift diese noch keineswegs allgemein anerkannt, geschweige benn, daß sie bereits als festes Dogma angesehen worden wäre. Mehrere geben vielmehr ausdrücklich zu erkennen, daß sie mit stefer Zählung nicht übereinstimmen. So ist es bekannt, daß Petrus von Blois († 1200) auch die Rönigssalbung als Saframent bezeichnete 146), daß Petrus von Poitiers 147) († 1205), ber Schüler und Nachfolger bes Lombarben, ebenso Cafarius von Heisterbach 148) († c. a. 1230) die Beichte aus der Bahl der neutestamentlichen Sakramente noch ausdrücklich ausschlossen, bag bas britte allgemeine Lateranconcil, bas im Jahre 1179 unter Alexander III. gehalten wurde, in die Reihe der Sakramente nicht nur jede Art ber Ordination, auch die der Bischöfe und Aebte, sondern auch die Einsegnung ber Ehen, die Bestattung der Todten und die Leichenfeierlichkeiten mit aufnahm 149). Daffelbe gilt von dem vierten allgemeinen Lateranconcil, das unter Innocenz III. im Jahre 1216 gehalten wurde 150). Auch Innocenz III. felbit betrachtete bie Annahme von sieben Sakramenten noch durchaus nicht als kirchliches

<sup>145)</sup> So nennen 3. B. Bernhard von Clairv., Anfelm von havelberg, Sugo von Rouen, Betrus Benerabilis, Geroch von Reichersberg, Arnold von Bonneval, welche ungefähr gleichzeitig mit bem Lombarben fcrieben, ganz andere Bahlen und zum Theil auch ganz andere Saframente.

<sup>146)</sup> Epist. 10. (Bibl. max. T. XXIV. p 937.) 147) Sentt. lib. V. P. III. c. 13: Confessio non est opus dei, sed hominis, nec habet aliquam vim nisi ex caritate. Ergo confessio non est sacramentum Novi Testamenti. Achnlich urtheilt derselbe auch über die Ehe.

<sup>148)</sup> Dialog. miraculorum. dist. 3. c. 1.

<sup>149)</sup> Can. 7. u. 8. (cf. Decret. Gregor. IX. lib. V. tit. 3. c. 9.): Horribile nimis est, quod in quibusdam ecclesiis locum venalitas perhibetur habere, ita ut pro episcopis vel abbatibus seu quibuscunque personis ecclesiasticis ponendis in sedem, sive introducendis presbyteris in ecclesiam nec non et pro sepulturis et exequiis mortuorum et benedictionibus nubentium seu aliis sacramentis aliquid requiratur. - Ne igitur haec de caetero fiant, vel pro personis ecclesiasticis deducendis in scdem vel sacerdotibus instituendis aut sepeliendis mortuis seu benedicendis nubentibus seu aliis sacramentis conferendis seu collatis aliquid exigatur, districtius prohibemus.

Dogma. Denn während er in dem im Jahre 1210 den zur allgemeinen Rirche zurücktehrenden Waldenfern vorgeschriebenen Glaubensbekenntniß bie Ordination nicht mit unter ben Sakramenten nannte, beren Anerkennung er von ihnen verlangte 151), führte er bagegen in einem Erlaß an den Batriarchen von Constantinopel vom Jahre 1204 als solche auch bie Consekration ber Rirchen, Altäre und bes Relches mit auf 152). Auch das im Jahre 1229 gegen die Albigenser gehaltene Concil zu Toulouse weiß nur von fünf kirchlichen Sakramenten, als welche Die Eucharistie, Taufe, Confirmation, Ordination und lette Oelung (ausgeschlossen werben also bie Buke und Gbe) aufgeführt werben 153). Der Briefter Robert, mit dem Zunamen Baululus (c. a. 1178) führt zwar bereits alle vom Lombarden genannten Saframente auf, bezeichnet fie aber ausbrücklich nur als bie fieben hauptfakramente (septem sunt principalia sacramenta), womit er offenbar andeuten will, daß er auch noch von anderen neutestamentlichen Sakramenten wisse, wenn diese auch an Rang jenen sieben nicht gleichstehen 154). Noch Andere, wie Alanus ab Infulis 155), Wilhelm von Aurerre 156), Richard Poore 157) folgen zwar bem Lombarben nicht blok barin, bak sie bie von biesem genannten Saframente fämmtlich ebenfalls als Sakramente bezeichnen, fondern auch barin, daß fie nur Diese, wie es scheint, als Sakramente anerkennen, sie führen diese aber auch nur ber Reihe nach auf, ohne schon auf die Siebenzahl irgend ein Gewicht ju legen. Noch Andere, wie ber Biograph bes Otto von Bamberg, schließen sich wenigstens, was Benennung und Ordnung der Sakramente betrifft, noch nicht an die vom Lombarden eingeführte Sitte an 158). Erst feit Alexander von Hales, nachdem überhaupt bas Lehrbuch des Lombarden zu allgemeinerem Ansehn ge-

154) De cacrimoniis, sacramentis, officiis et observationibus ecclesiasticis c. 12.

158) So braucht er ftatt bes Ausbruds extrema unctio noch ben früher gebräuchlichen unctio infirmorum, und ftatt poenitentia ben Ausbrud! pre poenitentiam reconciliatio lapsorum, und nennt die unctio infirmorum bereits an britter

<sup>150)</sup> Can. 66. (cbenbaf. c. 42.): Ad apostolisam audientiam frequenti relatione pervenit, quod quidam clerici pro exequiis mortuorum et benedictionibus nubentium et similibus pecuniam exigunt et extorquent. — — Quapropter super his pravas exactiones fieri prohibemus — statuentes, ut libere conferantur ecclesiastica sacramenta.

<sup>151)</sup> Epist. d. 4. Id. Maji a. 1210.

<sup>152)</sup> Decret. Gregor. IX. lib. I. tit. 15. c. 1. §. 8.

<sup>153)</sup> Lib. sentt. inquisitionis Tholosanae (Anhang zu Philipp Limborch, historia inquisitionis. Amstel. 1692.), mofelbft es p. 37. von ben Albingenfern heißt: Et singillatim om nia sacramenta ecclesiae, scil. eucharistiae et altaris ac baptismi aquae corporalis et confirmationis et ordinis et extremae unctionis depravant et asserunt impie inania atque vana.

<sup>155)</sup> De fide catholica lib. I. c. 41. 156) Summ. lib. IV. tr. 3. 157) Constitution. (c. a. 1217.) c. 13. bri Mansi T. XXII. p. 1106 sqq.

langt war, galt die Zählung von sieben Sakramenten in der von biesem eingeführten Ordnung und Benennung als allgemein anerkanntes Doama. 5. Daß Betrus Lombardus der Erfinder der Siebengählung gewesen, kann endlich auch schon darum nicht für unwahrscheinlich gehalten werden, weil dieß ganz zu der Stellung paßt, welche dieser überhaupt hinsichtlich ber Entwickelung ber Dogmen einnimmt, sofern er, wenn er auch nicht eigentlich schöpferisch auf bieselben eingewirkt hat, boch fich biefen gegenüber auch durchaus nicht blog receptiv verhielt, sondern fich vielmehr bem bogmatischen Materiale burchweg kritisch gegenüberftellte, indem er in der Regel nicht blog die durch die gefeiertften Auctoritäten gebilligten Anfichten neben einander stellte, sondern bieje auch gegen einander abwog, und banach felbsiftändig, meift mit rich= tigem Takte, feine eigene Ansicht fich bildete, bas am besten nach feiner Anficht in bas Spftem Baffende billigend, bas Andere zurüchweifend. Rann man nun mit Recht fagen, daß Betrus Lombardus gerade burch biefes Berfahren einer ganzen Menge einzelner Dogmen eine beftimmtere Gestalt gegeben habe, als sie bis bahin gehabt hatten, so fann hierdurch die Anficht, die fich unabhängig davon uns ergeben bat, bağ der Lombarde zuerst aus der Menge der bis dahin als Satramente geltenden Dinge die befannten fieben ausgewählt habe, und bag er somit der Urheber biefer Zählung sei, nur bestätigt werden.

Scheint nun diefes mit aller Wahrscheinlichkeit angenommen werben zu bürfen, so entsteht jedoch für uns bie Frage, wie es sich wohl erklären lasse, bag man aus ber großen Zahl ber bis bahin angenommenen Saframente gerade sieben, und zwar biefe sieben, ausgewählt, und daß man gerade damals dieß und mit fo großer Einstimmigkeit gethan habe? Es scheint bieß in bem Busammenwirken verschiedener Ursachen seinen Grund zu haben. Für's Erste ist hervorzuheben, bag, wie überhaupt, fo auch in diefem Punkte, die Scholastik nach Rlarbeit und Bestimmtheit drängte. Bei einem Schwanken über die Bahl ber Saframente, wie es bis babin bestanden batte, tonnte man fich ferner ebenso wenig befriedigt fühlen, als bei ber Unbestimmtheit in anderen Bu einer Feststellung ber Zahl ber Sakramente Glaubensartikeln. brängte aber insbesondere das Bedürfniß, endlich einmal über das Wesen des Sakramentes zur Klarheit zu gelangen. Hing doch die Beftimmung bes Sakramentsbegriffes eng zusammen mit ber Ansicht barüber, was man zu den Sakramenten zu rechnen habe. Wie konnte man

Stelle, darauf: eucharistia, per poenitentiam reconciliatio lapsorum, conjugium, ordinatio. — Auch Alanus ab Infulis führt die Saframente in durchaus abweichender Ordnung auf, nämlich daptismus, sacramentum extremae unetionis, matrimonium, ordo, eucharistia, poenitentia, confirmatio.

fagen, welches bie allen einzelnen Saframenten gemeinfame Natur fei, wenn man nicht zuvor wußte, was zu ben Sakramenten gehöre und was nicht? Man mußte alfo icon durch bas Bedürfniß, den Saframentsbeariff festzustellen, fich getrieben fühlen, die Menge der bis dabin mit bem Ausbruck Sakrament bezeichneten Dinge einer Musterung zu unter-Beschah aber einmal dieß, so mußte man auch erkennen, daß merfen. nicht alle burch biefen Namen ausgezeichneten Dinge benfelben in gleichem Sinne führen. Schon manchen früheren Theologen war dieß nicht ganz verborgen geblieben, und sie hatten in Folge deffen mannigfache Berfuche gemacht, die große Menge ber sogenannten Saframente in verschiedene Rlaffen zu theilen, wie Sugo von St. Victor, Alger von Cluant, Abälard, Sugo von Rouen, Geroch von Reichersberg. Diefelbe Ertenntnig mußte, sobald man ben Begriff bes Saframentes schärfer ins Auge faßte, babin führen, die Bahl der Saframente zu beschränken, indem man bas gar zu Differente aus der Bahl derfelben ganz aus-Es geschah bieß jetzt, indem man fämmtliche Dinge, die man íchied. nur noch in uneigentlichem Sinne als Saframente glaubte gelten luffen zu dürfen, durch den gemeinsamen Namen der sacramentalia zusammenfaßte, nnd sie den im engeren Sinne sogenannten Sakramenten als den sacramenta x. e. gegenüberstellte. Ferner hatte man zur endlichen Feststellung der Zahl der Sakramente aber auch eine äußere Veranlassung in den gerade jett massenhaft in der Kirche auftretenden Häretikern, welche die meisten der von der allgemeinen Kirche recipirten Saframente völlig zurückwiesen. Konnte man nicht umbin, biesen in Bezug auf viele Dinge Recht zu geben, so mußte man fich um so mehr gebrungen fühlen, in Bezug auf andere Sakramente bie Lebre der Rirche zu rechtfertigen. Diese Nothwendigkeit mußte aber von selbst bazu führen, daß die Kirchenlehrer unter einander fich über die Babl ber Saframente vereinigten.

Dabei könnte nun auffallend erscheinen, daß man, wenn man einmal behufs der genaueren Bestimmung des Begriffs die Zahl der Sakramente beschränkte, nicht zur Zweizahl der alten Kirche zurückkehrte, da man doch bei genauerer Betrachtung sich unmöglich verhehlen konnte, daß die übrigen sünf aufgenommenen Sakramente, insbesondere die der Buße und Ehe, nur äußerst künstlich mit der Tause und dem heiligen Ubendmahl unter Einen Begriff zu bringen seien. Der Grund zu dieser unleugdaren Inconsequenz liegt offendar in der Macht der tirchlichen Tradition, durch welche eine Menge von Handlungen allmählich in gleiche Reihe mit der Tause und dem Abendmahl getreten war. Die Tradition übte offendar eine noch größere Macht ans, als der Begriff. Die Scholastiker ließen sich, wie überhaupt, so auch hierin burch ben Begriff nur so weit bestimmen, als es möglich war, ohne mit ver Tradition ganz zu brechen.

Nun war aber außer ben fünf ben altkirchlichen hinzugefügten Sakramenten in der kirchlichen Tradition noch manches Andere mit Taufe und Abendmahl in gleiche Linie getreten, wie die Sakramente ber Ratechumenen, der Fußwaschung, der Rirchweihe, ber Bischofsweihe. Man tonnte fich wundern, daß, wenn man fich einmal burch bie Trabition bestimmen ließ, man biese nicht auch in die Reihe ber Satramente mit aufnahm. Sollte die Rücksicht auf die Natur bieser Dinge bestimmend gewesen sein? Gewiß nicht! Bei auch nur etwas genauerer Betrachtung mußte fich jeder fofort fagen, daß die fieben aufgenommenen Sakramente ganz und gar nicht durch Einheit der Natur mit einander verbunden feien, daß vielmehr die Ebe und Buge ben übrigen fünf Sakramenten viel unähnlicher seien, als manches Andere. bas man hätte aufnehmen können, 3. B. die Weihung ber Ratechumenen, bie Fußwaschung, Bischofsweihe, Königsweihe, Mönchsweihe. Bie läßt es sich nun erklären, bag beffenungeachtet biese ausgeschlossen, jene aufgenommen wurden? Gewiß läßt sich ein ausreichender innerer Grund bafür nicht anführen. Nur äußere Gründe scheinen bestimmend gewesen zu fein. Das Wahrscheinliche dürfte nämlich fein, bag ber Lombarde diejenigen in die Zahl der Sakramente aufuahm, für welche fich zufällig die meisten damals als Auctoritäten geltenden Männer ausgesprochen hatten, und in Bezug auf welche baber am Benigsten Widersvruch zu fürchten war. Durch welche Auftoritäten er sich in biefem Puntte gerade habe bestimmen laffen, läßt fich nicht mit Sicherheit sagen. Doch dürfte die Vermuthung nicht zu verwerfen sein, daß er die Ansichten des Abälard, Hugo von St. Bictor (nach der Summa) und Robert Bullehn über die Bahl der Sakramente mit einander verglichen und so feine eigene sich gebildet habe 159). Sehen wir nämlich genauer zu, was biefe brei über bie Babl ber Sakramente fagen, fo

<sup>159)</sup> Vergl. Steit's Artikel "Sakramente" in herzog's Real-Enchklopädie für protestantifche Theologic und Rirche. Bb. XIII. S. 243.

<sup>160)</sup> Isidor. Hisp. allegor. ex Nov. Test. §. 62. (Opp. T.II. p. 329.).

<sup>161) 3.</sup> B. Arnold. Bonaevall. in f. Schrift de cardinalibus Christi opéribus.

<sup>162)</sup> Isidor. sententt. lib. I. c. 19. §. 1. (T. II. p. 28 f.) 163) Isidor. sentt. lib. I. c. 18. §. 13. p. 28. Quaest. in Exod. c. 29. §. 1. p. 216.

<sup>164)</sup> Isidor. sentt. lib. II. c. 37. §. 8. 9. - Quaest. in Deut. c. 16. p. 266. - Allegor. ex Novo Testam. §. 33. p. 327. - Hugo a St. Vict. Summ. sentt. tract. III. c. 16.

<sup>165)</sup> Isidor. sentt. lib. II. c. 37. §. 7. p. 70. vergl. c. 37. §. 2. p. 71.

<sup>166)</sup> J. B. Jonas Aurel. de institutione laicali lib. I. c. 5. p. 262, wo nat Orig. hom. I. in lib. Lev. folgende semptem remissiones peccatorum unterschieder

finden wir nicht nur, daß sie alle drei nur solche Sakramente nennen, bie zur Siebenzahl gehören, fondern auch, daß fie alle drei einander zur Siebenzahl ergänzen, fo baß, was bem Einen an diefer gabl fehlt, von ben beiden Underen hinzugefügt wird. Bahrend fie alle brei Taufe, Confirmation und Eucharistie nennen, führt Abälard auker biefen noch bie Rrankensalbung und die Ebe, Hugo die Krankensalbung und die Buße, Robert Bulleyn die Beichte und die Ordination an. Nicht auffallen barf uns ferner, daß die späteren Scholastiker ohne Weiteres dem Lombarden hinsichtlich der von ihm ausgewählten Sakramente folgten. Bar ja überhaupt die Form, in welcher der Lombarde die einzelnen Dogmen ausgesprochen hatte, in den meisten Punkten für die spätere Scholastik entscheidend, indem sein Lehrbuch Jahrhunderte lang bie Grundlage bildete, auf welcher fast alle weiteren dogmatischen Erörterungen fich bewegten. Daß mehrere ber von ihm genannten Sakramente nicht geringe Schwierigkeiten barboten, konnte bie Scholastiker nicht hindern, fie als Satramente anzuerkennen, wie sie denn überhaupt durch Schwierigteiten fo wenig zurückgeschreckt wurden, baß fie in bem Entgegentreten berfelben vielmehr eine erwünschte Gelegenheit faben, ihren Scharffinn zu üben und an ben Tag zu legen. Dergleichen Schwierigkeiten tonnten um so weniger entscheidend sein, als die Scholastiker ja nicht icon von einem fest begrenzten Sakraments=Begriff ausgingen, son= bern vielmehr einen solchen erst durch Betrachtung ber gegebenen Saframente zu gewinnen suchten. Mitwirkend für bie Anerkennung ber gerade vom Lombarden ausgewählten Saframente war gewiß auch ber Umstand, daß er biefelben gerade durch die bedeutungsvolle Siebenzahl begrenzt hatte. hatte man fich boch ichon längft barau gewöhnt, bieje Rabl auf alles Mögliche anzuwenden. So fprach man von fieben Zeitaltern ber Welt 160), von sieben Werken Christi 161), von sieben Regeln ber beiligen Schrift 162), von fieben auf die Nächstenliebe fich beziehenden Geboten 163), von fieben Hauptlastern 164), fieben Haupttugenden 165), sieben Arten der Sündenvergebung 166), von einer siebenfachen Gnade

8

<sup>werben: 1. bic burch bie Taufe bewirfte, 2. in passione martyrii, 3. per eleemo</sup>synam, 4. per hoc, quod et nos remittimus peccata fratribus nostris, 5. cum converterit quis peccatorem ab errore viae suae, 6. per abundantiam charitatis, 7. per poenitentiam. — Rodulphus archiep. Bituric. (842-66.) in cap. 33. (Mansi, concil. coll. T. XIV. p. 959): Septem modis peccata dimitti scriptura sancta demonstrat. Primo in baptismate, secundo per martyrium, tertio per eleemosynam, — quarto, si remittat quis peccanti in se peccata sua, — quinto, si per pracdicationem quis et bonorum operum exercitium alios ab errore suo convertat, — sexto per caritatem, — septimo per poenitentiam. — His ergo septem modis et remissio datur et aeternae retributionis praemium adquiritur. — Giang áthulich Brun o Herbipolensis episc. († 1045) in Psalm. VI. (Bibl. max. T. XVIII. p. 82.).

Gottes 167), sieben Gaben des beiligen Geistes 168). 3a man iprach auch vor dem Lombarden sogar von sieben Sakramenten 169), wenngleich in anderem Sinne. Wie hätte sich unter solchen Umständen der Kirche nicht empfehlen sollen, wenn ein so angesehener Kirchenlehrer, wie ber Lombarde, den Versuch machte, nun auch die eigentlichen Sakramente auf die Siebenzahl zu reduciren! um fo mehr, als fich ja bie fieben Sakramente als die Mittel ansehen ließen, durch welche die siebenfache Sündenvergebung 170), die siebenfache Gnade Gottes 171), die sieben Baben des heiligen Geistes 172) dargereicht werden, oder auch als die fieben Gegenmittel gegen die sieben Hauptfünden, over als sieben Unterftützungsmittel der sieben Haupttugenden 173)! Zu allem dem kommt nan noch, daß, fo fehr bie Tradition manche andere Gebräuche. wie die Darreichung des Salzes, die Fußwaschung, die Kirchweihe, die Bischofsweihe hochstellte und bie feste Aufnahme derselben unter bie Sakramente begünstigte, doch gegen jeden derfelben sich Mancherlei fagen ließ, wodurch die Beibehaltung berfelben in der Reihe ber Sattamente erschwert wurde. So pflegte die Darreichung des Salzes seit Einführung ber Rindertaufe unmittelbar mit bem Taufact verbunden ju werden, und es war somit kein rechter Grund mehr vorhanden, fie ferner als besonderes Sakrament zu betrachten. Die Fußwaschung aber war nie in den allgemeinen Gebrauch der Rirche übergegangen, und man hatte über ihre Wirfung bisher nicht zur Einstimmigkeit kommen fönnen. Dazu tam, daß, wenn man die Buge und die lette Delung unter bie Saframente aufnahm, jene als überflüssig erscheinen mußte. Ferner die Rirchweihe konnte beswegen nicht hierher zu gehören scheinen,

<sup>167)</sup> Gregor. M. Moral. lib. 35. c. 8. n. 18: Universalis ecclesia ut plena septiformis gratiae spiritu signaretur, Elisaeus super puerum mortuum septies inspirasse dicitur. Super extinctum quippe populum dominus veniens quasi septies oscitat, quia ei dona spiritus septiformis gratiae misericorditer tribuit. – I si do r. sententt. lib. II. §. 9: Sicut princeps septem vitiorum, superbia, nos eorum potestatibus subdit, ita Christus septiformi gratia plenus a dominatu vitiorum nos eruit et quos illa addicit septemplici vitio, iste liberat septiformis gratiae dono. — Allegor. ex N. Test. §. 39. p. 327. — Theodulph. Aurel. de ordine baptismi (Bibl. max. T. XIV. p. 12.): Septiformis gratiae spiritus per chrismatis unctionem conceditur. — Berno Augiens., de quibusdam rebus ad Missae officium pertinentibus c. 3. — Abaelard, epitom. c. 29. — Hugo Rotomag. dialogg.

<sup>168)</sup> Isidor. Quaest. in Exod. c. 22. T. II. p. 213. — Gratian., concordia discordantium canonum P. II. c. 30. qu. 1. can. 1. — Petr. Damian. Serm. X. (in cocna dom.) T. II. p. 46. — ad Gislerum episc. c. 8. T. III. p. 370. — Hugo a St. Vict. Summae tr. III. c. 17.

<sup>169)</sup> Petr. Damian. epist. lib. VIII, 10. T. I. p. 289: Quae sunt autem sigila, quibus liber evangelicus obsignatus dicitur, nisi septem illa sacr sementa, quibus utique totus ordo dominicae dispensationis impletur? videlicui incarnatio domini, nativitas, passio, resurrectio, ad coelos asc

weil durch sie nicht unmittelbar die Menschen, sondern ein lebloser Gegenstand geweiht wurde. Am Wenigsten schien gegen die Bischossweihe eingewendet werden zu können, daher denn auch in Bezug auf sie, wie später gezeigt werden wird, die Zweisel nicht ganz verstummten. Doch konnte man wenigstens zum Schein einwenden, daß der Bischos nicht sowohl im Besitz höherer Gnadengaden, als höherer Machtbefugniß fei, als der Presbyter.

Rachdem einmal die Zählung von sieben Sakramenten in allgemeine Aufnahme getommen war, war es ein Leichtes, bie Zählung anch burch Bernunftgründe zu rechtfertigen. Man ging behufs diefer Rechtfertigung von einer breifachen Betrachtungsweise ber Sakramente ans. Man betrachtete sie entweder als Heilmittel der menschlichen grantheit, ober als Unterftügungsmittel ber menschlichen Tugenb, ober endlich als Mittel, burch welche bas geiftliche Leben ber Menschen überhaupt vollendet werde. Ging man von ber ersteren Betrachtungsweise aus, so folgerte man die Siebenzahl in einer breifachen Beife, entweder indem man auf die Natur bes Seilmittels als folchen achtete, und aus biefer natur die Nothwendigkeit ber Siebenzahl abzuleiten suchte; oder indem man auf das Wefen ber menschlichen Krankheit achtete, und indem man diese als eine siebenfache ertannte, bieraus bie Nothwendigkeit eines siebenfachen Seilmittels folgerte; ober endlich, indem man von ber fiebenfachen Berschiedenheit der Menschen, welche des Heilmittels bebürfen, ausaina. Bei ber zweiten Betrachtungsweise sette man voraus, bag bie menschliche Tugend in einer fiebenfachen Bestalt zur Erscheinung tomme, und folgerte bieraus, bag es

sio; deinde judicium, postremo regnum. Bergl. Serm. 53. T. II. p. 285. — Auch ber Carbinal Humbert redet von fieben Saframenten, durch welche die fieben Gaben des heil. Geiftes mitgetheilt werden und die Biedergeburt des Menschen zur Bollendung fomme. Bergl. adv. Simoniacos lib. II. e. 20. p. 720: a primo pabulo sacrati salis usque ad confirmationem per episcopum, quae est septima sacramentorum regenerationis socundum eundem septemplicem Spiritum ad remissionem omnium peecatorum. — Bergl. auch die von Hitra (spieil. Solesmense Vol. II. u. III. Par. 1855.) edirte Clavis des Heuder-Melito e. 11. §. 48. n. 4. u. e. 12. §. 7. n. 2: Septem lucernae candelabro impositae — septiforme ecclesiae sacramentum vel fides.

<sup>170)</sup> Bergl. 3. B. Sugo von St. Bictor, Summa tract. IV. c. 1. T. III. p. 453. - Peter Lomb. lib. IV. dist. 1.

<sup>171)</sup> Bergl. Bernhard Sermo in coena dom. §. 2. T. II. p. 175: Divisiones gratiarum diversis sunt traditae sacramentis.

<sup>172)</sup> So werden dem Otto von Bamberg von feinem Biographen die Borte in den Nund gelegt: Discessurus a vodis trado vodis . . . . . septem sacramenta ecclesiae quasi septem significativa dona spiritus sancti. — Ebenso auch die grie= #if che Kirche, vergl. Conf. orthod. p. 154.

<sup>173)</sup> Bergl. Die weiter unten anzuführenden Belege.

auch ein siebenfaches Unterstützungsmittel geben müsse. Ging man endlich von der dritten Betrachtungsweisse aus, so folgerte man aus der Achnlichkeit des leiblichen Lebens mit dem geistlichen, daß, wie zur Bollendung jenes etwas Siebenfaches erforderlich sei, so auch zur Bollendung dieses. So entstanden fünf verschiedene Hauptbeweise, die aber wieder in verschiedenen Formen ausgebildet wurden. Die beliebtesten dieser Formen sind folgende:

1. Da die Sakramente ihrem Wesen nach Heilmittel sind, so folgt ihre Zahl aus dem Begriffe des Heilmittels. Das Heilmittel ist nämlich seinem Wesen nach ein fünffaches: 1. medicina curativa, 2. conservativa, 3. praeservativa, 4. meliorativa, 5. universalis. Die medicina curativa kann aber wieder eine breisache sein, eine Verschiedenheit, welche theils durch die Verschiedenheit des Heilversahrens, theils durch die Verschiedenheit des Heilverschiedenheit, welche theils durch die Verschiedenheit des Heilverschiedenheit, bei Verschiedenheit der zu heilenden Krankheit bewirkt wird <sup>174</sup>).

2. Da die Sakramente ihrem Wesen nach Heilmittel sind, so muß ihre Zahl den zu heilenden Krankheiten entsprechen. Nun ist aber die Krankheit des Menschengeschlechtes eine siebensache. Folglich auch das Sakrament. Daß nun wirklich die Krankheit des Menschengeschlechtes eine siebensache sei, suchte man in verschiedener Art nachzuweisen.

a. Man wies barauf hin, daß die Sünde eine breifache: Erbsfünde, Tobsfünde und läßliche Sünde, die Strafe der Sünde aber eine vierfache sei, nämlich: ignorantia, impotentia, concupiscentia und malitia, oder mit anderen Worten: 1. die Schwierigkeit, zwischen Gut und Böse zu unterscheiden, 2. die Schwierigkeit, im Guten fortzuschreiten, 3. die Schwierigkeit, den Lüsten des Fleisches Widerstand zu leisten, 4. die Schwierigkeit, den Versuchungen Widerstand zu leisten 175).

b. Man wies darauf hin, daß die Krankheit theils in den einzelnen Gliedern, theils in dem Organismus der Kirche als folchem sich finde. In den einzelnen Gliedern finde sich nämlich ein füuffacher Mangel: eine doppelte Schuld (Erbschuld und Schuld von den Thatsünden) und eine dreisache Strafe, (1. bei dem in das Leben Eintretenden als Strafe der Erbsünde: Geneigtheit zum Bösen, 2. bei dem weiter im Leben Fortschreitenden als Strafe für die Thatsünden geistige Schwäche, die den Abfall möglich

<sup>174)</sup> Co im Mefentlichen Wilhelm von Auxerre, lib. IV. tract. 3 und Bonaventura, Compend. VI, 5.

<sup>175)</sup> Ce Aler. v. Alcs, Summa theol. lib. IV. qu. 8. membr. 7. art. 2. 23 . navent., Compend. lib. VI. c. 5. Gabr. Biel, lib. IV. dist. 2. qu. 1. art. 1. not -

mache, 3. bei den aus diesem Leben Abscheidenden Schwäche des Geistes und des Leibes, die den Uebergang in das jen= seitige Leben erschwere). In dem Ganzen der Kirche finde sich aber ein doppelter Mangel, d. h. Unvollständigkeit in geistlicher und leiblicher Hinsicht<sup>176</sup>).

c. Nach einer andern Betrachtungsweise ist ber Mangel in ben einzelnen Gliedern ein sechssacher, in bem Ganzen der Kirche ein doppelter. In bem einzelnen Menschen zeige er sich nämlich entweder als gänzliche Abwesenheit geistlichen Lebens, oder als Schwäche ber Lebenstraft in den erst fürzlich zum Leben Erwachten, oder als Geneigtheit zum Fall, oder als thatsächlicher Fall nach der Tause, oder darin, daß auch nach geschehener Buse immer noch ein Reft der Sünde übrig bleibe, oder endlich als fleischliche Luft. In dem Ganzen der Kirche zeige er sich theils darin, daß burch das fortwährende Sterben Einzelner die Zahl immer von Neuem unvollständig werde und einer Ergänzung bedürfe, theils darin, daß die Menge einer Leitung bedürfe. Sonach würde es gegen diesen achtsachen Mangel eines achtsachen Heilmittels bedürfen, wenn nicht gegen den sechsten und siebenten Mangel dasselbe heilmittel ausreichte, die Che<sup>177</sup>).

d. Man wies auf die siebensache Gestalt hin, in welcher die Sünde sich zu äußern pflege, nämlich als superdia, invidia, acedia, ira, avaritia, gula, concupiscentia <sup>178</sup>).

3. Da die Sakramente ihrem Wessen nach Heilmittel für die Menschen sind, so muß die Zahl verselben eine ebenso große sein, als die Zahl ver Verschiedenheiten ist, welche unter den der Heilung bedürftigen Menschen sich sindet. Solcher Verschiedenheiten gibt es aber sieben, solglich auch sieben Sakramente. Daß es nun sieben solcher Verschiedenheiten gebe, wies man in folgender Weise nach: Die Christen, sagte man, sind Streiter Christi. Wie es nun unter den gewöhnlichen Streitern eine siebensache Verschiedenheit gibt, so auch unter den geistlichen. Sie sind nämlich al solche, die in den Kampf eintreten, d) solche, die mitten im Kampse darin stehen, c) solche, die sich er= holen, um zum weiteren Kampse neue Kräfte zu sammeln, d) solche, die verwundet worden sind und nun einer Heilung ihrer Wunden bedürfen, e) solche, welche die übrigen Solvaten theils be= sehlig en, theils bedienen, f) solche, welche ausgedient haben

<sup>176)</sup> So Aler. v. Alesa. a. D. 177) So Thomas Aq. Summa qu. 65. art. 1. 178) So Albertus ber Gr. lib. IV. dist. 2. art. 1. — Berthold von Chiemjee, beutsche Theol. 58, 8. 414.

und als Invaliden den Kampfplatz verlassen, g) Recruten, die zur Ergänzung der Zahl neu eintreten 179).

4. Da die Sakramente ihrem Wesen nach Unterstüßungsmittel ber christlichen Tugend sind, so muß es ebenso viele Sakramente geben, als Hauptformen der christlichen Tugende. Letzterer gibt es aber sieben, nämlich die drei theologischen Tugenden (virtutes theologicales): Glaube, Hoffnung, Liebe, und die vier Cardinaltugenden: Klugheit, Tapferkeit, Gerechtigkeit und Mäßigung. Jeber dieser sieben Tugenden entspricht ein Sakrament, welches geeignet ist, sie gerade zu förderu. Doch ist man in der näheren Angabe, welche Sakramente den einzelnen Tugenden entsprechen, nicht vollkommen einstimmig <sup>180</sup>).

5. Da bie Sakramente ihrem Wesen nach Mittel sind, burch welche bas geiftliche Leben des Menschen entsteht und seiner Bollendung entgegengeführt werden soll, so muß bei der Aehnlichkeit der Entwickelung bes geiftlichen Lebens mit der bes leiblichen bie Bahl ber Sakramente ber Bahl ber Mittel entsprechen, burch welche bas finnliche Leben entsteht und vollendet wird. Solcher Mittel gibt es aber sieben. Bur Entstehung und Bollendung des sinnlichen Lebens gehört nämlich etwas Doppeltes: die Entstehung und Bollendung der einzelnen Bersonen und bie ber Gemeinschaft. Bur Entstehung und Bollendung der einzelnen Bersonen binsichtlich ihres finnlichen Lebens gehört aber an fich etwas Dreifaches: Geburt, Bachsthum, Rabrung. Dieses Dreifache würde ausreichen, wenn ber Mensch nicht bem Leiden und ber Krankheit unterworfen wäre. Da er thatsächlich biesen unterworfen ift, bedarf er außerbem noch eines Zwiefachen: 1. der Heilung feiner Krankheit, 2. der Herstellung zur urfprünglichen Gesundheit burch eine angemeffene Diät und Be-

<sup>179)</sup> So Robertus Paululus, de caerimoniis, sacramentis, offic. et observ. eccl. lib. I. c. 12. Albertus M. a. a. D. Bonavent. a. a. D. Guilelm. Cadure b. Martène thes. nov. T. IV. p. 680.

<sup>180)</sup> So Aler. v. Ales a. a. D. Albert. b. Gr. a. a. D. Bonavent.a. a. D. Thomas Aq. a. a. D. Duranbusa. a. D. Biel a. a. D.

<sup>181)</sup> So unter verschiedenen Modificationen Thomas a. a. D., Durandus, Comment. in sententt. lib. IV. dist. 2. qu. 2., Concil. Florent. b. Carranza p. 678, Raymundus de Sabunde, theol. nat. tit. 281 sqq. Biel a. a. D. (p. 51.).

<sup>182)</sup> Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 5. — Andere wie Berthold von Chiemfee fahen auch in den fünf Broden und zwei Fischen (Matth. 14, 17 ff.) ein Symbol der fieden Saframente. Bergl. Berth. deutsche Theol. 58, 8. 414. 183) Durand. procem. in IV. libr.: Sicut mundus sensibilis recipit **in** 

<sup>183)</sup> Durand. procem. in IV. libr.: Sicut mundus sensibilis recipit **in** fluentiam a corporibus coelestibus, maxime autem a septem stellis, quae planet se dicuntur, sic corpus ecclesiae militantis recipit influentiam vitae spiritualis. Christo mediantibus septem sacramentis et mystice stellae vocantur Apoc. c. L

wegung. Zur Bollendung der Gesammtheit aber hinsichtlich ihres sinn= lichen Lebens gehört etwas Doppeltes: 1. daß die Gesammtheit regiert wird, 2. daß sie sich immer von Neuem ergänzt, bis die Bollzahl erreicht ist. Folglich muß es sieben Sakramente geben <sup>181</sup>).

Doch suchte man die Siebenzahl ber Sakramente nicht bloß aus bem Wesen dieser selbst zu rechtsertigen, sondern auch aus der heiligen Schrift, in welcher man an verschiedenen Stellen sowohl des alten als bes neuen Testaments die sieben Sakramente abgebildet fand, wie durch die sieben Augen auf dem Einen Stein (Zach. c. 3 v. 9), den siebenarmigen Leuchter der Stiftshütte (2 Mos. c. 5. 4 Mos. c. 8), die sieben Baschungen Naemans (2 Kön. c. 5), die sieben Siegel, mit denen nach der Offenbarung Iohannis das Buch in der Hand dessamm zu erbrechen im Stahle sitz, verschlossen, und welche nur allein das Lamm zu erbrechen im Stande ist, die sieben Sterne in der Hand des Menschensohnes, die sieben Brode, mit denen Christus das Volt gesättigt <sup>182</sup>). Ja man sah auch in der äußern sichtbaren Welt Analoga der sieben Sakramente, wie in den staneten <sup>183</sup>).

Wenn hiernach die Lehre, daß es sieben, nicht mehrere und nicht wenigere, und zwar die früher genannten, Sakramente gebe, der Kirche jener Zeit im Allgemeinen als eine wohlbegründete erschien, so sehlt es voch auch in jener Zeit in der abendländischen Kirche keineswegs an abweichenden Ansichten. Bekannt ist, wie die meisten Häretiker jener Zeit über das, was man unter die Sakramente zu rechnen habe, ganz anders dachten, als die römische Kirche, wie die Catharer und Albigensen anstendten in Theil nur vier (Handausslegung, Eucharistie, Busse und Ordination) anerkannten 184), ein anderer sogar gegen alle von der allgemeinen Kirche angenommenen Sakramente 185) oder wenigstens die metsten derselben 186) protestirten; die Betrobruhssianer, welche das

manus impositio (consolamentum), panis benedictio, . . . . poenitentia et ordo.
 185) Ibid. p. 265: Omnia sacramenta ecclesiae damnant. — p. 267: Item
 quod omnia sacramenta ecclesiae nihil prosint ad salutem et quod non sint vera

quod omnia sacramenta ecclesiae inin prosint ad sautem et quod non sint vera sacramenta Christi et ejus ecclesiae, sed deceptoria et diabolica. — Lib. sentt. inquisitionis Tholosanae p. 87: Et singillatim omnia sacramenta ecclesiae sc. cucharistiae et altaris ac baptismi aquae corporalis et confirmationis et ordinis et extremae unctionis depravant et asserunt impie inania atque vana.

<sup>186)</sup> Petri histor. Albigensium etc. apud Bouquet, recucil des historiens de Gaules et de la France. Par. 1818. T. XIX. p. 5: Sacramenta ecclesiae usque adeo annullabant, ut sacri baptismatis undam ab aqua fluviali non distare, sacrosancti corporis Christi hostiam a pane laico non differre, publice dogmatizarent: simplicium auribus hanc instillantes blasphemiam, quod Christi corpus, etsi magnitudinem Alpium in se contineret, jam dudum consumptum a comedentibus et adnihilatum fuisset. Confirmationem, confessionem frivolas esse et inanes omnino reputabant. Sacrum matrimonium meretricium esse, nec aliquem in ipso salvari posse praedicabant filios et filias generando. — Alani de Insulis, de fide cath. lib. I. c. 39: Praedicti haeretici sacramentis eccle-

heilige Abenomahl verwarfen 187); bie Baldenfer, welche in älterer Zeit die Kindertaufe, die Confirmation, das Abendmahl, die Ebe, Beichte und letzte Delung mißbilligten 188), später zur altfirchlichen Lehre von zwei Sakramenten (Taufe und Abendmahl) zurücktehrten 189); bie Fratricellen 190); bie Apostoliter 191); die Flagellanten, welche letzteren, zum Theil wenigstens, fämmtliche Sakramente verwarfen 192); Peter Johann Olivi († 1297), ber bie Ehe aus ber Bahl der eigentlichen Sakramente ausschloß 193); Wicliffe, ber nachzuweisen suchte, bag wenigstens bie Confirmation und bie lette Delung fich nicht hinreichend aus der Schrift begründen lassen 194); Petrus (Oxomensis), Lehrer der Theologie auf der Universität Salamanka (in ber zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts), ber ben Sat aufftellte, daß die Buße mit Recht weder zu den Sakramenten des Alten, noch zu denen des Neuen Testaments gerechnet werden könne 195); bie Taboriten, welche nach ihrem Glaubensbekenntniß vom Jahre 1443 nur Taufe und Abendmahl als Saframente anerkannten 196); und endlich auch die Picarden 197). Aber auch unter ben als orthodor geltenden Rirchenlehrern bestanden noch vielfache Zweifel theils darüber, ob alle sieben von der Kirche angenommenen Sakramente dies im wahren Sinne

siasticis obviant. Dicunt enim, baptismum non valere homini ante annos discretionis. — c. 41: Item circa parvulos non habent locum caetera sacramenta, ut sacramentum extremae unctionis, matrimonium, ordo, eucharistia, poenitentia, confirmatio. — c. 66: Sunt etiam haeretici, qui derogant aliis quibusdam sacramentis, ut confirmationi, ordini et extremae unctioni. Dicunt'enim, nullam esse virtutem sacramenti confirmationis, cum nec in evangelio nec in aliis libris novi testamenti legatur esse instituta a Christo vel ab ejus discipulis. — c. 67: Dicunt etiam fidei catholicae inimici, ordinem ut diaconatum vel sacerdotium non esse sacramentum, quod sic probare conantur: Non legitur in aliqua canonica scriptura apostolos ordinatos fuisse in sacerdotes, cur ergo eorum vicarios sic ordinari oportet? Item apostoli, qui majores sacerdotes dicti sunt, non leguntur uncti fuisse chrismate, cur ergo unguntur eorum vicarii? Praeterita merita faciunt et suffragantur, ut quis sit dignus aliquo officio, quid ergo confert ordo? - c. 68: Dicunt etiam extremam olei unctionem, quae datur infirmis, nec esse sacramentum, nec aliquem habere effectum, quia hoc sacramentum unctionis infirmorum ab apostolis institutum non legitur. - Cf. Evervini Steindeldensis praepositi epist. ad Bernard. abb. bei Mabillon vet. analect. T. III. p. 456 sq.: damnant sacramenta praeter baptismum solum, et hunc in adultis, quod dieunt baptizari per Christum quicunque sit minister sacramentorum. — Guil. Neubrig. de rebus Anglic. II. c. 13. (Bouquet T. XIII. p. 108.): de divinis sacramentis perversa dixerunt, sacrum baptisma, eucharistiam, conjugium detestantes - - Cf. Reineri Summa l. l. p. 265.

187) Bibl. max. T. XXII. p. 1034. 1048. 1057. 188) Yvoneti tract. de haeresi Pauperum de Lugduno b. Martene, thes. T. V. p. 1779. — Bergl. auch herzog, die römischen Balbenfer. S. 212.

189) Catech. b. J. P. Perrin, histoire de Voudois. Genève 1619. p. 172. cf. p. 17. sq. p. 208. sq. p. 237. sq. p. 324-333. - Confess. apud J. Leger, histoire generale des églises évangéliques de Piemont ou Vaudoises. Leyde 1669. p. 95. art. 12, 13,

feien, theils darüber, ob nicht mit bemfelben Rechte noch manches Andere als Sakrament bezeichnet werden dürfe, und gewiß nicht mit Unrecht, ba bie Dinge, welche jest auf einmal durch ben Namen Sakrament mit einander verbunden worden, mit der Behauptung, daß ihnen ausschließlich, und zwar allen in gleichem Sinne, diefer Name gebühre, in ber That boch zu verschiedenartig, und die Gründe, weßbalb gerade sie, und nicht auch andere in die Babl berselben aufgenommen worben, zu wenig einleuchtend waren, als daß nicht bei folchen, welche ohne Vorurtheil bie Sache betrachteten, allerlei Bedenken bätten entstehen müssen. So lick Rahmund von Vennaforte (+ 1275) bie Beichte nur als Saframent im weiteren Sinne, als Zeichen ber Reue gelten 198), nicht wenige Andere, wie Wilhelm von Auxerre 199), Jacob von Bitry 200) (1240), Wilhelm Durandus 201), Defiberius Erasmus 202) sprachen diefelbe Anficht in Bezug auf die Che aus. Ausführlicher sprach sich hierüber namentlich Durandus aus, der eirgebend zu beweisen suchte, daß die Ebe jedenfalls nicht in demselben Sinne, als bie übrigen Sakramente mit biesem namen bezeichnet werden tönne: 1. tönne man, meint er, von ber Ebe nicht sagen, daß sie

190) Joann. Trithemii chron. insigne monasterii Hirsaugiensis (ad ann. 1298.) (Bas. 1559.). 191) Ebenbaf. ad ann. 1239.

192) Gerson, contr. sectam Flagellantium T. II. ed. du Pin. p. 660. d'Argentré, collectio judiciorum de nov. error. T. I. p. 366: Quod post transitum Crucifratrum ecclesiae et coemeteria aqua, sal, cineres, oleum et chrisma ac caetera hujusmodi sacramenta debucrint et debeant pro non sacratis haberi, quod per nullum sacerdotem petuerint consecrari. - Quod sacerdotes baptismum aquae et aliorum sex sacramentorum legem praedicando docentes sint se ipsos cum populo eisdem credente spiritualiter occidentes. - Quod sacramentum confirma-tionis pro nullo et pro trufa debcat reputari. - Quod sacrorum ordinum sacramentum una cum sacerdotibus sit a deo simpliciter abjectum et contemptum.

193) d'Argentré, coll. jud. Tom. I. Lut. Par. 1728. p. 230. 194) Trialog. lib. IV. c. 2-25.

195) Er ftellte ben Satz auf: Quod sacramentum poenitentiae quantum ad collationem gratiae sacramentum naturae est, non alicujus institutionis veteris vel novi testamenti. Diefer Sat wurde unter Papft Sixtus IV. i. J. 1479 ven einer jur Beurtheilung feiner Lehre niedergeseten Congregation unter bem Borfit bes Alphons Carillus, Erzbifch. von Toledo, verworfen, und er felbst genöthigt, ihn fowie mehrere andere häretische Behauptungen zu widerrufen.

196) Lenfant, histoire de la guerre des Hussit. Amst. 1731. T. II. p. 132 sqq. 197) Aeneae Sylv. histor. Bohem. c. 35.

198) Summa de poen. et matrim. lib. III. §. 12. - Auch in der griechischen Rirche wurde von dem Monch Siob um 1270 die Buße noch nicht unter die Saframente gezählt. Bergl. Leo Allat. de eccl. or. et occid. perpetua consensione lib. III. c. 16. §. 10.

199) Summa theol. lib. IV. tr. 9. c. 4.

200) Scrgl. Perrone, praelect. theol. ed. 27. Vol. II. p. 265.
201) Sentt. lib. IV. dist. 26. qu. 3.
202) Nov. Test. recogn. a Des. Erasmo c. annotatt. ejusd. Bas. 1522. annot. in epist. ad Rom. p. 370 sqq.

ebenso wie die übrigen Satramente ben beiligen Gegenstand, bessen Zeichen sie sei, in sich enthalte, 2. ebenso wenig, daß sie Gnade mittheile, 3. die äußere Handlung geschehe bei ihr nicht in Folge gottlicher Einsetzung, sondern nur in Folge sinnlichen Triebes, 4. endlich tomme sie auch nicht, wie die übrigen Sakramente, baburch zu Stande. bağ von außen bem Menschen etwas mitgetheilt werbe, sondern allein burch bie gegenseitigen Zustimmungsworte. Undere, wie Albert ber Groke, bezeichneten auch bie Weihung ber Ratechumenen 203) als Sakrament, ober sie debnten, wie Innocenz III. 204), Stotus 205) und Durandus 206) bas Sakrament der Ordination auch auf die Bischofsweihe, ober wie Wilhelm von Auxerre 207) fogar auf die Weihe bes Erzbischofs aus, oder man führte auch die Einsegnung ber Che und bie Leichenfeierlichkeiten mit unter den Sakramenten auf 208). Noch Andere, wie Biel, sprachen die Ansicht aus, daß nicht bloß die Eucharistie felbst, b. h. ber unter ben Species des Brodes und Weines vorhandene Leib und Blut Christi, sondern, streng genommen, auch bie Beibung ber eucharistischen Elemente, sowie ber Empfang derfelben seitens bes Communicanten unter bie Sakramente zu rechnen sei, da alle Merkmale des Sakramentes auf sie passen, ferner, daß die Ordination, ftreng genommen, sieben oder acht verschiedene Sakramente in sich befasse, so daß man also eigentlich nicht bloß sieben, sondern weit mehrere neutestamentliche Sakramente zählen

203) Dist. 42. art. 5.

204) Epist. ad episc. Ferrariens. (c. a. 1212.) (Decret. Gregor. 1X. lib. III. tit. 43. c. 3: Practerea sacramentum ordinis non solum pontificalis, sed sacerdotalis etiam et levitici ex institutione sua praecessit baptismum.

205) Op. Paris. lib. IV. dist. 24. qu. un. sch. 2. 206) Dist. 24. qu. 6. 207) Summa lib. IV. tr. 8. fol. 43. 208) Cf. Martène thesaur. T. IV. p. 903. §. 72. u. Manuale Henrici Sistaricensis cpisc. in synodo Sistaricensi approbatum §. 44. ibid. p. 1087. — In ber morgenländischen Kirche gablte noch ber Mönch hiob um 1270 auch bas Mönche thum unter ben Saframenten auf. Bergl. Leo Allat. de eccl. or. et occid. perpetua consensione lib. III. c. 16. §. 10.

209) Dist. 8. qu. 1. art. 3. dub. 2: Consecratio eucharistiae est sacramentum proprie, quia omnes diffinitiones sacramenti datae a sanctis et doctoribus sibi conveniunt. Est signum visibile i. c. sensibile invisibilis gratiae, cujus similitudinem gerit et causa existit. - Nisi dentur aliae diffinitiones, quam magistri, Hugonis, Augustini, Scoti et aliorum sacramenta novac legis describentium, nihil invenio, quod non conveniat consecrationi. Et de quo praedicabitur diffinitio, de illo et diffinitum. Sed quid de usu sacramenti sc. ejus perceptione? Videtur similiter dicendum ex eisdem motivis. Nam ista perceptio sacramenti est quoddare signum significans gratiam ad spiritualem nutritionem suscipienti collatam em opere operato, et hoe est institutione divina. Deus enim instituens, quod hat perceptione sacramenti percipiens spiritualiter nutriatur per gratiae augmentu dedit ipsi sumptioni significationem. — In veritate et simpliciter loquendo plu 🖛 sunt sacramenta, quam septem, ut patet de sacramento ordinis, quod sub se co 🖛 tinet septem vel octo sacramenta a se ipsis distincta. Sic et species panis

tönne 209). Zu beachten ist ferner, daß auch unter ben gefeiertsten Scholastikern sich mitunter ber Gedanke hervordrängte, daß die Consirmation eigentlich kein von der Tause verschiedenes Sakrament, sondern nur eine dieselbe bestätigende und ergänzende Handlung sei 210).

Wichtiger ift bie Berschiedenheit, welche unter ben Scholastifern binfictlich ber Auffassung mehrerer Sakramente bestand, b. b. in ber Ansicht darüber, worin bei ihnen das eigentlich Sakramentliche be= ftebe, ober was das sei, was ihnen den Charakter eines Sakramentes verleibe. Hinsichtlich der Taufe bestand barüber kein Zweifel. Denn fo febr man auch in früheren Zeiten barüber geschwankt hatte, ob man, wie es auch noch hugo von St. Bictor that 211), schon bas geweihte Baffer felbst als Sakrament anzusehen habe, ober erst bie Unwendung biefes Baffers, fo war boch seit Petrus Lombardus 212) die lettere Anficht in allgemeine Aufnahme gekommen. "Nehnlich verhielt es fich mit ber Confirmation und letten Delung. Denn auch hinsichtlich biefer hatte man die frühere Auffassung, nach welcher auch schon der Act der Weihung bes Chrisma und Deles, sowie dann das geweihte Chrisma und Del felbst für Satramente gehalten wurden, jest allgemein aufgegeben, und sah das Sakrament nur in der Anwendung des geweihten Chrisma und Deles. Hinsichtlich ber übrigen Sakramente bagegen traten auch jetzt noch verschiedene Auffassungen hervor. So binsichtlich bes Satramentes ber Euchariftie. Denn wenn man jetst auch barin

211) De sacram. christ. fid. lib. II. P. VI. c. 2: Baptismus est aqua diluendis criminibus sanctificata per verbum dei. Aqua enim sola elementum esse potest, sacramentum esse non potest, donec accedat verbum ad elementum et sit sacramentum. Per verbum enim elementum sanctificatur, ut virtutem sacramenti accipiat.

212) Dist. 3. A.: Baptismus dicitur intinctio id est ablutio corporis exterior facta sub forma verborum praescripta. Si enim ablutio fiat sine verbo, non est ibi sacramentum, sed accedente verbo ad elementum fit sacramentum. Non utique psum elementum fit sacramentum, sed ablutio facta in elemento.

species vini. Zwar fügt dann Bicl hinzu: Sed illa sacramenta, quae ad idem ordinantur, licet in se sint plura, dicuntur tamen aggregatione et ordine ad eundem finem proximum unum sacramentum. Damit fpricht er aber boch nur von Reuem aus, daß fic richtiger als mehrere Saframente zu bezeichnen wären.

<sup>210)</sup> So lefter Billhelm von Aurerre, daß die Gonfirmation feinen von ber Laufe verschiebenen Charafter mittheile, fondern diefen nur bestätige. Bergl. lib. IV. tr. 5. fol. 15. tr. 7. fol. 42. — Thomas bezeichnete ausbrücklich die die Gonfirmation bilbende Handaussegung und Salbung als zur Laufe gehörige Handlungen. Bergl. dist 6. qu. 2. art. 1: Circa baptismum triplex manus impositio datur. Una in eatechismo, ut homo in fide roboretur in seipso, alia in exoreismo, ut roboretur in pugna adversus diabolum, tertia in confirmatione, ut roboretur confessione fidei contra pressuras mundi. — Circa baptismum est triplex inunctio. Una ante baptismum, quae fit oleo sancto, quod dicitur ad Catechumenos. Secunda fit post baptismum chrismate in vertice. — Tertia fit in confirmatione. — Bergl. auch Summ. qu. 65. art. 4: Confirmatio perficit baptismum, extrema unctio poenitentiam.

## Sechster Abschnitt.

übereinstimmte, daß nicht, wie man es früher oft angenommen hatte 213). die Darreichung ober der Empfang der eucharistischen Elemente die hauptsache bei biesem Sakramente sei, worin man jetzt vielmehr nur etwas zum Sakrament Hinzukommendes fah 214), fo fragte fich boch, ob man den Akt der Coufecration der Elemente oder das Refultat der Consecration, nämlich den unter den Gestalten des Brodes und Beines vorhandenen Leib und das Blut Christi als Sakrament anzusehen habe. Die erstere war bie gewöhnliche Ansicht 215), während dagegen von Stotus 216) und beffen Nachfolgern 2. B. Biel 217) die zweite Auffassung vertheidigt wurde. Hinsichtlich bes Saframentes ber Buße zweifelte man, ob bas Wefen deffelben in der inneren Reue (contritio) liege, so baß auch schon diese allein, wenn sie wahrer natur sei und die übrigen Theile des Sakramentes nicht verachtet werden, hinreiche, um ber Wirfung, für welche bieses Sakrament eingesetzt worden; theilhaftig zu werden 218), oder vielmehr in ber Beichte vor bem Priester und in ber burch letzteren geschehenden Absolution 219), ober ob gar die Absolution allein bas Wesentliche sei 220), ober endlich ob Reue, Beichte und Genugthuung auf Seiten bes Empfängers, die Absolution auf Seiten bes

213) Bergl. Hugon. a St. Vict. Summ. tr. VI. c. 2: communicatio altaris, quae est sacramentum sacramentorum. — Bernard. Claraevall. Serm. in coena dom. §. 2. sqq.

214) Thom. sentt. lib. IV. dist. 8. qu. 2. art. 1: Usus materiae in hoc sacramento non est de essentia sacramenti sicut in aliis.

215) Cf. Thom. l. l.: Tota perfectio hujus sacramenti in ipsa materiae consecratione consistit. — Durand. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 3. §. 8: Sacramentum cucharistiae consistit in consecratione materiae.

216) Sentt. lib. IV. dist. 8. qu. 1.

217) Sentt. lib. IV. dist. 8. qu. 1. art. 1. not. 1. - qu. 3. art. 1. not. 3.

218) So Petr. Lomb. dist. 17. B. 22. C. — Petr. Pictav. sentt. P. III. c. 16. — Alan. ab Insulis de arte seu articulis catholicae fidei lib. IV. init. — Innocent. III. in II. psalm. poenitent. Opp. ed. Colon. 1552. fol. 116. — Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 21. membr. 1. cf. qu. 14. membr. 2. art. 1. §. 3: Duplex est poenitentia; quaedam, quae solummodo consistit in contritione; quaedam, quae consistit in contritione, confessione, satisfactione; utraque est sacramentum. Sod primo modo sumpta non est sacramentum ecclesiae, sed secundo modo. Saramentum poenitentiae est signum et causa et quantum ad deletionem culpae et quantum ad deletionem poenae. Contritio enim est signum et causa remissionis peccati et quantum ad culpam et quantum ad poenam (poenam dico infinitam quoad infinitatem illius commutandam in finitam). Confessio vero cum subjectione arbitrio sacerdotis est signum remissionis peccati quantum ad culpam et signum et causa remissionis quantum ad poenam aliquam. — Bonavent sentt. lib. IV. dist. 18. P. 1. art. 2. qu. 2. — Raymund. de Pennaforte summ. lib. III. §. 12.

219) So Biel sentt. lib. IV. dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1. — Cf. Thom. Summ. Suppl. qu. 10. art. 1: Pocnitentia, in quantum est sacramentum, praccipue in confessione perficitur.

220) So Scotus, sentt. lib. IV. dist. 16. qu. 1: De poenitentia sacramento dico, quod ista tria nullo modo sunt partes ejus, quia, ut dictum est, poenitentia sacramentum est illa absolutio sacramentalis facta certis verbis etc. Hujus autem

Spenders in gleicher Weise zum Wesen bes Sakramentes gehören 221). Auch binsichtlich des Sakramentes der Ordination bestanden verschiedene Ansichten, sowohl barüber : von welchem Bunkte die Ordination beginne ein Sakrament zu sein, als auch darüber: bis zu welchem Puntte fie als Sakrament angesehen werden könne: ob nämlich schon die niederen Weihen einen sakramentlichen Charakter haben 222) oder erst bie höheren d. h. die Weihen vom Subdiakonat an, oder gar erst die Beibe bes Priesters 223), während alle früheren in die Kategorie der Sacramentalia gehören; und bann: ob mit der Ordination des Priefters dieses Sakrament seine Bollendung erreiche 224), oder erst mit der bes Bischofs 225), ober gar mit der des Erzbischofs 226). Besondere Unflarheit berrichte endlich binsichtlich bes Saframentes ber Ebe. Die Einen meinten, daß fie nur beghalb ein Saframent zu nennen fei, weil fie bas Zeichen eines heiligen Gegenstandes fei, ba alles Uebrige, was zur Eigenthümlichkeit der neutestamentlichen Sakramente gebore, ihr abgehe 227). Dagegen nahmen bie Meisten an, bag Alles, was sonst bas Wesen ber neutestamentlichen Sakramente ausmache, auch bei ibr vorhanden sei. Doch ließ man sich meist auf die genauere

nulla pars est contritio, quae est quoddam spirituale in anima, neque confessio, quia nihil est ipsius sententiae sacerdotis, sed actus rei accusantis se, neque satisfactio, sed sequitur illam absolutionem sacramentalem.

221) Thom. Summ. P. III. qu. 86. art. 6.

222) Petr. Lomb. dist. 24. K. – Albert. M. dist. 24. art. 18. – Thom. dist 24. qu. 2. art. I. – Scot. dist. 24. qu. un.

223) Durand. dist. 24. qu. 1. §. 9: Ordo proprie et simpliciter dictus, et qui est sacramentum, est solum sacerdotium comprehendendo sub sacerdotio episcopatum, qui est sacerdotium completum et perfectum, caeteri autem dicuntur ordines secundum quid, nec sunt sacramenta, sed potius sacramentalia antecedentia ad sacerdotium de congruitate et non de necessitate, ut omnes inferiores ordines, quemadmodum sacramento baptismi adjuncta sunt exorcismus et catechismus. qu. 2. §. 6: Ordo in generali acceptus non dividitur in speciales ordines sicut in sacramenta, sed sicut in sacramentum et sacramentalia, ita quod solum sacerdotium est ordo et sacramentum, caetera vero sunt ordines, non tamen sacramenta, sed solum quaedam sacramentalia ef. dist. 7. qu. 4. §. 21.

224) Hugo a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. II. T. II. c. 5: Sacerdos et pontifex sive summus sacerdos unus gradus est in sacramento, diversa tamen potestas in ministerio. — Petr. Lomb. dist. 24. K. L. — Thom. dist. 24. qu. 3. art. 2: Episcopatus non est ordo, secundum quod ordo est quoddam sacramentum.

225) Innocent. III. epist. ad episc. Ferrarions. (c. a. 1212.) in Decret. Gregor. IX lib. III. tit. 43. c. 3. — Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 24. qu. un. sch. 2. — Durand. dist. 24. qu. 1. §. 9. qu. 6.

226) Guil. Altiss. Summ. lib. IV. tr. 8. fol. 43.

227) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 9. c. 4. qu. 1: Tria sunt bona conjugii sc. fides, bonum prolis et sacramentum. — Sacramentum: matrimonium significat conjunctionem Christi et ecclesiae, et secundum hoc est inseparabilitas in matrimonio, non tamen tertium bonum est ipsa inseparabilitas, ut multi dicunt. — Quod matrimonium est sacramentum, hoc est propter istud tertium bomum. — Durand. sentt lib. IV. dist. 26. qu. 3.

Durchführung dieses Sates nicht ein. In der Regel beschränkte man fich darauf, hervorzuheben, daß die Gbe 1. einen doppelten beiligen Begenstand abbilde, nämlich einmal das Berhältniß Chrifti zur einzelnen gläubigen Seele, sodann das Verhältnik Christi zur Kirche im Ganzen, und daß, da das lettere Verhältnik ein unauflösliches und einiges sei, die Ebe als Sakrament a) unauflöslich, nämlich nur burch ben Tod des einen der beiden Ehegatten trennbar, b) ein monogamisches Verhältniß sei; 2. daß sie eine eigenthümliche burch Christus an sie gefnüpfte Gnade mittheile. Db und inwiefern sie bagegen wie bie übrigen neutestamentlichen Sakramente diese in sich enthalte, und ex opere operato mittheile, wurde mit Stillschweigen übergangen. Ebenso sprachen fich nur Benige über ben Minister Dieses Sakramentes aus, noch Wenigere über Form und Materie besselben, und bie 2018nigen, welche über letztere sprachen, meinten entweder ber Ebe Form und Materie ganz absprechen zu müssen, oder sie waren in ber Beftimmung berselben ganz unsicher und schwankten zwischen ben verschiedenartigsten Ansichten. Schwierigkeit machte namentlich zu beftimmen, welches denn das äußere Merkmal sei, an dem man die Ebe als Sakrament von der gewöhnlichen Ghe unterscheiden könne. Denn bag nicht jede Che als solche auch Sakrament, wenigstens ein Sakrament bes neuen Bundes, genannt werben könne, barin ftimmten fast alle Rirchenlehrer mit einander überein. Wenngleich nun die Wenigsten ausdrücklich auf biesen Bunkt eingingen, so scheint boch, wie aus gelegentlichen Neußerungen hervorgebt, die herrschende Ansicht folgende gewesen zu sein: Man nahm ein breifaches Mertmal an, an dem man bie Ebe als Sakrament von ber nicht sakramentlichen unterscheiden fönne:

<sup>228)</sup> Albert. M. sentt. lib. IV. dist. 6. art. 6. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 39. qu. 1. art. 1. u. 2. — Biel sentt. lib. IV. dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. — Henrici VIII. assertio septem sacramentorum adv. Mart. Lutherum ed. 1523. p. 53. sq.: 1 Cor. 7, 12 sq. ostendit apostolus, quod, quum integra quaedam res sit conjugium, postquam alterutra pars ad fidem conversa est, sanctitas sacrament totum sanctificat conjugium, quod prius totum fuit immundum. At cur istud conjugium plus haberet sancti, quam prius, quatenus conjugium est, nisi propter alterius accedentem fidem accederet conjugio sacramentalis gratia, quae ante baptismum, qui sacramentorum omnium janua est, ad infidelium conjugium non potuit ingredi!

<sup>229)</sup> So Hugo a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. II. P. XI. c. 8. u. 13. — Innocent. III. epist. ad episc. Ferrariens. (a. 1212.) (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 43. c. 3.).

<sup>230)</sup> Hugo a St. Vict. l. L: Sacramentum conjugii omnibus gentibus commune esse dicitur, sanctitas autem sive virtus sacramenti non nisi in civitate dei nostri et in monte sancto ejus h. e. in fide et caritate, in ecclesia videlicet sancta et inter fideles esse perhibetur. — Innocent. III. epist. ad episc. Tiberiad. (a. 1212) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 19. c. 8: Sacramentum conjugii apud

1. Für bas erfte biefer Mertmale hielt man die Taufe der bei= ben Ebrgatten. Man nahm an, daß die beiden Ebegatten bereits durch bie Taufe in die Gemeinschaft Christi eingegangen fein müssen, wenn fie an der durch das Chesaframent zu vermittelnden Gnade Antheil er= halten wollen. Und man begründete dieß damit, daß man barauf binwies, wie ja auch die übrigen neutestamentlichen Sakramente mit Ausnahme ber Taufe felbst und ber Euchariftie bie Taufe zu ihrer nothwendigen Boraussezung haben 228). Man hielt also eine von Nicht= getauften geschlossene Gbe für tein Satrament, nahm aber an, baf fie zu einem folchen werde, sobald die Ebegatten sich taufen lassen, indem baburch von felbst bas bem Ghesakrament als folchem Eigenthümliche auf die bereits bestehende Ebe übergehe. Dagegen hielt man eine von getauften Christen geschlossene Ebe von Anfang an für ein Sakrament, vorausgesett, daß die übrigen Erfordernisse des Chefakramentes, welche im Folgenden genannt werden sollen, erfüllt worden seien. Doch war vieje Anficht allerdings nicht ganz unbestritten, ba es auch solche Rirchenlehrer gab, welche ber Meinung waren, daß nicht sowohl die Taufe ber Ebeleute, als vielmehr ber Glaube berfelben an Jefum Chriftum ber Ebe sakramentlichen Charakter verleihe 229), ja mitunter sogar ausgesprochen wurde, daß auch die Ehe der Ungläubigen ein Saframent fei 230).

2. Als zweites äußeres Merkmal, burch welches die fakramentliche von der nicht fakramentlichen Ehe sich unterscheide, sah man den Ab= schluß der Ehe mittels deutlich hörbarer Worte an. Da es nämlich zum Wesen der neutestamentlichen Sakramente gehöre, aus einem Element (oder überhaupt einer res sensibilis) und Worten zu

fideles et infideles existit. — Idem in epist. ad episc. Ferrar. (baf. lib. III. tit. 43. c. 3.): Sacramentum conjugii et eucharistiae a non baptizatis recipi potest. — Durand. sentt. lib. IV. dist. 26. qu. 3. §. 14: Si ante baptismum contrahunt infideles, verum est matrimonium inter cos, sicut inter fideles post baptismum. Nec obstat, quod matrimonium eorum non dicitur ratum, quia, si amb, baptizarentur, jam corum matrimonium est ratum, sed non est sacramentum magis, quam prius. — Probatio, quia opus est facto in omni sacramento, cum quodlibet consistat in opere operato, sed in tali matrimonio nihil est de novo factum (solum enim sunt baptizati), baptismus autem est distinctum sacramentum a matrimonio. — Dody murbe ven ben Bertretern biefer Anfiddt wenigftens anerfannt, baß erft burdy bie Zaufe bie Ethe zu einer unaufisslichen Gemeinföhaft werbe. Bergl. Petr. Lom b. lib. IV. dist. 39. J.: Copula maritalis, quae est inter legitimas personas, sed non ratum, quia sine fide. Conjugium vero fidelium est legitimum et ratum, si tamen legitimae sunt personae. — Innocent. III. epist. ad Ferrariens. episc. (c. a. 1212) l. l. lib. IV. tit. 19. c. 7: Etsi matrimonium verum inter infideles existat, non tamen est ratum, inter fideles autem verum et ratum existit, quia Sacramentum fidei, quod semel est admissum, nunquam amittiur, sed ratum effi-Cit conjugii sacramentum, ut ipsum in conjugibus illo durante perduret.

bestehen, so könne auch die Ehe nur dann als Sakrament angesehen werden, wenn bei Schließung derselben Worte gebraucht worden, d. h. wenn der Consensus seitens der Brautleute in deutlich hörbarer Weise ausgesprochen worden sei, während da, wo dies nur durch Geberden oder schriftlich geschehen, die Ehe zwar wirkliche Ehe sein könne, nicht aber sakramentlichen Charakter habe <sup>231</sup>). Zum Theil aus demselben Srunde wurde auch mitunter die kirchliche Einsegnung als die sakramentliche Natur der Ehe bedingend bezeichnet <sup>232</sup>), womit jedoch die Mehrzahl der Kirchenlehrer nicht übereinstimmte, welche die Einsegnung der Ehe durch den Priester vielmehr als etwas nur Uccidentielles ansah <sup>233</sup>).

3. Das dritte Merkmal der sakramentlichen Ehe in ihrem Unterschiede von der nicht sakramentlichen sah man endlich in der Uebereinstimmung derselben mit dem heiligen Gegenstande, der durch sie abgebildet werden solle. Da es nämlich dem Sakrament als solchem wesentlich sei, Symbol eines bestimmten heiligen Gegenstandes zu sein, so könne auch die Ehe nur dann als volles Sakrament betrachtet werden, wenn sie wirkliches Symbol sei, d. h. wenn bei ihr das wirklich der Fall sei, wodurch sie ihren heiligen Gegenstand abbilde. Als den heiligen Gegenstand der Ehe sah

232) Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3. (fiche bie verige Anmerf.) - Albert. M. sentt. lib. IV. dist. 1. art. 15: Verba sunt in omni sacramento,

<sup>231)</sup> Innocent. III. epist. ad cpisc. Brixiens. (a. 1212.) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 1. c. 25: Respondemus, quod matrimonium in veritate contrahitur per legitimum viri et mulieris consensum, sed necessaria sunt quantum ad ecclesiam verba consensum exprimentia de praesenti. - Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3: Matrimonium, secundum quod est in officium, et poenitentia, secundum quod est virtus, non habent aliquam formam verborum, sed secundum quod utrumque est sacramentum in dispensatione ministrorum ecclesiae consistens, utrumque habet aliqua verba, sicut in matrimonio sunt verba exprimentia consensum et iterum benedictiones ab ecclesia institutae, in poenitentia autem est absolutio sacerdotis verbotenus facta. Cf. dist. 26. qu. 2. art. 3. Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 28. qu. un. schol. 2: Ad sacramentum matrimonii requiritur signum sensibile determinatum ut audibile et certa verba, quia sine certis verbis non est sacramentum matrimonii, licet possit esse contractus ad matrimonium sine certis verbis. Patct in mutis, qui vere contra-hunt et certe sunt conjuges sine certis verbis per aliqua signa exprimentia consensum mutuum voluntatum eorum. Unde licet eis detur gratia ad conservandum illum contractum difficilem ex multis, non tamen confertur eis ex vi sacramenti, sed per modum meriti et contritionis praecedentis. - Die entgegengesette Anficht findet fich freilich bei Durandus, vergl. dist. 1. qu. 3. §. 7: Matrimonium potest vere contrahi sine verbis, puta per literas inter absentes vel per nutus et signa inter mutos vel verecundos praesupposito interiori consensu et aeque verum est sacramentum sicut matrimonium per verba contractum, quod pro tanto est, quia matrimonium fuit in veteri lege sicut in nova, nec aliquid reale additum est, ad matrimonium novac legis supra id, quod erat de ratione ejus in veteri, nisi forte indissolubilitas, et ideo sicut tune poterat contrahi sine verbis, ita et nunc.

nun, wie gesagt, etwas Doppeltes an: a) bie Gemeinschaft Chrifti. mit ber einzelnen gläubigen Seele, b) bie burch bie Menschwerbung zu Stande gekommene unauflösliche Gemeinschaft Christi mit ber mensch= Demnach nahm man an, daß die Ehe, solle sie lichen Natur. volles Satrament sein, ihrer äußeren Erscheinung und ihrem Wesen nach beides treu darstellen müffe. Bilde fie nur ben einen biefer beiden Gegenstände ab, so habe sie zwar etwas Satramentliches an sich, fei aber noch nicht das volle Sakrament, welches sie sein folle. 280= burch tann nun die Ebe das Abbild diefer beiden beiligen Gegenstände werben? Den ersteren Gegenstand, antwortete man, bilbe bie Ebe ab, sofern sie eine mittels bes ausgesprochenen Consensus ber beiden Brautleute zu Stande gefommene geiftige Gemeinschaft ber Chegatten fei 234), ben zweiten burch etwas Doppeltes: a) sofern sie eine mittels ber Copula carnalis zu Stande gekommene fleischliche Gemeinschaft fei 234), b) nur als erste Ehe, ba fie nur als folche bas abäquate Bild des bleibenden und unabänderlichen Verhältniffes Chrifti zur Rirche fei 235). Hieraus folgerte man, daß, im Fall bie Ebe nur als eine geiftige Gemeinschaft bestehe, sie zwar in einem gemiffen Maße bereits saframentlichen Charakter habe, wie man bies 2. 29. von ber Ebe bes Joseph und ber Maria fagen müffe 236), aber

233) Thom. sentt. lib. IV. dist. 28. qu. 1. art. 3. — Scot. Op. Paris. dist. 28. qu. un. schol. 2. — Durand. dist. 1. qu. 3: Nec valet, quod ab aliquibus dicitur, quod matrimonium, secundum quod est sacramentum in dispensatione ministrorum consistens, habet aliqua verba, scilicet benedictionem ab ecclesia constitutam, quia benedictio nubentium non est de essentia matrimonii, sed solum de solemnitate.

234) Petr. Lomb. dist. 26. F.: Ut inter conjuges conjunctio est secundum consensum animorum et secundum permixtionem corporum, sic ecclesia Christo copulatur voluntate et natura, qua idem vult cum eo, et ipse formam sumpsit de natura hominis. Copulata est ergo sponsa sponso spiritualiter et corporaliter, id est charitate et conformitate naturae. Hujus utriusque copulae figura est in conjugio. Consensus enim conjugum copulam spiritualem Christi et ecclesiae, quae fit per charitatem, significat. Commixtio vero sexuum illam significat, quae fit per naturae conformitatem.

236) Petr. Lomb. dist. 30. B.

in quantum est sacramentum ecclesiae. Matrimonium enim multipliciter consideratur sc. in quantum est officium naturae et in quantum est bonum ecclesiae, et quoad hoc potest sufficienter effici per consensum in maritalem copulam. Sed tertio modo est in remedium, et sic ponitur sub clavibus ecclesiae et est in dispensatione ministrorum, et quoad hoc habet formam in facie ecclesiae expressam, et accipit benedictionem ecclesiae et efficitur ecclesiae, non quidem sacramentum secundum se, sed sacramentum ecclesiae, ut sit medicina et vi clavium ipsius ecclesiae.

<sup>235)</sup> Hugo Rotomag. dogmat. christ. fid. contr. haeret. sui temp. lib. III. c. 4. (Bibl. max. T. XXII. p. 1351 sq.) — Petr. Lomb. dist. 42. J. — Thom. dist 42. qu. 3. art. 2. — Andere urtheilte hicrüber Durand. dist. 1. qu. 3. §. 7: Nec omne matrimonium benedicitur, sed solum primum, et tamen secundum est sacramentum sicut et primum.

noch nicht Sakrament im vollen Sinne sei, und daher auch ebenso wieder auflösbar sei, wie das Verhältniß zwischen Christus und der einzelnen gläubigen Seele, das durch sie dargestellt werde, aufgelöst werden könne <sup>240</sup>); ferner, daß zwar jede auf die erste folgende Ehe etwas Sakramentliches an sich habe, aber doch nicht als volles Sakrament angesehen werden könne <sup>237</sup>), was die Kirche auch von jeher dadurch anerkannt habe, daß sie einer solchen die Benediktion verweigere <sup>238</sup>). Alls volles Sakrament sei vielmehr nur anzuschen die erste Ehe, und zwar werde diese es nicht schon durch die Expressio consensus, sondern erst durch bie commixtio sexuum <sup>239</sup>), durch welche die Ehe erst den Charakter ber Unauflöslichkeit erhalte <sup>240</sup>).

Den meisten der angeführten Zweifel hinsichtlich der Sakramente wurde durch das Concil zu Trient und den in seinem Auftrage abgefaßten römischen Katechismus ein Ende gemacht, sofern 1. durch das genannte Concil nicht nur festgestellt wurde, daß alle jene sieben vom Lombarden genannten Sakramente mit Recht als solche zu betrachten seien, wie dies auch schon vorher das Concil zu Florenz ausgesprochen hatte<sup>241</sup>), sondern auch, daß es außer diesen keine anderen

238) Petr. Lomb. dist. 23. C. — dist. 42. J. — Alex. III. (a. 1175.) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 21. c. 1. — Urban. III. ad Vigil. episc. (a. 1186). ibid. c. 3.

<sup>237)</sup> Thom. sentt. lib. IV. dist. 42. qu. 3. art. 2: Secundum matrimonium, quamvis in se consideratum sit perfectum sacramentum, tamen in ordine ad primum consideratum habet aliquid de defectu sacramenti, quia non habet plenam significationem, cum non sit una unius sicut est in matrimonio Christi et ecclesiae, et ratione hujus defectus benedictio a secundis nuptiis subtrahitur. Sed hoc est intelligendum, quando secundae nuptiae sunt secundae ex parte viri et ex parte mulieris, vel ex parte mulieris tantum. Si enim virgo contrahat cum illo, qui habuit aliam uxorem, nihilominus nuptiae benedicuntur. Salvatur enim aliquo modo significatio etiam in otdine ad primas nuptias, quia Christus, etai unam ecclesiam sponsam habeat, habet tamen plures personas desponsatas in una ecclesia. Sed anima non potest esse sponsa alterius quam Christi, quia cum daemone fornicatur. Nec est ibi matrimonium spirituale. Et propter hoc, quando mulier secundo nubit, nuptiae non benedicuntur propter defectum sacramenti. — Bergl. außerbem bic in Anm. 235. augeführten Stellen.

<sup>239)</sup> Petr. Lomb. dist. 26. G.: Pertinet mulier illa ad matrimonium, cum qua non est permixtio sexuum, sed non pertinet ad matrimonium, quod expressam et plenam tenet figuram conjunctionis Christi et ecclesiac. Figurat enim illam unionem Christi et ecclesiae, quae est in charitate, sed non illam, quae est in naturae conformitate. Est ergo et in illo matrimonio typus conjunctionis Christi et ecclesiae, sed illius tantum, qua ecclesia Christo charitate unitur, non illius, qua per susceptionem carnis capiti membra uniuntur. Nec ideo tamen minus sanctum est conjugium.

<sup>240)</sup> Alexand. III. cpist. ad Salernit. archiepisc. (a. 1180.), idem ad Brixiens. episc. (c. a. 1180.) in Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 32. c. 2. u. c. 7. — Innocent. III. epist. ad Lugdun. archiepisc. (c. a. 1210.) cbenb. c. 14. — Guil. Altiss. lib. IV. tr. 9. c. 2. qu. 2. fol. 45: Matrimonium significat simpliciter conjunctionem Christi et ecclesiae. In quantum vero matrimonium est spirituale

Sakramente bes neuen Bundes gebe, und bag biese es fämmtlich in bemselben Sinne feien 242), 2. in Bezug auf mehrere berfelben auch entschieden wurde, welche ber verschiedenen bis babin als gleichberechtigt vorbandenen Auffassungen die richtige fei.

So sprach sich binsichtlich der Eucharistie zwar nicht das Concil von Trient, wohl aber ber römische Ratechismus beutlich in ftotistischem Sinne aus, indem er lehrte, daß das Wesen dieses Sakramentes nicht, wie Thomas gesagt hatte, in ber Consecration ber eucharistischen Elemente, fondern in ben Species des Brobes und Beines felbft bestebe 243). Dagegen wurde in der Lehre von der Buße offenbar die thomistische Anschauung bevorzugt, indem bestimmt ausgesprochen wurde, baß weder die Contritio noch die Absolutio für sich allein ausreiche, um bes Segens dieses Sakramentes theilhaftig zu werden, sondern, daß es bazu aller einzelnen Theile bieses Sakramentes bedürfe 244). Was ferner die Ordination betrifft, so wurde zwar sowohl vom Tridentiner Concil als vom römischen Ratechismus ber Sat, bag es sieben einzelne Ordines gebe, bestätigt 245), dagegen wurde, wie es scheint, absichtlich bie streitige Frage unberührt gelassen, ob die Ordination zu allen

243) P. II. c. 4. qu. 8: Observandum est, multa in hoc mysterio esse, quibus aliquando sacramenti nomen sacri scriptores tribuerunt. Interdum enim et consecratio et perceptio, frequenter vero et ipsum domini corpus et sanguis, qui in eucharistia continetur, sacramentum vocari consuevit. - Verum haec omnia minus proprie sacramenta dici perspicuum est. Ipsae autem panis et vini species <sup>ver</sup>am et absolutam hujus nominis rationem habent.

244) Concil. Trident. sess. XIV. de poen. sacr. can. 4. 6. 7. 9. - Cat. Rom. P. II. c. 5. qu. 9. 20 etc.

9\*

245) Conc. Trid. sess. XXIII. c. 2. - Cat. Rom. P. H. c. 7. qu. 12.

ante carnalem copulam, significat conjunctionem Christi ad fidelcm animam, in quantum vero consummatum est per carnalem copulam, significat unionem filii dei ad humanam naturam. Haec autem est indissolubilis, quia dicit auctoritas: Anathema sit, qui dixerit deum deposuisse hominem, quem assumpsit, et propter hoc matrimonium consummatum per carnalem copulam indissolubile est nisi per mortem corporalem. Quia vero conjunctio Christi ad fidelem animam est dissolubilis, propter hoc matrimonium, quod est tantum initiatum et spirituale, dissolubile est. Licet autem conjunctio Christi et ecclesiae indissolubilis sit simpliciter, tamen dissolubilis est quantum ad particulares conjunctiones. - Thom. dist. 27. qu. 1. art. 3. -- dist. 31. qu. 1. art. 3. -- Concil. Trident. sess. XXIV. can. 6.

<sup>241)</sup> Decret. pro Armenis. 242) Sess. VII. can. 1: Si quis dixerit, sacramenta novae legis non fuisse omnia a Jesu Christo domino nostro instituta, aut esse plura vel pauciora, quam septem, videlicet baptismum, confirmationem, eucharistiam, poenitentiam, extremam unctionem, ordinem et matrimonium; aut etiam aliquod horum soptem non esse vere et proprie sacramentum, anathema sit. Eine Erläuterung und Begrün-bung biefes Sazes wird vom Concil felbft nicht gegeben, wohl aber vom römischen Ratchismus, ber nicht nur bestätigt, baß es fieben, nicht mehrere und nicht wenigere, neuteftamentliche Saframente gebe, fondern auch eine Rechtfertigung diefer Lehre zu geben sucht, indem er sich dafür auf die Achnlichkeit der Entwickelung des geistigen mit der bes leiblichen Lebens beruft (P. II. c. 1. qu. 11. u. 12.).

biefen Stufen auch einen geistigen Charakter mittheile und als Sakrament betrachtet werben könne. Bestimmt ausgesprochen wurde nur, bag rie Ordination des Priesters Sakrament sei und einen Charakter mittheile 246), boch wurde, daß auch von ben anderen Beiben baffelbe gelte, wenigstens nicht bestimmt zurückgewiesen 247). 20as endlich bie Ebe anlangt, so wird, daß diese unauflöslich und daß sie Monogamie fei, von den römischen Symbolen nicht als etwas erst dem Sakrament ber Ebe, sondern ber wahren Gbe an sich Eigenthümliches bezeichnet 248), und gelehrt, daß Christus sie in dieser Hinsicht nur zu ihrer ursprünglichen Wahrheit wieder zurückgeführt habe 249). Wenn außerdem gesagt wird, daß Christus sie, was sie vorher weder bei Heiden noch bei Juden gewesen, zum Sakrament erhoben habe 250), und zwar zu einem Sakrament in gleichem Sinne, als es alle übrigen Sakramente seien 251), so wird doch dies nur in fehr mangelhafter Beife bewiesen. Zwar wird hervorgehoben, daß die Schrift zu wiederholten Malen das eheliche Berhältniß als Abbild des Verhältnisses Christi zur Kirche bezeichne 252), und daß Christus auch an sie eine besondere Gnade gefnüpft habe, burch welche bie natürliche Liebe vollendet und geheiligt, und bie un auflösliche Einheit ber Ehegatten befräftigt werte 253), boch wird nicht gezeigt, daß bei ber Ebe auch alle übrigen Merkmale des Sakramentes sich wiederfinden. Denn während bei allen übrigen Sakramenten Form, Materie, Minister u. dergl. genau bestimmt werden, wird bei ber Ebe allein alles bies mit Stillschweigen übergangen. Ebenso wenig wird auf die Merkmale, welche die Scholastiker als die sakramentliche Ebe von der gewöhnlichen unterscheidend geltend machten, ein besonderes Ge-

<sup>246)</sup> Conc. Trid. sess. XXIII. can. 4.

<sup>247)</sup> Der römische Katcchismus (P. II. c. 7. qu. 28.) scheint vielmehr bie Amsicht zu begünstigen, daß alle Beihen ohne Unterschied einen Charafter mittheilen. Doch ist baraus allerdings nicht soften ohne Unterschied einen Sharafter mittheilen. Duterschied auch schramentliche Natur beschien, das gieten, daß alle Beihen ohne Unterschied auch schramentliche Natur beschied, da, wie die Echre bes Durandus zeigt, das Eine auch ohne das Andere angenommen werden fann. Daß in der That sewohl das Concil von Trient als der römische Katechismus die Echre über diefen Punst in Untstacht gelassen hat, beweist der Umstand, daß die römischen Theelogen auch der nachtribentinischen Zeit hierüber verschiedene Ansichten vortragen. Bergl. Bellarmin, saeram. ord. c. 5 sqq.: Convenit inter omnes catholicos, ordinem presbyterorum esse vere ac proprie saeramentum, de aliis non omnino convenit. De diaconis valde probabile et omnino tenendum est, eorum ordinationem saeramentum esse, liect id non sit certum ex fide (i. e. non potest evidenter deduei ex verbo dei scripto vel tradito). De subdiaconatu non est tanta certitudo, quanta de diaconatu. Nam nee in scripturis de eo fit mentio, nee ejus ordinatio habet manus impositionem nee subdiaconi ministrant eucharistiam aut alia facere possunt, quae diaconi, et denique non pertinent proprie ad hierarchiam, nisi ut ministri hierarcharum. Et tamen valde probabile, etiam hune ordinem esse sacramentum, tum quia videtur imprimere characterem, cum sit initerabilis, tum quia habet annexum solenne votum continentiae, tum denique quia habee est communis theologorum sententia etc. De minoribus ordinibus minus probabile est

wicht gelegt, so bag man also völlig barüber im Unklaren bleibt, wo= burch bie Ebe als Sakrament sich äußerlich von ber nicht sakramentlichen unterscheide, ober wodurch eine Ehe, die bisher keinen fakramentlichen Charakter hatte, zum Sakrament werben könne. Den früher fo vielfach geäußerten Bebenten, ob benn bie Ebe als Sakrament ben übrigen Saframenten völlig coordinirt werden tönne, ift bemnach eine bloße Behauptung, ohne irgend einen Nachweis, gegenüber gestellt.

## Siebenter Abschnitt.

## Die Bestandtheile der Sakramente.

Rachdem wir den Umfang näher bestimmt haben, in welchem zu ben verschiedenen Zeiten ber name ber Sakramente (im engeren Sinne) angewendet worden, ist ferner die Frage zu beantworten, aus welchen Theilen benn nach der Ansicht derselben Rirchenlehrer die Sakramente bestehen. Auch hierauf wurde in den verschiedenen Perioden und von ben verschiedenen Lehrern nicht immer in gleicher Weise geantwortet.

Der Erste, ber sich bierüber ausspricht, ist Augustinus. nach ihm find zwei Bestandtheile zu unterscheiden, nämlich sacramentum und res saoramenti ober bas äußere Zeichen und bie burch biejes bezeichnete Sache. Jenes bezeichnet er als förperlich und sichtbar, dieses

251) Conc. Trident. l. l. can. 1.

252) Cat. Roman. l. l. qu. 14.

1

253) Concil. Trident. 1. l.: Gratiam, quae naturalem illum amorem perficeret et indissolubilem unitatem confirmaret conjugesque sanctificaret, ipsc Christus venerabilium sacramentorum institutor atque perfector sua nobis passione promernit. - Cum igitur matrimonium in lege evangelica veteribus connubiis per Christum gratia praestet, merito inter novae legis sacramenta annumerandum. - Cat. Roman. l. l. qu. 15.

quod sacramenta sint, quam de subdiaconatu, nam neque est ita communis sententia etc. Absolute tamen probabilior sententia est, quae ordines omnes sacramenta esse docet, quam ea, quac id negat etc.
248) Concil. Trident. sess. XXIV. — Cat. Rom. P. II. c. 8. qu. 3. 11. 17.
249) Cat. Roman. P. II. c. 8. qu. 17.

<sup>250)</sup> Cat. Rom. l. l. qu. 16: Etsi gentes matrimonio divini aliquid inesse arbitrabántur etc., tamen eorum connubia nullam prorsus sacramenti vim habuerunt. — Judaeorum quoque conjunctiones vera sacramenti ratione caruerunt. — 92. 14: Quemadmodum matrimonium ut naturalis conjunctio ad propagandum humanum genus ab initio institutum est, ita deinde, ut populus ad veri dei et salvatoris nostri Christi cultum et religionem procrearctur atque educaretur, sacramenti dignitas illi tributa est.

als geistig und unsichtbar, jenes als zeitlich und vergänglich, diefes als bleibend und ewig, jenes als bei ben verschiedenen Sakramenten verschieden, biefes als bei allen im Wefentlichen gleich, fofern es in ber Gnade Christi und in der durch die Gnade vermittelten Erlösung bestehe 1). Doch habe jenes mit diesem stets eine gemisse Aebnlichkeit. ohne welche es den Charakter eines Zeichens nicht haben könnte 2). Bon letterem gebe bie Wirkung ber Saframente aus, wenngleich erfteres als Mittel diene, dieselbe bervorzurufen 3).

Diefelbe Unterscheidung finden wir auch bei ben folgenden Rirchenlehrern, z. B. bei Theodulph von Orleans 4), Rabanus Maurus 5), Ratramnus 6), dem Cardinal Humbert 7), Petrus Damiani 8), Fulbert von Chartres 9), Lanfrant 10), Berengar 11), Hugo von St. Victor 12) und ben folgenden Scholastikern.

Dagegen nannte Alger von Clugny als die beiden Bestandtheile das äußere Zeichen und die Wirkung, und nahm nur bie Euchariftie hiervon aus, welche nicht blog aus biesen beiden, sondern aus drei Theilen bestehe, nämlich sacramentum, effectus und res 13). Eine ähnliche Abweichung zeigt fich auch bei Abälard, ber zwar in herkömmlicher Weise sacramentum und res als bie beiden Bestandtheile nennt, jedoch Eucharistie und Krankensalbung insofern ausnimmt, als bei diesen von der res nach seiner Meinung die efficacia verschieden ist, also im Ganzen drei Bestandtheile zu unterscheiden sind, während bei ben übrigen Sakramenten res und officacia zusammenfallen 14).

Genauere Bestimmungen über bie genannten Bestandtheile finden sich erst bei ben folgenden Scholastikern. Bas den heiligen Gegenstand betrifft, bessen Zeichen die Sakramente feien, fo weisen bie Scholastiker zunächst barauf bin, bag wir nicht jeden beiligen Begenstand als solchen zu denken haben, auf welchen die Sakramente binweisen. Fragt man nun, worin benn bas Charakteristische bes beiligen

<sup>1)</sup> Serm. ad pop. 292 (T. V. p. 770): Ista, fratres, ideo dicuntur sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur. - De cat. rud. §. 50 (T. VI. p. 213): Signacula quidem rerum divinarum esse visibilia, sed res ipsas invisibiles in eis honorari. - De civ. dei lib. X. c. 5. (T. VII. p. 184.). - Serm. 227. (T. V. p. 678.): Non tibi videatur vile, quia vides. Quod vides transit, sed quod significatur in-visibile non transit, sed permanet. — In Joann. evang. tr. 26. §. 12. (T. III. P. II. p. 361.): in signis diversa sunt, in re, quae significatur, paria sunt. — Sorm. ad pop. 19, 3. (T. V. p. 72.). — In Psalm. 26. (T. IV. p. 89.). 2) Epist. 98. (ad Bonif.) §. 9. (T. II. p. 202): Si enim sacramenta quamdam

similitudinem earum rerum, quarum sacramenta sunt, non haberent, omnino sacramenta non essent.

<sup>3)</sup> Serm. ad pop. 292. (T. V. p. 770.). — Contr. Faust. lib. XIX. c. 16-(T. VIII. p. 228.). — in Psalm. 77. §. 2. (T. IV. p. 610). 4) De ordine baptismi (Bibl. max. T. XIV. p. 11.).

<sup>5)</sup> De universo lib. V. c. 11. — lib. adv. Judaeos c. 32.

Gegenstandes des Sakramentes bestehe, so nennt Thomas Aquin als folches bie Beziehung beffelben auf ben Menfchen und zwar näher auf bie heiligung bes Menschen. Dem Sakrament fei wefentlich, bağ es folche heilige Gegenstände bezeichne, welche die Seiligung bes Menschen bezwecken und bewirken 15). Doch tonne, ftreng genommen, nicht an eine Mehrheit folcher beiligen Dinge gedacht werden, weil fonft bie Satramente vielbeutig fcin würden, und über ben Sinn berfelben 3weifel entstehen tonnten, mas bem Befen bes Chriftenthums widerstreiten würde. In der That gebe es nur Einen heiligen Gegenstand, an welchen allein gebacht werden könne. Nach der Schrift gebe es ja nur eine Urfache ber menschlichen Seiligung, bas Leiben und ben Tob Christi, nur eine Form, in welcher burch bas Leiben Christi bie Seiligung in uns gewirkt werbe, bie göttliche Gnabe, nur ein Biel ber menschlichen Heiligung, bas ewige Leben. Das Eine, auf bas alle einzelnen Saframente hinweisen, sei baber bas Leiben Chrifti als Urfache, bie Gnabe Gottes als form und bie fünftige Berrlichteit als lettes Ziel unferer Heiligung und als ber 3wed, zu bem bie Sakramente angeordnet seien. Dieß trete besonders beutlich bei ber Taufe hervor, welche zunächst die bem Täufling zu Theil werdende Gnabe, nämlich bie Bergebung ber Sünden, abbilde; in höherer Beziehung aber ben Tod Christi. Denn burch fie werbe ber Mensch, wie das sinnbildlich auch durch bie äußere Ceremonie abgebildet werde, in ben Tod Jeju versenkt, werbe ber alte Abam mitgekreuzigt und mitbegraben. Endlich beute dieselbe auch auf die Herrlichkeit des zu= fünftigen Lebens hin. Denn wer mit Christo fterbe, werde mit ihm auch zu einem neuen Leben auferweckt (Röm. 6, 4). In ähnlicher Weise verhalte es sich auch mit ben übrigen Sakramenten. So weise also jebes Saframent zugleich auf etwas Bergangenes, auf etwas Gegen= märtiges und auf etwas Zufünftiges bin. Das feien scheinbar

<sup>6)</sup> De corpore et sang. dom. p. 12.
7) Adv. Simoniacos lib. II. c. 39. (Martene thes. T. V. p. 756.).

<sup>8)</sup> Lib. gratiss. c. 11. (T. III. p. 100.). 9) Serm. contr. Judaeos p. 47.

<sup>10)</sup> De corpore et sanguine dom. c. 10. 13.

<sup>11)</sup> De sacra coena p. 43. 114. 251. etc.

<sup>12)</sup> De sacram. leg. nat. et script, dial. p. 114. — De sacram. christ. fid. 1ib. I. P. IX. c. 2. p. 559. — Summ. tr. V. c. 4. p. 458.

<sup>13)</sup> Lib. de misericordia et justitia P. I. c. 62. (Martene thes. T. V. p. 1050): Cun sacramenta alia tantum duo in se contineant, sacramentum seilicet et offectum sacramenti, istud solum tria: sacramentum, speciem illam seilicet quae videtur, rem sacramenti, id est veritatem dominicae substantiae, quae, sicut de virgine vera nata est, vera esse in eo creditur, effectum sacramenti Prout quibusdam ad vitam, quibusdam ad judicium sumitur

<sup>14)</sup> Epit. theol. christ. c. 28. u. c. 30,

<sup>15)</sup> Summ. qu. 60. art. 2.

brei Gegenstände, in Wahrheit aber boch nur einer, benn alle brei gehören fo eng zusammen, wie Leib und Seele in ber einen menfchlichen Natur. Mit Rücksicht auf diefen einigen, aber theils der Bergangenheit, theils ber Gegenwart, theils ber Zufunft angehörigen Gegenstand sei nun jedes Sakrament zugleich ein signum rememorativum. nämlich des bereits der Vergangenheit angehörigen Leidens Christi, ein signum demonstrativum, nämlich ber Gnade, welche burch bas Leiden Christi in uns gewirkt werbe, und endlich ein signum prognosticum ober praenunciativum, nämlich ber fünftigen Herrlichkeit 16).

Inwiefern man bei ben einzelnen Saframenten binsichtlich ihres Gegenstandes auch wieder einen Unterschied annahm, barauf wird erst später hingewiesen werden, hier soll nur noch bemerkt werden, daß die Euchariftie nach der Lebre der Scholastifer von ben übrigen fechs Satramenten fich baburch unterscheidet, daß, während letztere die gratia gratum faciens zu ihrem Gegenstand haben, jene bagegen ben unter ben äußeren Geftalten bes Brodes und Weines enthaltenen Leib und bas Blut Christi bezeichnet, also eine Wirtung ber göttlichen Gnade ober einen effectus dei gratuitus<sup>17</sup>).

Sinsichtlich bes äußeren Zeichens bestimmten die Scholaftiter etwas Dreifaches:

Erstens stimmten sie fämmtlich barin mit einander überein, daß bas bei den Sakramenten anwendbare Zeichen nicht ein willfürlich gewähltes sein dürfe, sondern daß bei jedem einzelnen Sakrament nur bas bestimmte, von Gott angeordnete, anwendbar sei. Die Sakramente seichen ihrem Wesen nach nicht natürliche Zeichen, wie 3. B. ber Rauch ein natürliches Zeichen des Feuers sei, sondern gegebene<sup>18</sup>). Bur Begründung berief man fich 1. darauf, daß Jefus im Gespräch mit Nikobemus ausbrücklich bas Basser, also ein gang bestimmtes Zeichen, als zur Taufe gehörig bezeichnet habe, 2. barauf, bag bie Sakramente wesentlich ben Zwedt haben, ben Menschen ju heiligen, die Heiligung des Menschen aber in der Gewalt Gottes ftebe, baber es ber Willführ bes Menschen nicht überlassen sein könne, zu bestimmen, burch welche Dinge bie Heiligung vermittelt werben folle 19).

<sup>16)</sup> Thom. Aqu. Summ. qu. 60. art. 3. - sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 1. - Petr. de Pal. dist. 1. qu. 2. - Biel dist. 1. qu. 1. art. 1. not 1. - cf. Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 6. 17) Biel Ll. p. 4.

Petr. Lomb. dist. 1. B. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 5.
 Thom. Aqu. Summ. qu. 60. art. 5.

<sup>20)</sup> Petr. Lomb. dist. 1. B. — Thom. Aq. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1 — art. 1. — Biel lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 1. not. 1.

Sodann hob man auch jest hervor, wie das schon früher Augustinus ethan hatte, daß ben äußeren Zeichen der Sakramente eine natürliche ehnlichkeit mit dem durch sie bezeichneten heiligen Gegenstande efentlich sei. Daß Gott gerade diese bestimmten Zeichen für die ein= lnen Sakramente ausgewählt habe, sei nicht willfürlich geschehen, ndern deßhalb, weil ihre durch die Schöpfung erhaltene Natur sie benders geeignet mache, diesen bestimmten Gegenstand abzubilden und rzureichen <sup>20</sup>).

Dagegen war man in der näheren Bestimmung einer britten igenthümlichkeit ber äußeren Zeichen nicht ganz einig. Manche icolaftiter bezeichneten, veranlaßt durch den Ausspruch des Auguftinus: ccedit verbum ad elementum et fit sacramentum, somie burch bie )efinition Hugo's vom Sakramentsbegriff die förperliche, mateielle Beschaffenheit des fatramentlichen Zeichens als etwas biefem sefentliches 21). Allein die meisten erkannten, daß dieß auf die zur eit der Scholastik anerkannten sieben Sakramente nicht durchgängig iffe, z. B. nicht auf die Eucharistie, bei welcher nach der von den dolastifern anerkannten Lehre mit bem Zuftandekommen bes Sakraentes die Materialität des Zeichens gerade aufhört, das Zeichen zu nem bloken Accidens wird, ohne materielle Substanz; ebenso nicht if bie Buge und Che. Hierburch bewogen, bestimmten bie meiften is Reichen allgemeiner als ein finnlich wahrnehmbares (signum nsibilo) 22), wodurch sie die Möglichkeit ließen, nicht bloß an ein aterielles Element, sondern auch an irgend etwas Anderes sinnlich abrnehmbares zu benten, nicht blog an eine Substanz, sondern ich an ein Accidens, nicht bloß an eine Sache, sondern auch an eine anblung. Ein eigentlich materielles Element, lehrte man, fei nur ben intramenten wesentlich, welche ihre Rraft ausschließlich von bem Leiden brifti erhalten, und daher ohne Zuthun des Empfängers wirken, ogegen bei benen, bei welchen auch ber Empfänger mitwirke, wie i Buße und Ehe, das Thun des Menschen die Stelle des mateellen Elementes vertrete 23). Auf die Frage, weßhalb wenigstens ie sinnliche Wahrnehmbarkeit etwas Nothwendiges sei, antwortete ian in ber Regel: Um der sinnlichen Natur des Menschen willen,

<sup>21)</sup> Albert. M. lib. IV. dist. 1. art. 13. — Petr. de Pal. lib. IV. dist. 1. u. 5. art. 5.

<sup>22)</sup> Thom. Aqu. Summ. qu. 60. art. 4. — Bonavent. Compend. theol. <sup>1</sup>. VL c. 20. — Scot. (Op. Paris.) lib. IV. dist. 1. qu. 2. sch. 2. — Biel lib. IV. <sup>34</sup>. 1. qu. 1. art. 1. not. 1. Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 6.

<sup>3</sup>t. 1. qu. 1. art. 1. not. 1. Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 6.
23) Albert. M. dist. 26. art. 14. — Thom. Aqu. Summ. qu. 84. art. 1. —
navent. 1. 1. c. 20. — Man beachtete hierbei nicht, daß ja auch die Euchariftie
naterielles Zeichen hat, daher benn obige Unterscheidung unzureichend ift.

bei welcher biefer bie überfinnlichen, geiftigen Güter, welche ihm burch bie Sakramente vermittelt werben follen, nicht zu erkennen und folglich auch nicht zu empfangen fähig wäre, wenn sie ihm nicht burch finnliche Zeichen zum Bewußtsein geführt würden 24). Doc gingen manche ber späteren Scholastiker auch von bieser Ansicht ab, und sprachen die Behauptung aus, daß auch die finnliche Wahrnehmbarkeit des Zeichens nicht etwas durchaus Nothwendiges fei. Man berief sich darauf, daß Gott ja ebenso gut durch geistige als durch finnliche Mittel Gnade wirken könne, wenn er wolle. An sich sei baber bie finnliche Wahrnehmbarkeit des Zeichens Nebensache, und es komme nur barauf an, ob Gott irgend etwas als wirksames Zeichen seiner Gnade angeordnet habe. Bei den von Gott thatsächlich angeordneten Sakramenten finde fich freilich überall ein finnlich wahrnehmbares Zeichen, man habe dieß aber nur als etwas Zufälliges anzuseben, nicht als eiwas, das zum Wesen des Sakramentes selbst gehöre. Auch würde, meinte man, ein geiftiges Zeichen, falls Gott ein folches zum Gnadenmittel bestimmt hätte, 3. B. die Betrachtung des Leidens Christi ober überhaupt irgend ein bestimmter Gebanke ober innerer Aft, febr wohl ein Saframent genannt werden tonnen, wie ber sonftige Gebrauch bes Wortes sacramentum beweise, nach welchem man 3. B. auch ben burch die Taufe, Confirmation und Orbination vermittelten Character indelebilis, ungeachtet berfelbe burchaus geiftiger natur fei, mit biefem Ausdruck bezeichne 25).

Wenn man nun hiernach von Anfang ber Kirche an durch alle Jahrhunderte hindurch bis zum römischen Katechismus zwischen sacramontum und ros sacramenti als den beiden Hauptbestandtheilen unterschied, welche sich bei jedem einzelnen Sakramente nachweisen lassen, so wurde jedoch seit Hugo von St. Victor gewöhnlich, nicht bloß von diesen Bestandtheilen zu reden, sondern von ihnen auch noch etwas zwischen diesen in der Mitte liegendes Drittes zu unterscheiden, welches die Eigenthümlichkeiten jener beiden in sich vereinige, und also Zeichen und Sache zugleich sei, so das man in Folge dessen von drei verschieden Theilen des Sakramentes sprach, in denen man einen Spiegel der göttlichen Trinität sch<sup>26</sup>): 1. dem äußeren Zeichen,

**13**8:

<sup>24)</sup> Thom. Aqu. Summ. qu. 60. art. 4.

<sup>25)</sup> Guil. Occam, sentt. lib. IV. qu. 1. — Petr. de Alliaco lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3. — Biel lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 1. not. 1.

<sup>26)</sup> Nicol. Cusan. de concordantia cathol. lib. I. c. 6: Omne ctiam sacramentum imaginem trinitatis gestat, quoniam in quolibet est sacramentum tantum et res tantum et res et sacramentum simul.

<sup>27)</sup> Thom. Aqu. Summ. qu. 84. art. 1.

<sup>28)</sup> Nach Bonaventura gilt nämlich jener Sat nur von ben Saframenten,

reffen Eigenthämlichkeit darin bestehe, nur Zeichen zu sein und nicht zugleich Gegenstand eines Zeichens (sacramentum et non res), 2. dem unmittelbaren Gegenstand des äußeren Zeichens, der aber zugleich die Eigenthämlichkeit habe, selbst wieder Zeichen eines anderen Gegenstandes zu sein (ros et sacramentum simul), 3. von etwas Drittem, das man sich als den mittelbaren Gegenstand des ersten und als den unmittelbaren des zweiten Zeichens dachte, ohne selbst wieder Zeichen zu sein (ros et non sacramentum). Das Zweite dachte man sich in der Regel zugleich als Wirkung des Ersteren, das Dritte als Birkung des Ersten und Zweiten<sup>27</sup>), wodon man jedoch Busse und Ehe ausnahm, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache des Ersten ansahm, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache des Ersten ansahm, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache Bestanden, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache des Ersten ansahm, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache des Ersten ansahm, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache des Ersten ansahm, bei denen man umgetehrt das Zweite als die Ursache des Ersten ansahm, bei den Das Mittlere hielt man bei den Sakramenten, welche einen Charakter aufprägen, für identisch mit diesem; manche Scholastiker sahen in ihm überhaupt die Disposition für die durch das Sakrament zu vermittelnde Gnade<sup>29</sup>).

Der Erste, der zwischen sacramentum und res jence Mittlere einschob. scheint Hugo von St. Bictor gewesen zu sein, ber jeboch nur erft einen beschränkten Gebrauch von dieser Entbedung machte, indem er nur bei Besprechung der Euchariftie auf basselbe hinwies 30). Einen Schritt weiter ging ichon ber Lombarbe, ber außerdem auch bei bem Satrament ber Buße ein folches Mittleres bemerkte 31). Da= gegen fprachen Albert ber Große 82) und Thomas Aquin 33) bereits ben allgemeinen Satz aus, daß in jedem neutestamentlichen Sakramente fich biefes Dreifache unterscheiden lasse, und suchten dasselbe bei ben einzelnen Sakramenten näher zu bestimmen. So sah man bei der Taufe bas Erste in bem Ritus ber Baschung ober bes Untertauchens, bas Zweite in dem durch die Taufe aufgeprägten Charakter, das Dritte in ber burch biefelbe vermittelten Reinigung von ben Sünden; bei ber Confirmation: das Erste in der Salbung mit dem Chrisma, das Zweite in dem durch die Confirmation aufgeprägten Charakter, das Dritte in ber burch sie vermittelten Mittheilung bes beiligen Geistes: bei ber Euchariftie: das Erste in den fichtbaren Gestalten des Brodes und Weines, das Zweite in dem wahren Leibe und dem wahren Blute Christi, das Dritte entweder in der von dem Leibe Christi ausströ-

30) Summ. tr. 6. c. 3. - de sacram. christ. fid. lib. II. P. VIII. c. 7.

welche totaliter ab institutione sind, nicht aber von benen, welche quodammodo ab instinctu naturae sind, wie Che und Busse, bei benen das Erste Birkung bes Instinctu, Bergl. sentt. lib. IV. dist. 27. art. 2. qu. 1.

<sup>29)</sup> Albert. M. lib. IV. dist. 23. art. 19.

<sup>31)</sup> Lib. IV. dist. 22. C. cf. dist. 8. D.

<sup>32)</sup> Lib. IV. dist. 23. art. 19.

<sup>33)</sup> Lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 4.

menden Gnade (nach Hugo), oder in dem mystischen Leibe Christi (nach der gewöhnlichen Ansicht); bei der Buge: das Erste in den äußeren Alten ber Büßenden, bas Zweite in ber inneren Reue, bas Dritte in ber Sündenvergebung; bei der letten Delung: das Erste in ber äußeren Salbung, das Zweite in der inneren Salbung 34), das Dritte in der durch das Sakrament vermittelten Herstellung der leiblichen und geistigen Gesundheit: bei der Ordination: bas Erste in der äußeren Ceremonie, das Zweite in bem burch sie vermittelten Charakter, das Dritte in ber mitgetheilten eigenthümlichen Gnade; bei ber Ebe: bas Erste in ben Worten ober Geberben, burch welche die gegenseitige 3ustimmung ber Eheleute zu erkennen gegeben wird und in ber copula carnalis, das Zweite in dem geheimnisvollen zwischen den Ebeleuten bestehenden geiftigen und leiblichen Bande, das Dritte theils in der Wirfung der Ghe, theils in der Gemeinschaft Christi mit der einzelnen aläubigen Seele und mit ber Rirche 85).

Doch war die bisher besprochene Unterscheidung nicht die einzige. So finden wir bei hugo von St. Bictor auch bie Bemerkung, bak jedes Saframent aus Sachen, handlungen und Worten bestehe 36). und er führt als Grund, weghalb teiner biefer brei Theile fehlen bürfe. bie Verberbtheit der menschlichen Natur an. Da nämlich ber Mensch fomohl nach feiner Substanz als nach allen feinen handlungen und Worten von ber Sünde afficirt sei, die Sakramente aber die Bestimmung haben, bem Menschen als Heilmittel wider bie Sünde zu bienen, fo müssen bie Sakramente nothwendig in Sachen bestehen, damit die Substanz, in handlungen, damit die Handlungen, und in Worten, damit bie Worte bes Menschen gebeiligt werben 37). 218 folche Sachen nennt er beispielshalber bas Waffer bei ber Taufe, bas Del bei ben Sal-

- 43) De cecles. offic. lib. I. c. 12. (Bibl. max. T. XIV. p. 945.) u. c. 18. (p. 952).
- 44) De ordine baptismi in Bibl. max. T. XIV. p. 11.

<sup>34)</sup> Nach Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 35. sentt. lib. IV. dist. 23. art. 1. qu. 1.; näher: mentis jucunditas et solatium, devotionis exercitatio. Nach

Thomas Aqu. dist. 23. qu. 1. art. 1: quaedam interior devotio, quae est spiritualis. 35) Thom. lib. IV. dist. 26. qu. 2. art. 1. 36) Summ. tract. IV. c. 1. p. 453: In tribus consistit sacramentum: rebus, factis, dictis. cf. De sacram. christ. fid. P. IX. c. 6. p. 563.

<sup>87)</sup> De sacram. chr. fid. l. l. 38) De bapt. c. 4.

<sup>39)</sup> De initiandis c. 9. (IV. p. 350.). — De sacram. IV, 4. (IV. p. 366 sq.).

<sup>40)</sup> In Joann. evang. (c. 15. v. 3.) tract. 80. (Opp. T. III. P. II. p. 511 sq.): "Jam vos mundi estis propter verbum, quod locutus sum vobis." Quare non ait: mundi estis propter baptismum, quo loti estis, sed ait: propter verbum, quod lo-cutus sum vobis, nisi quia et in aqua verbum mundat? Detrahe verbum et quid est aqua nisi aqua? Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum, etiam ipsum tamquam visibile verbum.

<sup>41) §. 3. (</sup>August. Opp. T. VI. p. 449.).

<sup>42)</sup> Etymol. lib. VI. c. 19. §. 29. (p. 150.).

bungen, Brod und Wein bei der Euchariftie, das Weihwaffer, Salz, Afche, Feuer. Als Handlungen nennt er das Schlagen des Kreuzes, das Ausbreiten oder Erheben der Hände beim Gebet, das Anien, Aufftehen, Umdrehen, Schlagen der Bruft, Beugen des Hauptes, Anhauchen im Eroreismus, Untertauchen unter das Waffer. Endlich als Worte nennt er die Anrufung der Dreieinigkeit, die Responsorien, heiligen Spruchformeln, Gefänge und dergl.

Biel älter und allgemeiner als die letztgenannte ift die Eintheilung bes Sakramentes in Verbum und Elementum ober in Verbum und Sie findet sich ber Sache nach schon bei Tertullian 38), und noch Res. beutlicher bei Ambrosius 39). Doch hat erst Augustinus diese Eintheilung zu allgemeiner Anerkennung gebracht burch seinen bekannten Ausspruch : Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum<sup>40</sup>). Die folgenden Rirchenlehrer wiederholten benselben entweder wörtlich ober gaben boch burch ähnliche Aussprüche zu erkennen, bag auch sie Wort und Element für bie beiden wesentlichen Bestandtheile bes Sakramentes ansahen. So ber aus ber Schule bes Augustinus hervorgegangene Berfasser ber Schrift de cataclysmo ad catechumenos<sup>41</sup>), ferner Ifidorus von Sevilla 42), Amalarius von Metz 43), Theodulph von Orleans 44), Jeffe, Bischof von Amiens 45), Rabanus Maurus 46), Berengar von Tours 47), Betrus Damiani 48), Geroch von Reichersberg 49), Betrus Lombarbus 50), ebenso die folgenden Scholastiker, 3. B. Thomas Aquin<sup>51</sup>), Albert ver (Große 52), Bonaventura 53), Gabriel Biel 54). Thomas suchte bereits ben Beweis zu führen, daß das Sakrament aus biesen beiden Theilen nothwendig bestehen muffe, indem er dafür Folgendes geltend machte: 1. die Urfache, welche in dem Sakrament die Heiligung vollziebe, sei bas Verbum incarnatum. Diefem müsse bas Sakrament felbst burch

<sup>45)</sup> Bibl. max. T. XIV. p. 71. 46) De universo lib. V. c. 11.

<sup>47)</sup> Lib. post. de sacra coena adv. Lanfrank. p. 70. 125. 132. 207. 209.

<sup>48)</sup> Lib. gratiss. c. 3. T. III. p. 89. -- c. 20. p. 116.

<sup>49)</sup> Epist. de simonia §. 16. (Martene thes. nov. T. V. p. 1474): Unumquodque sacramentum est quasi quoddam totum integrum. Habet enim partes constitutivas, quando accedit verbum ad elementum et fit sacramentum. Verbi gratia, cum baptizztur aliquis, hoc verbum: "Ego baptizo te in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti" accedit ad aquae visibilis clementum et fit invisibilis gratiae sacramentum, de verbo audibili et aqua visibili tamquam de partibus principaliter constitutivis perfectum. — cf. §. 21. (p. 1478): De verbis audibilibus et speciebus visibilisus ipsum sacramentum i. e. rei sacrae signum perficitur.

<sup>50)</sup> Lib. IV. dist. 1. D.: Duo autem sunt, in quibus sacramentum consistit, sc. verba et res, verba ut invocatio trinitatis, res ut aqua, oleum et hujusmodi. Cf. dist. 3. A.

<sup>51)</sup> Summ. qu. 60. art. 6. cf. qu. 90. art. 2. — sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3.

<sup>52)</sup> Lib. IV. dist. 1. art. 15. 53) Compend. theol. ver. lib. VI. c. 3. u. c. 8. 54) Lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 3.

Hinzufügung des verbum zur res sensibilis conform gemacht werden, jo daß, wie Christus ex verbo et carne bestehe, so das Sakrament ex verbo et re; 2. ber 3med bes Saframentes fei, ben Menichen zu heiligen. Aus diesem Grunde müsse bas Sakrament auch bem Menschen conform sein. Da nun ber Mensch aus zwei Theilen, aus Leib und Seele, bestehe, so müsse bas Sakrament ebenfalls zwei diefen entsprechende Theile haben, da ohne bieg das Sakrament nicht im Stande fein würde, auf den ganzen Menschen nach beiden Theilen einzuwirken und ihn ganz von der Sünde und ihren Folgen zu befreien. Das seien aber eben das äußere, mit den förperlichen Sinnen wahrnehmbare, Zeichen und das Wort, von benen jenes burch äußere Berührung auf den Rörper wirke, dieses durch den Glauben auf bie Seele; 3. Die Hinzufügung von Worten zum äußeren Zeichen fei auch beghalb nothwendig, weil letteres, an sich mehrbeutig, nicht nach feinem rechten Sinne ertannt werden würde, wenn nicht burch Sinzufügung ber Worte ber Sinn näher bestimmt würde; 4. endlich fei es eine Eigenthümlichkeit ber neutestamentlichen Saframente in ihrem Unterschiede von ben alttestamentlichen, daß fie die Rraft zu wirten erst burch das Weihewort bes Briefters erhalten 55).

Doch zeigten sich, wenn man diese beiden Bestandtheile bei ben einzelnen Sakramenten nachweisen wollte, sehr bald nicht unbedeutende Schwierigkeiten. So leicht sich das Vorhandensein verselben bei ber Tause, beren Betrachtung zu dieser Theorie den ersten Anlaß gegeben hatte, ja auch bei der Confirmation, letzten Delung und Ordination darthun ließ, so wenig wollte dieß bei den übrigen brei Sakramenten gelingen. Was nämlich die Eucharistie betrifft, so war klar, daß, wenigstens wenn man von der stotistischen Anlachanung von diesem Sakra-

59) Op. Paris. lib. IV. dist. 28. qu. un. schol. 2. (Siehe oben a. a. D.). 60) Durand. dist. I. qu. 3: Matrimonium potest vere contrahi sine verbis

60) Durand. dist. I. qu. 3: Matrimonium potest vere contrahi sine verbis puta per litteras inter absentes vel per nutus et signa inter mutos vel vereeundos praesupposito interiori consensu, et acque vere est sacramentum sicut matrimonium per verba contractum.

61) Lib. IV. dist. 1. art. 15. (Siehe oben Abidon. VI. Anm. 232.).

<sup>55)</sup> Summ. qu. 60. art. 6. cf. qu. 90. art. 2. und sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3.

<sup>56)</sup> Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 8. qu. 1. sch. 3: Verba non sunt de forma vel essentia hujus sacramenti, quia, quando verba desinunt esse, hoc sacramentum est, et quando verba sunt, hoc sacramentum non est, illud autem, quod est de forma vel essentia sacramenti, habet aliquam simultatem cum sacramento. – Biel dist. 8. qu. 3. art. 1. not. 3.

<sup>57)</sup> Epist. ad episc. Brixiens. (a. 1212.) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit 1. c. 25. (Siche oben Abschn. VI. Anm. 231.).

<sup>58)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3. (Siche oben Abichn. VI. Anm. 231.).

<sup>62)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3.

<sup>63)</sup> So auch Thomas felbst, vergl. sentt. lib. IV. dist. 28. qu. 1. art. 3. -

mente ausging, wohl zum Zuftandekommen berselben, nicht aber zu ibrem Sein Worte gebören, sofern nach ber Lehre ber ftotistischen Schule bas Sakrament ber Eucharistic ja nicht in ber Handlung ber Confetration ber eucharistischen Elemente, sondern in dem unter den Gestalten des Brodes und Weines vorhandenen Leibe und Blute Christi felbit besteht, und demgemäß bas Sakrament felbst erst bann anfängt zu fein, wenn die Worte aufgehört haben 56). Ganz ähnlich verhielt es sich mit ber Che. Denn ba man nicht die Benediction oder überhaupt bie Schließung berselben als Sakrament ansah, sondern die Ebe felbit, fo waren auch bei diesem Sakrament Worte eigentlich gar nicht vorbanden. Aber auch was die Schließung ber Ebe betrifft, fo konnte man fich nicht verhehlen, daß es eigentlicher Worte zu berfelben nicht bebürfe, ba ber Consonsus der beiden Brautleute auch schriftlich oder burch Geberden ausgesprochen werden tann. Freilich wurde von Manchen, wie von Junocenz III. 57), Thomas Aquin 58) und Stotus 59) bemerkt, daß eine Ghe, bei welcher ber Consonsus nur durch Geberden over schriftlich ausgesprochen worden, wenn auch wirkliche Ebe, doch nicht Sakrament bes Neuen Bundes fei. Doch wurde von Anderen, wie von Durandus, diefer Ansicht nicht zugestimmt 60). Noch weniger Beifall fand die Meinung des Albert 61) und Thomas 62), welche, um nachzuweisen, bag auch dieses Sakrament Worte bei fich habe, fich auch barauf beriefen, daß die sakramentliche Ratur ber Ebe von der priefter= lichen Benediction abhänge. Vielmehr wurde von den bei Weitem meisten Scholastikern die Benediction der Ehe gerade für etwas durchaus Unwefentliches erflärt 63). Nehnliche Schwierigkeit machte es, bei ber Buße und Ebe eine res ober ein elementum nachzuweisen 64). Die genannten Schwierigkeiten erschienen manchen Scholaftikern fo groß,

64) Thom. sentt. lib. IV. dist. 22. qu. 2. art. 1: Elementum large sumitur pro quolibet sensibili. Exterior autem poenitentia consistit in actibus, qui sentiri possunt. — Cf. Durand. l. l.

67) Summ. qu. 84. art. 1. u. sentt. lib. IV. dist. 14. qu. 1. art. 1.

**Auferbem** Scotus 1.1.: Quantum ad solemnitatem hujus saeramenti coram ecclesia, congruat sacerdotom ipsum ministrare. Hoc tamen non est ex necessitate saeramenti etc. — Durand. 1. 1. qu. 3: Nec valet, quod ab aliquibus dicitur, quod matrimonium, secundum quod est saeramentum in dispensatione ministrorum consistens, habet aliqua verba sc. benedictionem ab ecclesia constitutam, quia benedictio nubentium non est de essentia matrimonii, sed solum primum, et tamen secundum est saeramentum sicut et prinum, nec ecclesia potest statuere aliqua, quae sint essentialia saeramento.

<sup>65)</sup> Scot. Op. Paris. dist. 8. qu. 1. schol. 3. — Op. Oxon. dist. 8. qu. 1. p. 173. — Biel dist. 8. qu. 3. art. 1. not. 3: Dictum Augustini: "Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum" habet veritatem de sacramentis cacteris, quae consistunt in usu scu quadam operatione, non autem de eucharistia, quae sola inter sacramenta habet esse permanens.

<sup>66)</sup> Durand lib. IV. dist. 1. qu. 3.

baß fie, um ihnen aus dem Wege zu gehen, für rathfam hielten, den Satz, daß jedes neutestamentliche Sakrament aus verdum und elementum bestehe, in Etwas zu beschränken. So nahmen Stotus und Biel die Eucharistie ausdrücklich aus, und lehrten, daß jener Satz sich nur auf die Sakramente beziehe, bei denen der Empfang etwas Wesentliches sei 65). Andere, wie Durandus, glaubten, um erklärlich zu machen, daß bei dem Sakrament der Ehe nicht nothwendig Worte vorhanden seine neutestamentlichen Sakramente gehören 66), zu denen die Ehe nicht zu rechnen sei müssen sollten sie Aus von Thomas<sup>67</sup> und Biel <sup>68</sup>) geschah, um die Erscheinung zu erklären, daß bei Buße und Ehe sich kein elementum sinde: daß bei den Sakramenten, zu weren Zustandekommen eine Thätigkeit des Empfängers ersorderlich sei, das elementum durch die Alte des Empfängers ersorder.

Da hiernach der Satz, daß verbum und elementum die beiden wesentlichen Bestandtheile des Sakramentes seien, nicht geringe Schwierigkeiten bereitete, und allerlei Ausnahmen und künstliche Nebenannahmen nothwendig machte, hielt man es zur Zeit der Scholastik, und zwar mit der Zeit immer allgemeiner, für rathsam, die Ausdrücke verbum und elementum mit zwei anderen, nämlich mit forma und materia, zu vertauschen, und diese als die beiden wesentlichen Theile des Sakramentes zu bezeichnen. Diese Terminologie schien vor jener nicht bloß beschalb den Vorzug zu verdienen, weil die Ausdrücke Form nud Materie unbestimmter und biegsamer waren, indem man unter der Form Worte, unter der Materie ein elementum verstehen konnte, ohne doch dazu genöthigt zu sein, sondern auch deschalb, weil so auf die Sakramente bieselbe Unterscheidung übertragen wurde, die man mit Recht auch bei jeder andern Sache machen konnte.

Wer die Ausdrücke Form und Materie zuerst mit den früher gebräuchlichen vertauscht habe, läßt sich mit Bestimmtheit nicht sagen. Angebahnt wurde diese Terminologie sicher schon von Hugo von St. Victor und dem Lombarden, sofern diese nicht nur statt elementum nicht selten den Ausdruck materia brauchten, (was auch schon früher geschehen

<sup>68)</sup> Lib. IV. dist. 14. qu. 2. not. 1.

<sup>69)</sup> Summ. lib. IV. tract. 7. fol. 42.

Bergl. 3. B. Thom. Summ. qu. 60. art. 7. qu. 90. art. 2. — Concil. Florent. decret. pro Armen. — Biel lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 3. dist. 3. qu. un. art. 1. not. 1. dist. 8. qu. 3. not. 3. dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 3. u. art. 3. dub. 1. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 8.

<sup>71)</sup> Bonavent. lib. IV. dist. 22. art. 2. qu. 2: ratio causalitatis residet penes id, quod formale est, ratio vero signi penes id, quod materiale est.

<sup>72)</sup> Thom. Summ. qu. 60. art. 7: in sacramentis verba se habent per modum

war), fondern auch bereits von der forma verborum redeten. Dagegen gehört die Einführung beider Ausdrücke als fester tormini erst der späteren Zeit an, und zwar scheint es Wilhelm von Augerre gewesen zu sein, der diese Terminologie zuerst auf alle Sakramente angewandt und zu allgemeiner Anerkennung gebracht hat <sup>69</sup>). Seitdem war ein seitstehender Sat, daß den Sakramenten des N. B. als solchen eigenthümlich sei, aus diesen Theilen zu bestehen <sup>70</sup>), und man nahm gewöhnlich an, daß die Form den Sakramenten die Kraft zu heiligen, die Materie aber ben Charakter von Zeichen verleihe<sup>71</sup>).

Ueber ben Sinn ber beiden Ausbrücke war man jedoch nicht ganz einstimmia. Anfangs follten forma und materia nur andere Ausdrücke fein für vorbum und elemontum 72). Mit ber Zeit aber wurde beiden Ausbrücken nicht selten ein etwas auberer Sinn untergelegt. Der Grund bavon war, daß, wenn man unter ber Form nur Worte, unter ber Materie nur ein Element glaubte verstehen zu dürfen, sich gegen bie Annahme, bag je bes neutestamentliche Saframent aus diefen beiden Theilen bestehe, dieselben Schwierigkeiten erhoben, welche ber früheren Eintheilung entgegenstanden, zumal wenn man streng baran festhielt, baß die Kraft zu heiligen von der Form, die significatio von der Ma= terie ausgehen muffe. Die Berlegenheit, in die man fich baburch verfett fühlte, nöthigte zu verschiedenen Auswegen. Die Einen glaubten einzelne Sakramente von jener Regel ausnehmen zu müssen. Andere fuchten fich baburch zu belfen, baß fie, wie gesagt, ben Ausbrücken Form und Materie einen abweichenden Sinn gaben, noch Andere wandten beide Aushülfen zugleich an. Den ersten Weg betraten z. B. Alexander von Hales, Ihomas Aquin, Bonaventura, Stotus und Richard von Miboleton, sofern sie nur ben im engeren Sinne neutestamentlichen Soframenten eine Materie in eigentlichem Sinne zuschrieben, nicht bagegen ber Buße und Ebe 73). Biel nahm bei biefen beiben zwar eine Materie an. leugnete dagegen bei der Eucharistie die Existenz sowohl von Form als von Materie 74). Albert der Große beschränkte wenig= stens ben Sat, daß die Saframente von der Form die Kraft, von der Materie die Bedeutung haben, auf die im engeren Sinne neutestamentlichen 75). Den zweiten Weg betrat ebenfalls Albert der Große, außer

,

10

formae, res autem sensibiles per modum materiae. cf. qu. 90. art. 2. — Scot. Op. Oxon. lib. IV. dist. 8. qu. 1. p. 173. — Biel dist. 3. qu. un. art. 1. not. 1. — Cat. Rom. l. l.

<sup>73)</sup> Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 9. membr. 20. — Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 14. qu. 1. art. 1. — Summ. qu. 84. art. 1. — Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 20. — Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 14. qu. 4. sch. 1. dist. 28. qu. un. schol. 2. — Richard. lib. IV. dist. 16. qu. 1. art. 1. 2.

<sup>74)</sup> Dist. 8. qu. 3. art. 1. not. 3. 75) Dist. 26. art. 14.

ihm auch 3. B. Skotus, Johann Gerson, Gabriel Biel. So lehrte Albert, daß bei benjenigen Sakramenten, welche nicht ihre gesammte Rraft von dem Leiden Christi erhalten, sondern zum Theil von der Thätigkeit des Empfängers, d. h. bei der Buge und Che, eine Materie wohl vorhanden, aber nicht, wie bei den übrigen Sakramenten, in einem elementum, sondern in den Aften des Empfängers oder in bem Empfänger felbst bestehe 76). Derselbe sagt an einer anderen Stelle, die Form des Sakramentes bestehe nicht immer gerade in Worten, sondern sei überhaupt dasjenige am Sakrament, was ihm die Kraft zu beiligen gebe, die Materie fei nicht nothwendig ein Element, fondern überhaupt basienige, was bem Sakrament ben Charakter eines Zeichens gebe 77). Dagegen meinte Biel, nach richtigem Sprachgebrauch sei die Materie ber Sakramente Alles bei ihnen mit ben Sinnen Bahrnehmbare, nämlich res, operatio und verba, 3. B. bei der Taufe: das Waffer, bie Baschung und bie bei ihr gebrauchten Borte, die Form aber bestehe in der Bedeutung 78). Aehnlich schon vor ihm Stotus 79) und Johann Gerson 80).

Uebrigens unterschieden Manche, wie Thomas, Stotus, Biel zwischen materia propinqua und remota. Wenn sie nämlich unter ber Materie im Allgemeinen die res sensibilis verstanden, unterschieden sie bei berselben wieder die mit ihr vorgenommene Handlung (operatio transiens), wie bie Besprengung, Salbung u. bergl., und bie Sache, mit welcher die Handlung vorgenommen wird (res permanens), wie bas Wasser, das Del, Chrisma u. dergl., und nannten jene bie materia propinqua, bieje bie materia remota<sup>81</sup>). Ja bei Einem Sakrament, bem ber Buße, unterschied Biel sogar eine breifache Materie: eine propinqua, eine remota und eine remotissima 82).

Schon aus diefer verschiedenen Auffassung des Begriffs läßt fich

<sup>76)</sup> Dist. 26. art. 14. - Cf. Thom. sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 1. art. 2.

<sup>77)</sup> Dist. 16. art. 1. -- Cf. Bonavent. dist. 1. art. 5. dist. 22. art. 2. qu. 2.

<sup>78)</sup> Lib. IV. dist. 3. qu. un. art. 1. not. 1. 79) Op. Oxon. lib. IV. dist. 8. qu. 2. p. 173.

<sup>80)</sup> Cf. Biel dist. 3. 1. 1. Achnlich übrigens auch neuere römische Dogmatiker 3. B. Liebermann, institutiones theol. T. II. lib. VI. P. I. c. 1. prop. 1. Nullum sacramentum quippe est, in quo non aliquid sit minus determinatum, quod materiae nomine signari solet, et aliud, quod rem ex se indifferentem ad unum potius quam ad aliud significandum determinet et hoc formae nomen jure sibi vindicat.

<sup>81)</sup> Biel dist. 3. l.l. 82) Dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1. 83) Guil. Altiss. lib IV. tr. 3. c. 4. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 3. qu. 2. — Scot. dist. 3. qu. 2. dist. 7. qu. 1. schol. 1. — Biel dist. 3. qu. un. art. 2. concl. 1. u. 2. — Cat. Rom. P. II. c. 2. qu. 6. 10. — Doch scheint in ber ältesten Kirche eine Laufformel nicht in Gebrauch gewessen zu sein. Bergl. Höfling, bas Saframent ber Laufe. Bb. I. S. 42 f.

fcbließen, bağ in ber Bestimmung beffen, was bei ben einzelnen Saframenten als Form, was als Materie anzuseben sei, keineswegs Einftimmigkeit bestehen konnte. Und in ber That finden wir hierin bei ben einzelnen Lehrern die größten Abweichungen, wie die folgende Uebersicht zeigen wird.

1. Hinsichtlich bes Sakramentes ber Taufe war man im Allgemeinen über Materie und Form nicht zweifelhaft. Man bezeichnete als Materie bas Baffer, ober, wenn man zwischen materia propinqua und remota unterschied, als jene die ablutio corporis in aqua. als bieje bie aqua elementaris, als Form aber nannte man bie Worte bes Täufers 83). Zweifelhaft war man nur barüber, welcher Worte fich ber Läufer nothwendig bedienen müsse, ob ber Worte: Ego baptizo te in nomine Patris et Filii et Spiritus s., ober ob bie Nennung bes Ramens Chrifti (etwa: Te baptizo in nomine domini Jesu Christi) ausreiche. In älterer Zeit nahm man in ber Regel bas Lettere an 84), indem man sich darauf berief, daß eine im Namen Jesu geschehene Taufe auch als im namen bes Baters und bes beiligen Geistes geschehen anzusehen sei 85). Ebenso urtheilte auch noch Hugo von St. Bictor 86) und Betrus Lombardus 87). Die späteren Scholastifer ba= gegen forberten unbedingt bie ausdrückliche Nennung des Baters, Sohnes und bes beiligen Beistes 88).

2. Bei der Confirmation bezeichnete man allgemein als Materie das vom Bischof geweihte Chrisma, d. h. in der abendländischen Rirche eine Mischung von Olivenöl und Balfam 89), in der morgenländischen eine Mischung von Olivenöl und neunzig verschiedenen aromatischen Substangen; oder, wenn man zwischen materia propingua und remota unterschied, als jene die feitens des Bischofs an ber Stirn m vollziehende Salbung mit dem Chrisma, als diefe das Chrisma

<sup>84)</sup> So Ambros. de spiritu s. I, 3. - August. contr. Maxim III, 17. -D. Berf. bes Tract. de bapt. haeret. adv. Cypr. - Hilar. de synodis 85. - Das Concil. Forojul. (a. 791.) - Nicol. I. resp. ad objecta Bulgarorum. - Bernard. Clarev. ep. 403. ad Henric. Aurel. archidiac. — Concil. Nemoros. (a. 1284.).

<sup>85)</sup> Iren. adv. haer. lib. IV: In nomine Christi tres personae intelliguntur: unctus, ungens et unctio.

<sup>86)</sup> Summ. sentt. tract. V. c. 8. 87) Lib. IV. dist. 3. B-E.

<sup>88)</sup> So unter Anderen Thomas Aquin, Bonaventura, Duranbus, Beter D'Ailly, Biel. - Ueber bie verschiedenen in ber abendländischen Rirche früher in Gebrauch 2012. — Uber die verschlevenen in der abendandigien Rittige früher in Gebrauch gewessenen Taufformeln vergl. Höfling a. Schr. S. 42. — Auch in der morgen-lindischen Kirche wurde die Nennung aller drei göttlichen Personen gesorbert, nur mit dem Unterschiede, daß, wie auch noch jetzt, statt: Ego daptizo te in nomine etc. die Worte: Baptizatur N. in nomine etc. gebraucht wurden. 89) In der ältesten Zeit scheint in der abendländischen Kirche auch bloßes Del verwendet worden zu sein. Bergl. Höfling a. Schr. S. 489 f.

felbst: als Form aber bie Worte des Bischofs: Signo te signo crucis, confirmo te chrismate salutis in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, amen! 90).

3. Dagegen bestanden hinsichtlich der Euchariftie verschiedene Anfichten. Nach der berrichenden Annahme besteht die Materie in ungefäuertem Brob, und zwar Beizenbrob 91), und Bein vom Beinftod mit Wasser vermischt, wobei man aber zugab, daß das Nichtgefäuertsein bes Brobes und bie Zumischung bes Baffers zum Bein nicht burchaus nothwendig, sondern nur schicklich fei 92). Als Form bezeichnete man bie Consetrationsworte: Hoc est corpus meum — hic est sanguis meus! 93) Doch urtheilten fo nur diejenigen, welche bas Saframent in ber Confectation ber eucharistischen Elemente faben, nicht aber diejenigen, welche, wie Stotus, Biel und 212., Die Confetration als etwas bem Sakrament Vorangehendes betrachteten, das Sakrament felbst aber in bem burch bie Consetration bewirkten, unter ben Gestalten bes Brodes und Weines verborgenen, Leibe und Blute Chrifti felbft faben. Stotus wendet baber gegen die herrichende Ansicht ein, daß bie Form des Sakramentes immer gleichzeitig mit dem Sakrament vorhanden sein müsse, daher denn jene Worte nicht als Form betrachtet werden können, weil sie dem Sein des Sakramentes vorangeben. Auch könne aus eben diefem Grunde Brod und Bein nicht als Materie der Eucharistie bezeichnet werden, ba ja mit der Bollendung ber Consecration diese Elemente aufhören zu eristiren. Stotus unterscheidet baber bei biefem Sakramente zwischen Form und Materie ber Consetration und Form und Materie des Sakramentes felbst, und läßt die eben genannte Form und Materie nur als die der Confekration gelten 94). Dagegen bezeichnet er als Materie bes Sakramentes felbst die fichtbaren Geftalten bes Brodes und Beines, als

148

<sup>90)</sup> Guil. Altiss. lib. IV. tr. 4. c. 1. - Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 1. art. 2. u. 3. - Scot. Op. Paris. dist. 7. qu. 1. sch. 1. - Bonavent. Comp. qu. 1. art. 2. u. 3. — Scot. Op. Paris. dist. 7. qu. 1. sch. 1. — Bonavent. Comp. lib. VI. c. 11. — Durand. dist. 7. qu. 2. — Biel dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. — Cat. Rom. P. II. c. 3. qu. 6. 10. — Doch findet sich in älterer Zeit auch mit-unter die Formel Signum Christi in vitam aeternam! ober In Nomine Patris et Filii et Spiritus s.! Vergl. Höfling a. Schr. S. 457. 91) So 3. B Thomas, Stotus, Richard, während nach Aler. von hales auch Spelta, nach Vert. de Bal. Spelta, Triticum oder Far gewählt werden fann, nach Bonaventura jedes Frumentum zuläffig ist, nach Biel in jeder Gegend die gerade der hertichende Sitte febuholten ist

bort herrichende Sitte festzuhalten ift.

<sup>bort hertigende Sitte ferzugalten in.
92) Bonaventura unterficiet baher zwijchen materia necessaria und debita.
Stene ift im überhaupt panis frumentitius und vinum, bicle: baß bas Brob un:
gefäuert, ber Bein mit Baffer vermischt fei (Compend. lib. VI. c. 12.).
93) Petr. Lomb. dist. 8. C. — Guil. Altiss. Summ. lib. IV. tr. 7. qu. 1.
Thom sentt. lib. IV. dist. 8. qu. 2. art. 1. — Eugen. IV. in decret. ad Armen.
94) Op. Oxon. lib. IV. dist. 8. qu. 1. p. 173. So auch, wie es fcheint, ber</sup> 

Form die Bereutung derfelben. Bei der Euchariftie verhalte es sich baher, meint er, mit der Form anders, als bei den übrigen Sakramenten, sofern sie bei dieser dicht wie bei den anderen in Worten bestehe, sondern im Grunde von der Materie gar nicht verschieden sei <sup>95</sup>). Diese Ansicht wurde jedoch von Viel bestritten, dem es nicht angemessen erschien, die Bedeutung eines Sakramentes als dessen Form zu bezeichnen, und es daher vorzog; sowohl Form als Materie diesem Sakrament ganz abzusprechen <sup>96</sup>).

4. Bas das Sakrament der Buße betrifft, fo bezeichnete man in ber Regel als Materie desselben bie äußeren Alte bes Büßenben. nämlich bie contritio, confessio und satisfactio 97), ober, wenn man zwijchen materia proxima und remota unterschied, als jene bie Afte bes Büßenden, als diefe bagegen bie Sünden, über welche berfelbe Schmerz empfindet, die er bekennt, für die er genugthut 98). Andere bezeichneten nur die Beichte als Materie mit Ausschluß der Reue und Genugthuung 99), wofür sich Biel einmal barauf berief, daß die letteren beiden nicht zum Wesen bes Sakramentes gehören, wenn sie gleich zu einem würdigen Empfang bes Saframentes erforderlich feien, sobann: baß bie Rene nichts in die Sinne Fallendes sei, die Genugthuung aber nach ihrer äußeren Vollziehung auf das Sakrament erst folge. Dech ist nach Biel die Beichte nur materia proxima, mährend er den beichtenden Sünder für die matoria remota, die Sünden felbst, welche biefer beichtet, für bie materia remotissima ertlärt. Dagegen bezeichnete Johann Gerson nur den Empfänger des Sakramentes, d. h. den in Sündenschmerz zerknirschten und dem Priester behufs ber Absolution fich unterwerfenden Menschen für die Materie 100), eine Annahme, welche Biel beghalb bestritt, weil zwischen dem Empfänger und ber Materie

98) Thom. Aqu. Summ. qu. 84. art. 2. 3.

99) Bonavent. dist. 17. art. 1. qu. 3. — Durand. dist. 14. qu. 3. dist. 16. Qu. 1. — Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1.

100) In ben flores morales, cf. Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1.

röm. Katechismus, während derfelbe hinfichtlich der Materie die gewöhnliche An= sicht vorträgt.

<sup>95)</sup> Op. Oxon. lib. IV. dist. 8. qu. 2. — Cf. Op. Paris. dist. 8. qu. 1. sch. 3., wo jeboch Sfotus bie species sensibiles panis et vini post consecrationem permanentes als Form bezeichnet.

<sup>96)</sup> Dist. 8. qu. 3. art. 1. not. 3. — dist. 11. qu. 2. art. 1. not. 1. — Alchnlich auch neuere römische Dogmatiker, wie Liebermann, instit. theol. T. II. lib. VI. P. I. c. 1. §. 19.

<sup>97)</sup> Alex. Hales. qu. 59. membr. 3. — Thom. Aqu. Summ. qu. 84. art. 1. u. 3. — Bonavent. dist. 22. art. 2. qu. 2. — Richard. dist. 16. qu. 1. art. 1. 2. — Concil. Florent. decret. pro Armen. — Concil. Trident. sess. IV. c. 3, we jedoch bie actus poenitentis nur als "quasi materia" bezeichnet werben. — Cat. Rom. P. II. c. 5. qu. 12.

bes Sakramentes nothwendig ein Unterschied bestehe 101). Endlich wurde von Stotus bas Vorhandensein einer Materie bei biesem Satrament überhaupt in Abrede gestellt 102).

Die Form dieses Sakramentes bestand bis zum 13. Jahrhundert in der deprecativen Absolutionsformel: Dominus absolvat to - misereatur tui omnipotens deus et dimittat tibi omnia peccata tua ---et perducat te ad vitam aeternam! ober in ber fürzeren Formel: Absolutionem et remissionem tibi tribuat deus! Für sie sprachen fich noch Wilhelm von Auxerre, Wilhelm von Baris und ber Bischof Hugo von Tusculum aus. Nachdem man jedoch barin übereingekommen war, daß nicht Gott unmittelbar bem Menschen die Sünden vergebe. sondern daß er die Macht zu binden und zu lösen den feine Stelle vertretenden Prieftern übergeben habe, daß lettere alfo nicht bloß das göttliche Urtheil zu verfündigen, sondern selbst als Gottes Stellvertreter hinsichtlich der Sünden der ihnen untergebenen Beichtkinder ein richterliches Urtheil zu vollziehen haben, hielt man es für angemeffen, bie bisherige deprecative Form in die indicative: Ego te absolvo! m verwandeln 103). Den Uebergang von der einen zur andern Form repräsentirt Alerander von Hales, ju deffen Zeit die bis babin übliche beprecative Formel vorausgeschickt, und hierauf die indicative hinzugefügt zu werden pflegte 104). Thomas Aquin erklärte bereits eine in deprecativer Form geschehende Absolution für nicht sakramental, ba ber Priefter ja burch fie nicht bie Wirklichkeit ber Sündenvergebung ausfpreche, sondern nur den Bunsch, daß sie eintreten möge. Doch wurde auch seitdem mitunter bas an die Absolutionsworte fich anschliekende Gebet als zur Form mitgehörig bezeichnet 105), bis auch diefe Anficht vom Tridentiner Concil verworfen wurde 106). Abweichend von ber gewöhnlichen Ansicht ift es, wenn Bonaventura an ber einen Stelle 107) nicht bie Absolutionsworte, fondern die Absolutionsgewalt als Form bes Sakramentes bezeichnet.

Als zu allen biesen Ansichten im Gegensatz stehend ist schlieflich

102) Dist. 14. qu. 4. sch. 1. (Op. Paris.).

<sup>101)</sup> Freilich glaubte auch Biel felbst hinfichtlich der Ehe von biefer Regel abweichen zu muffen.

<sup>103)</sup> Thom. Summ. qu. 84. art. 1. — Bonavent. dist. 22. art. 2, qu. 2. — Scot. Op. Paris. dist. 14. qu. 4. sch. 1. — Durand. dist. 14. qu. 3. dist. 16. qu. 1. Concil. Florent. decret. pro Armen. - Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1. -Cat. Rom. P. II. c. 5. qu. 13. 104) P. IV. qu. 21. membr. 1. 105) Bonavent. l. l. 106) Sess XIV. c. 3. de poenit. 107) Dist. 17. art. 1. qu. 3.

<sup>108)</sup> Dist. 16. art. 1. dist. 22. art. 5.

<sup>109)</sup> In ber morgenländischen Rirche wird nach Kritopul. nicht reines, fondern mit Bein vermischtes Del als Materic benutt. Gine bem Gebrauche poran:

noch bie von Albert bem Großen zu erwähnen, bem bie gewöhnliche Meinung über die Materie und Form des Bußfakramentes deßhalb nicht genügt, weil sie mit der Regel, daß jedes Sakrament von der Materie die ratio significandi, von der Form die virtus sanctificandi erhalte, in Widerspruch stehe, sofern die actus poenitentis nicht Ursache, sondern nur Erscheinung der significatio, die Worte des Priesters aber nicht Ursache, sondern in Wahrheit nur Declaration der sanctificatio feten. Er hält deßhalb für angemessenense, den inneren Schmerz des Sünders über seine Bergehen für die Materie zu halten, welcher, sofern er die äußeren Bußakte hervortreibe, und durch sie den Gegenstand des Sakramentes andeute, recht eigentlich Ursache ber significatio sei; für die Form aber die göttliche Gnade, welche den Sünder beständer, seinen Sündenschmerz in der contritio, confessio und satissactio sich äußern zu lassen, und badurch diesem Schmerze die Kraft zur Deiligung mittheile, welche dieser ohnedem nicht haben würde <sup>108</sup>).

5. Bei der letzten Oelung bezeichnete man als Materie das vom Bischof unter Anrusung des heiligen Geistes geweihte Olivenöl<sup>109</sup>), oder, wenn man zwischen materia propinqua und remota unterschied, jenes als die materia remota, dagegen die an den von der Kirche vorgeschriebenen Körpertheilen geschehende Salbung mit diesem Oele als die materia propinqua. Ueber die Form des Sakramentes war man nicht einig. Während die bei Weitem Meisten als solche das vom Friester bei der Salbung gesprochene Gebet: Per istam unctionem et suam pilssimam misericordiam ignoscat tidi dominus quicquid deliquisti per illicitum visum etc.! bezeichneten <sup>110</sup>), wollten Andere die indicativisch gesprochenen Worte des Priesters: Ungo hos oculos oleo succtificato in nomine Patris etc.<sup>111</sup>), noch Andere beide Formeln zugleich, zuerst die indicativische, dann die deprecative<sup>113</sup>), gebraucht wissen, während Stotus unter der Form die siebensache Salbung seldst unt dei ihr gesprochenen Gebetsworten verstand <sup>113</sup>), noch Andere

gehende Weihung wird auch dort verlangt, doch kann nach gricchischer Lehre diese auch durch einen einfachen Presbyter geschehen, und geht gewöhnlich der Salbung unmittelbar voran. — In der abendländischen Kirche wurde in älterer 3eit auch mitunter vom Bischof geweihtes Chrisma benutt. Vergl. Innocent. L. epist. I. ad Decentium episc. c. 8.

<sup>110)</sup> Guil. Altiss. lib. IV. tr. 7. qu. 1. — Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 3. u. 4. — Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 35. sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 3. — Albert. M. dist. 23. art. 3. u. 4. — Durand. dist. 23. qu. 2. — Biel dist. 23. qu. 1. art. 2. concl. 3. u. 4. — Conc. Trident. sess. XIV. de sacram. extr. unct. c. 1. — Cat. Rom. P. II. c. 6. qu. 5. u. 6.

<sup>111)</sup> Cf. Albert. M. l. l.

<sup>112)</sup> Cf. Albert. M., Thom. Aqu. und Biel 11. 11.

<sup>113)</sup> Op. Paris. dist. 23. qu. un.

aber bie ältere Ansicht vertheidigten, nach welcher man als bie Das terie nicht bas icon geweihte Del, sondern bas einfache, als Form aber die Weiheworte des Bischofs ansah, so bag also das Del selbst burch bie Consekration als zum Sakrament werdend, die nachfolgende Salbung aber nur als Anwendung oder Darreichung des Sakramentes angesehen wurde 114).

6. Bei ber Ordination war die Ansicht über Form und Materie eine febr schwankende. Nach Einigen, wie Thomas Aquin 115), bem Florentiner Concil 116), Biel 117) u. UN. besteht die Materie in ben bem Ordinanden zu überreichenten finnlichen Gegenständen, welche symbolisch die Bollmacht, welche ihnen bargereicht wird, abbilden, wie die Claves, welche dem Ostiarius, das Lectionarium, welches bem Lector, bie Libri exorcismorum, welche bem Grorciften, bie Candelabra seu caerei, urceoli vel ampullae, welche bem Afoluthen, bie leere Patene sammt bem leeren Relche, welche bem Subdiakonus, die Evangelienbücher, welche bem Diakonus, ber mit Bein gefüllte Relch und bie mit Brod gefüllte Batene, welche bem Briefter übergeben werden; ober man bezeichnete, wenn man zwischen materia remota und propinqua unterschieb, bie eben genannten Gegenstände als die matoria remota, die Ueberreichung berselben aber als die materia propinqua. Dagegen nahmen Andere, wenigstens für die Ordination des Briefters. eine doppelte Materie an, und zwar Albertus: außer ben dem Orbinanden zu überreichenden sinnlichen Gegenständen das vom Bischof geweihte Del, mit welchem ber Ordinand gesalbt wird 118), Alerander von Hales 119), Stotus 120, und Biel 121): einerseits die Ueberreichung ber genannten Gegegenstände, andererseits bie handauflegung, endlich Bonaventura 122): einerseits die Salbung, andererseits die Berührung ber überreichten Gegenstände feitens des Ordinanden. Was bie Form betrifft, fo fab biefe Albertus in der Darreichung ber genannten finnlichen Gegenstände, alle Uebrigen in den vom Ordinator bei ber hand. lung zu sprechenden Worten. Doch nahmen Einige, wie Alexander von

<sup>114)</sup> Cf. Thom. Aqu. unb Bonavent. ll. ll.

<sup>115)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 24. qu. 1. art. 1. 116) Decret. pro Armen.
117) Dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. — dist. 24. qu. 1. art. 1. not. 1.
118) Dist. 24. art. 38. 119) Lib. IV. qu. 8. membr. 3. art. 1.
120) Op. Oxon. dist. 24. qu. un. p. 549 f. — Op. Paris. dist. 24. qu. un. sch. 3.

<sup>121)</sup> Dist. 24. qu. 1. art. 1. not. 1. - 122) Compend. theol. lib. VI. c. 36.

<sup>123)</sup> So Albert. M. dist. 26. art. 14. - Biel dist. 26. qu. un. art. 1. not. 1. 124) Thom. Aqu. Summ. qu. 84. art. 1. — sentt. lib. IV. dist. 26. qu. 2.

art. 1. - Bonavent. Compend. lib. VI. c. 20. 125) Alex. Hales. qu. 8. membr. 3. art. 1. Cf. Thom. Aqu. dist. 29. qu. 1.

Pales, Stotus und Biel für die Ordination des Priesters eine doppelte
Form an, entsprechend der doppelten Materie, bestehend 1. in den Worten, welche der Bischof bei der Ueberreichung des Kelches sammt
der Patene spricht: Accipe potestatem offerendi et conficiendi pro vivis et mortuis, durch welche die potestas consecrandi eucharistiam, 2. in den Worten, welche er bei der Handaussegung redet: Accipe spiritum sanctum etc., durch welche die potestas absolvendi mitgeitheilt werde. Die Lehre über Form und Materie dieses Sakramentes war also zur Zeit der Scholastik noch völlig unsicher, aus welchem Grunde Manche, wie Durandus und dann auch das Concil von Trient und der römische Katechismus, für angemessenen, über die Bestandtheile dieses Sakramentes ganz zu schweigen.

7. Nicht geringer war bas Schwanken ber Ansichten über Form und Materie bes Sakramentes ber Che. Als Materie bezeichneten bier nicht Wenige die die Ehe mit einander schließenden Brautleute felbst 123). Doch wurde von Anderen hiergegen eingewendet, daß bie Brautleute bie Ausspender und Empfänger biescs Sakramentes seien, unmöglich aber Materie, Minister und Empfänger eines Sakramentes zusammenfallen können. Daher saben Andere die Materie in ben actus humani sensibiles 124), noch Andere in dem Ausbruck bes consensus ber beiden Brautleute 125), ober in ben Zustimmungs= worten des Einen von ihnen 126), (in welchem Falle man die von bem anderen ausgesprochene Zuftimmung für die Form ansah), noch Andere leugneten, daß bie Ebe überhaupt eine Materic habe 127), oder bielten für rathfam, über fie ganz zu fcmeigen 128). 2Bas bie Form betrifft, so fab man biefe entweder in den von beiden Brautleuten ausgesprochenen Zuftimmungsworten 129), ober in ben Zuftimmungsworten bes Einen berfelben 130) (in welchem Falle man bie bes Anberen für bie Materie hielt). Andere nahmen an, bag bie Form der Ebe nicht immer in Worten bestehe, fondern auch in jedem behufs ber Mittheilung ber Gnade ober ber Bezeichnung des Ehebundes von Gott eingesetten

130) So Ginige, von benen Durand. dist. 1. qu. 3. fpricht.

art 2: Sicut se habet ablutio exterior ad baptismum, ita se habet expressio verborum ad hoc sacramentum.

<sup>126)</sup> So Einige, von benen Durandus fpricht, vergl. lib. IV. dist. 1. qu. 3. 127) So Einige, von benen Aler. von hales rebet, vergl. qu. 8. membr. 3.

art. 1. und Scot. Op. Paris. dist. 28. qu. un. schol. 2.

<sup>128) 3.</sup> B. Guil. Altiss., Durand., die Concile zu Florenz und zu Trient und ber römische Katechismus.

<sup>129)</sup> Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 26. qu. 2. art. 1. — Albert. M. dist. 23. art. 4. dist. 26. art. 14. — Scot. Op. Oxon. dist. 26. qu. un. p. 567. — Op. Paris. dist. 28. qu. un. sch. 2. — Biel dist. 26. qu. 1. art. 1. not. 1.

finnlichen Zeichen bestehen tönne 181). Die Meisten aber fprachen fich über die Form dieses Sakramentes gar nicht aus 128).

Aus diefer Uebersicht gebt bervor, wie im Laufe ber Zeit aus Materie und Form etwas ganz Anderes wurde, als was man fich urfprünglich barunter gebacht hatte. Urfprünglich hatten biefelben nur andere Ausbrücke für elementum und verbum fein follen. Diefer Begriff wurde aber fo wenig feitgehalten, bag ichon Albert ber Große vielmehr ausbrücklich bie Materie von bem äußeren Zeichen unterschieb, manche Spätere aber bei einigen Sakramenten die Sache geradem umkehrten, und unter ber Materie Worte, unter ber Form ein elomentum ober signum sensibile sich bachten. So wenn Skotus bei ber Eucharistie, Biel bei der Ghe gerade bas äuftere Zeichen als bie Form, Durandus bei der Bufe die Worte der Beichte, Alerander von Hales und Andere bei ber Ghe die Zustimmungsworte der beiden Brautleute als Materie bezeichneten. Aehnlich abnorm ift es, wenn Albertus bei der Buße die göttliche Gnade, bei der Ordination die Darreichung ber heiligen Gegenstände, Stotus bei ber letten Delung die fiebenfache Salbung als Form bezeichnet, ober wenn Albertus und Biel bei ber Ebe die die Ebe ichließenden Bersonen, Gerson bei ber Buffe ben büßenden Sünder, Thomas die Sünden selbst, Albertus den Sündenschmerz für bie Materie erklärt.

## Achter Abschnitt.

## Einsehung der Sakramente.

Dak die Sakramente als solche göttlichen Ursprungs 1), daß die neutestamentlichen speciell als von Chrifto eingesett 2) anzuseben feien, war ichon Augustin's flar ausgesprochene Lehre, wie dieß auch burch seinen Sakramentsbegriff gefordert war, sofern ihm ja das Sakrament

131) Biel dist. 26. qu. un. art. 1. not. 1.

1) Augustin. epist. 82. §. 14. 15. epist. 138. §. 7. - Contra mendacium a Consentium c. 12. §. 26.

2) De vera rel. c. 16. §. 33. Epist. 54. §. 1. Epist. 141. §. 12.
3) In Joann. evang. tr. 80. (T. III. P. II. p. 512.) Cf. contr. Faust. lib. XIX. -- c. 16. (T. VIII. p. 228.).

4) Hug. Rotomag. dial. lib. V. §. 10. p. 957.

wesentlich ein sinnlicher Ausbruck, eine Verkörperung bes an bie Menschen ergangenen Gotteswortes ist 3).

Dagegen trat in den zunächst folgenden Jahrhunderten der Gebanke, bak es ben neutestamentlichen Saframenten als folchen wesentlich fei, von Christus eingesetzt zu fein, ziemlich zurud, eine Erscheinung, bie mit ber Erweiterung bes Sakramentsbegriffs und mit ber Berviel= fältigung beffen, was man in biefer Zeit zu ben Saframenten rechnete, in nothwendigem Zusammenhange ftand. Zwar fehlte es auch in diefer Beit nicht ganz an folchen, welche ben Urfprung ber neutestamentlichen Satramente entweder auf Gott im Allgemeinen 4) ober speciell auf Ehriftum<sup>5</sup>) zurückführten. Doch war die Lehre hierüber keineswegs eine feste, ba andere Lehrer auch von einer im Laufe ber Zeit burch ben beiligen Beift geschehenen 6), andere von einer apostolischen 7), oder gar von einer firchlichen Einsetzung 8) gewisser Sakramente rebeten.

Erft Hugo von St. Victor hob die Einsehung burch Christus ansbrücklich als etwas bem neutestamentlichen Saframent Wesentliches bervor. Nach ihm bat nämlich jedes Sakrament überhaupt einen breis fachen Urfprung, ober es wirken brei Bersonen zusammen, um baffelbe bervorzurufen: Gott, Chriftus und ber Priefter ober ber Creator, ber Salvator und ber Dispensator: Gott, indem er sogleich bei ber ersten Scovpfung das Element hervorrief, welches geeignet ist, die durch das Saframent barzureichende Gnade zu repräsentiren, Christus, indem er bas von Gott geschaffene Element zum Zeichen ber Gnabe bestimmte, und bamit das Saframent einsetzte, endlich der Priester, indem er durch fein Weihewort bas durch Christus eingesetzte Zeichen ber Gnade zum Träger berfelben macht und damit das Element zum Sakrament er-Wenn hiernach von Hugo austrücklich Christus als Einseter bebt 9). ber neutestamentlichen Sakramente bezeichnet wirb, fo ist zugleich für Bugo charakteristisch, daß er die Einsetzung nur als Bestimmung ber Bebeutung faßte, nicht in ihr zugleich die Ursache der Wirkung sah, sobann: bag er bei Besprechung ber einzelnen Sakramente von seiner eigenen Bestimmung abwich, indem er auch folche Sakramente anführte, beren Einsetzung er ausdrücklich in die vorchriftliche Zeit verlegte, wie

<sup>5)</sup> Beda Vener. hom. 10. p. 376. — Synod. Attreb. (a. 1025.) (d'Acherii Spicil. T. I. p. 608.). — Alger. lib. de misericordia et justitia P. I. c. 56. (Mar-tene thes. nov. T. V. p. 1048.). — Hugo Rotomag. dial. l. l. — Geroch Reichersb. epist. de simonia §. 16. p. 1474.

<sup>6)</sup> Anselm. Havelberg. dialog. lib. II. c. 23. p. 188.
7) Beda Venerab. hom. 10. p. 376. — Goffrid. Vindoc. Quid sit sacramenti iteratio p. 559. — Hugo Rotomag. dialog. lib. V. §. 10. p. 956.
8) Petr. Damiani lib. gratissim. c. 6. T. III. p. 92.

<sup>9)</sup> De sacram. christ. fid. lib. I. P.IX. c. 2. 4.

bie Ghe 10), over tie er erst von ten Aposteln ableitete, wie bie Krankenjalbung 11.

Um folde Inconfequen; ju vermeiten, unterlief es Betrus Lombartus tie Einjegung burch Christus als etwas ben neutestamentlichen Saframenten Befentliches zu bezeichnen. Nach ihm find bie driftlichen Saframente nicht tie, welche unmittelbar burch Chriftus eingefet worben, fondern alle die, welche jur Zeit bes Christenthums Geltung haben, ihre Einsetzung aber gehört theils ber vorchriftlichen Zeit an, theils Chrifts unmittelbar, theils ter auf Christum folgenden Zeit. 218 folche Satramente, welche bereits vor Christus eingesets worden, bezeichnete er beutlich tie Che und tie Buge 12). Bas tie Che betrifft, fo unterfchich er zwei Einjetungen verjelben. Die erste jei erfolgt ichon vor ben Süntenfall ad officium, t. b. behufs ter Mehrung tes Menschen-Geschlechts, rie zweite nach rem Sünrenjalle ad remedium, b. h. um Die fleischlichen Begierten einzuschränken und ihre fündlichen Ausbruche ju verhüten. Die erfte fei erfolgt besehloweije, und tiefer Befehl habe auch noch nach tem Sündenfall Geltung behalten, fo lange bas Menfchen geschlecht einer Mehrung bedurfte. Durch tie zweite Ginfegung fei bie Ebe nur gestattet worden, indem bestimmt worben, daß die Eingehung berfelben benen, welche ihre fleischlichen Begierten nicht zügeln können, nicht als Sunte angerechnet werten folle 13. Bas tas Sakrament ber Buffe betrifft, fo nahm Betrus an, bag baffelbe zwar auch ichon bem ersten Menschen-Paare, boch erst nach bem Sündenfalle angeordnet wor ben 14). Dagegen lehrte er von der Taufe und dem heiligen Abendmabl bestimmt, daß fic von Christus unmittelbar eingeset worben. Und zwar nahm er an, bag bie Tauje burch bie Tauje Beju im Jorban feitens tes Johannes eingesetzt worten fei, obgleich er auch bie Anficht berer nicht verwarf, welche annahmen, bag tie Einjetung bamals er folgt jei, als Jejus die Jünger paarweije zu predigen und zu taufer ausgefandt habe 15. Das beilige Abendmahl aber, lehrte er, fei von Jejus bei seinem letten Mable mit seinen Jüngern angeordnet wor-

<sup>10)</sup> Summ sentt. tr. VII. c. 1. - de sacram. christ. fid. lib. I. P. VIII. c. 12. c. 13.

<sup>11)</sup> Summ. sentt. tr. VI. c. 15. 12) Dist. 22. C.

<sup>13)</sup> Dist. 26. A. B. C. 14) Dist. 22. C. cl. dist. 26. A.

<sup>15)</sup> Dist. 3. F. G. 16) Dist. 8. B. 17) Dist. 23. B

<sup>18)</sup> Dist. 24 J.

<sup>19)</sup> Thom. Aqu. Summ. qu. 64. art. 2. - Bonavent. Compend. theol. ver. lib. VI. c. 3. - Scot. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. schol. 2. - Durand. dist. 2. qu. 1. dist. 14. qu. 3. — Biel dist. 1. qu. 2. art. 1.
20) Thom. Aqu. Summ. qu. 64. art. 2. — Biel dist. 1. qu. 2. art. 3.

<sup>21)</sup> Thom. Aqu. L.l. - Bonavent. L.l. - Scot. dist. 2. qu. 1. sch. 1. -Durand. dist. 2. qu. 1.

ben <sup>16</sup>). Der auf Christum erst folgenden Zeit schrieb Betrus die Einsezung der Confirmation, letzten Oelung und Ordination zu. Was die Confirmation betrifft, so spricht er sich über deren Einsezung nicht ausdrücklich aus. Doch ist eben hieraus zu schließen, daß er sie erst von den Aposteln ableitete, da er sicher nicht unterlassen, wenn er diese für wahrscheinlich gehalten hätte. Dagegen lehrte er von der letzten Oelung deutlich, daß sie von den Aposteln angeordnet worden<sup>17</sup>). Bas endlich die Ordination betrifft, so nahm Betrus an, daß nur bie beiden obersten Stufen, die des Diakonates und Preschterates, im apostolischen Zeitalter bestanden und daher auch nur die Ordination zu viesen beiden von den Aposteln selbst eingescht worden, die zu den nieberen kerikalen Stufen dagegen erst im Fortgange der Zeit von der Rirche angeordnet worden selbst.

Eine genauere Untersuchung über ben Ursprung ber einzelnen Saframente findet fich erft bei ben folgenden Scholaftifern von Alerander von Hales an. Die meisten biefer gingen von ber Anschanung aus, bag es jedem Satramente als folchem wesentlich fei, von Gott eingeset zu fein 19). Denn ba jedes Sakrament als folches eine Rraft zu beiligen habe, fo tonne es nur von bem eingesett fein, von bem es bieje Rraft erhalten. Diefe Rraft habe es aber nur allein von Gott 20). Beiter nahm man in ber Regel an, bag es ben neutestamentlichen Catramenten wesentlich sei, speciell von Christus eingesetzt zu fein 21). was ichon baraus folge, bag fie ja zu bem Fundament ber Rirche ge= boren und beghalb nur von bem Fundator ecclesiae ihren Ursprung haben tonnen 22). Die Einsetzung durch Christus fei etwas den neutestamentlichen Sakramenten fo Wefentliches, baß icher Gebrauch, welder nicht burch Christus selbst, sondern erst von ber Kirche eingeset worben, ichon wegen biefes Mangels nicht als Saframent, sondern nur als Sacramontale angesehen werden tonne 28). Doch wollte man beghalb nicht alle einzelnen Bestandtheile und Cerimonien ber Sakramente

<sup>22)</sup> Durand. 1. 1. — Doch nahmen allerdings manche Scholastifer, wie Bonaventura an, daß mehrere Saframente, wie Ehe und Buße, ihren Ursprung nicht einer göttlichen Einsexung allein, sondern zugleich einem natürlichen Triebe verdanken, und sie unterschieden daher zwischen zwei Klassen von Saframenten, solchen, welche totaliter ab institutione, und solchen, welche partim a naturae dietamine, partim ab institutione setztere sein allerdings auch von Gott eingesetzt, aber nicht burch einen bestimmten Ausspruch, sondern nur interius illustrando. (Bonavent. dist. 26. art. 2. qu. 1.).

vent. dist. 26. art. 2. qu. 1.). 23) Aus diefem Grunde rechnete man jest nicht mehr zu den Sacramenta, fenbern zu den sacramentalia die benedictiones abbatum, abbatissarum, virginum, vestimentorum, aquae, die unctiones regum, consocrationes altarium, ecclesiarum, vasorum u. dergl. Bergl. Durand. 1. 1.

auf Christus zurückgeführt wiffen, fonbern nur bie zum eigentlichen Wefen verselben gebörigen b. b. die Essentialia ober Substantialia in sacramentis, mährend man zugab, daß bie accidentiellen Bestandtheile ber Satramente menschlichen Ursprungs fein können 24). Dabei unterschied man zwischen zwei verschiedenen Arten von Einsetzung, einer fol chen, burch welche etwas nur zum Zeichen bestimmt wirb, und einer folchen, burch welche es zugleich bie Bestimmung erhält, ben angezeigten Begenstand auch bervorgurufen. Die erstere Urt, nahm man an, fönne auch burch eine Creatur geschehen, nicht aber bie zweite 25). Bon ter eigentlichen Institutio sacramenti unterschied man nicht selten and tie Promulgatio ober bie öffentliche Befanntmachung ber Einfetung, und nabm an, bag lettere auch menschlichen Ursprungs fein tonne 26). Andere unterschieden von der eigentlichen Einsekung bie ihr vorangebende Insinuatio institutionis. und lehrten, baß, wenn tiefe unmittelbar burd Gott ober Christum geschehen, bie eigentliche Einsekung auch wohl burch einen Menschen ober burch bie Kirche habe geschehen tonnen 27).

Bei Nachweijung bes Uriprungs ber einzelnen neutestamentlichen Saframente zeigt sich bei ben einzelnen Scholastifern eine nicht w bebeutente Berschierenheit ber Ansicht. 3m Gangen gingen bieselbn bierbei zwei verschiedene Wege. a) Die Ginen, wie Thomas 28), Stotus, Durandus, Richard von Mittleton, Betrus te Balute, Beter b' Mills, Biel bielten streng an ber Lehre fest, bag alle neutestamentlichen Soframente, jo gewiß sie jolche jeien, auch nur von Christus, und zwar im eigentlichen und vollen Sinne, haben eingefett werben tonnen 29). Da man nun aber tiefe Einfetung nicht bei allen aus ber Schrift nach weifen konnte, nahm man feine Buflucht jur Tradition und lehrte, bas tie Echrift hierin wie in vielen anderen Lehrartifeln burch bie münbliche Ueberlieferung ergangt werbe. Christus babe nach bem eigenen Zeusnig ber Schrift viel mebr gethan, als worüber bie Schrift Bericht er

29) Daber beurtbeilte man Die einzelnen neutenamentlichen Saframente verfchieden. prnudtite ibree Berbaltnines jum alten Bunte. Bergl, Thom. Aqu. sentt. lib. IV list. 8. qu. 1. art. 2: Sacramenta novae legis tripliciter se habent ad veterem legena 🐳 Quaedam enim essentialiter fuerunt in veteri lege, quamvis non ut sunt sacra-menta novae legis, sed magis secundum quod sunt in officium vel actum virtutis sicut poenitentia, ordo et matrimonium. Quaedam fuerunt secundum aliquid eirespondens, non essentialiter, sieut baptismus et eucharistia. Quaedam auten nihil respondens habuerunt in veteri lege, sieut confirmatio et extrema unctio. -

<sup>24)</sup> Thom. Acu. l. l. - Albert. M. dist. 23. art. 13.

<sup>25)</sup> Biel dist. 1. qu. 2. art. 3.

<sup>26)</sup> Se 1. B. Albert D. Gr., Benaventura, Efetus, Durandus, Biel.

<sup>27)</sup> So 3. B. Alanus ab Iniulis. Benaventura n. A. 28) Ibomas Asuin made nur binüctslich ter Conürmation eine Ausnahme, fefern er von tiefer lebrt, bag Chriftus fie nicht vollftantig, fontern nur promittendo eingefest babe.

ftatte. Bu biefen von der Schrift verschwiegenen, aber beffenungeachtet von Chriftus geschehenen, Werten gehöre nun auch bie Einschung mehrerer Satramente, über welche bie Rirche baber nur auf mündlichem Wege Runde erhalten 30). b) Andere, wie Robert Paululus, Alanus ab Infulis, Bilhelm von Aurerre, Albert ber Große, Bonaventura, Bilbelm von Cabors und AA. erfannten zwar auch an, bag eine ge= wisse Einsetzung burch Christum zum Wesen eines neutestamentlichen Satramentes nothwendig gehöre. Doch forderten sie nicht, daß Chriftus alle Saframente querft ober vollständig und im eigentlichen Sinne eingefetzt habe. Sie nahmen baber feinen Anftog baran, wenn von gewiffen Satramenten gelehrt werbe, bag ihre Einsebung als Satramente fcom in bie vorchriftliche Zeit falle, und bag Chriftus fie nur bestätigt und erganzt und baburch zu neutestamentlichen Saframenten erhoben babe, von anderen, daß Christus ihre Einsezung nur infinuirt oder partiell vollzogen, ober daß er fie nicht mährend fcines finnlichen Lebens, fondern erst später burch ben von ihm gesendeten beiligen Geift mittels ber Apostel ober ber Kirche ausgeführt habe. Lettere unterschieden daher mebrere Rlaffen von neutestamentlichen Saframenten: 1. folche, welche icon vor Christus eingesett, von Christus selbst aber bestätigt oder ergänzt worben feien, 2. folche, welche von Chriftus felbit querit und vollständig eingesetzt worden, 3. folche, welche von Christus selbst während seines irdischen Lebens entweder nur infinuirt oder nur partiell eingesett, vollftändig aber erft von den Aposteln oder später von ber Rirche, wenn auch im Auftrage Christi ober auf Antrieb bes von Chriftus gesendeten heiligen Geistes, angeordnet worden seien 81).

Bie verschieden bie Ansichten über die Einsetung ber einzelnen Satramente waren, foll im Folgenden noch näher gezeigt werden.

1. Bas bas Sakrament ber Taufe betrifft, fo ftimmten Alle obne Ausnahme barin mit einander überein, daß dasselbe von Christus

A

Cujus ratio est, quia prima tria sacramenta non solum sunt sacramenta, sed poenitentia actus virtutis, ordo autem pertinet ad officium dispensationis sacramentorum, matrimonium autem ad officium naturae, et ideo in qualibet lege requiruntur. Baptismus autem et eucharistia sunt sacramenta tantum gratiam continentia, et ideo ante tempus gratiae esse non debuerunt. Sed quia sunt sacramenta necessitatis, baptismus quidem quantum ad effectum, eucharistia autem quantum ad fdem ejus, quod repraesentatur per ipsam, ideo oportuit quod in lege Moysi haberent aliquid respondens. Sed confirmatio et extrema unctio sunt sacramenta gratiam conferentia, et ideo in veteri lege esse non debuerunt. Et quia non sunt sacramenta necessitatis, sed cujusdam superabundantis perfectionis, ideo non oportebat, quod haberent aliquid respondens, cum non esset tempus plenitudinis gratiae, et ideo haec duo non fuerunt praefiguranda aliquibus expressis figuris, similiter neque prima tria, sed tantum duo media, scilicet eucharistia et baptismus. 30) Thom. Aqu. qu. 64. art. 2. — Durand. l. l. 31) Alex. Hales. Summ. lib. IV. qu. 8. membr. 1. art. 1. cf. membr. 3. art. 2.

unmittelbar eingesett worden sei, nicht aber in der genaueren Bestimmung ber Zeit diefer Einsetzung. Die Ginen nahmen nämlich, bem hugo von St. Victor und Betrus Lombarbus bierin folgend, an, bie Taufe fei bamals eingesetzt worden, als Jesus im Jordan von Johannes getauft wurde. Denn damals sei ein für alle Mal durch die Berührung, in welche ber heilige Leib Christi mit dem Baffer gekommen, die in ber Taufe in Wirksamkeit tretende wiedergebärende Kraft dem Baffer mitgetheilt werden 32). Doch wandten dagegen Andere ein, Jejus felbit fei nicht mit ber eigenthümlich chriftlichen, sondern mit ber Johanneischen Taufe getauft worden. Darum sei die Einsehung in eine spätere Zeit zu verlegen. Und zwar bachten sich Manche als biesen Zeitpunkt bas Gespräch Jesu mit Nicodemus, fofern in ihm Jesus auf die Nothwendigfeit der Taufe für die Seligkeit hingewiesen 33). Andere machten bagegen geltend, baf bas Gefpräch Jeju mit Nicobemus ein blokes Brivat-Gespräch gewesen, und bezeichneten baber als Zeitpunkt ber Einsebung bie paarweise Aussendung ber Jünger zum Predigen und Taufen, von welcher Matth. c. 10 erzählt werbe 34), noch Andere den Tod Chrifti, fofern aus bem am Rreuze bängenden Leibe Chrifti Blut und Baffer. bie Symbole bes heiligen Abendmahles und ber Taufe, gefloffen 39, noch Andere die Worte Christi Marc. 16, 16. ober Matth. 28, 19. 39, noch Andere, wie Biel 37), verwarfen alle biefe Anfichten, und meinten, bie Einsetzung ber Taufe fei burch irgend einen öffentlichen Alt ober ein öffentliches Gespräch Jesu in Gegenwart feiner Jünger in ziemlich früher Zeit erfolgt. Die Zeit berselben laffe fich jeboch, ba bie Schrift bavon schweige, nur ungefähr bestimmen. Bir wiffen nämlich aus ber Schrift, daß bie Jünger schon im Anfang ber öffentlichen Birtfamkeit Jefu auf Befehl biefes getauft haben (Job. 4, 2.). Dieje ibre Taufe könne nicht als Johanneische, sondern nur als christliche gedacht werden. Wenn fie nun ichon fo frühzeitig die chriftliche Taufe vollzogen haben, fo fete dieg voraus, daß fie felbst vorher mit derfelben Taufe getauft wor Die Jünger aber würden nicht haben mit ber Taufe Chrifti go den. tauft werben können, wenn nicht vorher bieje Taufe von Chriftus war eingesett worden. hiernach falle bie Einsetzung jedenfalls vor bie Tauft,

<sup>—</sup> Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 23. art. 1. qu. 2. — Albert. M. dist. 23. art. 13. — Guil. Cadurc. cpist. synod. b. Martene thes. T. IV. p. 681. — Cl. Durand. dist. 2. q. 1. Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 2.

<sup>32)</sup> So Thom. Aqu. Summ. qu. 66. art. 2. — Nicol. Lyr. Comment. in Joann. evang. c. 3. — Cat. Rom. P. II. c. 2. qu. 16. — In älterer Zeit meinte bagegen Manche, daß Christus dem Basser die reinigende Kraft nicht sowohl dur feine Taufe, als vielmehr durch sein Bandeln auf dem galiläischen See milgether habe. So 3. B. der Verf. d. Schrift de cataclysmo (Augustini Opp. Tom. V Append. p. 448.).

welche bie Jünger felbst empfangen. Bon biefer Einsetzung fei aber au untericeiben ber Befehl Jefu, bie Taufe öffentlich befannt zu machen, welcher Matth. c. 28 v. 19. erfolat fei. Nicht wenige Scholastifer endlich fuchten biefe verschiedenen Ansichten baburch mit einander zu vereinigen, baf fie eine stufenweise erfolate Einschung ber Taufe annahmen. So unterschied Alexander von Hales eine fünffache Einsehung. Zuerst fei bieselbe materialiter erfolgt durch die Taufe Jesu im Jordan, sofern burch biefelbe bie Materie geweiht worten, fobann quoad finem burch bas Gefpräch mit Nicodemus, hierauf officialiter bei ber Aussenbung ber Jünger Matth. c. 10. (quia tunc officium baptizandi eis commisit), barauf secundum significationem am Rreuze, als Blut und Baffer aus feiner Seite gefloffen, endlich formalitor burch bie Worte Matth. c. 28. (quia ibi formam expressit quantum ad principalem ejus partem). Aehnlich auch Albert ber Große 38), Thomas Aquin 39) und Bonaventura 40). Dagegen unterschied Richard von Middleton zwischen ber Insinuatio, Institutio und Confirmatio ber Taufe, und nahm bei ieber biefer brei wieber eine folche durch die That und eine durch einen Ausspruch an: 1. Thatsächlich infinuirte Christus, fagt er, bie Einsetzung ber Taufe baburch, daß er fich felbft von Johannes taufen lieft, wörtlich aber burch fein Gespräch mit Nicobemus, 2. thatsächlich feste er bie Taufe baburch ein, bag er feine Jünger taufte, wörtlich aber burch bie paarweife Aussenbung ber Jünger, indem er ihnen bei biefer Gelegenheit ben Auftrag gab zu predigen und zu taufen, 3. that= fachlich (in signo) bestätigte er bie Einschung ber Taufe am Kreuze indem er aus feiner Seite Baffer hervorfließen ließ, wörtlich aber (pracoepto) burch ben ausbrücklich nach ber Auferstehung gegebenen Tauf-Befehl (Matth. c. 28.) 41).

2. Ueber die Einschung ber Confirmation bestanden drei von tinander abweichende hauptmeinungen, indem ein Theil der Scholaftifer biefelbe Chrifto felbst zuschrieb, ein anderer Theil ben Aposteln, in britter ber Rirche ber nachapostolischen Zeit.

a) Die erste Unsicht vertheidigten Albert der Große, Thomas Lauin, Bonaventura, Skotus, Durandus, Richard von Middleton, Betrus

<sup>33)</sup> Petr. Lomb. dist. 3. F. - Biel lib. IV. dist. 1. qu. 4. art. 3. dub. 1.

<sup>84)</sup> So Scotus, lib. IV. dist. 2. qu. 1. schol. 1. (Op. Paris.). cf. Petr. Lomb. dist. 3. F.

<sup>35)</sup> Cf. Biel dist. 3. qu. un. art. 3. dub. 4.

<sup>36)</sup> Cf. Petr. Lomb. 1. 1. Biel 1. 1.

<sup>37)</sup> Dist. 1. qu. 4. art. 3. dub. 1. dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 3. concl. 2. dist. 3. qu. un. art. 3. dub. 4.

<sup>39)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 3. qu. 2. art. 5. 38) Dist. 3. art. 3. 40) Compend. theol. verit. lib. VI. c. 2. 9.

<sup>41)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 8. qu. 5. art. 1.

be Balude, Beter b'Ailly, Gabriel Biel, welche für fie geltend machten, baß es zum Befen eines neuteftamentlichen Saframentes gebore, von Christus eingesetzt zu fein. Doch waren sie, ba die Schrift über eine folche Einsetzung nichts berichtet, in ber näheren Beftimmung bes Zeitpunktes und ber Art und Beife ber Einfetung verschiedener Anficht. 1. So meinte Thomas Aquin : Christus habe biefes Satrament nicht, wie die übrigen, durch persönliche Darreichung, sondern durch Berbeifung ber fünftig erfolgenden Darreichung (non exhibendo, sed promittendo) eingesett, und zwar. burch bie Job. 16, 7. gesprochenen Borte: "Wenn ich nicht von Euch gehe, wird ber Paraklet nicht zu ench kommen, wenn ich aber hinweggegangen fein werbe, werde ich ihn zu euch fenden." In anderer Beise habe er auch dieses Sakrament gar nicht einseten können, sofern ber beilige Geift, beffen fulle bem Menschen burch baffelbe verliehen werden folle, nach Job. 7, 39. vor ber Berberrlichung Christi, noch nicht habe mitgetheilt werden können 42). 2. Das gegen meinte Albert ber Große, Christus habe die Confirmation zwar nicht verbo, wohl aber operis exhibitione eingeset, und zwar bamals, als er ben zu ihm gebrachten Kindern die Hände aufgelegt (Matth. c. 19.) 4. Denselben Zeitpunkt ber Einsetzung nahm auch Bonaventura 44) und (nach bem Commentar über bie Sentenzen) Thomas Aquin 45) an. 3. Duns Stotus dachte sich als Zeitpunkt ber Einsetzung bie Ausgießung tes heiligen Geistes am Pfingstfeste 46). 4. Durandus 47) und Biel 48) meinten, ber Zeitpunkt laffe fich nicht bestimmen, ba bie Schrift barüber schweige. Doch habe Christus jedenfalls auch biejes Satrament, so gewiß es zu ben neutestamentlichen gehöre, eingeset. Das Schweigen der Schrift erkläre fich daraus, daß nach Joh. 20, 30. 21, 25. Jesus ja überhaupt Bieles gethan, was in der Schrift nicht berichtet worden. 5. Endlich der römische Ratechismus scheint anzunehmen, bas Jefus die Confirmation bei feinem letten Mable mit den Jüngern ein gesetzt. Wenigstens spricht er aus, bag Chriftus damals feinen 300 gern über die Bereitung des Chrisma Unweisungen ertheilt babe 49. Richt einig waren die genannten Kirchenlehrer barüber, ob Chriftus bieses Sakrament auch selbst promulgirt habe ober nicht. Während Biel das Erstere annahm und als Zeitpunkt der Bromulgation bie Ein-

- 42) Summ. qu. 72. art. 1. 43) Lib. IV. dist. 23. art. 13.
- 44) Compend. theol. lib. VI. c. 3. 45) Sentt. lib. IV. dist. 7. gu. 1. art. 1.
- 46) Op. Paris. lib. IV. dist. 2. qu. 1. schol. 1. u. dist. 7. qu. 1. schol. 1.
- 47) Dist. 2. qu. 1. dist. 7. qu. 1.
- 48) Dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 3. dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1.
- 49) P. II. c. 3. qu. 5. cf. qu. 9.

50) Alan. de fide cathol. lib. I. c. 66. — Guil. Altiss. lib. IV. tr. 4. c. 3. fol. 16. — Alex. Hales. lib. IV. qu. 8. membr. 2. art. 1. — Bonavent. dist. 23. segnung ber Kinder (Matth. c. 19.) und die Unhauchung ber Jünger am Auferstehungstage sich dachte, glaubten dagegen Bonaventura, Stotus und Durandus, daß die Publikation dieses Sakramentes erst durch die Apostel erfolgt sei, und zwar nach Durandus unmittelbar nach dem Pfingstieft.

b) Bertreter ber zweiten Ansicht waren Alanus, Wilhelm von Auxerre, Alexander von Hales (nach einer Stelle), Bonaventura (nach einer Stelle), Bilhelm von Cahors, Johann Ect, welche bestimmt aussprachen, daß nicht Christus selbst, sondern erst die Apostel dieses Sakrament eingesetzt haben, sich darauf berufend, daß der heilige Geist in seiner Fülle ja erst am Pfingstischte gegeben worden, vor welchem Ereigniß daher die Consirmation ver Natur der Sache gemäß gar nicht habe eingesetzt werden können. Doch nahmen Alanus, Bonaventura mot Ect wenigstens eine Insinuation diese Sakramentes durch Christus an, und auch Alexander von Hales lehrte, die Apostel hätten es entweder auf Befehl Christi ober auf Antrieb des von Christus gesendeten heiligen Geistes eingesetzt <sup>50</sup>).

c) Die britte Ansicht wurde von Alexander von Hales an ber Stelle vertheidigt, an welcher er ausführlich über die Einsehung ber Confirmation handelt. Er betämpft hier ausdrücklich sowohl die Auficht, baß die Confirmation als Sakrament von Christus selbst, als auch bie, daß sie durch die Apostel eingesetzt worden fei. Die erstere Anficht fei an verwerfen, weil in ber Stelle Matth. 19, 15., auf welche man fich allein berufen tonne, weber ber Form noch ber Materie biefes Satramentes Erwähnung gethan werbe 51), die zweite Ansicht aber besgleichen, weil nach bem Bericht bes neuen Testaments bie Apostel burch bloke handauflegung ohne Anwendung des Chrisma und ber von ber Rirche gebrauchten Worte confirmirt haben. Er nimmt baber an, bak. wie bie Apostel felbst unmittelbar vom heiligen Geiste in nicht faframentlicher Beije confirmirt worden, fo haben auch fie noch ohne Anwendung bes Sakramentes confirmirt. Nach feiner Lehre ift bas Sakrament ber Confirmation erft nach bem Ubscheiden ber Apostel auf Antrieb bes beiligen Geiftes und zwar auf einem Concil zu Meaur nach

į.

11\*

art 1. qu. 2. — Guilelmi Cadurc. epist. synod. l. l. p. 681. — Eck, loci theol. 6. axiom. 2, 83.

<sup>51)</sup> Auch Thomas Aquin erfennt dieß an, will aber die Folgerung nicht zuseben, daß darum Christus Form und Materie dieses Saframentes nicht eingesett haben könne, fondern erflärt das Schweigen der Schrift hierüber als ein absichtliches. Bergl. sentt. lid. IV. dist. 7. qu. 1. art. 1: Nec obstat, quod in evangelio rel in actibus apostolorum non sit mentio de materia vel forma hujus sacramenti, quia formae sacramentales et alia, quae in sacramentis exiguntur, occultanda erant in primitiva ecclesia propter irrisiones gentilium.

Form und Materie eingesetzt worden <sup>52</sup>). — Daß dieses Sakrament burch ben heiligen Geist eingesetzt worden, spricht (nach einer Stelle) auch Bonaventura aus <sup>53</sup>). Dagegen sucht Wilhelm von Auxerre zwischen der zweiten und britten Ansicht zu vermitteln, indem er annimmt, daß die Confirmation hinsichtlich ber Handauslegung bereits von ben Aposteln, hinsichtlich der Chrismation dagegen erst von der Kirche eingesetzt worden sei <sup>54</sup>).

3. Hinsichtlich des Sakramentes der Eucharistie stimmten sämmtliche Scholastiker darin mit einander überein, daß dassellebe von Christus unmittelbar sowohl eingesetzt als promulgirt worden sei, und zwar bei seinem letzten mit den Jüngern gehaltenen Mahle<sup>55</sup>). Dabei nahm man nicht selten an, daß Christus auch schon vor der eigentlichen Einsetzung auf dieses Sakrament hingewiesen habe. Eine solche Hinweisung, sand man namentlich im Evangelium Iohannis c. 6. 56), mitunter auch in dem Gleichniß vom Senstorn<sup>57</sup>).

4. Ueber bie Einsetzung des Sakramentes der Buße bestand eine große Berschiedenheit der Ansicht. Zwar stimmten Alle darin mit einander überein, daß die Buße als innerer Akt, der sich auch im Neuseren irgendwie zu erkennen geben müsse, schor vor Christus von Gott angeordnet worden sei. Desto verschiedener war aber die Ansicht darüber, wann sie angefangen habe, Sakrament zu sein. Im Ganzen lassen, wann sie angefangen habe, Sakrament zu sein. Im Ganzen lassen ber Scholastikter annahm, sie sei in gewissen Sinne schon vor Christus Sakrament gewesen, andere: sie seit durch Christus geworden, noch andere: sie sei wach durch Christus entweder noch gar nicht, oder wenigstens noch nicht vollständig, sondern erst durch bie Apostel over gar erst durch die Kirche geworden.

a. Was die erstgenannte Ansicht betrifft, so waren die Bertreter berselben, zu denen außer Betrus Lombardus z. B. Beter von Poitiers, Cäsarius von Heisterbach, Wilhelm von Augerre, Alexander von Hales, Albert der Große, Thomas Aquin, Bonaventura, Betrus de Balude, Betrus Dromensis gehörten, in doppelter Hinsicht wieder von einander verschieden, sofern sie einerseits über die Zeit, in welcher näher die

<sup>52)</sup> Lib. IV. qu. 24. membr. 1. Bie Alerander zu der Meinung gesommen, daß die Confirmation als Saframent gerade auf dem Concil von Meaur eingesest worden, läßt sich nicht sicher nachweisen. Gewöhnlich weist man, um diese wunder= liche Ansicht zu erklären, auf das Deeret. Gratian. hin, wo sich P. III. dist. 5. e. 7 eine Bestimmung der Bariser Synode v. J. 829 über die Confirmation aufgenomme – sindet mit der falschen Ueberschrift ex concilio Meldensi. Doch enthält diese Bestimmung über Form und Materie der Confirmation nichts. Alerander scheint dahes hier aus einer andern Quelle geschöpft zu haben.

<sup>53)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 2. 54) Tract. 4. c. 3. fol. 16.

,

Buße als Saframent eingesett worben, verschieden bachten, andererseits barüber, ob man nur eine in ber vorchriftlichen Zeit geschehene Einsetzung anzunehmen habe, in welchem Kalle die Buke tein specifisch neutestamentliches Sakrament fein würde, fonbern entweder ein Sakrament der Natur ober des Alten Testamentes, ober ob man vielmehr anzunehmen habe, daß Chriftus zu dem ichon früher eingesetten Satrament noch etwas neues hinzugefügt und es badurch zu einem neutestamentlichen erhoben habe. In ersterer Hinsicht bestanden brei verfcbiedene Anfichten. Betrus Lombardus hatte, wie bereits gejagt, gelehrt, bas Satrament ber Buge fei bereits im Anfange bes Denfchengefcblechtes, aber nicht, wie bie Gbe, icon vor, fondern erft nach bem Sündenfalle eingesetzt worden. Ebenso urtheilten unter ben folgenden Lehrern 3. B. Wilhelm von Augerre 58), Thomas Aquin 59), Betrus be Balube 60), Betrus Dromenfis 61). Dagegen lehrte Albert ber Große, ibre Einsetzung falle bereits in bas Paradies. Gott nämlich nach feiner Barmberzigkeit habe ichon vor bem Eintritt der Sünde bas Seilmittel berfelben angeordnet, bamit ber Denich, wenn er in bie Sünde falle, bas heilmittel sogleich bereit finden möchte 62). Noch Andere, wie Beter von Boitiers 63), Cafarius von Beifterbach 64) und Bonaven= tura 65) ertannten zwar an, bag bie erste Einsehung ber Buße bereits in bas Paradies falle, boch meinten fie, daß fie weber ichon bamals, noch auch unter bem Gesetz ber natur, fondern erft unter bem Mofaiichen Gesetz Sakrament geworden sei. In zweiter Hinficht urtheilten Manche, bag bie Bufe überhaupt nur in ber vorchriftlichen Zeit als Satrament eingesetzt worden sei, sie konnten sie baber auch nicht für ein specifisch neutestamentliches Sakrament ansehen, sondern erklärten fie entweder wie Beter von Poitiers und Cafarius von heifterbach für ein Sakrament des Alten Bundes, oder gar wie Petrus Dromenfis für ein Sakrament ber Natur. Die Meisten bagegen erkannten an, bağ Chriftus bas icon früher eingesette Sakrament ber Buge noch einmal eingeseth habe. Sie nahmen daher mehrere Einsebungen desselben an, oder vielmehr eine successive Einsezung durch mehrere zeitlich unterschiedene Afte, in ber Art, daß eine gemisse Stiftung biejes Sa-

ŧ

1

<sup>55)</sup> Albert. M. dist. 8. art. 5. u. 9. — Thom. Aqu. dist. 8. qu. 1. art. 3. – Bonavent. Compend. theol. ver. lib. VI. c. 3. — Scot. Op. Paris. dist. 2. qu. 1. schol. 1. — Biel dist. 8. qu. 1. art. 2.
56) Scot. dist 2. qu. 1. schol. 1. 57) Bonav. 1. 1.
58) Lib. IV. tr. 6. c. 3. qu. 2. fol. 28.

<sup>59)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 22. qu. 2. art. 4. - cf. dist. 1. qu. 1. art. 2.

<sup>60)</sup> Lib. IV. dist. 2. qu. 1. art. 3. 61) Bergl. oben Abichn. VI. Anmerf. 195.

<sup>62)</sup> Dist. 22. art. 11. 63) Sentt. lib. V. P. III. c. 13.

<sup>64)</sup> Dialog. miraculorum dist. 3. c. 1. 65) Dist. 22. art. 2. qu. 1.

framents, ober auch mehrere, allerdings schon in die vorchriftliche Zeit falle, auf biefe aber eine neue burch Christus gefolgt fei, burch welche bie Buße erst zum Sakrament im vollen, nämlich im neutestamentlichen, Sinne gemacht worben. So unterschied Albert ber Groke vier folcher Stiftungen. An der Buße selbst unterschied er nämlich etwas Bierfaches: 1. bie recognitio necessitatis medicinae contra morbum peocati, 2. recognitio peccati perpetrati cum proposito emendandi (contritio und satisfactio), 3. manifestatio peccati secundum genus in signo aliquo coram homine, 4. explanatio peccati per circumstantias cum fide dimissionis poenae ex vi clavium, und er nabm nun an. bag nach jeber biefer vier Seiten die Buße in einer andern Zeit eingeset worben sei, nach der ersten bereits im Stande ber Unschuld, nach ber zweiten unter bem Gesetze ber natur, nach ber britten unter bem geschriebenen Gesetze, und endlich nach ber vierten unter bem Gesetze ber Gnabe 66). Dagegen nahm Bonaventurg nur brei Stiftungen an: bie erste sei geschehen unmittelbar nach bem Falle, damals als Gott m Abam bie Worte gesprochen : 200 bift bu n. f. m., und zwar fei fie bamals als Mittel ber Berjöhnung mit Gott eingesetst worden, die zwein unter bem Mosaischen Gesetz, und zwar fofern die Bufe Mittel ber Berföhnung mit ber Rirche fei ober als sacramentum ecclosiae, bod nur in unvollendeter Beije (secundum imperfectionem sc. quantum ad quandam generalitatem in determinatione oblationum, quae erant loco confessionis et satisfactionis), die britte endlich unter bem Gefet Christi, sofern die Buße Sakrament im vollen, neutestamentlichen Sinn fei (secundum statum perfectionis), und zwar sowohl binsichtlich ber Form b. b. ber absolutio sacerdotalis et ligatio, als binfictlich ber Materie b. b. ber deutlichen nicht bloß allgemeinen, sondern auch fpeciellen Beichte 67). Aehnlich lehrte auch Alexander von Hales, welcher annahm, bag bas ichon vor Christus eingesette Satrament ber Bufe burch Chriftus eine Additio erhalten habe, badurch bag er ben Brie stern die Macht zu absolviren mitgetheilt 68).

b. Die zweite oben genannte Ansicht, bag Christus felbft biefes Sakrament zuerst und vollständig eingesett habe, wurde vorgetragen von Alexander von Hales 69), Duns Stotus 70), Durandus 71), Wilhelm von Cahors 72), Biel 73) und Anderen, und Diefe Anficht murbe auch vom Concil zu Trient 74) und vom römischen Ratechismus 75) anerkannt.

<sup>66)</sup> Dist. 22. art. 11—14. 67) Dist. 22. art. 2. qu. 1. 68) Qu. 8. membr. 2. art. 1. 69) Qu. 59. membr. 2. art. 1—4.

<sup>70)</sup> Dist. 2. qu. 1. schol. 1. dist. 17. qu. un. (Op. Paris.) 71) Dist. 17. qu. 8. §. 9.

<sup>72)</sup> L.l. p. 681.

Doch waren bie Bertreter biefer Ansicht, sowie auch bie ber vorigen, foweit lettere überhaupt eine Stiftung bicfes Sakramentes burch Chriftum annahmen, nicht völlig einig barüber, wann Chriftus bie Buße eingeset habe. Die Meisten nahmen an, daß bieg nach der Auferstebung gescheben fei, als Jesus bie Jünger angebaucht und zu ihnen bie Borte gerebet habe "Empfanget ben heiligen Geift. Welchen 3hr bie Sünden erlaffet, benen find fie erlaffen u. f. w." (Joh. 20, 22. f.) 79, eine Ansicht, welche auch vom Concil zu Trient und vom römischen Ratechismus gebilligt wurde. Dagegen nahmen Andere eine successive Stiftung dieses Sakramentes durch Christum an. So meinte Alexander von Hales, daß Christus dasselbe durch vier auf einander folgende Ausfprice eingeset habe. Zuerst hinsichtlich feiner Materie, indem er fogleich im Anfang feiner öffentlichen Thätigkeit (Matth. 4, 17.) zur Bufe aufgefordert, und burch Hinzufügung ber Worte: "Denn bas Simmelreich ift nabe berbeigetommen" auf bie Düglichteit berfelben bingewiesen habe. Darauf sei eine zweite Einsehung ber Buße ebenfalls binfichtlich ber Materie gefolgt im weiteren Fortgange ber Bredigt Jefn, indem er Luc. 13, 5. durch bie Worte : "Wenn 3hr nicht Buße thut, werbet 3br alle zumal umkommen," bie Nothwendigkeit ber Buße gezeigt. Darauf habe Jesus die Buße eingesett hinsichtlich ihrer Form, baburch bağ er Matth. 16, 19. zunächst bem Betrus und in ihm ben übrigen Prälaten die Absolutionsgewalt ertheilt, und endlich nach ber Auferstehung, indem er durch die Worte Joh. 20, 22. f. die= felbe Gewalt auch den übrigen Aposteln mitgetheilt habe 77). Dieselbe Anficht trug in seinem Commentar über bas Lehrbuch bes Lombarden and Thomas vor 78), während berfelbe in feiner Summa lehrte, Chriftus babe daffelbe zuerft Matth. 4, 17. hinsichtlich ber Afte des Empfängers, berauf Matth. 16, 19. hinsichtlich der Thätigkeit des Spenders eingeset, und barauf habe er nach feiner Auferstehung burch bie Luc. 24, 47. mitgetheilten Worte auch noch auf die Kraft dieses Sakramentes hingewiefen 79). Berschiedene Afte ber Einsetzung unterschied auch Biel, sofern verselbe lehrte, Christus habe die Mittheilung ber Absolutions= gewalt zuerst Matth. c. 16. verbeißen, darauf Job. c. 20. dieje Gewalt thatsächlich mitgetheilt 80). Der Beichtbefehl sei zwar auch schon von Chriftus felbst gegeben worden, boch schweige bie Schrift barüber, wann

<sup>73)</sup> Dist. 2. qu. 1. art. 2. concl. 2. - dist. 17. qu. 1. art. 1. not. 2.

<sup>74)</sup> Sess. XIV. de sacram. poenit. c. 1. 75) P. II. c. 5. qu. 34.

<sup>76)</sup> So 3. B. Stotus, Duranbus, Richard von Middleton. Ebenfo auch Bonaventura dist. 22. art. 2. qu. 1.

<sup>77)</sup> Qu. 59. art. 4. membr. 3. 78) Dist. 23. qu. 2. art. 4,

<sup>79)</sup> Qu. 84. art. 7. 80) Dist. 2. qu. 1. art. 2. concl. 2.

bies geschehen. Jedenfalls sci anzunehmen, daß erst die Apostel 81), und zwar vorzugsweise Jakobus 82), die Nothwendigkeit der Beichte der Kirche bekannt gemacht haben.

c. Bur britten Ansicht, nach welcher bas Sakrament ber Buke erft nach Christus eingesetzt worden ift, bekannten sich im Ganzen nur Benige. Bur Vertheidigung berselben machten sie etwas Dreifaches geltend: 1. in der Schrift werde nirgends erzählt, daß Christus vom Saframent der Buße Gebrauch gemacht habe, wie dies von den Sakramenten, beren Einsetzung burch ihn unzweifelhaft sei, mit Recht gesagt werden könne; 2. ebenso werde nirgenbs in ber Schrift erzählt, bag er bei Bergebung ber Sünten tie einzelnen Theile bes Buffatramentes: contritio, confessio und satisfactio verlangt habe, wohl aber, daß er mitunter, z. B. ber Chebrecherin, bem Schächer am Rreuz, ohne Satrament bie Sünden erlassen hate. Endlich 3. schweige auch bie Schrift barüber, daß Chriftus die Verwaltung dieses Sakramentes feinen Jungern anempfohlen habe. Aus biefen und anderen Gründen nabmen bie Bertreter dieser Ansicht in ber Regel an, daß bieses Sakrament nicht schon von Christus, sondern erst von Jakobus (5, 16.), wenn auch im Auftrage Chrifti, eingesetzt worden fei 83). Andere, wie Bonaventura, ertannten zwar an, daß Chriftus baffelbe nach feiner formalen Seite eingesett habe, fofern er ben Jüngern bie Absolutionsgewalt ertheilt, leugneten aber, daß er dieß auch hinsichtlich der materialen Seite gethan, indem fie lehrten, daß die Beichte von Chriftus felbst zwar bereits infinuirt, aber erst von ben Aposteln eingesetzt und von Jakobus promulgirt worben sei 84). Ja Manche, wie die Kanonisten Laurentius Hispanus 85) und Nikolaus Tudiscus 86) (Panormitanus) gingen noch weiter, und lehrten, daß auch Jakobus die Beichte noch nicht eingeset, fondern nur erst anempfohlen habe, weil im andern Falle auch bie griechische Rirche mit bem Beichtgebot befannt fein müßte, in welcher bieselbe thatsächlich nicht in Gebrauch sei, es sei daber vielmebr anzunehmen, daß bie Beichte in ber firchlichen Tradition ihren Urfprung habe, und ba diese Tradition bisher zu den Griechen nicht gedrungen, fo fei es erklärlich, daß letztere von ber Nothwendigkeit ber Beichte nichts wiffen.

5. Bas das Sakrament der letzten Delung betrifft, so stimmten

<sup>81)</sup> Dist. 17. qu. 1. art. 1. not. 2. 82) Dist. 8. qu. 2. art. 3.

<sup>83)</sup> Cf. bie Gloffe zu Gratian. P. II. Ca. 33. qu. 3. dist. 5. c. 1. und Bie II dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 2.

<sup>84)</sup> Dist. 17. art. 1. qu. 3: Confessio fuit a domino insinuata, ab apostoli == instituta, ab episcopo Hierosolymitano sc. Jacobo promulgata. Cf. dist. 22= art. 2. qu. 1.

<sup>85)</sup> Gloffe zu Gratiani decret. P. II. ca. 33. qu. 3. dist. 5. c. 1.

bie Meisten barin überein, daß dasselbe erst von den Aposteln einge= fest worden, wenn auch im Auftrage Christi oder auf Antrieb des von Diesem gesendeten Geistes. So batte, wie wir früher geschen baben. icon Hugo von St. Victor und ber Lombarde gelehrt. Dieselbe Anficht vertheidigten von ben folgenden Lebrern 2. B. Alanus ab Infulis 87). Alexander von Hales 88), Bonaventura 89), Wilhelm von Cahors 90), Berthold Birftinger, Bifchof von Chiemfec 91), Joh. Ed 92) und viele Andere 93). In der Regel betrachtete man dann den Jakobus (veral. 5. 14. 15) als ben Einfeter beffelben, nahm aber an, bag er dief entweder in Folge einer Infinuation Christi, Die man Marc. 6, 13 fand 94), ober auf Antrieb des heiligen Geistes gethan babe. Für diese An= ficht machte man ein boppeltes Argument geltend: 1. baß bie Schrift von einer Einfesung tiefes Saframentes burch Chriftum felbft schweige, 2. bağ es der Natur der Sache nach ebenso wenig als die Confirmation vor der Berherrlichung Christi habe eingesett werden können, ba es die Bestimmung habe, tie Gnade tes heiligen Geistes in einer Fülle mitzutheilen, in welcher bieje erst feit ber Berberrlichung Sbrifti babe gegeben werben tönnen. Doch wurden bierdurch alle riejenigen, welche von einem strengeren Sakramentsbegriff ausgingen, nicht befriedigt. Man wandte ein, bag bie Einsetzung eines Satramentes burch keine Creatur, sondern nur allein burch Gott geschehen tonne. Auch die Apostel hätten dief nicht vermocht. Sie bätten wohl in der Art der Berwaltung der Sakramente gewisse Beränderungen vornehmen, ober über etwas Zweifelhaftes hinsichtlich ber Sakramente eine Erklärung geben können. Die Einsetzung von Sakramenten stehe aber allein in ber Macht Gottes 95). Daher müffe bie Einsetzung auch biefes Sakramentes, so gewiß es ein Sakrament sei, nothwendig Christo felbst zugeschrieben werben. Man erkannte dabei gewöhnlich an, daß bie Schrift allerdings über diese Einsetzung schweige, boch nahm man an, bağ bie Stelle Marc. 6, 13 bie Einsetzung biejes Sakramentes burch Christum voraussetze. Denn wenn bier erzählt werde, daß die zum Bredigen von Christus ausgesandten Jünger viele Kranke mit Del gesalbt und geheilt haben, so werbe zwar nicht ausdrücklich gesagt, daß sie bieß im Auftrage Jesu gethan, boch verstehe sich dieß von selbst, ba tie Apostel nichts ohne Jeju Befehl gethan. Die feitens ber Apostel

<sup>86)</sup> Gloffe zu Decret. Greg. IX. lib. V. tit. 38. c. 12.

<sup>87)</sup> De fide cathol. lib. I. c. 68. 88) Lib. IV. qu. 8. membr. 2. art. 1.

<sup>89)</sup> Dist. 23. art. 1. qu. 2. 90) L. l. p. 681.

<sup>91)</sup> Teutsche Theologie 93, 1. 2. 92) Loc. theol. 11.

<sup>93)</sup> Cf. Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 2. 94) Bonavent. l. l.

<sup>95)</sup> Bergl. Albert. M. dist. 23. art. 13. -- Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

geschehene Salbung ber Kranken mit Del setze mithin die vorher geschehene Einsetzung ber Krankensalbung durch Christum voraus. Dabei nahm man in der Negel an, daß erst Jakobus dieses Sakrament promulgirt habe <sup>96</sup>). Mit dieser Ansicht stimmte auch das Concil von Trient <sup>97</sup>) und der römische Katechismus <sup>98</sup>) überein, nur daß das erstere nicht annahm, daß die Stelle bei Marcus die Einsetzung dieses Sakramentes bereits voraussetze, sondern in ihr nur erst eine Infinuation dessense zeins zeinsetzung selbst also in eine spätere Zeit des Lebens Ises verlegte.

6. Ueber die Einsetzung des Sakramentes der Ordination bestanden drei verschiedene Ansichten. a) Die Einen, wie Alexander von Hales, nahmen an, daß baffelbe ichon vor Christus eingesett, burch Chriftus aber ergänzt worden fei, indem biefer mit bemfelben auch bie Gewalt, Leib und Blut Christi zu consekriren, verbunden habe 99). b) Dagegen nahmen die bei Weitem Meisten an, baß zwar schon vorher eine gemiffe Ordination bestanden, Chriftus biefelbe aber erft zum Sakrament erhoben habe 100). Ueber bie Zeit und Art, in welcher bieß geschehen, ftimmte man jedoch nicht vollständig überein. So meinte Albert ber Groke. Christus habe die Ordination nicht ebenso wie bie meisten übrigen Sakramente burch einen bestimmten Ausspruch, sonbern ebenso wie die Confirmation burch Bollziehung einer Handlung eingefest, nämlich zuerst burch fein Auftreten in der Spnagoge zu Nazaret (Luc. c. 4), sobann burch Verwandlung bes Brobes und Weines in feinen Leib und fein Blut bei dem letten Mable mit feinen Jüngern 101). In der Regel nahm man dagegen an, daß Chriftus auch dieses Saframent burch einen Ausspruch eingesett habe, suchte jedoch meist bieft nur in Bezug auf den Presbyterat nachzuweisen 102), von dem man glaubte, daß er gemäß ber boppelten Gewalt, welche bem Bresbyter eigenthümlich sei, nämlich ber Gewalt über ben mabren Leib Chrifti ober der Gewalt, Brod und Wein in Leib und Blut Christi zu ver-

101) Dist. 23. art. 13.

102) 3war erfannte man an, daß auch die niederen Ordines von Chriftus e =

<sup>96)</sup> So Albert. M. l. l. — Thom. Aqu. Summ. Suppl. P. III. qu. 29. art. 8. sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 1. — Scot. dist. 2. qu. 1. schol. 1. dist. 23. qu. un. — Durand. dist. 2. qu. 1. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 2. u. art. 2. concl. 2. cf. dist. 1. qu. 2. art. 3. dub. 2. dist. 23. qu. 1. art. 2.

<sup>97)</sup> Sess. XIV. de sacr. extr. unct. c. 1. u. can. 1.

<sup>98)</sup> P. II. c. 6. qu. 8.

<sup>99)</sup> Qu. 8. membr. 2. art. 1.

<sup>100)</sup> So Alanus l. l. c. 67. — Thomas Aqu. sentt. lib. IV. dist. 24. qu. art. 1. — Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 3. — Scot. dist. 24. qu. v=== schol. 3. cf. dist. 2. qu. 1. schol. 1. — Durand. dist. 2. qu. 1. — Guil. Cadu

manbeln, und ber Gewalt über ben myftischen Leib ober ber Schlüffelgewalt, an zwei verschiedenen Zeitpunkten eingesett worden fei, binfichtlich ber ersteren burch bie beim letten Mable gesprochenen Worte: "Dieß thut zu meinem Gebächtniß", hinsichtlich ber letteren aber vorzugeweise Joh. 20, 22 f. Doch nahm man in ber Regel an, bag Chriftus auch noch burch andere Aussprüche die Einsetzung letzterer Gewalt sowohl vorbereitet als auch theilweise vollzogen habe. Bunächst babe Christus nämlich die Schlüsselgewalt nur verbeißen, und zwar Matth. 16, 19 bem Betrus allein, Matth. 18, 18 fämmtlichen Aposteln, barauf habe er fie nach feiner Auferstehung auch wirklich mitgetheilt, und zwar, soweit dieselbe eine potestas ordinis sei, sämmtlichen Aposteln burch bie Borte (Job. 20, 22 f.): "Empfanget ben beiligen Geift u. f. w.", soweit dieselbe bagegen eine potestas jurisdictionis sei, schon früher bem Betrus allein burch bie Worte (Luc. 22, 32): "Wenn bu bermaleinst bich bekehrt haben wirst, so stärke beine Brüber", nach ber Auferstehung aber, indem er die frühere Berleihung bestätigt habe burch bie Worte (Joh. c. 21): "Weibe meine Schaafe"103). c) Noch Andere, wie Durandus, lehrten, daß die Ordination nur zum Theil Ebrifto felbst, zum Theil dagegen der späteren Rirche ihren Ursprung verbanke. Bie nämlich nur die Ordination zum Presbyterat ein Satrament fei, die niederen Weihen bagegen nur sacramontalia, fo fei auch nur jene von Chriftus felbst, alle niederen bagegen fpäter eingefest worben 104).

7. Endlich was die Ehe betrifft, so stimmten Alle barin mit einander überein, daß dieselbe als solche schon im Ansange des Menschengeschlechtes von Gott eingesetzt worden sei, und zwar noch vor dem Gündenfalle durch die Worte (1 Mos. 2, 18): "Es ist nicht gut, daß ber Mensch allein sei u. s. w.", und dann durch die Worte (1, 28): "Seid fruchtbar und mehret euch u. s. w."<sup>105</sup>). Dagegen war man verschiedener Ansicht darüber, wann die Ebe angesangen habe Sakra-

104) Dist. 7. qu. 4. §. 21.

geset worden (ef. Albert. M. dist. 24. art. 36.), boch war die gewöhnliche Mei= nung, daß in der Urfirche die niederen Ordines noch im Diakonat enthalten gewesch, und daher nur dieses im eigentlichen Sinne damals eingeset worden sei. Bann es aber eingeset worden, darüber wird in der Regel geschwiegen. Dagegen lehrte Skotus: Christus habe den Diakonat bei Aussendung der 70 Jünger, den Subdiakonat und die niederen Ordines Matth. e. 10. eingeset (dist. 2. qu. 1. schol. 1.).

<sup>103)</sup> Alanus l. l. c. 67. — Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 3. — Scot. l. l. — Biel dist. 19. qu. un. art. 2. concl. 2. dist. 24. qu. 1. art. 3. dub. 3. sqq. cf. dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 3.

<sup>105)</sup> Alan. l. l. c. 65. u. Summa de arte praedicatoria c. 45. — Guil. Alt. issiod. lib. IV. tr. 9. c. 1. — Albert. M. dist. 26. art. 5. — Thom. Aqu. Clist. 26. qu. 2. art. 2. — Bonavent. dist. 27. art. 1. qu. 1. u. art. 2. qu. 1. —

ment zu fein. Die Ginen, wie Albert ber Große 106), Bonaventura 107), Skotus 108), Wilhelm von Cabors 109) und Andere 110) nahmen an, daß sie bieß schon im Paradiese geworden sei, Andere bagegen, wie Thomas Nauin 111), erst unter bem Gesete ber natur. Da es nun aber jedent neutestamentlichen Sakramente wesentlich ift, burch Christus eingesetzt zu fein, so nahmen bie meisten ber genannten Rirchenlehrer verschiedene Stiftungen des Ehefakramentes an, indem sie bie schon vor Christus als Sakrament eingeschte Ebe burch Christus noch einmal eingesettt fein ließen, oder wenigstens annahmen, daß Christus dieses Sakrament irgendwie bestätigt und badurch zum neutestamentlichen erhoben habe. So unterschied Albert der Große drei verschiedene Stif. tungen dieses Sakramentes: die erste sei vor dem Falle geschehen quoad naturam socundum so, bie zweite unter bem Mofaischen Gefete quoad naturam corruptam, und endlich bie britte unter bem Gefete Chrifti secundum statum naturae reparatae per Christum<sup>112</sup>). Ebenío unterschied Thomas Aquin brei verschiedene Stiftungen: die erste sei geschehen unter bem Gesetz ber natur, fofern bie Ebe ein Heilmittel gegen bie Sünde barbiete, bie zweite unter bem Geset Mosis, sofern unter ihm die zur Gbe berechtigten Personen näher bestimmt worben feien, endlich die britte unter bem Gesetz ber Gnade, sofern bie Ebe bie geheimnisvolle Berbindung Christi mit ber Rirche barftelle 111). Andere, wie Alexander von Hales 113), Bonaventura 114) und Stotus 115) glaubten, daß Christus das schon vorher zu wiederholten Malen eingesetzte Sakrament durch Theilnahme an der Hochzeit zu Rana wenigftens bestätigt und durch neue Bestimmungen, wie die Matth. c. 19 gegebenen, ergänzt und zu seiner Wahrheit zurückgeführt habe. Doch alaubten noch Andere, daß die Gbe vor Christus überhaubt nicht Sa frament im eigentlichen Sinne gewesen, sondern bieg erft burch ibn geworben sei. So an einer Stelle Stotus 116), insbesondere aber Gabriel Biel 117), und diese Ansicht wurde auch vom römischen Ratechismus 118) ausdrücklich bestätigt.

110) Statuta synodalia anni 1365. acta per Henricum Meldensem etc. ber Martène thes. T. IV. p. 923.

- 111) Dist. 26. qu. 2. art. 2. 112) L. l.
- 113) Qu. 8. membr. 2. art. 1.
- 114) L. l. u. Comp. theol. verit. lib. VI. c. 3.
- 115) Dist. 2. qu. 1. schol, 1.

Scot. dist. 28. qu. un. schol. 2. — Guil. Cadurc. l. l. p. 681. — Bieldist. 1. — qu. 2. art. 2. concl. 1. u. qu. 3. art. 3. dub. 1. dist. 26. qu. 1. art. 1. not. 2.

<sup>106)</sup> Dist. 26. art. 5.

<sup>107)</sup> Dist. 27. art. 2. qu. 1.

<sup>108)</sup> Dist. 28. qu. un. schol. 2. 109) L. l. p. 718.

### Neunter Abschnitt.

### Der Minister der einzelnen Sakramente.

Schon frühzeitig war man barin einig, bag nicht jeder einzelne Chrift befähigt fei, jedes einzelne Sakrament zu verwalten, sondern, baß meniastens für bie meisten unter ihnen ein ganz bestimmter Minister burch bie göttliche Einsetzung vorgeschrieben sei, ber bieselben nothmentig verwalten muffe, wenn fie als wirtfame Saframente angesehen werben Zwar war man nicht sogleich barüber gleicher Ansicht, wer follen. bei ben einzelnen Sakramenten ber vorgeschriebene Minister fei, und in Bezug auf welche überhaupt ein solcher anzunehmen sei. Doch bildete fich bald, wenigstens für die Braris, in diefer Binficht eine Sitte aus. bie je länger je mehr zum festen firchlichen Gesetz erhoben und cublich auf die Einsezung Christi zurückgeführt wurde. Gemäß biefer in fpäterer Zeit zur Herrschaft gekommenen Ausicht können fämmtliche Saframente binfictlich ihres Minifters in vier Rlaffen getheilt werben. indem 1. von mehreren derfelben fich die Auficht bildete, bag ihre Abministration burch bie Einsezung Chrifti an feinen bestimmten Stand und an keine bestimmte kirchliche Stellung geknüpft fei, ja daß überhaupt jeder Denfch ohne Unterschied diefelben gültig verwalten tonne. wenn man auch, abgesehen von dem Falle der Noth, nur ganz bestimmte Personen für bazu befugt ansah; 2. von mehreren anderen bagegen bie Meinung auftam, bag nur ein getaufter Chrift; 3. von noch anderen, daß nur ein Presbyter; 4. endlich von einem vierten Theile, daß nur ein Bischof der geeignete Berwalter verselben fei 1). Unfere Absicht ift nun, im Folgenden die einzelnen Saframente mit Rücksicht auf den für sie nothwendigen Administrator ausführlicher zu besprechen und zu zeigen, wie die kirchliche Lehre hierüber mannigfache Wandelungen erfuhr, bis fie zur Zeit der Scholastit einen gewiffen Abschluß erlangte, während bas Concil von Trient einfach nur be-

<sup>116)</sup> Op. Oxon. dist. 26. qu. un. 117) Dist. 1. qu. 2. art. 2. concl. 1. cf. qu. 3. art. 3. dub. 1. — dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 3. - dist. 26. qu. 1. art. 1. not. 2. u. art. 2. concl. 4. 7. 118) P. II. c. 8. qu. 16.

<sup>1)</sup> Bergl. 3. B. Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 6.

stätigte, was bereits allgemein anerkannt war, ohne auf die streitigen Fragen irgend wie einzugeben. Wir gebenken, unfern Stoff in vier Abschnitten zu bebandeln, entsprechend ben vier eben genannten Klassen.

### A. Die Sakramente, beren Minister nicht schon durch bie Ginsettung Christi vorgeschrieben ift.

Es sind zu dieser Klasse im Ganzen nur zwei Sakramente gerechnet worden, die Taufe und die Ebe.

1. Schon seit den ältesten Zeiten wurde bierber die Taufe gerechnet, von der allgemein feststand, daß Jeder ohne Unterschied dieselbe gültig vollziehen könne, sobald nur alle sonstigen Bedingungen, von beren Vorhandensein die Eristenz tieses Sakramentes abhängt, erfüllt worben seien. 3mar wurde in älterer Zeit wenigstens bie Zugebörigkeit bes Täufers zur chriftlichen 2), ja in einem Theile ber Rirche fogar bie Zugehörigkeit deffelben zur tatholischen Kirche 3) gefordert. Doch wurde die erstere Forderung seit dem achten, die zweite sogar ichon seit bem vierten Jahrhundert allgemein aufgegeben 4). Seit dem galt als allgemein feststehend, daß weder bas männliche Geschlecht des Spenders, noch die Zugehörigkeit deffelben zur tatholischen ober auch nur zur christlichen Rirche überhaupt, geschweige denn bie Ordination deffelben, die Wahrheit ber Taufe bedinge, und bag baber Laien 5) ebenso wie Rleriter,

2) So bis zum 7. Jahrhundert fämmtliche Rirchenlehrer 3. B. Augustinus, de bapt. VII, 53. — contr. Parmen. II, 13. — ad Fortunatum. — Der Papf Gelasius I. epist. ad episc. per Lucaniam c. 9. 10. (a. 494.). — Isidorus, de offic. eccles. lib. II. c. 24. cf. Gratian. P. II. c. 1. qu. 1. c. 59. — Gregor. III. ad

Bonif. epise. (a. 738.). — Capitul. VI, 94. — Bergl. hierüber Abichn. 10. 3) So am Ende bes 2. und im 3. Jahrhundert die meisten nordafrifanischen, fleinastatischen und alexandrinischen Kirchenlehrer, ebenso die Novatianer und ein Theil ber fprischen Rirche, später auch bie Eunomianer und Donatiften. Bergl. unten Abicon. 10.

4) Nergl. 2015 db. X. 2. d. 5) So fdon Tertull. de bapt. c. 17. — Conc. Eliberit. (a. 305.) c. 88. - Augustin. ad Fortunatum: In necessitate, cum episcopi aut presbyteri aut quilibet ministrorum non inveniuntur, et urget periculum ejus, qui petit, ne sine isto sacramento hanc vitam finiat, etiam laicos solere dare sacramentum, quod acceperunt, solemus audire. Gelasius I. (a. 494.) epist. ad episc. per Lucania c. 9. 10: Quod et laicis christianis facerc plerumque conceditur.

6) Urban. II. ad Vitalem presbyt. Brix. (a. 1094.): Super quibus consu 🎩 it nos tua dilectio, hoc videtur nobis ex sententia respondendum, ut et baptism sit, si instante necessitate foemina puerum in nomine Trinitatis baptizaverit. 7) Concil. Arelat. I. (a. 314.) c. 8. 28. — Conc. Nicaen. (a. 325.) can. ç

- Conc. Constant. (a. 381.) can. 7. - Conc. Quinisext. (a. 692.) can. 95. -Beral. Abschn. 10.

8) Pseudo-Isidor. bei Gratian. P. II. c. 1. qu. 1. c. 59. - Concil. Corpend. (a. 757.) can. 9. (bei Gratian. P. II. c. 1. qu. 1. cap. 160.). - Nicol. respons. ad consulta Bulgarorum cap. 104.

9) Algerus, de misericordia et justitia P. I. c. 52. p. 1044: Sacrament mm

Beiber 6) wie Männer, Häretiker 7) wie Glieder ver katholischen Kirche, Heiden und Juden 8) ebenso wie Christen, fähig seien, die Taufe gültig zu spenden 9). Nur müsse ver Täuser von dem Täusling verschieden sein, da gemäß der Einsetzung Christi eine an sich selbst verrichtete Tanke keine Kraft habe 10).

Wefentlich anders ift die Antwort der Kirchenlehrer, wenn man banach fragt, wer das Recht, die Befugniß habe, Tausen zu verrichten. Man unterschied in dieser Hinschie die Fälle der Noth und die gewöhnliche Ordnung. Für den Fall der Noth räumte man unbedenklich Jedem ohne Unterschied, dem man die Befähigung dazu zuerkannte, auch das Recht zu tausen ein. Nur den Weibern wurde in älterer Zeit nicht selten auch in diesem Falle die Befugniß abgesprochen<sup>11</sup>). Abgeschen von den Fällen der Noth hielt man in alter Zeit allein den Bischof für den legitimen Minister der Tause, d. h. nur er hatte nach der kirchlichen Ordnung in allen Fällen das Recht zu tausen, während die Preschyter und Diakonen dieß nur ausnahmsweise durften, nämlich nur dann, wenn der Bischof abwesend, oder falls ihnen vom Bischof ausdrücklich die Erlaubniß bazu gegeben worben war<sup>13</sup>).

Doch veränderte sich hierüber bald, und zwar mit der Beränderung der äußeren firchlichen Berhältnisse, die Ansicht der Kirche. Se mehr nämlich die Zahl der zu Taufenden wuchs, desto weniger war es ben

10) Innocent. III. (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 42. c. 4.). — Conc. Nemans. (a 1284.): Si quis se ipsum baptizaverit, talem non esse baptizatum ecclesia judicabit. — Scot. dist. 6. qu. 4. — Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1.

11) Tertull. de bapt. c. 17. — Conc. Carthag. IV. (a. 398.) c. 100: Mulier baptisare non praesumat.

12) Ignatie ion prastant. 12) Ignatii epist ad Smyrn. c. 8: Οἀx ἰξόν ἰστι χωρίς τοῦ ἰπισχόπου Söre βαπτίζειν οὕτι προσιγέρειν. — Tertull. de bapt. c. 17: Dandi baptismum Quidem habet jus summus sacerdos, qui est episcopus, dehinc presbyteri et diaconi, non tamen sine episcopi auctoritate propter ecclesiae honorem, quo salvo salva pax est. — Ambros. de mysteriis c. 3. de sacram. II, 6. — Augustin. de civit. dei lib. XXII. c. 18., de bapt. lib. III. c. 18. — Hieron. dialog. c. Lucifer. c. 4: Inde venit, ut sine chrismate et episcopi jussione neque presbyter ne-

<sup>baptismi, quia magis est necessarium, latius quam alia est extensum, etiam ad laicos et, si contingat vel si necesse sit, etiam ad paganos. — Petr. Lomb. dist. 6. A. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 5. qu. 2. art. 1: Ordinatio ministri non est de necessitate sacramenti, sed de solemnitate. Et peccat, si aliquis non ordinatus baptizat, nisi necessitate imminente, tamen sacramentum confert. — Etiam homo absque omni sacramentali sanctificatione est baptizare. — Cf. Summ. T. III. qu. 67. art. 8. u. 4. — Conc. Lateran. IV. c. 1. — Conc. Florent. decret. sd Armen. — Petr. Palud. dist. 5. qu. 2. art. 1. — Biel dist. 6. qu. 1. art. 2. concl. 1: In baptizate non requiritur sexus certus nec fides nec baptizatus sive carens baptismo, fidelis sive infidelis vel hacreticus vere poterit baptizatus sive carent. Rom an. P. H. c. 2. qu. 18. — Ritual. Rom. p. VII.
10) Innocent. III. (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 42. c. 4.). — Conc. Ne-</sup>

Bischöfen noch möglich, in eigener Berson fämmtliche Taufen zu voll-Sie waren daber bald genöthigt, die Presbyter nicht mehr zieben. bloß ausnahmsweise, sondern fortbauernd als ihre Gehülfen bei bem Taufgeschäft zu benutzen, ja, als mit ber Zeit auch ihre übrigen Amtspflichten fich mehrten, fich von biefen Gefchäft überhaupt zurückzuzieben und es ben Bresbytern als ihren Stellvertretern gang zu überlaffen. Hieraus erklärt es sich, daß wir schon in ziemlich früher Zeit nicht mehr die Bischöfe allein, fondern neben biefen auch bie Bres. byter 18), und in etwas späterer Zeit sogar die Presbyter allein 14), als officielle Minister des Tauffatramentes genannt finden. Ein Reft ber ursprünglichen Sitte erhielt sich nur barin, daß die Salbungen vor und nach der Taufe nur mit vom Bischof geweihtem Del und Chrisma vollzogen werden durften, eine Sitte, welche die Kirche mit der größten Strenge festhielt, um damit den Bresbytern zum Bewußtsein zu führen oder im Bewußtsein zu erhalten, daß an fich nur ber Bischof das Recht zu taufen besite, und bag ber Bresbyter, wenn er diese Funktion ausübe, nur als Stellvertreter jenes handele.

2. Aufter ber Taufe ift, wie icon bemerkt, auch die Ebe mit unter zu biefer Rlaffe gerechnet worden, z. B. von Sugo von St. Bictor 15) und Innocenz III. 16), fofern dieje lehrten, daß auch eine von Nicht-Getauften geschloffene Ebe Sakrament des Neuen Bundes fein tonne. Da jedoch diese Betrachtungsweise ber Ebe burchaus vereinzelt bafteht, so werden wir noch nicht hier, somern erst bei Be sprechung ber folgenden Rlasse ber Sakramente ausführlicher über ben Minister des Che=Sakramentes handeln.

٠.

que diaconus jus habeant baptizandi, quod frequenter, si tamen necessitas cogit, scimus etiam laicis licere. — Chrysost. in epist. ad Corinth. hom. 3. n. 3. — Dionys. Arcopag. de hier. ecol. c. 2. — Concil. Hispal. II. (a. 618.) can. 7: Sed neque coram episcopo liceré presbyteris in baptisterium introire neque praesente antistite infantem tingere. - Conc. Vernens. I. (a. 755.): Omnes presbyteri, qui in parochia sunt, sub potestate episcopi esse debent, et de corum ordine nullus presbyter praesumat in illa parochia baptizare nec missas celebrare sine jussione episcopi in cujus parochia est. 13) Constit. a post. lib. III. c. 11. — Can. apost. 46. 48. 49. — Isidôr-

Hisp. de offic. eccl. lib. II. c. 24. - Petr. Lomb. dist. 6. A.

<sup>14)</sup> Hildebert. Turon Serm. 45. — Hugo a St. Vict. de sacram. chris fid. lib. II. P. II. c. 5. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 5. qu. 2. art. 1. — Sco (Op. Oxon.) dist. 6. qu. 1. Congruum est inter viatores, solum sacerdotem bapt zare, et soli sacerdoti congruit ex officio. Cujus est ratio, quia per baptismuse recipitur baptizatus in collegium ecclesiae militantis, receptio autem alicujus icollegium pertinet ad praesidentem et habentem auctoritatem in collegio. 📧 ideo quanto aliquis haberet majorem auctoritatem in ecclesia, tanto magis per tineret ad cum recipere et introducere in ecclesiam, et per consequens baptizar Unde magis competeret episcopo quam simplici sacerdoti, si sufficere possent epi scopi, sed propter paucitatem episcoporum et pluralitatem baptizandorum conced tur omnibus sacerdotibus. - Eugenii IV. decret. pro Armen. - Richard. d

. :

## \*B. Die Sakramente, deren Minister ein getaufter Christ sein muß.

Man hat zu biefer Klasse zu verschiedenen Zeiten verschiedene Satramente gerechnet, im Samen folgende fünf:

1. Wir haben schon oben gezeigt, bag bis zum 8. Jahrhundert bie Taufe bierher gerechnet wurde, von ber man bis babin annahm, bağ nur ein getaufter Chrift, aber auch jeder folcher ohne Unterschied fie gültig vermalten könne 17). Doch ift auch bereits gezeigt worben, wie feit bem fich die Ansicht hierüber veränderte, und man fortan auch jedem Ungetauften die Fähigkeit zuschrieb, gültig die christliche Taufe zu vollziehen.

2. Ferner gehört bierber bas Saframent ber Ebe, wenn man nämlich von ber Voraussepung ausgeht, daß bie die Ghe schließenden Brautleute selbst die Berwalter dieses Sakramentes seien, was bis zum Concil von Trient jedenfalls die herrschende Ansicht war 18). Man lehrte nämlich, daß die Ghe als Sakrament des N. B. ebenso wie alle übrigen neutestamentlichen Sakramente bie Taufe zu ihrer nothwendigen Boraussezung habe 19), und bag baber eine zwischen Nicht-Getauften geschlossene, wenn sie gleich wirkliche Gbe sein könne, boch nicht als Sakrament bes N. B. anzusehen sei 20). Doch zeigten sich bereits im Mittelalter mannigfache, wenn auch nur erst unbentliche, Spuren ber Anficht, bie fpater in ber römischen Rirche ziemlich weite Berbreitung fand, nach welcher nicht die Brautleute, sondern ber bie Ebe einsegnende Briefter für den Minister des Chefatramentes

Mediovilla dist. 5. qu. 4. art. 1. — Biel dist. 6. qu. 1. art. 2. concl. 2. — Ca-tech. Rom. P. II. c. 2. qu. 18. — Ritual. Rom.: Legitimus baptismi minister est parochus vel alius sacerdos a parocho vel ab erdinario loci delegatus.

15) De sacram. christ. fid. lib. II. P. XI. c. 18, cf. c. 8.

16) Epist. ad episc. Tiberiad. (a. 1212.) im Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 19. c. 8.

17) Bergl. oben Anm. 2. und Abschn. X. Anmerf. 80 - 84. 18) Scot. (Op. Paris.) lib. IV. dist. 18. qu. un. schol. 2: Ministri hujus sacramenti sunt ipsimet conjuges contrahentes, quia ipsisibimet ministrant hic per verba illa mutuo sibi dicta. — Durand. lib. IV. dist. 26. qu. 3. — Biel dist. 26. qu. un. art. 1. not. 1. — dist. 25. qu. 2. art. 2. prop. 8: Non est

propria locutio, quod sa cerdos conferat hoc sacramentum sicut caetera, sed conjuges sibi mutuo conferunt et accipiunt. 19) Dies bezicht sich zwar eigentlich auf die Brautleute als Empfänger, nicht als Spender des Che-Saframentes. Da jedoch bei der Che die Empfänger thatsächlich auch zugleich die Spender des Saframents find, gilt auch von letzteren, daß sie nicht ungetauft sein dürfen.

20) Alex. Hales. P. IV. qu. 28. membr. 2. art. 2. - Albert. M. dist. 6. art. 6. - Thom. dist. 7. qu. 4. art. 3. dist. 39. qu. 1. art. 1. u. 2. - Bonavent. dist. 7. art. 9. – Biel dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. – Henrici VIII. assertio septem sacramentorum adv. Mart. Lutherum edit. 1523. p. 53 sq.

12

1000

gehalten wurde <sup>21</sup>). Geht man von dieser Ansicht aus, so würde die Ehe nicht zu dieser, sondern erst zu der folgenden Klasse zu rechnen sein. Welche von beiden Ansichten die richtige sei, darüber hat bis auf den heutigen Tag die römische Kirche noch keine authentische Erklärung gegeben. Die Concile zu Florenz und zu Trient sowie der römische Katechismus schweigen überhaupt über den Minister dieses Sakramentes. Doch scheinen die Bestimmungen des Tribentiner Concils der älteren Ansicht allerdings günstiger zu sein, als der anderen <sup>22</sup>).

3. Außer ben beiden bereits genannten Sakramenten wurde in ber alten Kirche auch von der Euchariftie angenommen 23), daß die Berwaltung derselben durch Laien nichts an sich Unstatthaftes sei. In späterer Zeit wurde diese Ansicht nur noch von Häretikern vertheidigt,

<sup>21)</sup> Dahin gehört, wenn Hildebert von Lours nicht die Ehe felbft, fondern ble Einfegnung berfelben burch ben Priefter als Saframent bezeichnet (Sermon. de diversis 45.). In gleichem Sinne fprach fich bas 3. Lateranconeil v. J. 1179. unter Alerand. III. c. 7. u. 8. (Decret. Gregor. IX. lib. V. tit. 3. c. 2) aud: Ne igitur hace de caetero flant: vel pro personis ecclesiasticis deducendis in sedem vel sacerdotibus instituendis aut sepeliendis mortuis seu benedicendis nubentibus seu aliis sacramentis conferendis seu collatis aliquid exigatur districtius prohibemus. — Achilich bas 4. Cateran con cil vom 3. 1215. c. 66. (ebendaf. c. 42.): Ad apostolicam audientiam frequenti relatione pervenit, quod quidam clerici pro exequiis mortuorum et benedictionibus nubentium et similibus pecuniam exigunt et extorquent - - Quapropter super his pravas exactiones fieri prohibemus — statuentes, ut libere conferan-tur ecclesiastica sacramonta. Bergl. auch Martène thesaur. T. IV. p. 903. §. 72. und Manuale Henrici Sistaricensis epise. in synodo Sistaricensi approbat §. 44. ibid. p. 1087. — Albert. M. sentt. lib. IV. dist. 1. art. 15: Matrimonium multipliciter consideratur sc. in quantum est officium naturae et in quantum est bonum ecclesiae et quoad hoc potest sufficienter effici per consensum in maritalem copulam. Sed tertio modo est in remedium, et sic ponitar sub clavibus ecclesiae et est in dispensatione ministrorum. Et quoad hoc habet formam in facie ecclesiae expressam et accipit benedictionem ecclesiae et efficitur ecclesiae, non quidem sacramentum secundum se, se sacramentum ecclesiae, ut sit medicina ex vi clavium ipsius ecclesiae. - Thomas Aq. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3: Secundum quod matrimonium est sacramentum in dispensatione ministrorum ecclesiae consistens - habet aliqua verba, sicut sunt verba exprimentia consensum et iterum benedictiones ab ecclesia institutae. — Nicht minder gehört hierher, wenn bie Gloffe zu Decret. Gregorii IX. lib. IV. tit. 21. c. 1. unter ben Gründen, ans benen bie zweite Che nicht eingesegnet werden durfe, auch anführt: quia sacramentum iterari non debet; ferner wenn eine Reihe von Synoben, z. B. die zu Trier (a. 1227.), zu Eoln (a. 1281.), zu Paffau (a. 1284.), zu Lütich (a. 1287.), zu Münfter (a. 1313.), zu Salzburg (a. 1420.), zu Eütich (a. 1536.) von bem bie Ehe benedicirenden Geiftlichen ben Ausdruck conjungere, copulare brauchen, ober wenn eine Magdeburger Synobe aus der zweiten Hälfte bes 14. Jahrt-indem sie ben Laien das Copuliren unterfagt, sich bes Ausbrucks bedient: guma laicis saoramentorum administratio sit penitus interdicta. Ausbrücklich vertheidig # wurde dieje Anficht von dem Spanier Canus, de locis theol. lib. VIII. c. 5., vort ber Colner Synobe v. 3. 1536, ber Synobe ju Cambray v. 3. 1567 und bemt Ratechismus hermanns von Coln.

wie dies namentlich von manchen Albigensern, 3. B. von Durandus von Oska<sup>24</sup>), sowie von den Brüdern und Schwestern des freien Geistes<sup>25</sup>) bekannt ist.

4. Aehnlich verhält es sich mit dem Sakrament der Buße, sofern man in der ältesten Kirche nicht bloß den Klerus, sondern die ganze Gemeinde als Inhaber der Schlüsselgewalt ansah 26). Auch in der späteren Zeit sindet sich dei den Katharern 27) und Waldensern 283 nicht selten die Meinung, daß die Absolution eines frommen Laien nicht minder träftig sei, als die eines sündigen Priesters. In der katholischen Kirche blieb man lange Zeit wenigstens darüber zweiselhaft, ob nicht im Falle der Noth auch ein Laie absolutione könne. Noch der Verfasser vor der schrift de vora et falsa poenitontia, sowie auch Petrus Lombardus und Albertus der Große 20), vertheidigten letztere

23) Justin. mart. apol. I. c. 65. — Tertull. de exhortat. castit. c. 7.

24) Doch wurde später diese Ansticht von ihm widerrusen. Bergl. f. Confessio idei bei Baluz. epistol. Innocentii III. Par. 1782. XI. p. 238 sqq.

25) Vergl. E. U. Hahn, Geschichte ber Maldenser. Stuttg. 1847. S. 478. — Brgl. auch die Verordnung des Bischer Johannes von Straßbutg (a. 1817.) gen die genannte Seste ebendas. S. 780: Contra sacramenta ecclesiae errando dieunt se eredere, quod quilibet laieus bonus potest conficere corpus Christi sieut werdos peccator.

26) Tertull. de pudic. c. 22. apolog. c. 39. - Euseb. h. e. V. 2, 15.

27) Reineri summa de Catharis et Leonistis etc. (Bibl. max. T. XXV. P. 265.): De sacramento poenitentiae dicunt, — quod bonus laicus potestatem babeat absolvendi. — Item, quod confitendum sit potius bono laico, quam malo "acerdoti.

28) Yvoncti (c. a. 1278.) tract. de haeresi Pauperum de Lugduno (Martène thes. nov. V. p. 1779.): dicunt, quod quilibet bonus et sciens laicus possit alium absolvere et poenitentiam imponere. Rergl. d'Argentré, coll. judic. T. I. P. 87: Dicunt, omnes bonos esse sacerdotes, et tantum posse quemlibet bonum in absolutione peccatorum, sicut nos ponimus papam posse, et tamen, si veritatem suae credentiae fateantur, ponunt solum deum a peccatis absolvere. Et quemlibet bonum hominem hoc posse dicunt, quia hoc solus deus operatur per eos, Qui habitat in eis, per quem omnia possunt ligare et solvere.

29) Sentt. lib. IV. dist. 17. art. 58. 59.

19\*

<sup>22)</sup> Auf dem Concil zu Trient wurde zwar die Ansticht, daß der die Ghe benedicirende Priester der Minister des Ghesatramentes sei, unter Berusung auf die Aeußerungen des Bischofs Milhelm von Paris de saer. dapt e. 1. und de saeram. matrim. c. 6. 9. von fraugöslichen Theelogen vertheidigt, das Cencil selbs hat jedoch bieselde nicht ausdrücklich gebilligt. Iwar könnte die vom Concil (sess. XXIV. de resorm. matrim. c. 1.) vergeschlagene Formel, durch welche der Paroehus die Che benediciren sollt: Ego vos in matrimonium conjungo in nomine Patris et Filie et Spiritus sancti, als eine wenigstens indirekte Billigung derselben angeschen werden, sofern sie ben Schein erwecht, als werde nach der Ansticht des Concils erst burch bie Benediction die Che zu einer gültigen. Daß dies jedoch nicht die wirkliche Ansich bes Concils ist, geht beutlich daraus hervor, daß von ihm nur die deelaratio consensus coram parocho et testibus als zum Bustandefommen des Chesaframentes erstorerlich ausdrücklich bezeichnet wird, womit sich das Concil indirekt für die ältere Austart.

Meinung, und erst von Thomas und Bonaventura an trat die Scholastik mit Entschiedenheit gegen dieselbe auf 30).

5. Endlich gehört hierher auch noch das Sakrament der Krankens falbung, dessen Berwaltung in älteren Zeiten ber christlichen Kirche allen Christen ohne Unterschied gestattet war<sup>31</sup>), und von dem erst seit Wilhelm von Augerre feststand, daß der Priester nothwendiger Minister desselben sei.

### C. Die Sakramente, welche nur von einem Presbyter gültig verwaltet werben können.

Bu diesen wurde gerechnet

1. Die Eucharistie. Zwar wurde, wie bereits bemerkt <sup>33</sup>), in ber ältesten Kirche unbedenklich auch Laien die Befugniß zuerkannt, Brod und Wein sowohl zu consekriren als die consekrirten Elemente auszutheilen. Doch wurde schon frühzeitig die Ansicht ber Kirche<sup>33</sup>) hierüber eine andere. Schon Ignatius bezeichnete nur ein vom Bischos verwaltetes Abendmahl für ein wahres <sup>34</sup>). Ebenso wurde in ben solgenden Jahrhunderten die Consekration der Abendmahls-Elemente als ausschließliches Privilegium der Bischöfe angeschen <sup>35</sup>). Den Preschern und Diakonen überließ man nur das Geschäft der Darreichung, und zwar den Preschytern die Darreichung sowohl des Relches als des Brodes <sup>36</sup>), den Diakonen die Darreichung nur des

31) Innocent I. († 416.) epist. I. ad Decent. episc. Eugub. c. 8. — Caesarii Arelat. († 542.) Serm. 265. §. 3. in Augustin. Opp. T. V. append. ef. serm. 279. §. 5. — Collect. antig. canon. poenit. (saec. VIII.) lib. II. c. 110. (d'Acheri Spic. T. I. p. 546.). — Halitgar, de ordine poenit. c. 16. (Bibl. max. T. XIV. p. 919.). — Raban. Maur. de poenit. satisfact. lib. II. c. 17. — Bergí. units Litt. C. 3.

32) Bergl. oben Litt. B. 3.

33) Daß auch noch im Mittelalter manche Saretifer wie Duranbus von Osta, bie Brutber und Schweftern bes freien Geiftes bie altfirchlicht Unficht festhielten, barüber vergl. oben Litt. B. 3.

84) İgnatii epist. ad Smyrn. c. 8: Ἐκκίνη βεβαία εὐχαριστία ἡγείσθυ ἡ ὑπὸ τὸν ἐπίσχοπον οὖσα ἢ ῷ ἂν αὐτὸς ἐπιτρέψῃ. — Οὐχ ἔξὸν ἐστιν χωρὶς τῶ ἐπισχόπου οὕτε βαπτίζειν οὖτε αγάπην ποιεῖν.

λισκόπου οὐτε βαπτίζειν οὖτε αγάπην ποιείν.
35) Concil. Neo-Caesar. (a. 314.) can. 13. — Constit. apost. lib. VIII.
2. 13. — Cyrill. Hieros. catech. mystag. cat. 5. — Pseudo-Dionys. Areop.
de hier. eccl. c. 3. — Concil. Hispal. II. (a. 618.) can. 7: Sed neque comm
episcopo licere presbyteris in baptisterium introire — nec eo praesente sacramentum corporis et sanguinis Christic conficere. — Concil. Vernens. I. (a. 755.)
— Micrologus sive de ecclesiasticis observationibus (c. a. 1090.) c. 22.

36) Constit. apostol. VIII, 13. u. 28. — Concil. Carthag. IV. (a. 398.) c. 38. — Concil. Tolet. I. (a. 398.) c. 14. — Ambros. de offic. lib. I. c. 41. — Hieron. ad Evagr. epist. 85.

37) Concil. Nicaen. (a. 325.) can. 18: "Higer els thr driar zai perdit"

180

<sup>30)</sup> Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 17. dub. 1. - Scot. dist. 17. qu. 1.

ersteren 37). Eine Ausnahme fand jeboch ftatt, wenn ber Bischof abwefend war, in welchem Falle auch Presbyter confetriren, Diakonen aber fowohl Brob als Bein austheilen burften 35). Diefelbe Ansnahme wurde gemacht, wenn ber Bijchof ben Presbytern ausbrücklich bie Erlaubnik zur Berwaltung ber Eucharistie gegeben hatte 35). Dagegen wurde ben Diakonen bie Consekration ftreng untersagt 38), und es laffen fich in ber alten Rirche nur vereinzelte Falle nachweisen, in benen bennoch Diakonen biefelbe vollzogen haben 89). 3m Mittelalter trat bierin nur infofern eine Beränderung ein, als bei ber Mehrung ber fonftigen Amtsgeschäfte bie Bischöfe fich nicht blog ausnahmsweise, fondern ber Regel nach hinsichtlich der Verwaltung der Eucharistie durch bie Bresbyter vertreten ließen, fo bag lettere bei ber Bermaltung biejes Satramentes ebenso wie bei ber ber Taufe bie ftändigen Bevollmächtigten bes Bischofs wurden. Dieg hatte aber die Folge, daß bas bischöfliche Privilegium hinsichtlich ber Eucharistie bem kirchlichen Bewußtsein bald ganz verschwand, und man hinfort die Presbyter nicht mehr blok als Bevollmächtigte bes Bischofs binfichtlich ber Abminiftration ber Euchariftie, fonbern als felbstftänbige Minifter biefes Saframentes anzuseben sich gewöhnte 40), während man binsichtlich ber Diffribution bei ber alten Sitte blieb, indem man den Diakonen wohl bie Anstheilung des Relches, nicht aber (außer im Falle ber Noth) bie bes Brobes gestattete 41). Die Scholastif fand biese Beränderung bereits als vollendete Thatfache vor und fuchte fie. fo aut es anging, zu recht-

89) So fagt Ambrosius de offic. lib. I. c. 41. vom Diafon Laurentius: Cui commisisti dominici sanguinis consecrationem, cui consummandorum consortium sacramentorum, huic consortium tui sanguinis negas?

40) Isidori Hispal. epist. ad Lendefredum episc. §. 9. — Berno Augiens. de quibusdam rebus ad Missae officium pertinent. c. 2. — Hildebert. Turon. 1. 1. - Hugo a St. Vict. 1. 1. - Gratian. P. II. c. 24. qu. 1. cap. 39: alia vero sacramenta ut sacri corporis et sanguinis domini -- si a non sacerdote ministrentur vel nullum vel lethalem habebunt effectum. - Petri Lombard. b. IV. dist. 13. A. — Thom. dist. 13. qu. 1. art. 1. — Scot. (Op. Paris.) dist. 13. qu. 2. — Conc. Lateran. IV. (a. 1215.) c. 1: Hoc (eucharistiae) sacramentum Action of the second of the sec

tute perfectiva, quae est episcopi, ita diaconus participat aliquid de dispensatione

σύναθον, ότι έν τισι τόποις και πόλεσι τοις πρεσβυτέροις την ευχαριστίαν οι διάκονοι διδόασιν, όπερ ούτε ο χανών ούτε ή συνήθεια παρέδωχε, τούς έξουσίαν μή έχοντας προςφέρειν τοῖς προςφέρουσι διδάναι τὸ σῶμα τοῦ χριστοῦ. — Ταῦτα μίν οῦν ἄπαντα περιγοήσθω. 38) Concil. Arelat. (a. 314.) can. 15. — Concil. Nicaen. (a. 325.) can. 18.

Hieron. dialog. c. Lucifer: Hilarius Sardus, cum diaconus de ecclesia recesserit --- neque eucharistiam conficere potest, episcopos et presbyteros non habens.

fertigen. Einige Schwierigkeit machte ihr nur, dieselbe mit bem evangelischen Bericht von ber Einsetzung bes heiligen Abendmahles an ver-Zog man nämlich in Betracht, daß Chriftus die zwölf einiaen. Apostel bei bem letten mit ihnen gehaltenen Mable zu Berwaltern ber Eucharistie ernannt hatte, bag aber nach ber in ber Rirche berrschenden Anficht nur die Bischöfe die Nachfolger der Apostel seien, während man die Bresbyter als Nachfolger ber 72 Jünger ansah 42), fo schien es, als ob nur die Bischöfe, nicht aber die Presbyter für befähigt gehalten werden könnten, Leib und Blut Christi zu conficiren. und daß man also nothwendig zur altfirchlichen Sitte zurücktebren Dennoch glaubte man, daß die Rirche nicht ohne göttliche müsse. Leitung in der Gegenwart auch schon den einfachen Presbytern die Consetration überlasse, und man machte zur Begründung ihres Rechtes geltend, daß, wenn auch die 72 Jünger die specifischen, sie boch nicht bie alleinigen Borgänger ber Presbyter gewesen, sondern bag auch bie Upostel als folche anzuseben seien, fofern fie biefe beiden Burben. fomost die der Bresbyter als die der Bischöfe, in sich vereinigt baben. Gine man nun von diefer Anficht aus, fo tam es nur barauf an, barauthm, baf die Apostel in ihrer Eigenschaft als Bresbyter und nicht als Bischöfe mit der Berwaltung der Eucharistie betraut worden seien. Um biek barzuthun, ging man verschiedene Wege. Die Einen meinten, bei ben Aposteln fei zu unterscheiden zwischen ordo und ministratio. 216 3nhaber bes ordo seien die Apostel Borgänger aller Bresbyter ohne Unterschied gewesen, als Inhaber ber ministratio bagegen Vorgänger nur ber Die Vollmacht aber zur Verwaltung der Euchariftie geböre Bischöfe. ben Aposteln als Inhabern bes ordo. Allein hiermit konnten alle bis jenigen nicht einverstanden sein, welche auch ben Epistopat für einen ordo ansahen. Darum beriefen sich Andere vielmehr darauf, bag im Presbyterat bereits das volle Priesterthum enthalten, durch Ordination

hujus sacramenti. Competit enim ei ex officio sanguinem domini dispensare, sed non corpus, quia dispensator corporis oportet quod ipsum corpus tangat, non autem dispensator sanguinis: diacono autem non licet corpus Christi tangere, cum non habeat manus sacratas, et ideo non debet corpus dispensare nisi de mandato presbyteri vel episcopi, vel presbytero longe posito in casu necessitatis, vel ideo dispensat sanguinem et non corpus, quia per sanguinem significatur redemptionis mysterium, quod a capite Christi in membra diffunditur officio minstrorum, unde et sanguini aqua, quae populum signat, admiscetur, sed incarnatio, quam corpus Christi signat, non est humano ministerio facta. — Scotus, (0p. Paris.) dist. 13. qu. 2.

<sup>42)</sup> Anacleti ad episcopos Italiae (c. a. 103.) epist. 2. (vergl, Gratiani decret. P. I. dist. 21. c. 2.). — Hugo a St. Vict. de sacram. chr. fid. lib. II. P. III. c. 12. — Petr. Lombard. dist. 24. J.

<sup>43)</sup> Bergl. Biel dist. 13. qu. 1. art. 3. dub. 1.

<sup>44)</sup> Sess. XXII. de sacrif. missae can. 2: Si quis dixerit, illis verbis: "Hoc

bes Presbyters zum Bischof zum Priefterthum beffelben nichts Neues binzugefügt, sondern dem Presbyter nur eine höhere Stellung in der Rirche gegeben werde. Da nun die Verwaltung ber Eucharistie eine wefentlich priefterliche Funktion fei, fo fei kein Grund vorhanden, wegbalb biefe nicht ichon bem einfachen Bresbyter zufommen follte. Es fei bemnach anzunehmen, daß Chriftus den Aposteln als Inhabern des presbyterialen ordo bie Berwaltung ber Euchariftie wie ber Taufe. Absolution und letten Delung, benselben als Inhabern bes epistopalen ordo bie Confirmation und Ordination übertragen babe 43). Das Concil von Trient 44) und der römische Ratechismus 45) lassen sich auf eine nähere Erklärung nicht ein, sondern stellen einfach fest, daß Chriftus ben Presbytern die Bollmacht zur Verwaltung der Eucharistie übertragen habe.

2. Ferner gehört hierher das Sakrament der Buße. In der ältesten Kirche betrachtete man zwar als Träger ber Schlüsselgewalt. mithin als Berwalter beffen, was man später als Sakrament ber Buße bezeichnete, die ganze Gemeinde, in welcher Chriftus, ber eigentliche Inhaber biefer Gewalt, lebe und regiere, in besonderem Sinne auch wohl die Märtprer als diejenigen Glieder der Gemeinde, in benen fich Christus vorzugsweife wirtfam erweise 46). Doch zeigt fich ichon seit dem Anfang des dritten Jahrhunderts eine Veränderung in ber Anschauung, indem man seit dieser Zeit, hauptfächlich wohl im Begenfatz gegen ben Montanismus, immer allgemeiner bie Bifchöfe als ausschließliche Träger diefer Gewalt bezeichnete 47). Sie waren es, welche über die, welche nach ber Taufe fich fchwerer Sünden schuldig gemacht hatten, bie Ercommunication aussprachen, welche den um Biederaufnahme in die kirchliche Gemeinschaft Bittenden die der Größe ber begangenen Sünden entsprechenden Bugübungen auflegten, und enblich nach Bollendung ber Bufgeit an den reuigen Sündern vor ver-

facite in mean commemorationem" Christum non instituisse apostolos sacerdotes. aut non ordinasse, ut ipsi aliique sacerdotes offerrent corpus et sanguinem suum, anathema sit.

<sup>45)</sup> P. II. c. 4. qu. 51.
46) Tertull. de pudic. c. 22. apolog. c. 39. — Euseb. h. e. V. 2, 15.

<sup>47)</sup> Cyprian. de unit. eccles. - Conc. Carthag. II. (a. 390.) can. 8: Ab universis episcopis dictum est . . . reconciliare quemquam in publica missa presbytero non licere. — Concil. Agathens. (a. 506.) can. 44. — Conc. Hispal. П. (a. 618.) can. 7. - Conc. Regiatic. (a. 850.) c. 7: Aliter autem sicut nec chrismatis confectio vel puellarum consecratio, ita nec poenitentium reconci-liatio ullatenus a presbyteris fieri debuit, quia solis episcopis apostolorum vicem tenentibus per manus impositionem specialiter in ecclesia conceditur, quod tunc apostolis ad ipsos domino dicente concessum est: Accipite Spiritum sanctum; quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et quorum retinueritis, retenta sunt. - Conc. Wormat. (a. 868.) c. 2. u. 8.

fammelter Gemeinde, im Beisein bes übrigen Rlerus, unter hanbauflegung und Gebet die Reconciliation vornahmen. Ausnahmsweise thaten bies allerdings auch bie Presbyter, boch waren sie dazu nur im Fall ber Abwesenheit oder in Folge ausdrücklicher Erlaubniß des Bischofs befugt 48). Daß ausschließlich die Bischöfe für die Träger dieser Gewalt angesehen wurden, ist theils baraus zu erklären, bag, wenn man gleich annahm, bag in allen gläubigen Chriften ber beilige Geift wohne, bie Bischöfe boch als die vorzüglichsten Organe besselben galten, und eben barum auch für vorzüglich befähigt gehalten wurden, den religiös-fittlichen Zuftand ber einzelnen Gemeinbeglieder zu beurtheilen und bie für fie geeigneten Heilmittel anzuordnen, theils baraus, bag es fich bei biefem Verfahren nicht um Vergebung ber Sünden handelte, in Bezug auf welche man nicht in Zweifel war, daß sie nur durch Gott unmittelbar ertheilt werden könne, sondern nur um Biederaufnahme in bie äußere Rirchen - Gemeinschaft, Diese aber nur von dem Bischof als bem von Bott bestellten Regierer ber Gemeinde, bessen Bflicht es war, über Reinheit der Rirche zu wachen, abhängig sein konnte, theils endlich baraus, bağ Christus ja nur ben Aposteln, als beren Nachfolger man bie Bischöfe ansah, bie Macht zu binden und zu lösen anvertraut hatte. Dabei nahm man aber, wie bereits bemerkt, an, daß im Fall ber Abwesenheit des Bischofs oder im Falle ber Noth auch dem Bresbyter, im Falle ber Berhinderung bieses sogar bem Diakonus das Recht m reconciliiren zustehe 49). Nachdem jeboch feit Leo's bes Großen Zeit einerseits mit bem Begriff bes Presbyters sich ber eines Priesters im eigentlichen Sinne. b. b. eines Mittlers zwischen Gott und ben Menschen, verbunden hatte, andererseits ber Begriff ber Schlüffelgewalt babin erweitert worden war, daß man nun unter dieser nicht mehr bloß die

51) Decret. Gratian. P. II. c. 26. qu. 6. cap. 3: Notandum est, quod recomciliatio alia est publica, alia privata. Publica reconciliatio est, quando poen

<sup>48)</sup> Conc. Hispal. II. (a. 618.) can. 7.

<sup>49)</sup> Evaristus papa (c. a. 105.): Presbyteri de occultis peccatis jussione episcopi poenitentes reconcilient, et, sicut supra praemisimus, infirmantes absolvant et communicent (Gratian, P. II. c. 26. qu. 6. cap. 4.). — Cyprian. epist. 18, 1. — Concil. Eliberit. (a. 305.) c. 32. — Concil. Carthag. II. (a. 390.) c. 4. — Conc. Carth. III. (a. 397.) c. 32. — Concil. Carthag. II. (a. 390.) c. 4. — Conc. Carth. III. (a. 397.) c. 32. — Concil. Carthag. II. (a. 390.) c. 4. — Conc. Carth. III. (a. 397.) c. 32. — Conc. Carth. IV. (a. 398.) c. 76. — Leo I. epist. 89. (ad Theodorum). — Julius I. (a. 346.) bei Gratian. P. II. caus. 26qu. 6. c. 12. — Capitul. Caroli M. (a. 789.) c. 84. 50) So namentido ber Berf. ber bem 10. ober 11. Jahrh. angehörigen Schriff de vera et falsa poenitentia. — Bergl. auch Hugo a St. Vict. de sacramentif christ. fid. lib. II. P. XIV. c. 8. — Richard. a St. Vict. de sacramentif

<sup>50)</sup> So namentlich ber Berf. ber bem 10. ober 11. Jahrh. angehörigen Schrift de vera et falsa poenitentia. — Bergl. auch Hugo a St. Vict. de sacramenti christ. fid. lib. II. P. XIV. c. 8. — Richard. a St. Vict. de potestate ligand et solvendi. — Hildebert. Turon. serm. 45: Datur a domino sacerdotibuquoddam divinum dominium, quod soli deo erat proprium. Dixit enim: Accipitspiritum s., quorum remiseritis peccata, remittentur eis. Quantum meritum-Quantum donum! Homo homines potest absolvere! Homo hominum peccata potest remittere!

Bollmacht, aus ber tirchlichen Gemeinschaft auszuschließen und in biefelbe aufzunehmen, verstand, sonbern auch die, die Sünden felbst und ihre Strafen an Gottes Stelle zu vergeben 50), veränderte sich damit auch bie Anficht über ben Träger ber Schlüffelgewalt. Diefer, glaubte man, fei, wenn man bie Schluffelgewalt im zweiten Sinne faffe, nicht überall zusammenfallend mit bem Träger ber Schlüsselgewalt im ersteren Sinne 51). Der Unterschied werde schon damit angebeutet, daß Christus bie Macht, Sünden zu vergeben und zu behalten, zu zwei verschiedenen Malen ertheilt habe, das erfte Mal Matth. c. 16 bem Betrus allein, bas zweite Mal Joh. c. 20 allen Aposteln ohne Unterschied. Damit habe er andeuten wollen, daß die Schlüsselgewalt im ersteren Sinne. b. b. bie Macht zu ercommuniciren und zu reconciliiren, im vollen Sinne nur bem Betrus und beffen Nachfolgern, ben Bapften, gebore, bagegen bie Schlüffelgewalt im zweiten Sinne, b. b. die Gewalt die Sünden felbit zu vergeben ober bas Bußsatrament zu verwalten, allen benen, welche bie Nachfolger ber Apostel in Diesem Stücke seien, b. h. allen Brieftern 52). Demgemäß nahm man an, baß lettere, welche sich auf bas Berhältniß bes Menschen zu Gott und zum himmelreiche beziehe, bie Schlüsselgewalt im engeren und eigentlichen Sinne, allen Prefbytern, aber auch nur ihnen 53), angehöre, daß sie mit der Presbyter-Bürbe unmittelbar zusammenhänge, und durch die Ordination zu der= felben ertheilt werbe, weghalb man fie feit ber Zeit bes Thomas Aquin als olavis ordinis bezeichnete. Die erstere dagegen, welche sich nur auf bas Berhältnig bes Menschen zur äußeren sichtbaren Kirche beziehe, ober bie clavis jurisdictionis, sei von der Ordination völlig unabhängig 54), und es tomme, um fie zu befitzen, nur barauf an, daß man

54) Anders urtheilte hierüber noch Gratian. P. II. c. 24. qu. 1. cap. 39: Alia

tantes ante ecclesiae ingressum publice repracsentantur et per impositionem manus epis copalis ecclesiae publice reconciliantur. Haec sacerdotibus videtur esse prohibita. — Privata vero reconciliatio est, quando de occultis peccatis poenitentes vel in extremis agentes ad gratiam reconciliationis accedunt. Haec reconcilistio potest fleri per sacerdotem.

<sup>52)</sup> Thomas, sentt. lib. IV. dist. 19. qu. 1. art. 3: Ubi dominus Joh. 20. dedit omnibus apostolis communiter potestatem remittendi peccata, intelligitur de potestate, quae consequitur ordinem, unde et sacerdotibus, quando ordinantur, illa verba dicuntur; sed Petro dedit singulariter potestatem remittendi peccata Matth. 16., ut intelligatur, quod ipse prae aliis habet potestatem jurisdictionis.

<sup>58)</sup> Ausgenommen wurde jedoch, wie schon früher bemerkt worden, längere Zeit der Fall der Noth. Noch der Bertfasser ver Schrift de vera et falsa poenitentia, ja auch noch der Lombarde und Albert der Große waren der Anslicht, daß für diesen Fall auch ein Laie absolviren könne, und Albertus erklärte ausdrücklich auch eine folche Absolution für ein Saframent (dist. 17. art. 58. 59.). Erft Thomas sprach fich hiegegen aus, und erklärte es als etwas dem Bussaren met Besentliches, daß die Absolution burch einen Presbyter gescheche. Noch entscheren sprach sich Bona= ventura (dist. 17. dub. 1.) und Stotus (dist. 17. qu. 1.) dagegen aus.

von dem Nachfolger Petri, dem Papste, zur Aussübung verselben bevollmächtigt werde <sup>55</sup>), was entweder in ordentlicher Weise duweisung eines bestimmten Amtsbezirkes oder in außerordentlicher Weise durch Delegation geschehen könne <sup>56</sup>). In ihrer Fülle sei sie nur in dem Papste vorhanden <sup>57</sup>), in beschränkterem Maße besizen sie auch viele Andere, sogar Nicht=Priester <sup>58</sup>), jeder nach dem Umfange der ihm verliehenen Vollmachten, der Bischof nämlich für seine Diöcese, der Priester für seine Parochie <sup>59</sup>), die Cardinäle für die Kirchen ihres Titels <sup>60</sup>), die apostolischen Legaten für den Sprengel ihrer Legation <sup>61</sup>), die Vorsteher der Mönchsorden und die Oberen der einzelnen Klöster für ihre Untergebenen u. s. w.

Wenn man nun barin einig war, daß die clavis ordinis jedem Presbyter als solchem kraft seiner Ordination zugehöre <sup>62</sup>), so kam man jedoch erst allmählig darüber zu einer bestimmten Ansicht, ob auch jeder Presbyter dieselbe so besize, daß er ohne Weiteres unter allen Um-

55) Thomas l. l. art. 1: Clavis est duplex. Una, quae se extendit ad ipsum coelum immediate removendo impedimenta introitus in coelum per dimissionem peccati, et haec vocatur clavis ordinis. Et hanc soli sacerdotes habent, quia ipsi soli ordinantur populo in his, quae directe sunt ad deum. Alia clavis est, quae non directe se extendit ad ipsum coclum, sed mediante militante ecclesia, per quam aliquis ad coelum vadit, dum per eam aliquis excluditur vel admittitur ad consortium ecclesiae militantis per excommunicationem et absolutionem, et haec vocatur clavis jurisdictionis in foro causarum, et ideo hanc etiam non-sacerdotes habere possunt, sicut archidiaconi et clerici et alii, qui excommunicare possunt, sed non proprie dicitur clavis coeli, sed quae-dam dispositio ad eam. — Bergí. dist. 18. qu. 2. art. 2: Quia per excommunicationem homo a communione fidelium separatur, ideo excommunicatio ad forum exterius pertinet, et illi soli possunt excommunicare, qui habent jurisdictionem in foro judiciali, et propter hoc soli episcopi propria auctoritate, et majores praelati secundum communiorem opinionem, possunt excommunicare, sed presbyteri parochiales non nisi ex commissione eis facta, vel in certis casibus, sicut in furt et rapina et hujusmodi, in quibus est eis a jure concessum, quod excommunicare possint. Alii autem dixerunt, quod etiam sacerdotes parochiales possunt excommunicarc, sed praedicta opinio est rationabilior. — Bergl. auch Bonavent. dist. 17: Quicunque in ecclesia habet potestatem solvendi et ligandi, habet eam a Christo mediate vel immediate, qui potestatem contulit apostolis et praecipue Petro, cui utramque contulit potestatem ligandi et solvendi, in utroque foro, poenitentiali et exteriori judiciali. Prima potestas in foro poenitentiali respicit OT dinem, secunda praelationem. Prima aditum caeli aporit et ideo recte dicit clavis, secunda per censuram subditos coërcet, ideo dicitur gladius. Prizza potestas est arbitrandi inter deum et hominem, secunda vero inter hominem hominem. Prima, quoniam collata est Petro ut sacerdoti, descendit in omr e sacerdotes, quamvis non omnes habeant executionem, secunda, quia collata 🦛 Petro ut praelato, descendit in omnes personas ecclesiasticas, quae habent prelationem sive jurisdictionem coërcivam i. e. judicii exterioris contentiosi.Um qui habet jurisdictionem ordinariam in judicando aliquos, habet potestatem co cendi eos per censuras ecclesiasticam, ut judicium eorum inviolabiliter observet Et quidem jurisdictionem talem non solum habent habentes claves ordinis, 🖝 🥙

vero sacramenta, ut — excommunicationis vel reconciliationis, si a non sacerdote ministrentur, vel nullum vel lethalem habebunt effectum.

ftänden von verselben Gebrauch machen könne. In der bem 11. oder 12. Jahrhundert angehörigen Schrift de vera et falsa poenitentia c. 25 sowie auch in den Sentenzen des Lombarden (dist. 17. E.) wird noch bie Anficht vertreten, bag jeder Presbyter jeden, möge er nun feiner eigenen Jurisdiction angehören ober nicht, absolviren könne, und bag biefe Absolution als träftig anzuschen sei. Dagegen bestimmte Inno= centius III. auf bem vierten Lateranconcil im Jahre 1215, daß nur die Absolution des sacerdos proprius ober desienigen Presbyter, ber von bem proprius die besondere Erlaubniß hiezu erhalten habe, kräftig sei 63). Diese Berordnung wurde in der Folge dahin noch näher bestimmt, daß überhaupt ber Gebrauch ber clavis ordinis von bem Besitz ber potestas jurisdictionis abhängig fein folle, fo bag alfo feitbem ber Presbyter binfichtlich biefes Gebrauches von dem ihm vorgeordneten Bischofe und aletst vom Papste abhängig ift 64). Man ging nämlich von ber Anficht aus, bag Niemand ben Himmel öffnen tönne, ber nicht auch bie Schlüssel

etiam non habentes ordinem et hoc vel ex jure vel ex consuctudine ut archidiaconi et quaedam capitula, judices delegati, episcopi electi nondum consecrati etc.

57) Biel l. l. not. 4: In summo principe plene residet tota potestas juris-tictionis, a quo ad inferiores praesidentes quoscunque mediate vel immediate omnis occlesiastica jurisdictio juxta summi principis arbitrium sine suae potestatis detrimento derivatur. Per hoc quicunque habet jurisdictionem in alium ligandi et solvendi, habet illam a papa, qui est summus hierarcha et princeps ecclesiae. 58) Thomas dist. 18. qu. 2. art. 2.

59) Alex. III. ad episc. Florent. (c. a. 1170.) Vergl. Gregorii IX. decret. I, 31. c. 3.

60) Honor. III. ad G. presbyterum cardinalem et capitulum s. Laurentii in Damaso (c. a. 1216.) (ebenb. I, 33. c. 11.). 61) Innocent. III. ad Philippum regem Francorum (c. a. 1202.) (ebenb.

I. 30. c. 7.).

62) Bergi. Biel dist. 17. qu. 2. art. 1. not. 2: Quaedam (potestas ligandi et absolvendi) confertur ex vi ordinationis in sacerdotem, cum episcopus imponens manus super capita ordinandorum dicit: Accipite Spirit. s. etc. Haec potestas in omnibus sacerdotibus est acqualis. Et potestas illa vocatur potestas officii vel ordinis sacerdotalis, quae est inamissibilis, sicut et character sacerdotalis ordinis, in quo haec potestas fundatur.

63) De confessione facienda can. 21. So auch bie folgenden Scholaftifer. Bergl. Scot. dist. 14. qu. 4.

64) Bergl. Eugen. IV. in decret. ad Armen. - Biel dist. 24. qu. 1. art. 3.

<sup>56)</sup> Biel dist. 17. qu. 2. art. 1. not. 3: Potestas jurisdictionis est duplex. Quaedam ordinaria, quae sc. convenit alicui ratione beneficii aut dignitatis, in quo vel qua constitutus est ipso jure. Et talis est potestas praelatorum et curatorum, et hi possunt vices suas aliis committere. Alia est potestas jurisdictionis delegata vel commissa sive extraordinaria. Et haec est duplex, quia quaedam est limitata solum ad arbitrium committentis, et per se nullo jure suffulta, ut est potestas adjutorum, quos curati assumunt in sublevamen laboris audiendi confessiones sive commissio eis fiat generaliter ad omnes parochianos, sive ad aliquos specialiter, sive ad unum singulariter. Alia est potestas quasi media inter ordinariam et commissam, quae servata forma in jure statuta ampliari potest committentis arbitrio et non restringi, haec est potestas fratrum mendicantium.

zur Kirche besitze, ba die Kirche ber von Gott geordnete Weg zum himmelreich, außer ihr überhaupt tein heil möglich fei. Ans biefem Grunde habe die clavis ordinis stets die clavis jurisdictionis zur Boraussegung. Jene könne niemals zur Ausübung kommen, wenn nicht auch die potostas jurisdictionis vorhanden sei, und nur innerhalb ber Grenzen der letteren, d. h. nur innerhalb des dem Bresbyter zugemiesenen eigenen Amtsbezirkes 65) oder innerhalb der Grenzen der ihm gegebenen außerordentlichen Bollmachten 66). Eine außerhalb ber Grenzen ber potestas jurisdictionis geschehene Absolution erklärte man baber, ausgenommen ben Fall ber Noth, nicht bloß für unstatthaft, sondern auch für unkräftig 67). Sofern nun bie Ertheilung sowohl bes ordentlichen Amtsbezirkes als der außerordentlichen Bollmachten von dem vorgeordneten Bischofe oder unmittelbar vom Papste abhängt, beide auch, wenn fie ertheilt worden, nicht unverlierbar find, ift ber Bresbyter thatfächlich hinsichtlich seiner Absolutionsgewalt stets von seinen tirchlichen Oberen abhängig, bie auch bas Recht haben, fich gemiffe Falle zu referviren, für bie fie felbst bie Absolutionsgewalt auszuüben sich vorbehalten 68). Hiernach könnte es fo scheinen, als ob in Babrbeit überhaupt nicht ber Presbyter, sondern nur der Bischof als eigentlicher Minister des Bugfakramentes angesehen werbe, fofern nur ein folcher, ober ftreng genommen nur ber Papit, felbstiftändige Jurisdiction besitt, und als ob

dub. 4: Habere potestatem clavium non dicit habere potentiam propinquam ad solvendum vel ligandum, sed remotam, quia stat quem habere potestatem clavium sive ordinis et tamen ipsum esse prohibitum a superiore.

<sup>65)</sup> Schon Urban II. (c. a. 1090.) (vergl. decret. Gratian. P. II. c. 33. qu. 3. dist. 6. c. 3.): Placuit, ut deinceps nulli sacerdotum liceat quemlibet commissum alteri sacerdoti ad poenitentiam suscipere sine ejus consensu, cui prius se commisit, nisi pro ignorantia illius, cui poenitens prius confessus est.

<sup>anisit, nisi pro ignorantia illius, cui poenitens prius confessus, oui, prius comessi, 66) Thomas dist. 19. qu. 1. art. 3: Ad absolutionem a peccato requiritur duplex potestas sc. potestas ordinis et potestas jurisdictionis. Prima quidem potestas est acqualiter in omnibus sacerdotibus, non autem secunda. — Potestas ordinis, quantum est de'se, se extendit ad omnes absolvendos, et ideo indeterminate dominus dixit: "Quorum remiseritis peccata," intelligens tamen, quod usus illius potestatis esse deberet praesupposita potesta perior collata secundum ipsius ordinationem. — Etiam clavis materialis non potest aperire nisi seram propriam nec aliqua virtus activa potest agere nisi in materiam propriam. Materia autem propria potestatis ordinis efficitur aliquis per jurisdictionem, et ideo non potest aliquis clave uti ad eum, in quem jurisdictio non datur. — Bergl. Cat. Rom-P. II. c. 5. qu. 47.</sup> 

<sup>67)</sup> Concil. Lateran. IV. can. 21. — Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1 = Sententia a non suo judice lata est nulla. Oportet ergo sacerdotem absolventer esse judicem confitentis, et ita in eum habere jurisdictionem. Et haec jurisdicti est de necessitate sacramenti, ita quod, si ab alio jurisdictionem non habente mi nistretur, non solum peccat ministrans, sed irritum est sacramentum. Berg dist. 19. qu. un. art. 2. concl. 5. — Conc. Trident. sess. 14. cap. 7. de poen. 68) Thomas dist. 19. qu. 1. art. 3: Potestas ordinis, quantum est de sess

<sup>68)</sup> Thomas dist. 19. qu. 1. art. 3: Potestas ordinis, quantum est de ser a extendit se ad omnia peccata remittenda, sed quia ad usum hujus potestatis requiritur jurisdictio, quae a majoribus in inferiores descendit, ideo potest superior F

ber Presbyter nur ex vi delegationis dasselbe verwalte 69). Doch ist bieß, genauer zugesehen, nicht der Sinn ber Kirchenlehre. Bielmehr hat nach biefer allerdings schon der Presbyter als solcher die volle Abfolutionsgewalt. Diese ift jeboch in ihm eine ruhende, fie tann nicht in Attivität treten, so lange er nicht ein Objekt hat, an dem er sie ansüben tann 70). Objett ber Absolutionsgewalt tann nun jeder burch bie Sünde gebundene Mensch sein. Dag er es aber wirklich werbe, bazu gebort nicht nur, daß er sich freiwillig einem bestimmten Brefbyter unterwerfe und feine Mittlerthätigkeit in Anfpruch nehme, fondern auch, bag er biefem Bresbyter von beffen Oberen als feiner speciellen Sorge angehörig übergeben worden fei oder, mit andern Worten, baß bem Presbyter die jurisdictio über benselben anvertraut worben 71). So kommt also burch bie potestas jurisdictionis zur Absolutionsgewalt nichts eigentlich Neues binzu, sondern es wird ibr nur ein Obiect zu= geführt, und bamit die Möglichkeit gegeben in Aktivität zu treten 72). Manche Scholastiter sprechen biesen Gebanten auch so aus, daß sie fagen, bie bem Presbyter burch die Ordination zu Theil gewordene Gemalt fei bereits die volle potestas clavium, aber diese noch nicht als propinqua, sondern nur als remota. Bur propinqua werbe sie erst burch Hinzutritt ber potestas executionis und jurisdictionis 73).

70) Thomas dist. 18. qu. 1. art. 1: Clavis cum ordine datur. Sed executio clavis indiget materia debita, quae est plebs subjecta per jurisdictionem. Et ideo antequam jurisdictionem habeat, habet claves, sed non habet actum clavium.

71) Biel dist 24. qu. 1. art. 3. dub. 4: Oportet esse subditum quempiam, si sacerdos vult ut judex alium absolvere, et hoc duplici subjectione sc. voluntaria ipsius peccatoris confitentis et auctoritativa superioris dantis favorem confessuro, ut possit sc subjicere judici h. c. sacerdoti, et neutra sine alia sufficit. — Et ideo, si alterum illorum defuerit, nihil fit simpliciter.

72) Biel dist. 17. qu. 2. art. 1. not. 2: Potestas executionis et jurisdictionis nihil dicunt superadditum potestati ordinis ex parte sacerdotis, sed potestas executionis ultra hanc dicit remotionem prohibitionis, ne utatur potestate concessa in sua ordinatione. Potestas jurisdictionis dicit subjectionem materiae. Materia enim illa, in quam potestas illa excreeri potest, est peccator subditus. Unde in hoc dicitur sacerdos habere potestatem jurisdictionis, quia subjicitur ei materia, in quam excreet potestatem ordinis. Est ergo potestas ordinis potestas ad utramque: executionem scilicet et jurisdictionem, sed remota. Fit autem propinqua remotis impedimentis et subjecta materia.

73) Biel dist. 24. qu. 1. art. 3. dub. 4. Bergl. auch bie vor. Anm.

aliqua sibi reservare, in quibus judicium inferiori non committat, alias de quolibet peccato potest simplex sacerdos jurisdictionem habens absolvere. — Concil. Trid. sess. XIV. cap. 7. de poen.

<sup>69)</sup> BergI. Conc. Trid. sess. XXIII. c. 15. de reform: Quamvis presbyteri in sua ordinatione a peccatis absolvendi potestatem accipiant, decernit tamen sancta synodus, nullum, etiam regularem, posse confessiones saecularium, etiam sacerdotum, audire; nec ad id idoneum reputari, nisi aut parochiale beneficium sut ab episcopis per examen, si illis videbitur esse necessarium, aut alias idomens judicetur, et approbationem, quae gratis detur, obtineat: privilegiis et consaetudine quacunque, etiam immemorabili, non obstantibus.

3. Endlich gehört hierher auch noch bas Saframent ber Rrantenfalbung ober, wie es später genannt wurde, bas Saframent ber letten Delung. Zwar wurde in älteren Zeiten die Berwaltung beffelben allen Chriften gestattet 74). Doch tam, veranlaßt burch bie Stelle im Briefe Jatobi, schon frühzeitig die Sitte auf, wenn irgend möglich, durch Bresbyter bieje Salbung vollziehen zu laffen. Bezeugt wird dieselbe z. B. von der Spnode zu Rheims i. 3. 625 75), Beda Benerabilis 76), Bonifacius von Mainz 77), dem Concil zu Chalons (a. 813) 78), von Rodulph, Erzbischof von Bourges (842-866) 79), einem Capitular Rarl's tes Großen 80). Doch hielt man bis zum Anfang des 13. Jahrhunderts dieß noch nicht für etwas zum Zustande tommen bes Sakramentes Nothwendiges 81). Der Erste, ber bestimmt ben Satz aussprach, daß ber Presbyter nothwendiger Minister biejes Sakramentes fei ober daß die Spendung desselben durch einen folchen de necessitate sacramenti fei, war erst Wilhelm von Aurerre 82), ber zur Rechtfertigung feiner Behauptung sich nicht nur auf die Worke bes Jatobus (5, 14: προςχαλεσάσθω τους πρεσβυτέρους της έχχλη- $\sigma(\alpha_S)$  berief, sondern auch auf ben Zweck ber Handlung, sofern biefelte bie Bestimmung habe, bas Sakrament ber Buge zu ergänzen. 20em nun von letterem Satramente feststehe, daß es nur von einem Presbutt verwaltet werben könne, fo muffe daffelbe auch von erfterem gelten. Dieselbe Unsicht murbe feitdem von den bedeutendsten Rirchenlehren vorgetragen 83) und endlich vom Concil zu Trient zum Dogma er-

75) Can. 15.

76) In Jacob. c. 5: et nunc ecclesiac consuetudo tenet, ut infirmi oleo con secrato ungantur a presbyteris et oratione comitante sanentur.

77) Statut. c. 29.

80) Martène, Vet. script. etc. ampliss. coll. T. VII. p. 16: Hi presbyt

<sup>74)</sup> Innocent. I. epist. I. ad Decentium episc. Eugub. c. 8: Sancto oleo chrismatis perungi possunt, quod ab episcopo confectum non solum sacerdotibus, sed omnibus uti Christianis licet in sua aut in suorum necessitate ungendum. — Caesar. Arelat. († 542) Serm. 265. (Aug. Opp. T. V. append.) §. 3: Quoties aliqua infirmitas supervenerit, corpus et sanguinem Christi ille qui aegrotat accipiat et inde corpusculum suum ungat, ut illud, quod scriptum est, impleatur in eo: "Infirmatur aliquis etc." Cf. Serm. 279. §. 5: Quanto rectius et salubrius erat, ut ad ecclesiam currerent, corpus et sanguinem Christi acciperent, oleo benedicto et se et suos fideliter perungerent et secundum quod Jacobus apostolus dicit, non solum sanitatem corporum, sed etiam remissionem acciperent peccatorum. — Bergl. Collect. antiq. canon. poen (saec. VIII.) lib. II. c. 110. (d'Acherii Spic. T. I. p. 546.). — Halitgar, de ordine poenit c. 16. (Bibl. max. T. XIV. p. 919.). — Rabanus Maurus, de poenitem

<sup>78)</sup> Can. 48: Secundum beati apostoli Jacobi documentum, cui etiam doce i menta patrum consonant, infirmi oleo, quod ab episcopo benedicitur, a presbyte ungi debent.

<sup>79)</sup> Capitul. 14. (Mansi T. XIV. p. 950.).

ben 84). Bu ben von Wilhelm von Aurerre bafür angeführten Grün= n fügte man in ber Regel noch zwei andere hinzu: 1. daß das mit r Salbung verbundene Gebet, welches die nothwendige Form dieses atramentes bilbe, von einem Presbyter, der die gesammte Kirche präsentire, wirksamer verrichtet werbe, als von einem Laien, ber nur 6 Privatperson handeln tonne; 2. daß alle Saframente außer dem r bas heil ber Seele durchaus nothwendigen Saframent ber Aaufe, nen Minister erfordern, der eine höhere Stellung in der Rirche einbme, und zwar einen folchen, ber nicht unter bem Presbyter ftehe, : nur bieser durch bie Ordination bie Fähigkeit erhalte, Sünden ju rgeben 85). Dağ ber Presbyter zugleich proprius fei, d. h. über ben zu Abenden Kranken die potestas jurisdictionis habe, wurde zwar für anmeffen gehalten, aber nicht, wie bei bem Saframent ber Buße, als was für die Wirksamkeit der Delung Wesentliches angesehen 86). Ob r Berwaltung dieses Sakramentes ein Presbyter genüge, ober ob ne Mehrheit nöthig fei, darüber bestand in ber abendläudischen irche eine andere Ansicht, als in der morgenländischen. Dort wurde hon burch Alexander III. (c. a. 1175) einer für ausreichend erklärt 87), enn es auch frei gegeben wurde, noch mehrere andere zuzuziehen, ker dagegen wurde die Siebenzahl für angemeisen, die Dreizahl vgegen für durchaus nothwendig erklärt 88).

In älteren Zeiten wurden außerdem auch noch zu diefer Rlaffe erechnet

81) Noch Abälard, hugo von St. Victor und Vetrus Lombardus schwiegen über n Minifter der letten Delung ganz, was gewiß nicht der Fall gewefen wäre, un bamals der Minister derfelben de necessitate sacramenti festgestanden hätte.

82) Summa theol. lib. IV. tr. 7.

88) Thomas dist. 23. qu. 2. art. 1. — Scotus (Op. Paris.) dist. 23. qu. un. · Durand. dist. 23. qu. 3. — Biel dist. 23. qu. 1. art. 1. not. 2. — Bergl. auch ement. V. constit. in conc. Vien. (a. 1312.) lib. V. tit. 7. c. 1.

84) Sess. 14. c. 3. de sacr. extr. unct. u. can. 4. - Cat. Rom. P. II. c. 6. qu. 13.

85) Man übersah hierdei freilich das Saframent der Ehe, welches nicht de Bessitate salutis ift und den Preschter als Minister gerade ausschließt.

86) Bergl. J. B. Biel dist. 28. qu. 2. art. 3. dub. 8. - Agenda Colon. ecol. 14. p. 104.

87) Decret. Gregor. IX. lib. V. tit. 40. c 14: Tibi duximus respondendum, quod cerdos uno praesente clerico et etiam solus potest infirmum ungere. Bergl. Benda Colon. cccl. a. 1614. p. 104: Quamvis autom plures sacerdotes ad pre-ndum adesse possint, unus tamen idemque sit oportet, qui infirmum ungit et mae verba pronunciat.

88) Petr. Arcudius, concord. cccl. orient. et occid. in VII sacram. administr. · V. c. 3. - Leo Allatius, de eccl. occident. atque orient. perpetua consensione · UI. c. 16. §. 15.

ando ad infirmum accedunt, cum oleo consecrato veniant et oleo sancto ungant m in nomine domini et orent pro ipso, et oratio fidei, sicut scriptum est, salvet firmum etc.

ł

4. die verschiedenen Sakramente der Katechumenen, wie die Bezeichnung mit dem Areuz, die Benetzung der Ohren und Rase mit Speichel, die Bestreuung mit geweihter Asche, die Darreichung von geweihtem Salz, der Exorcismus, die Salbung der Brust und Schultern mit geweihtem Oel.

5. Die Einsegnung ber Ehe89).

6. Nach der Lehre der morgenländischen Kirche gehört hierher auch bie Confirmation, die übrigens in außerorbentlichen Fällen auch nach der Lehre der abendländisch=katholischen Kirche von einfachen Breschttern vollzogen werden kann <sup>30</sup>).

7. Die Ordination ber niederen Grade<sup>91</sup>).

Doch wurden in späterer Zeit gewöhnlich nur die brei zuerst genannten Sakramente zu dieser Klasse gerechnet, welche nach Thomas auch deßhalb nur allein hierher gehören, weil nur sie Allen ohne Unterschied gereicht werden, wie denn auch nur sie das Gemeinsame haben, den Menschen nicht auf eine höhere kirchliche Stufe zu stellen 92).

# D. Die Sakramente, welche nur von einem Bischof gültig verwalte werden können.

1. Zunächst gehört zu biefer Klasse Saframent ber-Confirmation. Es ist früher bereits gezeigt worben, daß die Handauflegung

92) Dist. 13. qu. 1. art. 1: Omnia sacramenta, quae communiter toti populo dispensantur, per sacerdotes conferuntur, et hujusmodi sunt omnia, quae non collocant in aliquo statu vel gradu super alios.

93) Conc. Carth. IV. (a. 398.) can. 36: Presbyteri, qui per dioeceses eccle sias regunt, non a quibuslibet episcopis, sed a suis, nec per juniorem clericum, sed aut per se ipsos aut per illum, qui sacrarium tenet, ante paschae sollemitatem chrisma petant. — Conc. Vasens. I. (a. 442.) can. 3: ut presbyteri vel ministri a suis propriis episcopis per annos singulos chrisma petant appropriquante sollennitate paschali, quia optimum est, ut ipse suscipiat, qui in tradendo usurus est. — Bracar. II. (a. 572.) can. 4. — Conc. Barcinon. II. (a. 599) can. 2: ut, cum chrisma presbyteris dioecesanis pro neophytis confirmandis daw minil pro liquoris pretio accipiatur, ne gratia dei pretio benedictionis affecta Simoniacum interitum ementibus vendentibusque associet. — Ebenfo war es in k griechifchen Rirche. Bergl. Constit. apost. VII, 22., wo zu bem *lenisarenes 7* newspiresos gefagt wird:  $\chi_0istis di nostronos, xai roõre µóror doxoões ndeorestis'$  $raves neves viegororia presbytes uveço. — Chrysostom. hom. XI. in 1 Tim.: <math>r_g y^{u} Q$ zeegororia µóry integés pixasor integranos, xai roõre µóror doxoões ndeorestis' roves ngespireçovs. — Dionys. Areop. de eccl. hier. c. 5: presbyterum sin e chrismate nunquam baptismum perficere.

94) Ambrosiaster zu Eph. c. 4. v. 11: Apud Aegyptios presbyteri comsignant, si praesens non sit episcopus. — Conc Tolet. I. (a. 400.) can. 20: Sta-

<sup>89)</sup> Hildebert. Turon. l. l.

<sup>90)</sup> Bergl. die unten folgende ausführliche Befprechung bes Ministers der Confirmation.

<sup>91)</sup> Bergl. die weiter unten folgende Entwickelung der Lehre vom Minister ber Ordination.

mb bie ihr vorangehende Salbung mit bem Chrisma, welche beibe im laufe ber Zeit zu bem Satrament ber Confirmation sich entwickelten, irfprünglich integrirende Bestandtheile bes Tauffatramentes (wenn biefes amlich folenn vollzogen wurde) waren. Bie nun bie Taufe, wenn fie ollenn vollzogen wurde, von dem Bischof felbst, der von dem Preboter ursprünglich nicht verschieden war, vollzogen zu werden pflegte, o natürlich auch bie mit ihr verbundene Chrismation und Handauffegung. lis später Bischöfe und Presbyter fich schärfer von einander schieben, ie Bischöfe aber wegen ber Menge ber zu Taufenden nicht mehr allein ämmtliche Taufen vollziehen konnten, und baher in vielen Fällen ben Bresbytern diefe Berrichtung überlassen mußten, fand zwischen Chrisnation und Handauflegung eine Sonderung statt. Während erstere ven bie Taufe vollziehenden Presbyter überlaffen 93) und vom Bischofe n eigener Berson nur in dem Falle vollzogen wurde, daß die Taufe n feiner Gegenwart geschah 94), ausgenommen, wenn ber Bischof bem Bresbyter ben Auftrag ertheilte, in feiner Gegenwart die Salbung zu vollzieben 94), blieb bagegen auf Grund der Schriftstelle Abost. 8, 17. vie Bollziehung ber handauflegung ausschließliches Borrecht ber Bifcofe als ber nachfolger ber Apostel 95), und wurde von biefen. falls bie Taufe in ihrer Gegenwart vorgenommen wurde, sogleich, in mberem Falle nachträglich zur Bestätigung und Ergänzung ber Taufe

95) Urbani papae epist. 1. c. 7. (a. 222.): Omnes fideles per manus im-Gritionem episcoporum spiritum s. post baptismum accipere debent, ut pleni hristiani inveniantur. — Cyprian. epist. 73. ad Jubaj: Quod nunc quoque Pud nos geritur, ut qui in ecclesia baptizantur praepositis ecclesiae offelutur et per nostram orationem ac manus impositionem spiritum s. consequantur signaculo dominico consummentur. — Bergí. bie Edvifft de rebaptism.: per anus impositionem episcopi datur unicuique credenti spiritus sanctus etc. u sebii papae epist. 3. ad episcopos Tusciae et Campaniae (a. 307—312): Maus quoque impositionis sacramentum magna veneratione tenendum est, quod ab liis perfici non potest, nisi a summis sacer doti bus, nec tempore apostolorun ab aliis, quam ab ipsis apostolis legitur aut scitur peractum esse, nec ab liis, quam ab illis, qui eorum tenent locum, unquam perfici potest aut fleri debet. Tam si aliter praesumptum fuerit, irritum habeatur et vacuum, et inter eccleiastica nunquam reputabitur sacramenta. — Hieron. dial. c. Lucifer.: Non uidem ab uno, hanc esse ecclesiarum consuetudinem, ut ad eos, qui longe a maoribus urbibus per presbyteros et diaconos baptizati sunt, episcopus ad invoationem s. Spir. manum impositurus excurrat. — Melchiadis papae epist. ad "Piscopos Hisp. c. 2. (a. 314.): De his vero, super quibus rogastis vos informari, d est, utrum majus esset sacramentum manus impositio episcoporum, aut baptisnus, scitote, utrumque magnum esse sacramentum, et sicut unum a majoribus fit

tatum vero est, diaconum non chrismare sed presbyterum absente episcopo, praeente vero, si ab ipso fuerit praeceptum. — Conc. Martini papae (c. a. 572. in **Hispania**): Presbyter praesente episcopo non signat infantes, nisi ab episcopo **aerit** illi praeceptum. — Conc. Hispal. II. (a. 618.). can. 7: Sed neque coram **Piscopo** licere presbyteris in baptisterium introire, neque praesente antistite in**vatem** tingere aut signare.

hinzugefügt 96). Fand aber eine Nothtaufe ftatt, b. h. mußte die Laufe wegen eingetretener Todesgefahr des zu Taufenden von einem Richt-Presbyter, fei es einem Diakonus ober gar einem Laien, vollzogen werden, so unterblieb vorläufig sowohl Salbung 97) als Handauflegung. Denn einerseits sah man diese beiden Handlungen nicht für ebenso nothwendig zum heil ber Seele an, als die Laufe felbit 98), andererseits hatte man wieder von dem geweihten Chrisma eine zu hobe Vorstellung, als daß man nicht in der Anwendung deffelben feitens eines Diakonus oder gar eines Laien eine Profanation hätte sehen sollen 99). Doch wurde, wenn ein fo Getaufter wieder gefund wurde, nachträglich wenigstens bie Handauflegung burch ben Bischof hinzugefügt 100). Ebenso wurde bei ben von häretikern Getauften, falls die ihnen zu Theil gewordene Taufe überhaupt für eine wahre angesehen werben tonnte, behufs ihrer Reception in die Rirche die Handauflegung feitens bes tirchlichen Bischofs vollzogen, nur mit bem Unterschiebe, daß fie bier auch in bem Falle vorgenommen wurde, daß ber Getaufte fie bereits außerhalb ber allgemeinen Rirche empfangen hatte 101). Wir feben bieraus, bei fo lange die Chrismation und Handauflegung noch für Bestandtheik bes Tauffakramentes angesehen wurden, beide Handlungen binfichtlich res Ministers, den man für befähigt hielt, dieselben zu vollzieben, keineswegs gleich beurtheilt wurden. Während man zur Ausübung ber Chrismation jeden Presbyter, sogar einen häretischen, für fähig ansah,

befugt gehalten wurden. 97) Nur ausnahmsweise vollzogen in folchem Falle, wie der 3. Ranon des Conc. Vasens. I. (a. 442.) zeigt, auch Diafonen die Chrismation. 98) Conc. Tolet. I. (a. 400.) can. 20: Statutum vero est, diaconum non chris-

id est a summis pontificibus, quod a minoribus fieri non potest, ita et majori veneratione venerandum et tenendum est. — Innocentii I. epist. 25. ad Decentium Eugub. c. 3. — Nur fcheinbar ftehen hiermit in Biberspruch bie Borte bes Hieron. (ep. 85. ad Evagr.): Quid enim facit excepta ordinatione episcopus, quod presbyter non faciat? Denn wenn aus ihnen allerbings mit Recht gefolgert werden fann, daß bie Bollziehung von handaussegne etwas ber Amtsbefuguij bes Presbyters nicht burchaus Frembes war, fo hanbeln wir hier ja von einer gen befimmten handaussegne, ber auf bie Taufe folgenben.

<sup>96)</sup> Anders in der orientalischen Kirche, in der es zur Beit des Firmilin und Epprian allerdings auch eine mit der Taufe verbundene handausstegung ges, die aber hinter der Chrismation völlig zurücktrat und ichon frühzeitig als unwefenlich ganz unterlassen wurde, und zu deren Bollziehung auch wie zu Allem, was zur Taufe gehört, nicht bloß die Bischöfe, sondern auch die Presbyter für befähigt und befugt gehalten wurden.

glaubte man bagegen, daß bie Hanbauflegung nur burch einen Bischof, und zwar einen Bischof ber allgemeinen Kirche, gültig gespendet werben könne.

Doch machte sich schon frühzeitig bierüber auch eine andere Ansicht geltend, bie allmählig ben Sieg gewann, und eben baburch wesentlich bazu beitrug, ber Confirmation ben Rang eines besonderen Saframentes zu geben. Da man nämlich ber Chrismation im Wesentlichen teine andere Bedeutung zuschreiben konnte, als ber Handauflegung, nämlich bie, ben Besitz bes heiligen Geiftes zu vermitteln, fo erschien es bald als inconsequent, nur die lettere ben Bischöfen zu reserviren, während man die erstere den Presbytern unbedenklich überließ. Da es gleichwohl nicht thunlich war, ben Presbytern die Chrismation, die fie fo lange und bisber ohne Biberspruch vollzogen hatten, wieder zu nehmen, fo bielt man für angemessen, indem man die bisherige unangetaftet ließ, noch eine zweite Chrismation einzuführen, welche un= mittelbar mit ber Handauflegung verbunden und gleich diefer nur von ben Bischöfen ausgeübt werden sollte. Man unterschied also fortan eine boppelte Chrismation : eine zum Taufvollzuge felbst gehörige, bie man, wie bie Taufe überhaupt, den Bresbytern überließ, und als beren Bollzugsort man den vertex bes Neophyten bestimmte, und und eine ber handauflegung unmittelbar vorangebende, die man ben Bifcofen refervirte, und beren Bollzugsort die Stirn fein follte 102).

So übrigens auch im Abenblande das Conc. Epaon. (a. 517.) c. 16.
 192) Die erste Anregung zur Einführung dieser zweiten, ber epissopalen, Chrisz mation gab ichon der Bapst Sylvester (a. 314-337.), von dem es in dem Pontificalo Damasi heißt: Constituit chrisma ab episcopis confici et privilegium epi-

sum domini Spiritus s. ad apostolos descendit. Et multis in locis idem factitatum reperimus ad honorem potius sacerdotii, quam ad legem necessitatis. Alioqui si ad episcopi tantum imprecationem Spiritus s. defluit, lugendi sunt, qui in villulis aut in castellis aut in remotioribus locis per presbyteros et diaconos baptizati ante dormierunt, quam ab episcopis inviserentur.

<sup>99)</sup> Bergl. 3. B. Statuta Bonifacii archiepiscopi Mogunt. (a. 745.) can. 5: Ot presbyteri sub sigillo custodiant chrisma et nulli sub praetextu medicinae vel eujuslibet rei donare praesumant. Genus enim sacramenti est, non ab aliis nisi a sacerdotibus contingi debet, quod si fecerint, honore priventur.

<sup>100)</sup> Concil. Eliberit. (a. 305.) can. 38: Si supervixerit, ad episcopum eum perducat, ut per manus impositionem perfici possit. — can. 77: Si quis diaconus regens plebem sine episcopo vel presbytero aliquos baptizaverit, episcopus eos per benedictionem perficere debebit.

<sup>101)</sup> Cyprian. epist. 74. — Conc. Arelat. I. (a. 314.) can. 8. — Conc. Telept. (a. 418.) can. 8. — Cod. eccl. Afric. c. 57. — Conc. Rotomag. (a. 650.) can. 5. — Leon. M. epist. 129. ad Nicet. ep. Aq. — Dagegen war in bermorgen= Ianbifchen Ricche flatt ber hanbauffegung bie Chrismation üblich, um bie Reger zu recipiren und bie außerhalb ber allgemeinen Kirche an ihnen vollzogene Zaufe zu beflätigen, eine Chrismation, bie aber nicht bloß von ben Bicchöfen, fondern auch von ben Presbytern vollzogen werben burfte. Bergl. Conc. Laodic. can. 7. u. 8. — Conc. Constant. (a. 381.) can. 7. — Conc. Quinisext. (a. 692.) can. 95. — Go übrigens auch im Abenblande bas Conc. Epaon. (a. 517.) c. 16.

Die Einführung dieser epistopalen Salbung schien um so zweckmäßiger, als sich nun auch die Inconsequenz, beren man sich bisher schuldig gemacht hatte, indem man die häretische Ehrismation anerkannt, die dieser wesentlich gleichbedeutende Handauflegung der Häretiker aber für ungültig erklärt hatte, badurch beseitigen ließ, daß man sortan ben aufzunehmenden Häretikern behuss der Bestätigung ihrer Taufe nicht bloß die Hände auflegte, sondern mit dieser Handaussegung auch die epistopale Salbung verband 108), wobei man den Bortheil hatte, daß man die außerhalb der allgemeinen Kirche Getausten nicht anders zu behandeln nöthig hatte, als die, welche in derselben getaust worden waren.

Die Einführung bieser zweiten Salbung zog nun aber wieder eine weitere Folge nach sich. Indem man dieselbe einführte, hatte man offenbar die Absicht, die bisher allein gebräuchlich gewesene, mit ber Taufe in Verbindung stehende, presbyteriale Salbung hinadzubrücken, ihr die Bedeutung, welche sie babin gehabt hatte, zu nehmen, und biese auf die Consirmation zu übertragen. Zugleich aber trat etwas

٠.

scopis dedit, ut baptizatum consignent propter haereticam suasionem, und fobann: Hic et hoc constituit, ut liniat presbyter chrismate levatum de aqua propter oce-sionem transitus mortis. Doch fam in Folge diefer Berordnung die zweite Chris-mation noch nicht fogleich in allgemeinen Gebrauch. Noch das Conc. Arausiac. L (a. 441.) billigt nur eine einmalige und will bei ber Confirmation nur bann eine folde vorgenommen wiffen, wenn fie bei ber Laufe aus irgend welchem Grunde unterlaffen worben war. Nullum ministrorum, heißt es can. 2., qui baptizandi recepit officium, sine chrismate usquam debere progredi, quia inter nos placuit semel chrismari. De eo autem, qui in baptismo quacunque necessitate fa-ciente non chrismatus fuerit, in confirmatione sacerdos commonebitur. Nam inter quoslibet chrismatis ipsius non nisi una benedictio est; non ut praejudicans quidquam (dico), sed ut non necessaria habeatur repetita chrismatio. Ebenso fennt auch das aus dem 8. Jahrhund. ftammende von Mabillon abgedrudte Saoram. Gallic. (Mab. de lit. Gallic. lib. III. p. 247 sqq.) nur eine Salbung, indem es fogleich nach ber Taufe bie chrismatio in fronte vornehmen läßt. Des fam wenigstens in einem großen Theile ver dirksmatio in irolie vortieginen utgt. Dow fam wenigstens in einem großen Theile ver Kirche verhältnißmäßig fchnell eine vor-pelte Salbung in Gebrauch, wenn es auch zu beren allgemeinerer Einführung noch wiederholter Verordnungen bedurfte. Zu einer folchen Verordnung fah sich z. B. In nocen z I. († 416.) veranlaßt, der (epist. 25. ad Decent. episc. Engub. c. 8.) schrieb: De consignandis vero infantibus manifestum est, non ab alio quam episcopo fieri licere. Nam presbyteri, licet sint sacerdotes, pontificatus tamen api-cem non habent. Hoc autem pontificibus solis deberi, ut vel consignent vel Paraclitum spiritum tradant, non solum ecclesiastica consuetudo demonstrat, verum illa lectio apost. Actuum, quae asserit Petrum et Joannem esse directos, qui jam baptizatis traderent spiritum s. Nam presbyteris, seu extra episcopum seu prae-sente episcopo cum baptizant, chrismate baptizatos ungere licet, sed quod ab episcopo fuerit consecratum, non tamen frontem eodem oleo signare, quod solis debetur episcopis, cum tradunt spiritum paraclitum. — Achnlich Gelasius I. (a. 494.) epist. 9. ad episc. Lucan. Brutt. et Sic. c. 4: Presbyteros ultra suum modum tendere prohibemus nec episcopali fastigio debita sibimet audacter assumere, non conficiendi chrismatis, non consignationis pontificalis adhibendae sibimet arripere facultatem. - Ferner Gregor. M. lib. III. ep. 9. (ad Januar. episc.

Anderes ein, was man gewiß von Anfang an nicht beabsichtigte, daß bie Hanbauflegung felbst, zu welcher bie epistopale Chrismation nur als Accidens hatte hinzugefügt werden follen, und welche man burch lettere batte verberrlichen wollen, burch bieje in Schatten gestellt und enblich ganz zurückgebrängt wurde. In bemfelben Mage nun, in weldem bieg geschah, mußte man zweifelhaft werben, ob wirklich bie Confirmation nur burch ben Bischof vollzogen werben tonne, ober ob nicht menigstens in außerorbentlichen Fällen auch ber Bresbyter biefelbe barreichen könne. So lange es sich nur um die handauflegung als folche handelte, war nirgends ein Zweifel barüber laut geworden, bağ nur ber Bischof zu verselben befähigt sei, ba man sich in Bezug auf fie auf bie Schriftstelle Apost. 8, 17. glaubte berufen zu tonnen. Dagegen ließ fich bafür, daß bie Bischöfe zur Salbung ber Stirn allein befähigt seien, weder bie Schrift noch bie Tradition geltend machen. So eifrig man baber auch ferner barauf hielt, bag bie Confirmation nur burch Bischöfe vollzogen werbe 104), fo traten boch von jetst an vielfach Zweifel barüber hervor, ob bies mit vollem Rechte ge-

103) Augustin. de eccles. regulis c. 52. — Conc. Arelat. II. (a. 443-453.) can. 16. u. 17.

104) Jonas Aurel. de instit. laicali lib. I. c. 7. p. 264. (c. a. 825.). — Ebenso mehrere Capitularien Karls b. Gr. z. B. VI, 284. VII. 810. 318. 328. 329. — Concil. Wormat. (a. 868.) c. 8: Non liceat presbyteris ecclesias conse-

Calar.), nur bağ er als Ort ber presbyterialen Salbung nicht ben vertex, sondern bie Bruft bestimmt: Presbyteri baptizatos infantes signare sacro in frontibus chrismate non praesumant; sed presbyteri baptizatos ungant in pectore, ut episcopi postmodum ungere debeant in fronte. - Concil. Hispal. II. (a. 618.) can. 7: Ideoque id, quod tantum facere principibus sacerdotum jussum est, quorum typum Moyses et Aaron tenuerunt, presbyteres, qui filiorum Aaron gestant figuram, arripere non praesumant. Nam quamvis cum episcopis plurima illis ministeriorum communis sit dispensatio, quaedam tamen auctoritate veteris legis, quaedam novellis ecclesiasticis regulis sibi prohibita noverint, sicut presbyterorum et diaconorum ac virginum consecratio, sicut constitutio altaris, benedictio vel unctio, siquidem nec licere iis ecclesiam vel altarium consecrare nec per impositionem manus fidelibus baptizatis vel conversis ex haeresibus paracletum spiritum tradere nec chrisma conficere nec chrismate baptizatorum frontem signare, sed nec publice quidem in missa quemquam poenitentium reconciliare nec formatas cui-libet epistolas mittere. Haec enim omnia illicita esse presbyteris, quia pontificetus apicem non habent, quod solis deberi episcopis auctoritate canonum praecipitar, ut per hoc et discretio graduum et dignitatis fastigium summi pontificis demonstretur. — Leon. III. (c. a. 798.) epist. ad episc. Germaniae et Galliae. — Die griechische Kirche hat die zweite, die epistopale, Salbung niemals aufgenom-men, und ichon Bhotius protestirte ausbrücklich gegen diefelbe als eine Neuerung. Bergl. beffen opist. encycl. ad patriarchas orientales (a. 867.): Non enim, inquiunt, licet sacerdotibus eos, qui s. bapt. initiantur, unguento sanctificare; solis enim pontificibus hoc lege datum esse. Unde haec lex? Quis auctor? Quis apostolorum? an patrum? an ex synodis aliqua? Sed ubi et quando habita et quo-rumnam sententiis confirmata? Praeterea si non licet sacerdotibus eos, qui bapti-santur, unguento consignare, igitur nec omnino sacra facere, nec baptizare, ut tibi nec dimidiatus sacerdos sed integer ad profanum statum rejiciatur.

schehe, und beingemäß finden wir von jett an nicht felten auch eine abweichende Brazis. So gestattete bas Concil ju Epgon (a. 517) ausdrücklich, daß im Nothfalle auch Bresbyter die zur Kirche übertretenden Reper salben dürften 105), und schon vorher hatte bas erfte Concil zu Oranges (a. 441) ben Presbytern für benfelben gall nicht blog Chrismation, fondern auch Sanbauflegung erlaubt 10%. Gregor der Große dehnte diese Erlaubnik sogar auf die in ber Rirche Getauften aus, für ben Fall, daß ein Bischof nicht gegenwärtig fei 107). Auch in ber Folge gestatteten die Bäpste nicht selten Missionaren und Uebten, Confirmationen zu vollziehen 108). Daffelbe wurde auch von Beda Benerabilis als berechtigt anerfannt, da den Breschtern nicht als solchen die Befugniß dazu abgebe, sondern erst nachträglich von ber Rirche, um ihren Stolz zu bemüthigen, entzogen worden fei 109). Dieselbe Unsicherheit dauerte auch während der ganzen Zeit der Scholastik fort, nur daß die Berschiedenheit, die bisher nur mehr in der Praxis existirt hatte, nun auch zu einer Verschiedenheit ber Theorie wurde, indem der Eine diese, der Andere jene Braris für richtig erklärte und mit ber Schrift wie durch Gründe ber Bernunft zu vertheidigen sich bemühte. Während Alle 110) barin mit einander

105) Can. 16: Presbyteros propter salutem animarum, quam in cunctis optamus, desperatis decumbentibus haereticis, si conversionem subitam petunt, chrismate permittimus subvenire, quod omnes conversuri, si sani sunt, ab episcopo noverint expetendum.

106) Can. 1: Haereticos in mortis discrimine positos, si catholici esse desi-

erare, nec per impositionem manus paracletum spiritum tradere, nec chrisma conficere, nec chrismate baptizatorum frontem signare, sed nec publice quidem in missa quemquam poenitentium reconciliare. Haec enim omnia illicita esse presbyteris cognoscuntur, quia pontificatus apicem non habent; quae tamen omnia episcopis auctoritate canonum conceduntur. — Rabanus Maurus, de cleie. instit. lib. I. c. 30: Signatur enim baptizatus cum chrismate per sacerdotem in capitis summitate, per pontificem vero in fronte etc. — Berno Augiens. abb. († 1048.), de quibusdam rebus ad missae officium pertinent. c. 2: Et mirum valde videtur, cum certa sit ratione discretum, quid soli liceat episcopo, non autem presbytero: videlicet, ut ad episcopum pertineant ordinationes clericorum, dedicationes ecclesiarum, sacri chrismatis confectio, ad dandum spiritum paraclitum sacra impositio manuum, quid aliud esse possit in sacramentis divinis, quod non sit presbyteris commune cum episcopis, praecipue cum id, quod excellentissimmest in omnibus sacramentis, sanctum videlicet corpus et sanguinem Christi que tidie sicut episcopi, ita et consecrent presbyteri, nec sanctius sit illorum, quan istorum. — Hildeb. Turon. Serm. 45: Majora sacramenta episcopi habent, quam presbyteri. Episcopi frontem chrismate signant, dedicant, ordinant, vasa ecclesiastica et altaria consecrant. Alii (presbyteri) tantum corpus et sanguinem Christi consecrant, baptizant et absolvunt et conjugium benedicunt. - Abaelard. epit. c. 28. - Hugo a St. Vict. Summ. tract. VI. c. 1. p. 464: Nunc de sacramento confirmationis videndum est. Dicunt auctores, quod hoc sacramentum a summis sacerdotibus tantum dari debet, sicut in tempore apostolorum ab eis solummodo datum fuit, et si ab alio traderetur, irritum haberetur. Ex quo enim quodlibet sacramentum contra institutionem celebratur, irritum deputatur. Bergi. de sacram. christ. fid. lib. II. P. II. c. 5. p. 607.

übereinstimmten, daß ex officio nur dem Bischof die Ertheilung der Confirmation zutomme, wofür man fich theils auf bie Schrift berief, nach melcher im apostolischen Zeitalter nur bie Apostel felbft, beren Rachfolger bie Bifcofe feien, biefes Saframent gespendet haben, theils uf bie berrichende tirchliche Sitte und auf wiederholte Bestimmungen er Rirche, theils auf bie Angemeffenheit ber Sache, indem es für wrchaus paffend angesehen werden muffe, daß bie Satramente, welche n Denschen auf eine höhere Stufe zu stellen bestimmt feien, von den Herifern ber böchften Stufe verwaltet werden 111), - während man bierin Bilia übereinstimmte, bestand dagegen verschiedene Ansicht darüber, ob nes in Folge göttlicher Bestimmung also geschehe, oder nur von ber Rirche aus Gründen ber Zweckmäßigkeit fo angeordnet worben fei. Die bei Weitem meisten Rirchenlehrer nahmen bas Erstere an, boch brachen wenigstens Einzelne, wie Durandus und Gabriel Biel, ihre Bebenten bagegen aus, indem sie als disputabel bezeichneten, ob nach idttlicher Einsetzung nicht auch ber einfache Presbyter bas Recht zu onfirmiren habe. Der Erstere machte geltend, daß man aus Apost. . 8. wohl folgern könne, daß ein unter bem Bresbyter stehender Merifer nicht confirmiren tonne, ba ja bie Sendung ber Avostel Betrus

109) Comment. in Psalm. 26. 110) Doch gilt dieß nur von ben eigentlichen Scholaftifern. Andere wichen uch hiervon ab. So 3. B. Bifliffe, von bem auf bem Concil zu Conflan, ber šah verbammt wurde: Confirmatio juvenum, clericorum ordinatio, locorum con-soratio reservantur papae et episcopis propter cupiditatem lucri temporalis et onorís.

111) Durand. dist. 7. qu. 3. §. 4. Circa quaestionem istam est aliquid claam, quod conceditur ab omnibus fidelibus, videlicet quod solis episcopis compeit ex officio confirmare et hoc rationabiliter. Primo quia concordat scripturae. Ion enim legitur hoc sacramentum tempore apostolorum ab alio fuisse collatum, uam ab apostolis, quorum vicem gerunt episcopi. Secundo ex determinatione colesiae etc. Tertio ex probabili ratione, quia ad illum, qui est supremus in liquo statu pertinet ordinare et disponere de illis, qui sub ipso in aliquo gradu raeficiuntur populo communi, sicut ad principem exercitus pertinet ordinare de enturionibus et decurionibus. Sed episcopus in ordine ecclesiasticae hierarchiae st supremus. Ergo ad episcopum pertinet illa sacramenta dispensare, per quae liquis constituitur in aliquo gradu super populum communem. Haec autem ant confirmatio, per quam aliquis efficitur miles fidei defendendae, et ordo, per nem efficitur aliquis quasi dux aliorum. Ergo ad ipsum pertinet dispensare cramentum ordinis et confirmationis.

erant, si desit episcopus, a presbyteris cum chrismate et benedictione consignari lacuit. Bergl. Conc. Barcin. (a. 599.) can. 2.

<sup>107)</sup> Lib. III. epist. 26. (ad Januar. episc. Caralitanum a. 594.): Pervenit ueque ad nos, quosdam scandalizatos fuisse, quod presbyteros chrismate tangere 1 fronte eos, qui baptizati sunt, prohibuimus. Et nos quidem secundum usum eterem ecclesiae nostrae fecimus. Sed si omnino hac in re aliqui contristantur, bi episcopi desunt, ut presbyteri etiam in frontibus baptizatos chrismate tangere ebeant, concedimus.

<sup>108)</sup> Bergl. Brenner, geschichtliche Darftellung ber Berrichtung ber Firmung. Bumberg 1820.

#### Reunter Abschnitt.

und Johannes nach Samarien überflüssig gewesen sein würde, wenn ber Diakon Philippus hätte confirmiren können, daß aber aus biefer Stelle keineswegs auch der Beweis geführt werden könne, daß ein Presbyter nicht im Stande sei, dieses Sakrament zu svenden, ba bie Apostel, welche bamals die handauflegung vollzogen, beibe Bürben. bie ber Presbyter und bie ber Bischöfe, in fich vereinigt gehabt, und also fraglich fei, ob fie bie Confirmation als Bischöfe, ober vielmehr als Presbyter vollzogen haben 112). Biel aber bezeichnete es als eine noch nicht entschiedene Streitfrage, ob ber Epistopat schon ursprünglich vom Presbyterate verschieden gewesen, b. h. ob die Trennung beider schon von Christo angeordnet worden sei, oder ob erst die Rirche die an fich einige Burbe aus Gründen ber Zweckmäßigkeit in zwei verschiedene auseinandergelegt habe 113). Aber auch biejenigen, welche barin mit einander einig waren, daß nur ber Bischof im Unterfchich von bem Presbyter ber burch die Einsetzung bestimmte Minister biejes Sakramentes fei, waren boch wieder barin uneins, ob beghalb in allen Fällen nur ber Bischof confirmiren könne, ober ob dieser nicht blei für ben minister ordinarius zu halten fei, b. b. für den, ber ber Regel nach dieses Sakrament verwalte, weil er nur allein ox consecratione die Fähigkeit dazu besite, der aber in aukerordentlichen Fällen auch durch andere Bersonen, falls diese vom Papste dazu belegint worden. vertreten werden könne. Die erstere Anficht vertheidigten 3. 8. Betrus Lombarbus 114), Innocentius III. 115), Wilhelm von Augerre 116), Bonaventura 117), mährend bie große Mehrzahl ber Rirchenrechtslehrer, und Theologen, unter biefen 3. B. Alexander von hales. Thomas Aquin, Duns Stotus, Richard von Mibbleton, Betrus be Balube bie zweite Anficht billigten. Letter

für möglich dist. 7. qu. 1. p. 166. (Op. Oxon.).

114) Dist. 7. A.

<sup>112)</sup> L. l. §. 11: De ministro confirmationis, an ex institutione Christi de beat esse solus episcopus an simplex sacerdos, dicendum est, quod ex textu m crae scripturae non potest haberi plena certitudo de hoc. Quod enim diaconu aut alius quicunque inferior sacerdote non possit esse minister confirmationis, satis liquet ex actis apost., ubi dicitur, quod cum Philippus etc. .... quod non fuisset factum, si Philippus diaconus potuisset eos confirmare. Et si ille non potuit, nec alii diaconi possunt et multo minus subdiaconi et alii inferiores. Sed quia apostoli erant sacerdotes et episcopi, adhuc ex illo textu non est clarum, an episcopi confirmaverint tanquam sacerdotes vel tanquam episcopi. Sacri etiam canones hoc clare non determinant... Et sic adhuc remanet sub dubio. 113) Dist. 7. qu. un. art. 2. concl. 3. — Auch Stotus erflärte biefe Anficht =

<sup>115)</sup> Epist. ad patriarch. Constant. (a. 1204.) §. 7: Cum caeteras unctione simplex sacerdos vel presbyter valeat exhibere, hanc (frontis chrismationem) 10= nisi summus sacerdos i. e. episcopus debet conferre, quia de solis apostolis legi---tur (quorum vicarii sunt episcopi), quod per manus impositionem spiritum s. da\_\_\_\_\_ bant. - Epist. ad Lucium Vicarium apud Constant. positum (a. 1199.): Perven

barin mit einander übereinstimmend, daß Nichtbischöfe zwar nicht an fich, wohl aber ex delegatione papae in außerorbentlichen Fällen bie Confirmation gültig spenden tönnen, ftritten mit einander wieder barüber, wer vom Babste bazu belegirt werden tonne. Die Einen bachten fich als folden jeben confirmirten Chriften, indem fie annahmen, baß ber Bapft vermöge ber ihm über bie gesammte Rirche verliebenen Bollmacht jedem Einzelnen bas Bermögen mittheilen könne, bas auf Andere ju übertragen, was er felbst befite. Demgemäß tönne, wie ieber Diakonus ben Diakonat, jeder Briefter bas Briefterthum, fo auch jeder confirmirte Christ, zwar nicht vermöge ber ihm als Confirmirten innewohnenden, wohl aber vermöge der ihm vom Bapfte durch bie Delegation zugeflossenen Kraft bas Sakrament ver Confirmation von sich auf Andere überleiten 118). Doch wurde dagegen von Anderen ein= gewendet, baß, wenn es sich barum handele, ob jemand befähigt sei, einem Andern ein bestimmtes Sakrament mitzutheilen, unmöglich von Bebeutung sein könne, daß der Ausspender dasselbe Sakrament selbst vorher empfangen habe, ba ja, verhielte sich bas wirklich so, ein Nichtgetaufter niemals taufen, Einer, ber nicht ichon selbst in töbtlicher Rrantheit bie lette Delung empfangen, fie keinem Andern spenden tonnte, was gegen die Kirchenlehre fei. Man würde also genöthigt fein anzunehmen, daß es überhaupt nur auf die Delegation des Babstes antomme, und daß demnach jeder ohne Unterschied, der vom Papste bazu beauftragt worben, ben Andern confirmiren könne. Allein auch bas fei unmöglich richtig, ba bamit dem Papste eine Macht zugeschrieben werben würde, die nur Christus allein besitze 119). Darum lehrten Indere, daß zwar nicht jeder confirmirte Christ, auch nicht jeder Merifer ohne Unterschied, wohl aber ein einfacher Bresbyter vom

ane ad audientiam nostram, quod quidam simplices sacerdotes apud Constantin. a sacramenta praesumunt fidelibus exhibere, quae ab apostolorum tempore sunt solis pontificibus reservata, ut est sacramentum confirmationis, quod chrismando renatos soli debent episcopi per manus impositionem conferre ad excusandas excusationes in peccatis, solam consuetudinem praetendentes. Discr. tamen mandamus, quatenus omnibus presbyteris districte prohibeas, ne talia de caetero sua termeritate praesumant, quac licet non sint a fidelibus contemnenda, tutius tamen est, ea sine periculo ex necessitate (quac legem non habet) omittere, quam ut ab his, quibus ea conferre non licet, ex temeritate (quae lege damnatur) non sine gravi pariculo inaniter conferantur, cum umbra quaedam ostendatur in opere, veritas autem non subeat in effectu.

<sup>116)</sup> Lib. IV. tract. 4. c. 3. 117) Dist. 7.

<sup>118)</sup> Bergl. Thom. sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 3. art. 1: Alii dicunt, quod auctoritas papae tanta est, quod ejus mandato quilibet potest conferre quod habet, ut confirmatus confirmare, sacerdos sacerdotium conferre, diaconus diaconatum, non autem mandato ipsius potest aliquis conferre quod non habet, ut diaconus ordinem sacerdotalem.

<sup>119)</sup> Cf. Durand. L. L. qu. 4. §. 5. u. 6.

Papste zur Vollziehung ber Confirmation bevollmächtigt werden tönne 120). Als Grund führte Thomas an, daß, wenn gleich die Confirmation jum wahren Leibe Chrifti in keiner Beziehung stehe, sondern nur die Beftimmung habe, den Menschen in feiner Beziehung zum mustischen Leibe Christi zu vollenden, doch die Gewalt über ben mystischen Leib Chrifti die über ben mahren Leib deffelben zur Boraussezung habe. Da nun die lettere in ihrer Fülle nur in dem Bresbyter vereinigt sei. fo sei auch nur ein Presbyter fähig, die erstere auszuüben und bie zu ihr in Beziehung stehenden Saframente zu verwalten. Mithin könne auch nur ein Presbyter, nicht aber jeder andere Chrift oder jeder andere Rleriker, zur Berwaltung der Confirmation delegirt werden. Eine solche Delegation könne aber nicht von einem gewöhnlichen Bischof, sondern nur vom Baufte ausgeben, weil die auf den muftischen Leib Chrifti fich beziehende Gewalt in ihrer ganzen Fülle nur allein im Papste vereinigt fei, während sie in den ührigen Bischöfen sich nur partiell vorfinde. Darum habe nur der Papit die Befugniß, in Bezug auf den Ministur berjenigen Sakramente, welche fich auf den mbstischen Leib Christi be ziehen, eine Abweichung von ber Einsehung Christi ohne Schaden für bas Saframent zu gestatten, während auch nicht einmal ihm bieg zu ftehe in Bezug auf die ben mabren Leib Christi betreffenden Sattamente 121). Doch so scharffinnig biese Argumentation ist, so entgingen doch die bedeutenden Schwächen derselben nicht allen Scholastikern. Namentlich war es Durandus, welcher bas Irrthümliche berfelben aufzudecken bemüht war. Er machte gegen dieselbe Folgendes geltend: a) Die Kirche könne wohl in ben Einrichtungen, die von ihr felbst aus-Regangen, nicht aber in den von Christo angeordneten eine Aenderung treffen. Wenn baber gemäß ber Einsepung Chrifti nicht bloß ber Bifchof, sondern auch jeder Presbyter berechtigt wäre, die Confirmation zu ertheilen, und dieses an sich dem Presbyter zustehende Recht ihm nm nachträglich durch die Rirche aus Zweckmäßigkeits-Gründen entzogen worden wäre, so würde es allerdings ber Rirche, und in ihrem Namen bem Papste, zustehen, in allen den Fällen, in denen sie es für gut halte, die prohibitio zurückzunehmen und die ursprüngliche Ordnung wieder eintreten zu lassen. Sei dagegen, wie jene Lehrer annehmen, ber Bischof allein, im Unterschiede vom Presbyter, ber burch bie Einsetzung Chrifti bestimmte Minister ber Confirmation, so müsse es auch für alle Fälle babei bleiben, und es ftehe keinem Menschen, auch nicht bem Bapste,

<sup>120)</sup> So Thomas Aqu. dist. 7. qu. 8. art. 1. -- Scot. Op. Oxon. dist. 7. qu. 1. p. 163. u. 166. — Eugenius IV. auf bem Florent. Concil.

<sup>121)</sup> Thom. Aqu. 1. 1. 122) Durand. dist. 7. qu. 4.

au. unter irgend welchem Borwande eine Abweichung von der Ordnung Christi zu gestatten. b) Der Bapft überrage allerdings die übrigen Bischöfe binsichtlich ber potestas jurisdictionis, bagegen sei er ihnen völlig gleich binfichtlich ber potestas, burch welche bie Sakramente ge-Bäre daher richtig, daß ein Presbyter überhaupt spendet werben. burch Delegation befähigt werben tonne, bie Confirmation zu ertheilen, fo würde dazu nicht die Delegation des Papstes erforderlich fein, sondern anch ichon bie bes ihm vorgesetten Bischofs genügen. Stimme man jeboch barin überein, daß die Delegation des einfachen Bischofs nicht ausreiche, fo muffe man baffelbe auch binfichtlich tes Papftes annehmen. c) Rönne an sich nur ber Bischof bie Confirmation gültig ertheilen, fo ruhe bei ihm biefe Gewalt auf dem ihm bei ber bischöflichen Confetration mitgetheilten bischöflichen Charafter. Sei aber dieß, dann tonne überhaupt nur derjenige die Confirmation spenden, welcher ben bischöflichen Charakter besitze. In den Besitz des Charakters eines Sakramentes könne man aber niemals durch Delegation, sondern nur durch Empfang bes Satramentes felbst gelangen. d) Auch fei es nicht richtig, wenn jur Begründung des Sates, baß ber Bapft nur einen Breibbter, nicht aber einen niederen Kleriker belegiren könne, barauf bingewiefen werde, daß die Gewalt über ben mystischen Leib bie über ben wahren Leib Christi zur nothwendigen Voraussetzung habe, da wohl mit Recht gesagt werden tonne, bag ber wahre Leib Christi bie Quelle fei, aus welcher sich bie Gnade in ben muftischen Leib ergieße, nicht aber, daß bie Gewalt über ben wahren Leib die über ben muftischen bedinge. Denn einmal habe ber Presbyter nicht Gewalt über ben wahren Leib Christi an sich, sondern nur über ihn, wie er in dem Sakrament enthalten sei, sodann könne ja auch jeder Laie gültig taufen, wn bem boch anertannt fei, bag er bie Gewalt über ben wahren Leib Ebristi nicht besitze 122).

Anders als Thomas Aquin suchte Stotus den Satz, daß der Bapst ben Presbyter zur Bollziehung der Confirmation delegiren könne, zu beweisen. Er machte geltend, daß der Papst die ihm selbst eigenthümliche bischöfliche Gewalt auf jeden Presbyter leihweise mit Rücksicht auf einzelne bischöfliche Alte übertragen könne, während die bischöfliche Gewalt im Ganzen nur durch die vorgeschriebene Consekration ertheilt werden könne <sup>128</sup>). Nach dieser Auffassung handelt der Presbyter, wenn

<sup>123)</sup> Op. Oxon. dist. 7. qu. 1: Si a principio non licuit sacerdoti simplici (confirmare), papa tamen potuit quemlibet sacerdotem facere episcopum quantum ad istum actum, non tamen conferendo sibi simpliciter gradum episcopalem, nec quantum ad alios actus, et tunc quilibet corum vere confirmavit tanquam episcopus quantum ad istum actum.

er ex delegatione papae die Confirmation vollzieht, nicht als Preschter, sondern als Bischof, und insofern der Einsetzung Christi gemäß. Doch ist die Ansicht durchaus willkürlich und der herrschenden Kirchenlehre widersprechend, daß der mit einem bestimmten Sakramente verbundene Charakter und die auf diesem ruhende Gewalt leihweise auf einen Andern übertragen werden könne, oder daß jemand kraft des nicht ihm selbst, sondern einem Andern inhärirenden Charakters und kraft der auf diesem ruhenden potestas zu irgend etwas bestähigt sei. Dazu kommt, daß dann nicht einzuschen wäre, weßhalb nur der Papst, nicht aber auch jeder andere Bischof einen Presbyter zur Bollziehung der Confirmation sollte belegiren können, da ja, wie allgemein anerkannt, hinsichtlich der bischöflichen potestas der Papst allen übrigen Bischöfen gleich ist.

Bir sehen hieraus, daß die Versuche, die hinsichtlich ver Constrmation thatsächlich herrschende Sitte zu rechtsertigen, durchaus ungenügend waren. Ueberhaupt aber erhellt aus dem Bisherigen, daß die Scholastif zu einer sesten Ansicht über den Minister der Constrtation nicht gelangt ist. Das Concil von Trient fand also in dieser Hinsich eine noch nicht vollkommen entwickelte Lehre vor. Das Concil sebst hat aber nicht gewagt, die noch ungelöste Frage zu entscheiden, ohne Zweisel, weil es weder für die eine noch für die andere Ansicht aus der Schrift und Tradition genügende Beweisgründe beizubringen wuste. Es beschränkt sich darauf zu sagen, was längst seitgestanden hatte, daß ber Bischof ber minister ordinarius ber Construction sei 124). Damit wird anerkannt, daß in außerordentlichen Fällen auch Nicht-Bischöfe construiren können. Wer aber näher als minister extraordinarius zu

<sup>124)</sup> Sess. VII. de confirm. can. 3. Cf. sess. XXIII. c. 4. u. can. 7.

<sup>125)</sup> P. II. c. 3. qu. 11.

<sup>126)</sup> Cyprian. epist. 27. (Opp. ed. Baluz. Paris. 1726. p. 37 sq.). — Firmilian. epist. 75. (Opp. Cypr. p. 145.). — Concil. Nicaen. (a. 325.) can. 19. – Conc. Antioch. (a. 339.) can. 9. — Const. apost. VIII, 28. 46. — Can. apost 8. — Conc. Carthag. IV. (a. 398.) can. 3. 4. — Epiph. harres. 75. n. 4. (Opp. ed. Petav. Paris. 1622. T. I. p. 908.). — Chrysost. hom. XI. in Lepist. ad Timoth. 3, 8. (Opp. T., VI. p. 469.):  $T_{\tilde{H}}^{\alpha} \gamma c \chi e_{\ell} o c \sigma v i_{\ell} \omega \sigma n$   $\delta m e_{\ell} \delta e_{\ell} \delta f i_{\ell} x a c m$   $\delta m e_{\ell} \delta e_{\ell} \delta f i_{\ell} x a c m$   $\delta m e_{\ell} \delta e_{\ell} \delta f i_{\ell} x a c m$   $\delta m e_{\ell} \delta e_{\ell} \delta f i_{\ell} x a c$   $\delta m e_{\ell} \delta e_{\ell$ 

benten fei, ob jeder confirmirte Chrift ober nur ber Bresbyter, und ob er bieg auf Grund ber Einsetzung Christi ober nur ex delegatione papas fei, fowie was man bafür für Beweisgründe beibringen tonne, wird völlig mit Stillschweigen übergangen. Dieselbe Unbestimmtheit zeigt fich in biefem Bunkte im römischen Ratechismus 125).

2. Außer ber Confirmation gebort zu diefer Rlaffe von Satramenten ferner bie Ordination. Schon in der alten Rirche stand fest, daß das Recht, die Presbyter= und Diakonen=Weihe zu ertheilen, allein bem Bischof zukomme 198), aber biefem nur für den Bereich fei= ner eigenen Diöces 127). Die von einem Presbyter 128) oder von einem Bischof, ber nicht ber proprius sei 129), ohne Erlaubniß bes proprius ober bes Papstes 130) verrichtete Orbination wurde ausdrücklich nicht nur für illegitim, sondern auch für nichtig erklärt. Freilich fehlte es nicht aanz an Abweichungen von biefer Ordnung, wie z. B. das Concil von Anchra (a. 314.) ben städtischen Presbytern in einer anderu Barodie mit Erlaubnig bes Bischofs die Presbyter- und Diakonen-Beihe au ertheilen gestattete 131), auch Leo ber Große bie von Bfeudo-Bischöfen ertheilten Beihen unter gemiffen Bedingungen für gültig erklärte 182). Doch waren bies gewiß nur ganz vereinzelte Ausnahmen. Dagegen ftand bie Ertheilung ber niederen Weihen auch Nicht-Bischöfen zu 183), wenngleich thatsächlich auch bie nieberen Rleriker ber Regel nach vom Bifcof orbinirt wurden 134).

Ebenso war es auch in ben zunächst folgenden Jahrhunderten, in benen etwas Dreifaches feststand: 1. daß ein Laie unter keiner Bedugung ordiniren könne 185); 2. daß der Bischof allein der minister ordinarius aller Weihen fei 136); 3. daß die Priefter= und Diakonen=

Capitul. Caroli M. a. 789. c. 9.

134) Conc. Carthag. IV. can. 5-10.
135) Decret. Gratian. P. II. Caus. 29. qu. 1.
136) Berno Augiens. († 1048), de quibusdam rebus ad missae officium Pertinentibus c. 2. p. 58. — Hildebert. Turon. († 1134.) Serm. 45. — Hug. a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. II. P. II. c. 5.

1

p. 5. — Daß Beiber nicht die Fähigkeit haben, gültig zu ordiniren, ftand in der Kirche zu allen Zeiten fest. Bergl. darüber 3. B. Capitul. Caroli M. (a. 789.) c. 75. 127) Conc. Antioch. (a. 339.) can. 13. - Concil. Sardic. (a. 347.) c. 19.

<sup>—</sup> Innocent I. epist 2. (ad Victricinum Rotom. episc.) c. 7. (a. 404.). — Con-cil. Chalced. (a. 451.) c. 20. — Capitul. Caroli M. (a. 789.) c. 11. 56. — Gratiani decret. P. II. caus. 9. qu. 2. c. 1. 6. 7.

<sup>128)</sup> Conc. Hispal. II. can. 5. - Athanas. apolog. c. Ar. p. 732. 784. -- Gregor. III. epist. 2. ad Bonif. episc. (a. 739.).

<sup>129)</sup> Conc. Nicaen. (a. 325.) c. 16. — Conc. Sardic. c. 19. 180) Gregor. M. Epist. lib. V. ep. 11. (ad Fortunat. episc. Neapol. (a. 595.). 181) Can. 13. 182) Epist. 167. §. 1. 183) Conc. Antioch. (a. 339). can. 10. — Conc. Nicaen. II. (a. 787.) c. 14.

Beihe nur allein vom Bischof<sup>137</sup>), bagegen bie nieberen Beihen ausnahmsweise auch von Nicht-Bischöfen ertheilt werden können <sup>138</sup>).

Beiter ausgebildet wurde die Lehre vom Minister der Ordination erft seit tem 12. Jahrhundert, toch ohne daß man in allen Buntten zur Einstimmigkeit gelangt wäre. Fest stand unter ben Lebrern ber allgemeinen Kirche 139), daß die Ertheilung der höheren Beihen der Einfetung Christi gemäß nur allein burch ben Bischof gescheben tonne 14%). Dagegen zweifelte man, wie es sich in dieser Hinsicht mit den niederen Beihen verhalte. Zwar nahmen die Meisten an, daß auch zu ihrer Ertheilung an sich nur der Bischof befähigt sei 141), boch lehrten Manche, wie Durandus, daß auch der einfache Bresbyter diefelben ertbeilen tonne. Als Grund nennt Durandus, weil die niederen Ordines nicht von Chriftus, fondern erst später von der Kirche eingesett worden feien, die Rirche mithin auch bas Recht habe, den Minister derselben zu beftimmen 142). Einstimmig war man ferner wohl barin, bag ber Babit bas Recht habe, in gewissen Fällen hinsichtlich bes Ministers ber Dr bination eine Abweichung von ber Bestimmung Chrifti zu gestatten, inbem er ausnahmsweije auch andere Bersonen zur Ertheilung gewiffer Beiben belegiren tönne. Doch bestand verschiedene Ansicht barüber, wen ber Bapit zu delegiren das Recht habe, und welche Weiben in biefer ertraordinären Weise ertheilt werden dürfen. Es traten barüber folgende verschiedene Ansichten hervor: a) Die Einen fagten: ber Bauft könne jeden Kleriker bevollmächtigen, die Beibe, die ihm felbft .

<sup>137)</sup> Gratiani decret. P. I. dist. 68. c. 3: Episcopi jus consecrandi habent, chorepiscopi tantum minores ordines tribuunt, leviticam autem et sacerdotalem benedictionem non valent praestare. — Petr. Lomb. dist. 24. L. — Guil. Altissiod. lib. IV. tract. VIII. qu. 1.

<sup>138)</sup> So erfannte 3. B. Johann VIII. in einem Schreiben an die Bifchofe ber Bretagne die von einem Abt vollzegene Ordination zweier Mönche als gültig au (Martene thes. T. III. p. 867.).

<sup>139)</sup> Anders urtheilten manche Häretifer. So wird ben Balbenfern We Lehre zugeschrieben, baß auch Laien gültig zu ordiniren besähigt seien. Um die Befugniß gültig zu ordiniren zu besitzen, somme es nämlich nicht auf die von Menscher, sondern allein auf die von Gott erhaltene Ordination an. Diese könne aber auch ein Laie besützen. Cf. Stephan. de Bordone (c. a. 1225.) b. d'Argentes coll. judic. T. I. p. 87: Alii (sunt ordinati) a deo, etsi non ab hominibus, ut doni laiei, qui servant mandata dei, qui possunt ligare et solvere et consecrare et ordinare, si proferant verba dei ad hoc statuta.

dinare, si proferant verba dei ad hoc statuta. 140) Thom. dist. 25. qu. 1. art. 1. — Scot. dist. 24. qu. un. art 3. — Biel dist. 25. qu. 1. art. 2. concl. 1. — Doch wurden seit Innecenz III. (epist. ad. Mutinensem epise. a. 1207.) zu den ordines majores oder saeri nicht mehr, wie frä= her, nur die Bresbyter und Diafonen, sendern auch die Subbiafonen gerechnet. — Nur Benige icheinen ven dieser allgemeinen Mnscht abgewichen zu fein und ge= lehrt zu haben, daß zwar ex institutione ecclesiae nur der Bischof, ex jure divinoaber auch der Bresbyter ordiniert fonne. Cf. Biel dist. 25. qu. 1. art. 3. dub. 6= Sunt, qui dieunt (ut refert Paludanus qu. 6.), quod episcopus et saeerdos sunfnomina synonyma et habent administrationem communem. Hie saeerdos in quan-

ju Theil geworben, auch auf Andere ju übertragen, fo bag alfo jeber Bresbyter zwar nicht vermöge ber bei feiner Confektation erbaltenen Bollmacht, wohl aber ex commissione papae bie Presbyter-Beibe, jeber Diakonus bie Beibe des Diakonus, jeder Subdiakonus bie Weihe bes Subbiatonus u. f. f. ertheilen könne 143). Dieje Anficht wurde jedoch von den Meisten zurückgewiesen, und zwar aus denselben Gründen, welche bereits gegen eben diese in ihrer Anwendung auf die Confirmation angeführt worden sind. b) Die herrschende Ansicht war, bag ber Bapft nur einen Presbyter, und auch biefen nur zur Ertheilung ber niederen Weihen, belegiren tonne 144), daß aber ein folder Auftrag nicht bloß für einen einzelnen bestimmten Fall, sondern and ganz allgemein für alle Fälle gegeben werden könne. Auch fei es erlandt, daß der Papit das Recht, die niederen Weihen zu ertheilen, ganz abgesehen von einer bestimmten Verson überhaupt an bestimmte geiftliche Stellen inupfe, wie benn von Alters ber bie Aebte und Prioren mancher Rlöfter traditionell biefes Brivilegium gehabt haben 145). Daß ber Papft biefes Recht habe, suchte Thomas bamit zu erweifen, baß er geltend machte, baß ja bie nieberen ordinos nur zu bem mbsti. fcben Leibe Chrifti in Beziehung stehen, ber Bapft aber die Bollgewalt über ben mystischen Leib Chrifti besite, und bemgemäß befähigt und befugt sei, in den Dingen, die nur diesen betreffen, eine Ubweichung von ber ursprünglichen Ordnung zu gestatten. Doch sei ihm nicht erlaubt, einen unter dem Presbyter stehenden Rleriter zu beauftragen,

tum talis potest omnia sacramenta administrare, et confirmationem et omnes ordines, benedictiones et consecrationes facere, quantum est de potestate sacerdotali. Attamen ad cavendum schismatis periculum ordinatum fuit in ecclesia, quod savardotes unum ex se eligerent, qui aliis praeesset et nomine speciali significaretar, ut puta episcopus, et idem administrationem quorundam sacramentorum et sacramentalium solus haberet et sibi reservaret de consuetudine ac etiam ecclesiae institutione.

<sup>141)</sup> Thom. Aqu. l. l. — Scot. l. l. — Biel l. l. — Stat. synod. eccles. Claromont. (a. 1268.) P. I. c. 10. (Mansi T. XXIII. p. 1201.). — Eugen. IV. in conc. Florent.: Ordinarius minister hujus sacramenti est episcopus.

<sup>142)</sup> Durand. dist. 7. qu. 4. §. 21 : Minister minorum ordinum videtur esse simplex sacerdos. — — quod minores sint quaedam sacramentalia per ecclesiam instituta, et ideo circa ea potest ecclesia variare quoad ministrum et quaedam elia, prout placet.

<sup>143)</sup> Cf. Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 8. art. 1. — Durand. dist. 7. <sup>qu.</sup> 4. §. 4: Dicunt, quod tanta est papae auctoritas: quilibet potest ex ejus commissione conferre alteri sacramentum quod habet, sicut confirmatus potest alium confirmare et sacerdos sacerdotium aliud conferre, et diaconus diaconatum et sic de aliis. Non autem potest aliquis conferre sacramentum quod non habet, etiam <sup>ex</sup> commissione papae, quia nemo dat alteri quod non habet.

<sup>144)</sup> Thom. Aqu. dist. 25. qu. 1. art. 1. cf. dist. 7. qu. 3. art. 1. — Scot. dist. 24. qu. un. (Op. Oxon. p. 549. Op. Paris. schol. 8.).

<sup>145)</sup> Cf. Martene, de antiqu. eccl. rit. I, 8. art. 5. §. 1. (ed. 2. T. II. p. 32 sq.).

ba bie Gewalt über ben mpstischen Leib ibre Quelle babe in bem wahren Leibe Chrifti, und baber nur berjenige befähigt fei, jene Gewalt auszuüben, ber zugleich die Gewalt über ben wahren Leib Chrifti besitze, was nur von den Presbytern gelte. Doch traten auch biefer Ansicht Einzelne, wie Durandus 146) entgegen, und machten gegen fie bieselben Gründe geltend, die bereits früher bei Besprechung des Ministers ber Confirmation angeführt worden sind 147). c) Nach einer britten Anficht, wie sie 3. B. von Biel vorgetragen wird, tann ebenfalls nur ber Bresbhter vom Bapite zur Ertheilung von Beiben belegirt werden, doch kann ein solcher nach ihm nicht blok zur Ertbeilung ber nieberen Beihen, sondern auch ber Diakonen= und Sub-Diatonenweihe belegirt werden, ba auch diefe beiden ordinos, wenn fie gleich in einer gemiffen Beziehung zum wahren Leibe Christi steben. boch nicht die volle potestas über biefen, nämlich die Fähigkeit, die Euchariftie zu confecriren, befigen, welche vielmehr ben Bresbytern gam eigenthümlich fei 148). Siermit icheint auch Berthold von Chiemfee 149) und Heinrich VIII. 150) übereinzustimmen, wenn fie nur von ber Priefterweihe hervorheben, daß fie nur allein vom Bischof ertbeilt werden könne.

Das Concil von Trient fand also auch binsichtlich bes Mie nifters dieses Saframentes febr verschiedene Unfichten als neben einander " bestehend vor. Doch hat es selbst varüber keine Entscheidung gegeben, welche von ihnen für die richtige zu halten sei, sondern hat nur die unbestimmte Erklärung gegeben: daß die Bischöfe die Bollmacht zu orbiniren besitzen und daß sie hinsichtlich derselben mit den einfachen Brefbotern nicht auf gleicher Stufe fteben 151). Auch ber römische Ratechismus spricht sich nur insofern beutlicher aus, als er anertennt, bağ die niederen Weihen auch mitunter durch Aebte ertheilt worden feien, ohne aber irgendwie sich darüber auszulassen, mit welchem Recht dieß habe geschehen können 152).

148) Dist. 24. qu. 1. art. 2. concl. 2. 149) Teutiche Theologie 94, 4.

- 151) Sess. XXIII. can. 7. 152) P. II. c. 7. qu. 25.
- 153) Innocent. I. († 416.) epist. ad Decent. episc. c. 8. 154) Epist. 70. (ad Januar.).

155) Concil. Carthag. II. (a. 390) can. 3. - Conc. Tolet. I. (a. 400.) c. 20. — Gelasii I. (a. 494.) epist. 9. ad episc. Lucan. Brutt. et Sic. c. 4. — Mon-tani archiepisc. Tolet. (a. 531.) epist. ad fratres terr. Palent. u. epist. ad Theo-ribium episc. — Conc. Bracar. I. (a. 563.) c. 19. — Conc. Wormat. (a. 868.) c. 2. u. 8.

156) 3m Pontificale Damasi wird ausbrudlich von Sylvefter gefagt: Con. stituit chrisma ab episcopis confici.

<sup>147)</sup> Bergl. oben S. 202 f. 146) Dist. 7. qu. 4.

<sup>150)</sup> Assertio septem sacramentorum adversus Martinum Lutherum 1523. p.60.

In eben diese Klasse von Sakramenten gehörten in früherer Zeit auch noch eine Anzahl anderer Gebräuche, deren Bollziehung zwar auch später den Bischöfen vorbehalten blieb, die aber seit Betrus Lombardus aus der Zahl der Sakramente ausgeschieden und unter die Sakramentalien gerechnet wurden. Dahin gehört

3. Die Weihung des Chrisma, welches in mannigfacher Beife verwendet wurde, fowohl zur Salbung ber eben erft Getauften und zur Confirmation, als zur Confetration ber Bischöfe und Fürften, ber Rirchen, Altäre, Relche, Batenen, Glocten u. f. w., in älterer Beit auch mitunter zur Salbung ber Kranken 153). Bur Zeit Chprians war biefe Weihung auch noch Presbytern gestattet 154), und thatfachlich wurde viejelbe auch noch lange nachher gar nicht felten von Presbytern voll= zogen 155). Doch beftimmte ichon ber Papit Shlvefter (314-337), baß fortan nur Bischöfen bieß gestattet fein folle 156), und bieje Be= ftimmung wurde von einer Menge folgender Bäpfte 157), und Concilien 158) bestätigt, wie denn auch die Kirchenlehrer seit Epprians Zeit sämmtlich barin mit einander übereinstimmten, daß nur der Bischof bazu befugt fei 159). Erst in der späteren Zeit der Scholastif zeigten sich Zweifel, ob nicht an fich auch der Presbyter die Weihung vollziehen könne, in= bem 3. B. Betrus de Palude die Anficht aussprach, daß tie bestehende Sitte, nach welcher nur ber Bischof bas Chrisma conficire, nicht auf göttlicher, sondern nur auf firchlicher Borschrift beruhe, und bag baber ber Bapft das Recht habe, Ausnahmen von der Negel zu gestatten. b. b. in außerordentlichen Fällen auch den einfachen Presbyter zu diefer Beihung zu delegiren 160). Das Concil von Trient schweigt hierüber gang. Der römische Ratechismus aber schreibt die Consetration W Chrisma nicht nur ausbrücklich dem Bischof zu 161), sondern führt We Sitte auch auf Christi Anordnung zurück, der bei seinem letten Rable hierüber, sowie über die bei der Weihung zu beobachtenden Ceremonien, die Jünger belehrt habe 162), und nennt schließlich als Grund:

**160)** Lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 1. concl. 3. **161)** P. II. c. 3. qu. 6. 162) Ibid. qu 9.

<sup>157)</sup> Innocent. I. († 416.) epist. ad Decent. episc. c. 8. — Gelasii I. (a. 494.) epist. 9. c. 4. — Leo III. (c. a. 798.) epist. ad episc. Germaniae et Galliae. — Eugen. IV. in conc. Florent.

<sup>158)</sup> Außer ben in Vinnerf. 155. genannten Concilien find noch zu nennen bas Conc. Carthag. III. (a. 397.) c. 36. — conc. Carth. IV. (a. 398.) c. 36. — c. Vasens. I. (a. 442.) c. 3. — c. Hispal. II. (a. 618.) c. 7. — c. Tolet. VIII. (a. 653.) c. 7. — c. Regiaticin. (a. 850.) c. 7.

<sup>159)</sup> Pseudo-Dionys. Areop. de eccles. hierarch. c. 5. — Montan. archiep. Tolet. (a. 531.) ll. ll. — Isidor. Hispal. episc. ad Lendefredum episc. § 9. — Berno Augiens. de quibusdam rebus ad missae officium pertin. c. 2. — Hug. a St. Vict. de sacram. christ fid. lib. II. P. II. c. 5. — Thom. Aqu. dist. 7. qu. 1. art. 2.

weil die Weihung ber Materie von bemfelben geschehen müsse, ber ber Regel nach das Sakrament zu spenden habe. Ferner gehört hierher

4. Die Weihung des einfachen Deles, das zur Salbung ber Katechumenen, ber Kranken, Priester, Rönige, Glocken u. f. w. verwendet zu werden pfleate. In älterer Zeit scheint zwar diese Weihung nicht felten auch durch Presbyter vollzogen worden zu fein 163), wie es benn in ber griechischen Rirche noch jest ftehende Regel ift, daß die bie Salbung vollziehenden Presbyter vorher auch bas Del confectiren 164). Doch wurde im Abendlande schon frühzeitig herrschende Sitte, wie bas Chrisma, so auch das für Katechumenen, Kranke u. s. w. bestimmte einfache Del durch Bischöfe consecriren zu lassen 165). Auch die meisten Scholastifer erkannten diese Sitte als eine nothwendige an 166), boch in ber Regel, ohne fich über den Grund ber Nothwendigkeit auszufprechen. Nur Einzelne, wie Durandus, nannten als folchen die Nothwendigkeit, daß die Weihung der Materie eines Sakramentes durch keinen andern Minister geschehe, als durch welchen der Spender des Sakramentes bie Ordination empfangen habe 167). Doch fehlte es auch nicht gan an Solchen, welche ausbrücklich lehrten, daß an fich auch ber Bresbbter befähigt sei, das Del zu weihen, und daher die herrschende Sitte, nach welcher bieß nur dem Bischof gestattet war, auf eine nur von ber Rirche ausgegangene Anordnung zurückführten 168). Die Concile zu

164) Sonntag, animadversiones in Metrophanis Crit. conf. eccl. orient. c. 13. Altd. 1696. p. 31. Bergl auch bas Rituale Graecorum.

165) Halitgar, de ordine poenitentium c. 16. – Concil. Cabilon. II. (a. 813.) c. 48. – Capit. Rodulphi archiepisc. Bituric. (a. 842–66.) c. 14. (Mansi T. XIV. p. 950.). - Conc. Regiatic. (a. 850.) c. 8. - Conc. Worm. (a. 868.) c. 72.

166) Hug. a St. Vict. Summ. tract. VI. c. 15. - Petr. Lomb. dist. 23.4 Thom. Aq. lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 3: In omnibus sacramentis, quae isdigent materia sanctificata, prima sanctificatio materiae fit per episcopum et usu quandoque per sacerdotem, ut ostendatur sacerdotalis potestas ab episcopali derivata.

167) Dist. 23. qu. 2. §. 8: Ex eodem, a quo dependet ordinatio ministri, dependet etiam consecratio materiae, quum sibi invicem correspondeant. Man er= fernt hieraus, wie man nur darauf ausging, irgend welchen Grund zur Recht= fertigung der nun einmal bestehenden Sitte zu finden, ohne sich um das Gewicht der Gründe sonderlich zu befümmern. Denn warum wandte man nicht auch vier ben Satz an, auf den der römische Ratechismus zur Rechtfertigung der Lebre, das das Chrisma durch den Bischof geweiht werden müsse, sich berief, den Satz das ber Confectator ber Materie und der Spender des Saframentes auf bersels si das ber Genten Termaschen firchlichen Stufe fteben muffen?

168) Co 3. B. Petr. Palud. lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 1. concl. 3. 169) Mansi T. XXXI. p. 1058.

170) Sess. XIV. de sacr. extrem. unct. c. 1.

171) P. II. c. 6. qu. 5.

<sup>163)</sup> Amalar. Fortunat. (a. 827.), de ecclesiast. offic. lib. I. c. 12. p. 945. — Syn. Attrebat. (a. 1025.) c. 4.

#### Minister der Sakramente.

lorenz<sup>169</sup>) und zu Trient<sup>170</sup>), sowie der römische Katechis= us<sup>171</sup>) schlossen sich der herkömmlichen Lehre einfach an, ohne eine egründung derselben zu versuchen. Nicht minder gehört hierher

- 5. die Beihung ber Rirchen 172),
- 6. die Weihung der Altäre 173),
- 7. Die Weihung der firchlichen Gefäße174) und bergl.

1

# Zehnter Abschnitt.

## ie Bedingungen, unter denen die Sakramente zu Stande kommen.

Schon frühzeitig unterschieden die Kirchenlehrer bei den einzelnen aframenten die wessentlichen (essentialia, substantialia in sacraentis) und die unwessentlichen Elemente (ea, quae sunt de sonnitate oder quae ad decorem et honestatem sacramentorum perzent<sup>1</sup>). Zu der ersteren Klasse wurden alle diejenigen gerechnet, von nen man annahm, daß sie so nothwendig vorhanden sein müssen, daß

1) So in ber alten Kirche 3. B. Ambros. de sacram. IV, 4. (IV. p. 366 sq.) – Isidor. ad Redemptum archidiac. §. 1. (Opp. Tom. II. p. 526.). — Aus ber pattern Zeit vergl. Geroch Reichersb. epist. ad Bernard. de simonia §. 16. .1474: Unumquodque sacramentum est quasi quoddam totum integrum. Habet im partes constitutivas. Alls folde werben bann bei[piclébalber bei ber Zaufe nannt bas Baffer und die Borte bes Zäufers: Ego baptizo te in nomine pas etc. Darauf wird fortgefahren: Ceterae preces, quae illa jam dieta verba <sup>3</sup>ecedunt vel sequentur, et ectera, quae practer elementum aquae illie adhiberi <sup>4</sup>cue hujusmodi non sunt principales vel constitutivae partes baptismatis sacra-<sup>1</sup>ti. — Haee verba visibili aquae adhibenda non ab apostolo aut propheta

14\*

<sup>172)</sup> Concil. Bracar. I. (a. 563.) c. 19. — Conc. Hispal. II. (a. 618.) c. 7. mc. Tolet. VIII. (a. 653.) c. 7. — Conc. Wormat. (a. 868.) can. 8. — Isidor. ispal. epist. ad Lendefred. episc. § 9. — Leo III. (c. a. 798.) epist. ad episc. ermaniae et Galliae. — Berno Augiens. 1. 1. — Hildebert. Turon. Serm. 45. - Hug. a St. Vict. de sacr. christ. fid. lib. II. P. II. c. 5. p. 607. — Petr. Jan. Bibl. max. T. XXII. p. 937. — Conc. Constant. contr. Jo. Wikliff. # 28. — Abweichend jedoch Betrus be Balube, ber über die Beichung ber Inchen, Altäre und firchlichen Gefäße ebenso urtheilte, als über die Beichung bes Iprisma und einfachen Ocles.

<sup>173)</sup> Conc. Agathens. (a. 506.) c. 43. — Conc. Bracar. I. u. Hispal. II.
. L. — Pseudo-Dionys. Arcop. dc cccl. hier. c. 5. — Leo III. in epist. l.
- Isidor. Hisp. l. l. — Carol. M. capitul. VI, 284. VII, 310. 318. 328. 329.
174) Hildebert. Turon. l. l. — Petr. Clun. l. l.

ohne ihr Vorhandensein biese Sakramente überhaupt nicht zu Stande fommen würden (ea, quae requiruntur necessario ad esse sacramenti)?). Bu ber andern Rlasse rechnete man alles basjenige, von beffen Dafein man zwar nicht die Eristenz des Sakramentes als abhängig ansah, das man aber boch zu einer mürdigen und segensreichen Feier beffelben für erferderlich hielt (ea, sine quibus non servaretur debita honestas aut impediretur aliquis fructus sacramenti) 3), und das daher, wo nicht die Noth irgend eine Abtürzung ober sonstige Abweichung von der regelmäßigen Form erheische, fei es ber Ausspender, fei es ber Empfänger ber Saframente, nothwendig zu beobachten habe, wenn er nicht in eine Sünde verfallen wolle 4). Die ersteren sind, wie die Scholastiker sich gewöhnlich austrücken, de substantia ober de necessitate sacramenti, bie anderen sind nur de solennitate, gehören nur de congruo jur Bollständigkeit des Sakramentes, find aber babei de necessitate praecepti 5), und, je nachdem bas praeceptum sich auf den Ausspender ober auf den Empfänger bezieht, entweder de necessitate ministri 6) ober de necessitate suscipientis. Die zweite Klasse gebört großentheils unter die Rategorie der Caerimoniae oder der Sacramentalia 7), wenngleich der Begriff der letzteren ein noch weiterer ift, ba er auch eine Menge solcher tirchlicher Handlungen und Gegenstände begreift, die mit

sunt ecclesiae tradita, sed desuper contexta textrice ipsa dei sapientia, sicut et illa verba, quae super elementum panis et vini effusa conficiunt corpus et sanguinem Christi, sunt contexta per totum. A solo enim Christo exordium habuit utraque traditio tam baptisma perficiendi, quam corpus et sanguinem ipsius con-ficiendi. — Quae autem vel in baptismi vel in missae celebratione huic traditioni, huic verbo consummato per Christum et abbreviato, superadduntur, non perimunt integritatem sacramentorum si praetermittuntur, nec perimunt si adduntur. — §. 17: Alius Romanorum pontificum antiphonam ad introitum, alius "Kyrie eleison," alius "Gloria in excelsis deo" atque alius aliud in missa instituit canendum vel dicendum, non quidem ad augendum illud unicum sacrimentum, sed ad ornandum ejusdem sacramenti cultum divinissimum et ad ven randum singulare sacrificium a Christo apostolis et per apostolos nobis traditum. Neque enim sanctius hinc est, quam erat prius, cum ad sola verba domini solamque orationem dominicam consecrabatur, sed maxime decuit, ut fides, quae adhuc erat illo tempore rudis - - maxime in hac parte tamquam in capite suo deauraretur et quasi murenulis aureis vermiculatis argento decenter ornaretur. §. 18: Igitur, quamvis, ut dixi, nec talibus praetermissis minuatur integritas sacramenti a Christo constituti, tamen, si quis ea temerarius decerperet, quae dominicis verbis patres sancti addiderunt, parificandus esset militibus vestimenter Christi scindentibus. — Petr. Lom b. dist. 3. A.: Et in hoc sacramento et im aliis quaedam solent fieri ad decorem et honestatem sacramenti, quaedam ad substantiam et causam sacramenti pertinentia. - Scot. dist. 3. qu. 2. §. 4. - Bi dist. 6. qu. 1. art. 1. not. 1.

2) Biel dist. 11. qu. 2. art. 1. not. 1: Illud dicitur requiri de necessita. sacramenti, sine quo simpliciter non esset sacramentum, aut sine quo non co secratur sacramentum. — Cf. Durand. dist. 1. qu. 6.

secratur sacramentum. — Cf. Durand. dist. 1. qu. 6. 3) Thom. sentt. lib. IV. dist. 5. qu. 2. art. 2: In sacramentis est aliqu. quod est de substantia sacramenti, et aliquid, quod est de convenientia sacrame. en Sakramenten im eigentlichen Sinne in keinem unmittelbaren Buammenhange stehen 8). Von den Substantialia sacramontorum untercheiden fich lettere, abgeschen bavon, bag fie etwas nur Accidentielles ind 9), in mehrfacher Hinficht: 1. binfichtlich ihres Urfprunges, ofern fie nicht, wie jene, von Chriftus felbit, fontern nur von ber Rirche ingesett find 10); 2. hinsichtlich ihrer Dauer, sofern bie Rirche, welche e eingesetzt hat, auch die Macht hat, sie wieder abzuschaffen, ober enigstens Veränderungen mit ihnen vorzunehmen, um fie den verbiebenen Zeiten und Begenden ber Rirche anzupaffen, wie fie denn nch thatfächlich bergleichen Beränderungen bereits mehrfach vorgenommen at. während in Bezug auf die Substantialia sacramentorum ber Rirche ief nicht zusteht 11); 3. hinsichtlich ber Art ihrer Wirksamkeit, ofern fie nicht, wie jene. ex opere operato, fondern nur, wie die alt= ftamentlichen Saframente, ex opere operante Gnade mittheilen 12); . binfichtlich ihres 3wedes, fofern fie nicht bie Bestimmung haben, ie fatramentliche Gnade felbst bervorzurufen, wohl aber zu diefer in Jeziehung stehen, indem sie theils biese Gnade abbilden 13) (significant foctum sacramonti), theils die ber Wirksamkeit des Sakramentes entgenstehenden Hindernisse beseitigen 14) (impedientia removent), die zum mpfang der Gnade nöthige Disposition hervorrufen und so auf einen

4) Durand. 1. 1. Circa sacramenta omissio illorum, quae sunt de necessitate ohm praceepti, non evacuat sacramentum, licet scienter id omittens peccet. — bane. Trident. sess. VII. de sacram. in gen. can. 13. — Cat. Rom. P. II. L1. qu. 10.

5) Dicfelbe Unterscheidung wurde übrigens auch hinfichtlich der alttestament= ligen Saframente, wenigstens hinfichtlich ber Beschneidung, gemacht. Bergl. 3. B. Durand. 1. 1.

6) Biel dist. 3. qu. un. art. 1. not. 1: de necessitate ministri, quia ea omittendo peccaret et tamen verum esset sacramentum, quod ministraret. 7) Thom. dist. 7. qu. 1. art. 1. — Biel dist. 6. qu. 1. art. 1. not. 1.

8) Rach Thom as besteht ber Unterschied zwijchen Saeramentum und Saera-mentale überhaupt barin, daß jenes die Seiligkeit als etwas Inhärirendes mittheilt, biefes dagegen nur die Kraft, Anderes zu heiligen. Bergl. dist. 8. qu. 1. art. 1.

9) Thom. dist. 23. qu. 1. art. 1: Sacramentorum et sacramentalium hacc st differentia, quia sacramentum dicitur illa actio ecclesiae, quae attingit ad fectum principaliter intentum in administratione sacramentorum, sed sacramenliter dicitur illa actio, quae, quamvis non pertiugat ad illum effectum, tamen dinatur aliquo modo ad illam actionem principalem.

10) Thom. Summ. qu. 64. art. 2. - Durand. dist. 2. qu. 1. §. 8. - Biel **t 6. qu. 3. art. 1. not. 3.** dist. 7. qu. un. art. 3. dub. 2.

11) Biel dist. 23. qu. 1. art. 2. concl. 1. - Conc. Trident. sess. XXI. c. 2.

12) Biel dist. 6. qu. 3. art. 1. not. 3. — Scot. Op. Paris. dist. 1. qu. 4. sch. 4. 13) Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 10.

14) Thom. sentt. lib. IV. dist. 6. qu. 2. art. 3.

solemnitate. Si ergo subtraheretur aliquid, quod est de substantia sacramenti, m erit verum sacramentum, si autem subtraheretur aliquid eorum, quae requiintur ad solemnitatem vel convenientiam sacramenti, propter hoc non desinit se sacramentum. - Cf. dist. 24. qu. 1. art. 2.

1

würdigen Empfang des Sakramentes vorbereiten (praeparant ad congruam sacramentalem susceptionem), theils antreiben sollen, von der im Sakrament bereits empfangenen Gnade den rechten Gebrauch zu machen (ad usum vel exercitium gratiae in sacramento susceptae)<sup>15</sup>).

Hier nun haben wir es nur mit ben Elementen der ersteren Klasse zu thun, indem wir die Frage beantworten wollen, was denn von den Kirchenlehrern diesen Elementen zugezählt werde, oder mit anderen Worten: welches als die die Existenz der einzelnen Sakramente bedingenden Stücke angesehen werden.

Nach ber herrschenden Lehre nun, wie sie zur Zeit ber Scholastit zur Ausbildung kam, läßt sich etwas Dreifaches dieser Art unterscheiden. Das Erste bezieht sich auf das Sakrament als solches, das Zweite auf den Minister, das Dritte auf den Empfänger des Sakramentes<sup>16</sup>). Alle brei Arten von Elementen sollen im Folgenden näher besprochen werden.

1. Die das Sakrament als solches betreffenden Slücke.

Bu ihnen wurde Folgendes gerechnet:

a) Vor allen Dingen, nahm man an, müßsen die partes integrales ober constitutivae der Sakramente vorhanden sein. Als diese sahr an aber die bestimmten für die Berwaltung der einzelnen Sakramente von Christus vorgeschriebenen Worte und das bestimmte Element an, oder nach der später gewöhnlichen Ausdrucksweise: die bestimmte Form und Materie der einzelnen Sakramente<sup>17</sup>). Demgemäß nahm man an, daß jede Abweichung von den Vorschriften Christi hinsschlich dieser constitutiven Elemente nach ihren wesentlichen Bestandtheilen gemäß der Ueberlieferung, welche die römische Kirche darüber besitze, das Zustandekommen des Sakramentes verhindere <sup>18</sup>).

19) S cot. (Op. Oxon.) dist. 6. qu. 3. dist. 7. qu. 1. — Biel dist. 14. qu. 2 art. 3. dub. 1: In sacramentis, quorum materia non est actus suscipientis, sic= ul

<sup>15)</sup> Biel dist. 6. qu. 3. art. 1. not. 3. dist. 7. qu. un. art. 3. dub. 2.

<sup>16)</sup> Biel dist. 6. qu. 1. art. 1. not. 1. cf. dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1.

<sup>17)</sup> Augustin. in Joann. evang. tr. 80. — Geroch. Reichersb. l. l. — Petr. Lomb. dist. 1. D. — Thom. Aq. Summ. qu. 60. art. 6. qu. 90. art. 2. scntt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 3. — Albert. M. lib. IV. dist. 1. art. 15. — Bo navent. Comp. theol. lib. VI. c. 3. u. c. 8. — Biel dist. 1. qu. 2. art. 3.

<sup>18)</sup> Biel dist. 3. qu. un. art. 2. concl. 1. u. 3: Quaelibet mutatio circa formam ecclesiae facta a ministro ut praccise necessaria ex parte sacramenti nedura inducit culpam ministro, sed evacuat et tollit effectum ac veritatem sacrament — cf. concl. 4. 5. — dist. 23. qu. 1. art. 2. concl. 1: Sola ecclesia Romana a beat Petro apostolorum principe de ecclesiasticis moribus et institutionibus instruct est. — Qui ergo in sacramentorum collatione morem illum non observat, nim facit, quia divinae institutioni contravenit, quae sola dare potest sacrament certitudinem et efficaciam.

b) Weiter nahm man an, daß das Aussprechen der Worte und 16 Dafein und die Anwendung der Materie, wenigstens zum Theil, 2016 zusammenfallen müssen, wovon nur die Sakramente eine usnahme machen, bei denen die Materie nicht in einem eigentlichen lement, sondern in einer Thätigkeit des Empfängers bestebe <sup>19</sup>).

c) Ferner hielt man für die Eristenz des Sakramentes bedingend e Bollziehung ber zu bemfelben gehörigen äußeren handlung oder s vorgeschriebenen Ritus 20), welcher theils in der Verwaltung des atramentes seitens des vorgeschriebenen Ministers 21), theils barin beebe, daß jemand dasselbe empfange 22). Doch wurden hiervon in ber egel die Eucharistie und die Ehe ausgenommen. Was nämlich ie Handlung feitens bes Ministers betrifft, fo konnte eine folche nicht s zum Wesen ber Eucharistie gehörig angesehen werben, sofern ja, enigstens nach ber ftotiftischen Auffassung, biefes Sakrament nicht in r Consekration des Brodes und Weines selbst besteht, sondern in m Resultate diefer Conservation, nämlich den in Folge derselben unter n Gestalten des Brodes und Weines vorhandenen Substanzen des ibes und Blutes Chrifti 23). Aus bemfelben Grunde mußte bie Ebe isgenommen werden, sofern ja nicht bie Cheschließung, sondern e ebeliche Gemeinschaft selbst als Sakrament angesehen wurde 24). ei beiden Sakramenten wurde also die Handlung des Ministers nicht wohl als zum Sein, als vielmehr nur zum Werden bes Sakramentes börig betrachtet, indem man annahm, daß bas Sakrament erft dann fein anfange, wenn die Handlung des Ministers aufgebort babe. icht minder mußten beide Sakramente ausgenommen werden, wenn an die Empfangnahme feitens einer Person als zum Wesen des Sa= amentes gehörig bezeichnete. Zwar wurde in diefer Beziehung in der kgel nur bie Eucharistie ausbrücklich ausgenommen, indem man aus=

baptismo, confirmatione etc. necesse est, quod formalia verba simul sint cum teria. Ubi autem materia est actus successivus suscipientis sacramentum hats ordinem temporis ad verba formalia, sieut confessio poenitentis, quae est teria sacramenti poenitentiae, est res successiva et ordinatur tamquam objeca absolutionem, ibi non requiritur nec esse potest illa simultas. Unde' i confessionem et absolutionem potest cadere notabilis interceptio temporis etc. dist. 6. qu. 1. art. 2. concl. 8. — dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. — Cat. Rom. I. c. 2. qu. 15.

<sup>20)</sup> Durand. dist. 26. qu. 3. §. 14: Quodlibet sacramentum consistit in opere rato.

<sup>21)</sup> Albert. M. dist. 22. art. 10: Omne sacramentum existit in ritu quodam Driori sibi essentiali, qui ritus est in dispensatione ministrorum. — Durand. L. 26. qu. 3. §. 14: Opus est facto in omni sacramento, cum quodlibet consistat Opere operato.

<sup>22)</sup> Thom. summ. qu. 73. art. 1. 23) Scot. dist. 8. qu. 1.

<sup>24)</sup> Thom. sentt. lib. IV. dist. 26. qu. 2. art. 3: Actus exteriores et verba

### Behnter Abschnitt.

sprach, daß der Empfang bei diefer etwas nur Accidentielles sei 25). Doch hätte man mit Recht auch die Ehe ausnehmen sollen, da man die Empfangnahme bei ihr jedenfalls als etwas dem Sakramente selbst Vorangehendes ansah, diese also nicht als zum Sein, sondern nur als zum Werden des Sakramentes gehörig betrachtet werden konnte.

d) Endlich lehrte man, daß bei allen den Saframenten, welche in ciner Salbung bestehen, es nicht bloß derjenigen Thätigkeit der Kirche bedürfe, welche zum Sein des Sakramentes selbst gehört, sondern auch einer biesem Sein vorangebenden, indem bas Del oder Chrisma, mit welchem die Salbungen geschehen, vorher vom Bischof geweiht worden fein müsse. Zwar wurde zur Zeit der Scholastif die Richtigkeit diefer Lehre mitunter bezweifelt und die Anficht ausgesprochen, daß die Beihung des Deles oder des Chrisma nicht auf göttlicher, sondern nur auf tirchlicher Vorschrift beruhe, und daß daber ber Bapft die Bollmacht babe. in außerordentlichen Fällen zu gestatten, baß die Salbungen auch mit nicht geweihter Materie vollzogen werden 26). Doch wurde von ber großen Mehrzahl der Lehrer diese Ansicht mit Unwillen zurückgewiesen. Bas bie Zahl ber Sakramente betrifft, welche nur mit geweihter Materie vollzogen werden dürfen, fo war biefelbe bis zur Zeit bes Lombarben eine weit größere, als fpäter. Denn man rechnete bis babin zu ihnen überhaupt alle Weihungen, welche mit Del ober Chrisma vollzogen zu werden pflegten, mit Ausnahme der Taufe 27), also bie Confirmation, Rrantenfalbung, Priefterweihe, Bischofsweihe, Rönigsweihe, Kirchweihe, Weihung ber Altäre, beiligen Gefäße, Gloden u. f. w. Seit bem Lombarben bagegen, nachbem bie Bahl ber Satramente überhaupt auf sieben firirt worden war, blieb zwar die Sitte, bic genannten handlungen sämmtlich mit geweihter Materie zu vollziehen, auch noch ferner unangetastet, ba aber die größere Zahl berselben seitdem nicht mehr zu ben Sakramenten, sondern nur zu ben . Sakramentalien gerechnet wurde, pflegte man seitdem nur drei solche Satramente zu zählen, nämlich die Confirmation, die lette

216

exprimentia consensum directe faciunt nexum quendam, qui est sucramentum matrimonii. — Biel dist. 26. qu. un. art. 1. not. 1.

<sup>25)</sup> Thom. Summ. qu. 73. art. 1. Sentt. lib. IV. dist. 11. qu. 2. art. 1. — Biel dist. 3. qu. un. art. 1. dist. 8. qu. 1. art. 1. not. 1.

<sup>26)</sup> Cf. Durand. dist. 7. qu. 3. §. 6.

<sup>27)</sup> Auch bei ber Taufe fanden, wenn fie folenn vollzogen wurde, feit ber mailteften Beiten ber Kirche Salbungen mit geweihter Materie ftatt, nämlich eine Calbung mit geweihtem Del vor, und eine folche mit geweihtem Chrisma uach ber eigentlichen Taufhandlung, fowie auch eine ber letzteren vorangehende Weihung bes Waffers. Doch wurden biefe handlungen nur als de solonnitate zur Taufe Beschörig angefehen.

а.

Delung und die Priefterweihe 28). Doch war man auch noch jest arin verschiedener Ansicht, weghalb gerade bei diesen und nicht auch ei anderen Saframenten not bwendig ein vorher geweihtes Element ur Anwendung tommen müffe. Die Ginen, wie Bonaventura, beriefen ich auf ben Ursprung biefer Sakramente, indem fie ben Sat aufellten, daß nur die von Christus felbst eingesetten einer vorangehenden Beihung ber Materie burch bie Rirche nicht bedürften 29). Andere, vie Stotus, meinten, eine folche Weihung fei bei allen benjenigen Sa-:amenten nöthig, welche nicht burch Chriftus felbft mittels Berühung feines heiligen Leibes geweiht worden feien 30). Noch Andere, vie Albert ber Große: cs komme auf ben 3weck ber Sakramente an. tiner folchen Beihung bebürften nämlich alle biejenigen Sakramente, velche eine überschwenglich reiche Gnate mitzutheilen bestimmt tien 81). Noch Andere, wie Thomas und Durandus: es fomme viel= tehr auf den Minifter an, ba bei den in Darreichung einer Materie eftehenden Sakramenten Materie und Minister einander entsprechen Sobald baber bei einem solchen Sakramente ber Minister aüffen. nrch die Einsetzung bestimmt vorgeschrieben sei, so muffe auch die Materie, wenn fie für bas Sakrament geeignet fein folle, vorher durch Einstegnung einen bestimmteren Charakter erhalten haben, als fie von Ratur befite 32). Roch Andere, wie Biel, waren durch alle biefe verschiedenen Erklärungeversuche nicht befriedigt. Da sie aber auch selbst kine beffere zu geben wußten, hielten fie es für rathfamer, fich auf bie Unerforschlichkeit des göttlichen Willens zu berufen, der es einmal 10 angeordnet babe 33).

### 2. Die den Minister der Sakramente Betreffenden Stücke.

Was ben Minister ber Sakramente betrifft, so nahm man an, bußzum Zustandekommen der einzelnen Sakramente jedenfalls etwas Drei= saches erforderlich sei, nämlich a) eine gewisse potostas, b) eine gewisse voluntas oder intentio seitens des Ministers, c) die Aussührung aller

<sup>28)</sup> Doch rechneten die Priesterweihe alle biejenigen nicht hierher, welche nicht mohl in dem geweihten Dele, als in den heiligen Gefäßen und Codices die Ma= "rie dieses Sakramentes jahen.

<sup>29)</sup> Bonavent. dist. 23. art. 1. qu. 3.

<sup>30)</sup> Scot. Op. Oxon. dist. 7. qu. 1. p. 164. dist. 23. qu. un. p. 544. cf. Thom. st. 23. qu. 1. art. 3. — Bestritten wurde diese Ansicht von Petrus de Palude, st. 7. qu. 1. art. 2. u. Durand. dist. 7. qu. 2., bagegen anerfannt vom römischen stech. P. II. c. 3. qu. 9.

<sup>§1)</sup> Albert. M. dist. 28. art. 3. Cf. Thom. dist. 23. qu. 1. art. 3.

<sup>32)</sup> Thom. sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 1. art. 2. — Durand. dist. 7. qu. 2. cf. it. 23. qu. 2.

<sup>33)</sup> Biel dist. 6. qu. un. art. 1. not. 1. - dist. 23. qu. 1. art. 2. concl. 3.

ber Handlungen und das Aussprechen aller der Worte seitens besselen, welche nothwendig zum Sakrament gehören, oder mit andern Worten: die Anwendung der dem Sakrament wessentlichen Materie und Form, d) ein bestimmtes Verhältniß des Ministers zum Empfänger. Ob außerdem auch noch e) eine bestimmte Stellung des Ministers zur Kirche, und f) eine bestimmte religiöse und sittliche Beschaffenheit desselben nöthig sei, darüber bestanden verschiedene Ansichten. Im Folgenden sollen hierüber die nöthigen Erläuterungen gegeben werden.

a) Zunächst wurde, damit der Minister die Sakramente zu Stande bringe, für erforderlich gehalten: daß er die dazu nöthige Potestas habe. Doch wurde nicht für alle Sakramente die gleiche Potestas verlangt. Welche zur Vollziehung jedes einzelnen unter ihnen erforderlich sei, be trachtete man als von der bei der Einsetzung geschehenen Bestimmung abhängig. Und man lehrte demgemäß, daß die einzelnen Sakramente nur dann als fräftig anzusehen seien, wenn sie von dem durch die göttliche Einsetzung bestimmten Minister verwaltet werden. Wen man aber zu den verschiedenen Zeiten als den durch die göttliche Einsetzung bestimmten Minister der einzelnen Sakramente angesehen habe, darüber ist bereits im vorigen Abschnitt aussführlich gehandelt worden.

b) Ferner verlangte man, damit die Sakramente zu Stande kommen, daß sie seitens des Ministers in der rechten Absicht (intentio) verwaltet werden. Schon zur Zeit des Augustinus wurde die Frage

37) Lib. II. P. VI. e. 13: Quaeritur etiam de iis, qui mimice i. e. jocose baptizantur: utrum verum et plenum sacramentum baptismi percipiant. Seed sciendum, quod aliud est aliquid jocose vel lusorie dare sive accipere et tame 11

<sup>34)</sup> De unico bapt. lib. VII. c. 53: Ubi neque societas ulla esset ita credentium, neque ille, qui ibi acciperet, ita crederet, sed totum ludicre et mimice et joculariter ageretur, utrum approbandus esset baptismus, qui sic daretur, divinum judicium per alicujus revelationis oraculum concordi oratione et impensis supplici devotione gentibus implorandum esse censerem: ita sane, ut post me dicturos sententias, si quid jam exploratum et cognitum afferrent, humiliter erpectarem.

<sup>35)</sup> Athanafius foll nämlich einft, als er mit mehreren anderen Knaden at Ufer des Meeres spielte, von diesen zum Bischof gewählt worden sein, und al folcher mehrere sciner Gespielen, die uoch ungetauft waren, getauft haben. Der Bischof Alexander, der zufällig vorübergegangen und auf ihr Spiel aufmerksam geworden sei, habe sie darauf über die Art ihres Spieles befragt, und, da sich ergeben, daß der Ritus der Rirche in Allem beobachtet worden, die Taufe für gültig erklärt. Bergl. Rufin. hist. eceles. lid. L. e. 14.

<sup>36)</sup> Summ. tr. VI. c. 4: Indubitanter credimus, verba illa a sacerdote eo ordine et ca intentione dicta panem et vinum in corpus Christi et in verunn sanguinem commutare. Haec autem tria ad istud sacramentum necessaria sunt : ordo, actio, intentio; ordo, ut sit sacerdos, actio, ut verba illa proferat, in tentio, ut proferat ad istud. Quandoque enim aliquis sacerdos profeverba illa, ut alium doceat, quomodo hoc facturus sit, sed non habent tune illa efficaciam, quia non ad hoc dicuntur. Quanvis autem substantia panis in corpus Christi convertatur, non tamen corpus Christi augmentatur inde.

aufgeworfen, ob ein im Spiel ober im Scherz bargereichtes Sakrament für ein wabres angeschen werden tönne. Augustinus felbst wagte hierüber keine Entscheidung zu geben 34). Daß man jedoch im All= gemeinen in ber alten Rirche nicht abgeneigt war, auch ein im Spiel gespendetes Sakrament, sobald es in der gehörigen Form vollzogen worben, als gültig anzuerkennen, beweift bie bekannte, ichon von Rufin erzählte, Anettote, nach welcher die von Athanafius als Anaben einft im Spiel an mehreren beidnischen Kindern vollzogene Taufe vom Bischof Alexander ausdrücklich für gültig erklärt worden sein foll 35). Jedenfalls wurde weder in der alten Kirche noch von den Kirchenlehrern der zunächst folgenden Jahrhunderte hierüber bereits eine foste Lehre aufgestellt. Die erste Spur bavon, daß man die Intention des Ministers als etwas für das Sakrament Wichtiges an= gesehen habe, findet sich, wie es scheint, in ber Summa bes Hugo von St. Victor, wo jedoch an der einen Stelle von ihr noch nicht bas Ruftanbe tommen bes Satramentes, fonbern nur feine Gnabens wirkung abhängig gemacht wird 36). Anders spricht sich jedoch derfelbe Hugo bereits an anderen Stellen aus. So in seiner Schrift de sacramentis christianae fidei, wo er nicht blog in Bezug auf bie Eucharistie, sondern auch in Bezug auf die Taufe 37), und an einer andern Stelle feiner Summa, wo er sogar von allen Saframenten 38)

velle dare aut accipere et hoc omnino intendere, ut detur et accipiatur, quod iocose vel datur vel accipitur; aliud autem aliquid agere, quod formam illius in opere habeat, et tamen hoc nolle agere neque intendere, ut hoc agatur, sed aliquid quodcunque. Ubi ergo intentio baptizandi est, etiamsi reverentia debita in agendo non est, sacramentum quidem est, quia omnino agitur et hoc intenditur, me tamen sine culpa agentis, quia, quod agitur et intenditur, non digne agitur. Ridiculum autem omnino est, ut, ubi intentio agendi uulla constat, opus esse dicatur propter speciem quandam assimilatam operi, non propter hoc assumptam, sed forte provenientem ex alio quocunque. Ejusmodi est quod quidam imperiti existimant: verba illa, quae ad conficiendam cucharistiam instituta sunt a qua-cunque persona sive in quocunque loco et qualicunque intentione super panem et vinum prolata effectum consecrationis et sanctificationis habere, quasi sacramenta dei sic instituta sint, ut nullam operandi rationem admittant, sed tumultuosa quadam et violenta atque irrationabili pertinacia sine omni intentione aut voluntate operantium ad effectum procedant. Ego tilium meum forte ad balnea taleram. Veni ad aquam non ut baptizarem, sed ut balnearem, non ut sacramentum darem, sed ut sordes abluerem vel carnem foverem. Posui parvulum meum in aquam, sed quia volui, ut bene cresceret et prodesset, dixi forte sicut dixissem in manducando et bibendo, sicut in arando et seminando sive aliud aud cunque agendo dixissem, dixi: "In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti!" Ego balneatum seio, baptizatum neseio. Quodsi ideireo baptizatum putas, quia, cum mergerem, dixi: "In nomine Patris etc.," ergo et offa baptizata est, quia, cum mergerem illam, dixi: "In nomine Patris etc." Vide ergo et considera, quod rationale esse oportet opus ministeriorum dei nec propter solam formam pracjudicare, ubi intentio agendi nulla est.

38) Tract. V. c. 9: Non videtur sapientibus, quod debeat baptismus dici, ubi

bestimmt erklärt, daß der administrirende Geistliche, wenn er die Saframente zu Stande bringen wolle, nothwendig bie Intention, dieje beftimmten Saframente zu verwalten, haben muffe, zugleich aber ausfpricht, bak auch bei der Verwaltung eines Sakramentes im Spiel bieje Intention vorhanden sein könne. Ob Hugo selbst ber Erfinder diefer Lehre sei, läßt sich schwerlich feststellen. Jedenfalls erkennt man aus der Unsicherheit, mit welcher bei ihm dieselbe noch ausgesprochen wird, baß sie von Hugo nicht schon als fertiges Dogma vorgefunden wurde, fondern zu sciner Zeit noch etwas Neues, in ber Bildung Begriffenes, war. Eben dieß wird dadurch bestätigt, daß der Zeitgenoffe bes Sugo, Robert Bulleyn, die Nothwendigkeit der Intention noch geradezu bestreiten und die entgegengesete Ansicht vortragen konnte: daß, damit ein Sakrament gültig sei, es lediglich auf die vorschriftsmäßige Bollzichung ber äußeren Handlung ankomme 39). Doch war schon kurze Zeit darauf das herrschende Urtheil hierüber ein anderes. Se mehr es ben Kirchenlehrern zu klarerem Bewußtsein tam, daß bie Sakramente nicht von dem Thun des Ministers, sondern von ber Einsetzung Christi ibre Rraft erhalten, besto mehr mußte eine Lebre Beifall finden, burd welche ausdrücklich anerkannt wurde, daß das Thun des Priesters nur dann dem Sakrament Kraft geben könne, wenn es zu dem Thun Christi in Beziehung gesetzt werbe. Wir können es baher nur natürlich finden, daß Kirchenlehrer, wie Petrus Lombardus40), Petrus Cantor, Innocenz III. 41), Alanus ab Infulis, Wilhelm von Auxerre4) ohne Weiteres die Lehre von der Intention aufnahmen. Die großen Scholastifer des 13. Jahrhunderts und der Folgezeit betrachteten die Intentio bereits als etwas, beffen Nothwendigkeit über allen Zweije

44) Decret. pro Armen.

45) Sess. VII. de sacram. in genere can. 11. de bapt. can. 4.

46) P. II. c. 1. qu. 16.

non est intentio baptizandi, sicut et mulieres, quando in balneum immergunt pueros, invocant nomen Trinitatis, sed quia baptizare non intendunt, non ere baptismus. In omni enim sacramento ista duo necessaria sunt: u 🕿 forma sacramenti servetur et intentio illud celebrandi habeatur.

<sup>39)</sup> Sentt. lib. VIII, P. V. c. 15. 16.
40) Dist. 6. E. cf. dist. 13. A.

<sup>41)</sup> Epist. Innocentii III. ed. Baluz. XI. p. 239.

<sup>42)</sup> Lib. IV. tr. 3. c. 4. qu. 7.

<sup>43)</sup> Alex. Hales. P. IV. qu. 8. membr. 4. art. 1. - Thom. Aqu. Summa -P. III qu. 64. art. 8. 10. — Sentt. lib. IV. dist. 6. qu. 1. art. 2. — Bonaven t. sentt. lib. IV. dist. 6. P. 2. art. 2. qu. 1. — Scot. lib. IV. dist. 6. qu. 5. — Bio 1 lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 2. 3. dist. 6. qu. 1. art. 2. concl. 3.

<sup>47)</sup> Scoti (Op. Oxon.) dist. 6. qu. 5: Dico quod oportet ministrum habere intentionem respectu actus, quem exercet, cujus ratio est: quia intentio requiritur in quocunque homine agente aliquid non fortuite, vel exercente aliquem actum humanum proprie loquendo de actibus humanis, qui seilicet causantur per intel.

erhaben fei 48). Und ebenfo urtheilten bie Concile zu Floren 344) und zu Trient und ber römische Katechismus<sup>46</sup>). Bur Be= aründung ber Nothwendigkeit führte man in der Regel Folgendes an: 1. Ohne die Intention des Ministers würde die Handlung keine wahr= baft menschliche sein, sondern eine aus Zufall bervorgegangene. Gott aber wolle, daß seine Diener in ben handlungen, die sie in seinem Ramen ausführen, als vernünftige Wefen handeln, daß sie nicht rein mechanisch bloß ausführen, was er geboten, sondern auch ein Bewußtfein bavon haben, daß sie in Gottes Auftrage handeln und feine Absichten auszuführen bestimmt feien 47). 2. Ohne die Intention würde bie fakramentliche Handlung von einer chensolchen nur zu profanen Zweden geschehenden fich nicht unterscheiden 48). 3. Auch erhalte bas Sakrament erst durch die Intention des Ministers die nöthige Einheit. Da nämlich bei jedem Sakramente, um basselbe zu Stande zu bringen, verschiedene Urfachen zusammenwirken, der Minister, die Form und die Materie, zur Hervorbringung einer einigen Wirfung aber gehöre, bag auch die Urfache eine einige fei, fo müffe nothwendig etwas vorhanden fein, was die verschiedenen Urfachen mit einander verfnüpfe, bamit sie die eine Wirfung bervorrufen können. 218 biefes tonne aber nichts Anderes, als die Intentio des Ministers gedacht werden 49).

Doch war man nicht einig darüber, was man unter der geforberten Intentio ministri näher zu verstehen habe, und ob die Lehre von ber Nothwendigkeit derselben zum Zustandekommen des Sakramentes nicht mit einer andern, damals bereits allgemein anerkannten, Lehre: daß auch ein Häretiker, Ungläubiger oder Abtrünniger die Sakramente

48) Thom. Aqu. Summ. qu. 64. art. 8. — Scot. 1. 1.: Deus voluit, istum actum exercitum a ministro esse non tantum ut est talis actus in natura, quia in hoc non distingueretur a quacunque alia balneatione cum aliis verbis.

49) Thom. dist. 6. qu. 1. art. 1. — Dagegen erflärt Stotus a. a. D. biefen Grund für nicht beweisend. — Andere von den Scholastiftern angeführte Gründe beziehen sich mehr auf die Zwecknäßigkeit und Schieklichkeit, als auf die Nethwendigkeit der Intention. So wenn Alex. Hal. 1. 1. fagt: Injuria et irreverentia saeramento steret, si sine intentione steret ex impetu, temere et a casu. — Periculum salutis est daptizato, si non recte ministraretur cum dona cautela et providentia, ne quid omittatur, quod ad veritatem baptismi necessario requiritur. 1

lectum et voluntatem ab homine. Ille autem actus, quem minister debet exercere, debet esse humanus in eo et non casualis vel fortuitus. Est enim actus, ad quem deus obligavit ministrum ex parte sui et suscipientem ex parte sua. Actus autem, ad quem homo obligatur, debet esse humanus, non casualis vel fortuitus, quia super fortuita non cadit obligatio. Ipsa autem obligatio est, ut homo intendat illud, ad quod obligatur. — Deus voluit istum actum exercitum a ministro esse humanum in eo, — in quantum est actus alicujus ut ministri exercentis signum dei. Habens autem aliquem actum humanum intendit finem illius actus ut est sibi actus humanus.

gültig verwalten könne, in Widerspruch stehe. An sich ließ sich unter ber Intentio etwas sehr Verschiedenes verstehen. Die Scholastiter unterschieden solgende verschiedenen mögliche Arten verselben: Sie unterschieden 1. zwischen intentio mentalis und intentio verbis expressa; 2. bei der intentio mentalis machten sie einen Unterschied zwischen einer solchen, die sich auf die Handlung als solche und einer solchen, die sich auf ben Zweck der Handlung als solchen, die sich auf ben zwischen sie sich auf die handlung hinrichte. 3. Bei der letztgenannten unterschieden sie wieder zwischen einer solchen, die sich auf ben speckelten, und einer solchen, die sich nur auf den allgemeinen Zweck beziehe 5°). Endlich 4. unterschied man bei jeder verschiedenen Arten zwischen einer intentio actualis, virtualis und habitualis 51). Fragt man nun, welche dieser verschiedenen möglichen Arten der Intentio zum Zustandekommen des Saframentes auf Seiten des Ministers nothwendig sei, so wurde hierauf eine viersche Antwort gegeben.

1 Die Einen, wie Petrus Cantor, Alanus ab Insulis und Petrus de Palude meinten, die Intentio müsse nothwendig eine mentalis sein, sie brauche aber zu ihrem Gegenstande nichts Anderes zu haben, als den äußeren Aft der sakramentlichen Handlung (intentio, qua fertur mens ministri in actum externum, intendere — velle actum istum persicere), d. h. der Minister müsse, solle das Gakrament zu Stande kommen, darauf bedacht sein, den von der Kirche hinsichtlich ver Sakraments=Berwaltung überlieferten Ritus in allen seinen Einzelnheiten zu beobachten. Sei dieß geschehen, so sein außen ihm verwaltete Sakrament ein wahres, auch wenn die Handlung im Scherz oder im Spiel geschehe<sup>52</sup>).

2. Andere, wie Petrus Lombardus, verstanden unter der erforderlichen Intention zwar ebenfalls eine innere (montalis), meinten aber, daß dieselbe nicht bloß auf das Aeußere der sakramentlichen Handlung, sondern auch auf den Zweck derselben, und zwar den speciellen

١

<sup>50)</sup> Biel dist. 6. qu. 1. art. 1. not. 3.

<sup>61)</sup> Ibid.: Quaelibet harum intentionum est triplex secundum Scotum, scilicet actualis, virtualis et habitualis. Actualis est, dum intendenhabet actum elicitum respectu ejus, quod intendit; e. g. qui actualiter vult baptizare, in se habet actum volendi buptizare. Habitualiter intendit, qui habet habitum inclinantem ad talem actum. Intentio virtualis est, quando aliquis ex virtute intentionis actualis pracviae procedit ad aliquos actus, non intendens actualiter ad illud, ad quod primo intendebat, ita quod ad tales actus non procederet, nisi praecessisset prior intentio actualis. E. g. ut quicunque intendit aliquid actualiter, ad cujus executionem requiruntur aliqua media in processu ad ista media, quamvis non actualiter intendat ad illud, ad quod media ordinantur, tamen in mediis illis manet intentio cjus virtualis. Unde qui primo actualiter intendit finem aliquem, ad queen consequendum ordinat media, in emnibus illis manet intentio virtualis finis, eo quo intentio finis actualis primo habita est principium et radix omnium intentionum actualium mediorum.

3weck, gerichtet sein müsse. Sie verstanden also unter ihr die Absicht des Ministers, durch Berwaltung des Sakramentes die bestimmte Wirkung hervorzurufen, welche hervorzurufen das Sakrament eingesetzt sei (intentio, qua fertur mens ministri in terminum vel finem actionis specialem). Sie nahmen daher an, daß die Intention, wie sie gefordert wird, die Uebereinstimmung des Ministers mit dem Glauben der Kirche hinsichtlich des Sakramentes zur Boraussetzung habe. Denn wenn ein Priester z. B. an die Möglichteit der Transsubstantiation nicht glaube, so könne er auch nicht die Intention haben, diese durch die Conservation der Abendmahls-Elemente hervorzurufen <sup>53</sup>).

3. Noch Andere, wie Albert ber Große und Thomas Aquin, meinten bagegen, es tomme, wenn bas Saframent ju Staube tommen folle, nicht sowohl barauf an, daß ber Minister seine Gebanten bei ber Berwaltung auf das Saframent hinrichte, sei es nun auf ben äußeren Ritus beffelben, fei es auf feinen Zweck, als vielmehr barauf, bağ ber Zweck, zu bem bas Saframent eingescht worben und zu bem es von ber Kirche verwaltet werbe, burch bie ganze handlung und burch bie Worte bes Ministers sich zu erkennen gebe, daß dagegen nichts bei ter Sakraments= Berwal= tung vorkomme, was auf einen entgegengesetzten Zweck ber Handlung ichlieften laffe. Daber fci bei ben Sakramenten, bei benen bie ihnen wesentliche Form ben 3med bes Saframentes hinrcichend fund gebe, wie bei ber Taufe und einigen anderen, nichts Anderes zum Bustandekommen derselben nöthig, als daß ber Minister die Form felbst genauer beobachte, außerdem aber weder durch Worte noch burch Gebetben ober Haudlungen mit dem durch die Form sich zu erkennen gebenden Zwecke in Widerspruch trete 54). Wir sehen hieraus, daß nach Albert und Thomas für das Zustandekommen des Sakramentes nicht

<sup>52)</sup> So bestimmt Alanus die erforderliche Intention näher als Intentio, non qua quidem intendat consecrare, sed qua intendat formam ecclesiae servare. — Genso urtheilte auch noch zur Beit des Tribentiner Concils Ambrosius Cathaz rinus und viele spätere fatholische Theologen, wie Cotenson, Serry, Salz mero, Juenin, Nat. Alexander. 53) Petr. Lomb. dist. 13. A.: Intentionem adhiberi oportet, ut illud facere

<sup>53)</sup> Petr. Lomb. dist. 13. A.: Intentionem adhiberi oportet, ut illud facere intendat. Sed si non credit de illo mysterio, sicut veritas habet, numquid potest intendere illud conficere? Et si non intendit, numquid conficit?

<sup>54)</sup> Albert. M. dist 6. art. 11: Exprimitur generalis intentio in verbo baptizandi, et illa expressio sufficit ad intentionem ecclesiae sive ad faciendum, quod facit ecclesia, licet non credat, hoc aliquid valere. Talis enim intentio sufficit. Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 6. qu. 1. art. 2: In baptismo et in aliis sacramentis, quae habent in forma actum exercitum, non requiritur mentalis in tentio, sed sufficit expressio intentionis per verba ab ecclesia in stituta. Et ideo si forma servatur nec aliquid exterius dicitur, quod inten-

sowohl eine positive als vielmehr eine negative Intention des Ministers von Bedeutung ist. Sie gehen von der Borausssezung aus, daß der eigentliche Vollzieher des Sakramentes nicht der Minister sei, sondern Christus selbst und die Kirche, der Christus die Sakramente übergeben. An sich komme es daher auf die Intention des Ministers gar nicht an, sondern lediglich auf die Intention Christi und der Kirche. Die Intention Christi und der Kirche sei überall vorhanden, we das Sakrament rite verwaltet werde, und sie gebe dem Sakramente ohne alles Juthun des Ministers Kraft, sobald nur der letztere der Intention Christi und der Kirche nicht hemmend entgegentrete, dieser nicht gleichsam einen Obex vorschiebe. Ein solcher Obex wäre aber die negative Intention des Ministers. Doch würde auch sie nicht start genug sein, das Sakrament unkrästig zu machen, wenn sie nur in Gebanken bestünde, nicht auch zugleich in Worten und Geberden äufgerlich sich zu erkennen gebe.

Doch konnte keine dieser drei Ansichten die große Mehrzahl ber Scholastiker befriedigen. Die erstgenannte vermochte es nicht, benn nach ibr würde ja die Intention nichts besagen, als mas sich im Grunde von felbst verstand, wenn das Sakrament rite verwaltet werren sollte. Sie schloß nicht einmal die scherzweise geschehende Ertheilung des Satra-Man würde baher, wenn bieje Anficht allgemeine Anmentes aus. crkennung gefunden hätte, schwerlich auf die Intention für bie Länge ein Gewicht haben legen tonnen. Noch weniger fonnte fich bie zweite Unficht Beifall erringen, denn fie ftand mit dem von ieher anertannten Sape in Widerspruch, daß der persönliche Glaube des Minifters für bas Zustandekommen des Sakramentes gleichgültig sei. Anders verhielt es fich freilich mit ber britten Anficht. Gegen fie ließ fich gewiß nichts von Bedeutung einwenden, und sie würde ohne Zweifel allgemeine Anerkennung gefunden haben, wenn nicht zu der Beit, in welcher f ausgesprochen wurde, die Ansicht von der Nothwendigkeit einer positiven intentio mentalis bereits allgemein iu herrschaft gewesen wäre, welcher auch Albert und Thomas die ihrige nicht entgegen, fondern nur an bie Seite zu stellen wagten. Die folgenden Rirchenlehrer zweifelten baber

tionem contrariam exprimat, baptizatus est. Non enim sinc causa in sacramentis necessitatis, scilicet baptismo et quibusdam aliis, actus baptizantis tam solli cite expressus est ad intentionis expressionem. — Cf. Summ. qu. 64. art. 8: Minister sacramenti agit in persona totius ecclesiae, cujus est minister. In verbi autem, quae profert, exprimitur intentio ecclesiae, quae sufficit ad perfection nem sacramenti, nisi contrarium exterius exprimatur ex parte ministri vel recomplete to the sacramentum.

<sup>55)</sup> Die Ansicht des Thomas sucht unter Anderen Durandus (dist. 6. qu meta ausführlich zu widerlegen, der für die Nothwendigkeit einer Intentio menta

**h** nicht im Mindesten daran, daß eine eigentliche intentio mentalis n Zustandekommen des Sakramentes nothwendig sei<sup>55</sup>). Da sie aber ichwohl diese Ansicht in den beiden disher genannten Formen nicht ligen konnten, so war ihr Bemühen darauf gerichtet, eine neue, nämlich e solche Form derselben, zu finden, bei welcher die Forderung der tention als nicht unberechtigt erscheinen könnte, andererseits der Lehre, 3 die Gesinnung des Ministers ohne Einfluß auf das Sakrament sei, bet entgegengetreten werde.

'4. Diefe vierte Form der Lehre von der Intention hatte im efentlichen schon Hugo von St. Bictor, der zuerst überhaupt die thwendigkeit der Intention des Ministers geltend gemacht hatte. wir war sie bei ihm noch unausgebildet. Weiter entwickelt wurde sie n Wilhelm von Augerre, Alegander von Hales, Bonantura, Duns Stotus, Durandus und Gabriel Biel. uch ihnen ist unter der gesorderten Intention Folgendes zu verstehen: e besteht in der Hinrichtung der Gebanken des Minister auf etwas reisaches:

1. Bor Allem auf ben änßeren Alt ber fakramentlichen endlung, b. h. ber Minister muß die Abssicht haben, Alles das zu bachten, was zum Ritus des Sakramentes nothwendig gehört. Es also nicht genug, daß die Handlung thatssächlich dem Ritus der rche gemäß geschehe, sondern sie muß auch mit der Absicht geschehen, 1 hinsichtlich der Sakraments-Verwaltung bestehenden Vorschriften zu rügen, da nur in diesem Falle die Handlung ben Charakter einer rklich menschlichen Handlung hat 56).

2. Sobann müssen die Gebanken des Ministers aber auch auf n allgemeinen 3weck der Handlung hingerichtet sein, nämlich nauf, daß dieselbe von Christus dazu eingesetzt sei, die Heiligung des kenschen zu bewirken. Mit anderen Worten: der Minister muß die bsicht haben, das Sakrament als dasjenige zu verwalten, das von hristus die Bestimmung erhalten habe, eine bestimmte Wirkung hervor= rufen <sup>57</sup>). Dagegen braucht der Minister nicht den Zweck des Sa-

15

mentlich auch geltend macht, daß, wie allgemein anerfannt sei, die Ehe ohne inne-Consensus nicht zu Stande komme. Nullum est, sagt er, matrimonium, si deat interior consensus vel intentio animorum, quantumcunque flat exterius exssio verborum. Was aber von dem einen Sakramente in dieser Hinsicht wahr das müffe auch von den anderen gelten.

<sup>56)</sup> Scot. Op. Oxon. lib. IV. dist. 6. qu. 5. — Biel dist. 6. qu. 1. art. 2. 31. 3.

<sup>57)</sup> Biel dist. 1. qu. 2. art. 3. dub. 4: Requiritur intentio in conferente sanentum, qua intendit ministrare sacramentum, i. e. rem et verba exhibere luam es, quae ad certum effectum instituta sunt a Christo.

framentes in specie in Gebanken zu haben, d. h. es ist nicht nöthig, bak er bei seiner Sakraments-Berwaltung ein vollkommen flares Bewußtsein von der Wirkung im Einzelnen habe, welche nach ber Lebre ber Kirche das Sakrament hervorzurufen bestimmt ist, und biefe Birfung herbeizuführen die Absicht habe, sondern er braucht nur ben Zwed in genere im Bewußtsein zu haben, und zwar nicht ben letzten, fondern nur ben nächsten. Die Beabsichtigung des Zweckes in specie würde nämlich nicht nur die volle Renntniß dieses Zweckes seitens bes Minifters vorausseten, fondern auch den Glauben, daß burch bie Sakraments - Verwaltung biefer Zweck auch wirklich erreicht werbe. Wäre daher die Intention in diefem Sinne nothwendig, bann würde fein unmissender Briefter bie Sakramente aultig verwalten, viele Laien würden die Taufe nicht gültig spenden können, da viele unter ihnen Die specielle Wirkung ber Taufe gar nicht kennen, noch viel weniger würden Juben und heiden gültig taufen können, endlich würden alle biejenigen häretifer nicht im Stande fein, die Sakramente zu vollzieben, bie bezweifeln, ob die Lehre ber Kirche von der Birfung ber Satramente im Einzelnen die richtige sei, oder diese Lehre geradezu bestreiten. Denn unmöglich tann jemand beabsichtigen, etwas burch eine handlung zu erreichen, wovon er boch glaubt, daß es burch bieselbe nicht erreicht werden könne. Da nun, wie anerkannt, ungeachtet ber möglicher Beise bei ihnen vorhandenen Unwissenheit oder ihres Unglaubens jeber Laie, auch jeder Jude und Heibe, gültig taufen, jeder Getaufte gültig bas Chesakrament administriren, jeder Presbyter oder Bischof gültig bie übrigen Saframente verwalten tann, sobald nur die nöthige 31 tention bei ihm vorhanden ift, so folgt daraus, daß unter ber Intertion eben etwas Anderes verstanden werden muß, als eine folche, bie nur bei theologisch Gebildeten und Gläubigen vorhanden fein tann, bas fie nämlich als nur auf ben allgemeinen Zwect bes Satraments gerichtet gedacht werden muß 58).

3. Endlich müssen bie Gebanken bes Ministers auch auf ben him gerichtet sein, in dessen Auctorität und Kraft ber Minister bie Hand-

<sup>58)</sup> Bergl. die angeführten Stellen bei Stotus und Biel.

<sup>59)</sup> Bonavent. Breviloq. P. VI. c. 5: Dispensatio sacramentorum est opus hominis — ut ministri Christi. Hinc est, quod necesse est, quod flat ex intentione, qua quis intendat facere, quod Christus instituit.

<sup>60)</sup> Bonavent. 1. 1: Ipsa ecclesia sicut sacramenta a Christo accepit, sic ad fidelium salutem dispensat. — Cf. Thom. Summ. qu. 64. art. 8. — Biel dist. 23. qu. 1. not. 2.

<sup>61)</sup> Ålbert. M. dist. 5. art. 3: Illa fides, quae exigitur ad baptismum, est fides ecclesiae et non baptizantis. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4. — Biel dist. 1. qu. 2. art. 3. dub. 3.

lung vollzieht, nämlich auf Christus und die Kirche. Der eigentliche Bollzieher der Sakramente ist ja nur Christus. Der Minister vollzieht fie nicht in eigener, sondern nur in der Kraft Christi. Soll nun bas, was ber Minister thut, wirklich Erfolg haben, soll Christus fich zu bem Thun des Minifters bekennen, baburch bag er bas Saframent mittels besselben zu Stande kommen läßt, so muß letterer feine Handlung in Beziehung seten zu Christus. Dieg aber kann nur geschehen burch bie Intention. Der Minister muß nämlich bas Saframent mit bem Bewußtsein administriren, daß er hier im Namen, im Auftrage und in der Kraft Christi handele 59). Den Auftrag aber, die Saframente zu verwalten, hat urfprünglich nicht ber einzelne Minifter, fendern bie Rirche als folche erhalten. Der einzelne Minister tann fie baber nur im Auftrage ber Kirche und als ihr Repräsentant vermalten 60). Soll er nun wirklich bie Rirche hierin vertreten, sein Thun als Thun ber Kirche vor Gott gelten, so kann dieg nur baburch ge= fcheben, daß er fein eigenes Thun durch die Intention auch zur Rirche in Beziehung fest, d. b. baburch daß er die Saframente mit der beftimmten Absicht verwaltet, hierin in persona ecclesiae zu handeln. Anch ift ja zum Zustandekommen des Sakramentes die fides occlosiae wesentlich 61). Die versönliche fides des Ministers ist nur barum ohne Gewicht, weil der Minister als einzelne Person hier überhaupt nicht in Betracht kommt. Ebenso gewiß würde aber der Minister die Sakramente nicht zu Stande bringen, wenn er bei Berwaltung derfelben nicht in fide ecclesiae handelte 62), b. h. mit ber Intention bas zu thun, was bie Rirche glaubt, und wozu auch nur sie allein vermöge ihres allezeit rechten Glaubens befähigt ift 68).

Man erkennt übrigens hieraus, daß die Scholastiker, indem fie die Lehre von der intentio ministri aufstellten, keinesweges das Intereffe hatten, die Subjektivität des Ministers irgendwie in den Bordergrund zu stellen und hierdurch, wie man meinen könnte, der Lehre von ber Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato eine Art Gegengewicht zu leisten, sondern daß man umgekehrt durch diese Lehre gerade

<sup>62)</sup> Biel dist. 3. qu. un. art. 2. concl. 3: Sacramenta habent veritatem in fide ecclesiae, non personae.

<sup>63)</sup> Biel dist. 6. qu. 1. art. 3. dub. 6: In sacramentis dirigit fides ecclesiae intentionem, eo quod intentio requisita est intendere facere id, quod ecclesia credit seu intendit. Unde sic intendendo quod ecclesia intendit, baptizans fit minister ecclesiae, etiamsi fuerit haereticus. Facit enim opus ecclesiae. Si enim non intenderet quod intendit ecclesia, sed quod intenderet haeresis, non baptizaret. Siout igitur, quando baptizat fidelis, intentionem ejus dirigit fides propria, sic, quando baptizat haereticus, intentionem ejus dirigit fides ecclesiae, quia intendit, quod ecclesia intendit.

aussprechen wollte, daß es bei den Sakramenten auf den Minister und auf die durch ihn vollbrachte Handlung als solche gar nicht ankomme, sondern lediglich auf Christum und die Kirche, daß die Handlung als solche, wenn sie auch äußerlich völlig als sakramentliche Handlung erscheine, bennoch nicht als Sakrament anzuschen sei, wenn man nicht das Recht habe anzunehmen, daß die Handlung die von Christus eingesetzte und der Kirche übergebene sein solle.

Wenn man nun unter ber Intention nach ber herrschenden Anficht die Hinrichtung ber Gebanken bes Ministers auf jenes Dreifache verstand, so forderte man jedoch nicht, daß ber Minister, damit bas Sakrament zu Stande komme, die Intention von Anfang bis zu Ende ber Handlung in gleicher Lebendigkeit und Rlarheit festhalte, und nahm baher nicht an, daß jede Abschweifung der Gedanken das Sakrament sogleich unkräftig mache. Bielmehr war man darin einstimmig, daß eine berartige Forderung eine unbillige und ber Minister schwerlich im Stande sein würde ihr zu genügen. Es sei hinreichend, wenn bie Handlung aus einer vollkommen klaren und lebendigen Intention bervorgehe und fraft derselben geschehe. Man fprach diefen Bebanken in ber Regel so aus, daß man sagte: die Intention brauche nicht nothwendig eine actualis zu fein, fondern es genüge eine virtualis 64). Dagegen erflärte man eine intentio habitualis, wie sie anch im Zustande des gebundenen Bewußtseins, 3. B. bei Trunkenen ober Träumenden, vorhanden sein könne, für ungenügend 65). Ebenso forberte man, daß die Intention mit der äußeren faframentlichen handlung und ben bei ihr zu sprechenden Worten gleichzeitig vorhanden sei 66).

Uebrigens stimmten die Vertreter aller verschiedenen Ansichten über die erforderliche Intention darin mit einander überein, diese näher als intentio id faciendi, quod facit ecclesia oder quod intendit ecclesia u bestimmen<sup>67</sup>). Man bediente sich dieser Formel deßhalb mit besonderen Vorliebe, weil sie den genaueren Begriff der Intention unbestimmt ließ, so daß jede der verschiedenen Ansichten sich mit ihr vereinigen

<sup>64)</sup> Biel l. l. art. 2. concl. 5: Non requiritur intentio actualis, quia deuminstituens sacramentum baptismi tamquam sacramentum necessarium ad saluteninon obligavit hominem ad impossibile vel nimis difficile. Sed non distrahi impossibile vel valde difficile, quia non est in potestate nostra, quibus visis tampa gamur. Ergo non obligavit baptizantem, ut in actu baptizandi non distrahiuminon actu cogitat et per consequens nec intendit ad baptismum, quia non potemie tendere, quia intendere praesupponit cogitare, sicut actu voluntais actum interdere. — Sufficit in baptizante, quo aliquando habuit intendionem astuminemie tenderes.

liek. In der Regel freilich wollte man mit ihr aussprechen, daß die Intention bes Ministers sich nicht nothwendig auf die Wirtung bes Saframentes im Einzelnen binzurichten babe, fonbern baf es genüge, wenn ber Minister gang im Allgemeinen beabsichtige, bie Wirfung berporzubringen, welche bie Rirche bezeichnet, auch wenn er bieje Wirfung nicht tenne ober bie Lehre ber Kirche in diesem Bunkte mißbillige. Doc lag bas nicht nothwendig in den Worten. Bielmehr konnte auch jede andere ber mitgetheilten Unsichten mit ihnen vereinigt werden. Wenn aus biesem Grunde die Formel nicht ganz passend erscheint, um den wahren Begriff ber Intention deutlich auszusprechen, so hätte man aber auch beghalb Bebenken tragen follen, der Formel fich zu bedienen, weil fie bei genauerer Betrachtung mit ber Lehre, daß jeder häretiter und Ungläubige als folcher bie Saframente gültig verwalten tonne, weil bie erforderliche Intention mit jeder Art von Häresie und Unglauben zufammen bestehen tonne, in offenbarem Biderspruch steht. Es kann nämlich teinem Zweifel unterworfen fein, daß unter ber ecclosia, von welcher bie formel redet, nur bie römische Rirche verstanden werbe. ba eine andere Gemeinschaft als Rirche überhaupt nicht anerkannt war. Ift bieft aber richtig, bann tann gemäß ber Formel ein bäretischer Presbyter, ber die Lehre der römischen Rirche von der Transsubstantiation bestreitet, bei ber Consertation ber eucharistischen Elemente bie nothwendige Intention offenbar nicht haben. Denn wie könnte er bas beabsichtigen, beffen Möglichkeit er eben beftreitet? Und boch war allgemein angenommen, daß auch ein folcher, ja fogar auch ein die ganze Abendmahlsfeier für eine leere Ceremonie haltender Priefter bie er= forderliche Intention haben könne. Einen Bersuch, Dieje Schwierig= keit zu beseitigen, macht Gabriel Biel, wenn er lehrt, unter ber intentio id faciendi, quod facit ecclesia könne auch eine nur conbitionale Intention verstanden werden, nämlich eine folche, burch welche ber Minister beabsichtige, das durch die Sakraments-Berwaltung

tentionem actualem baptizandi vel non. Intelligendum tamen est, quod descenderit ille actus absque omni motu voluntatis contrario.

<sup>65)</sup> Biel l.l.: Non sufficit habitualis intentio, quia illa potest esse in dorniente, immo in habente contrariam intentionem actualem. Sed neuter horum Daptisat. Nam si quis plebanus habens habitum baptizandi in somno baptizaret puerum, quod non est impossibile, quoniam quidem in somno quidam ambulant et mirabiles operationes exercent; similiter si talis ex malitia (licet exterius ablueret) intenderet actualiter non baptizare, neuter baptizaret, quamvis uterque haberet intentionem habitualem. Item propter solum habitum inexistentem actus non dicitur humanus, licet sit conformis propter habitum actui humano.

<sup>66)</sup> Biel l. l. concl. 8.

<sup>67)</sup> Diefe Formel wurde auch vom Concil zu Florenz (decret. pro Armen.) ausdrücklich bestätigt.

hervorzubringen, was eintreten würde, wenn die Lehre der römischen Kirche die richtige wäre, obgleich er selbst diese nicht für richtig balte. und baber an die von der römischen Kirche angenommene Birkung nicht glaube 68). Doch ift eine solche conditionale Intention in Wirklichkeit offenbar nur ba möglich, wo man an ber Richtigkeit ber Lebre ber römischen Kirche nur zweifelt, nicht aber, wo man eine von diefer burchaus verschiedene positive Ansicht von ber Wirfung bes Saframentes gewonnen hat. Man wird daher nicht leugnen können, daß die von jener Formel geforderte Intention mit gewissen Formen der Bärefie nicht zusammen bestehen könne 69), fo fehr bieg auch von ber Debrzahl ber Scholastifer geleugnet wird, und baß baber die Formel nicht geeignet sei, um den von der Kirche anerkannten Begriff von der Intention treu auszubrücken. Bertheidigen ließe fich die Formel nur bann, wenn man fich entweder bazu verstehen könnte zu fagen, fie fordere nur. baf ber Minister die allgemeine Intention hinsichtlich der Berwaltung ber Sakramente mit der römischen Kirche theile, nämlich: das zu Stande m bringen, was Chriftus eingesett hat, ganz abgesehen bavon, wie die römische Kirche selbst über die Absicht Christi urtheile, ober: ber Ausbrud occlosia sei hier in einem weiteren Sinne zu nehmen: von ber Rirche Christi überhaupt. Allein, wenngleich biefer Gebanke ben Scholastikern nicht ganz fremd ift, wie fie badurch zu erkennen geben. baß sie die Intention mitunter auch als intentio, ut fiat id, quod Christus instituit ober quod faciunt Christiani ober noch allgemeiner quod geritur ab aliis, dum conficitur sacramentum, bestimmen, so tann boch fein

<sup>68)</sup> Biel dist. 13. qu. 1. art. 3. dub. 2: Dubitatur de haeretico sacerdote non credente panem transsubstantiari in corpus Christi. Ille enim (dicunt) non potcst habere intentionem conficiendi, licet possit verba formalia super debitam proferre materiam. Cum enim non credit, hoc posse per eum fieri, quomodo potest intendere id facere? Et si dicis: Potest intendere id facere, quod ecclesia intendit feri, contra: ecclesia intendit fleri transsubstantiationem panis in corpus Christi. Hoc autem non potest haereticus intendere, quia non credit hoc posse fieri. — Spicrauf antwortet Biel: Videtur, quod potest habere intentionem sufficientem, et hoc tam in genere, quam in specie. In genere: Potest enim talis haereticus proferendo verba intendere, ut flat id quod Christus instituit, si fieri potest , licet non cred at id fieri posse; sicut doctus a carminatrice potest proferre verba carminis ea intentione, ut flat, quod carminatrix credit fieri, licet non credat aliquid fleri. Similiter in specie: potest haereticus talis velle fieri conversionem, licet credat id esse impossibile, quia voluntas est impossibilium. Posseenim homo velle volare, et si quis mihi hoc diceret: hoc fac et volabis, possen hoc facere, ut volarem, id est hoc facere et hoc faciendo velle volare, licet non crederem me posse volare etiam hoc faciendo. Et haec intentio conditio nalis: valeat si potest, vel non conditionalis cum fide, quod nor fieret, sufficit ad conficiendum. 69) Dicf fcicit auch Biel zu fühlen, wenn et a. a. D. fagt: Videtur, quo-

<sup>69)</sup> Dieß scheint auch Biel zu fühlen, wenn er a. a. D. sagt: Videtur, quoqui omnino induditanter erederet, nullo modo posse sieri conversionem, vir haber possit intentionem in prolatione verborum. Et hoc videtur sentire magister, cur

Zweifel darüber bestehen, daß jene Formel denselben nicht ausdrücken foll 70).

Ob übrigens, wenn ein Saframent im Scherz oder im Spiel ertheilt worden, die erforderliche Intention angenommen werden dürfe, und also ein solches Saframent für gültig zu achten sei, darüber blieb während der ganzen Zeit der Scholastif die Ansicht schwankend. Während z. B. Albert mit Hugo urtheilte, die Intention sei auch in diesem Falle möglich, hatte dagegen Thomas die entgegengesetet Ansicht, Wilhelm von Auxerre aber hielt es wenigstens für zweiselhaft nnd meinte, man könne sich in solchem Falle nur durch Gebet von Gott selbst Austunst erbitten.

Die Concile von Florenz<sup>71</sup>) und von Trient<sup>72</sup>) fomie der römische Katechismus<sup>73</sup>) haben zwar, wie bereits bemerkt, die Lehre von der Nothwendigkeit der Intention des Ministers anerkannt, boch nur mit ganz allgemeinen Ausdrücken, ohne darüber eine Entscheidung zu geben, welche der verschiedenen die dahin aufgestellten Ansichten die richtige sei, so daß auch seitem jede dieser verschiedenen Meinungen in der römischen Kirche sich geltend zu machen das Recht hat. Nur das Eine spricht das Concil von Trient bei Gelegenheit der Besprechung des Bußsakramentes deutlich aus, daß die Ertheilung des Sakramentes im Scherz mit der erforderlichen Intention nicht zusammen bestehen könne. In die Intention scheit hier vorzugsweise darein gescht zu werden, daß der Minister im Ernst (serio, nicht joco) handele<sup>74</sup>).

71) Decret. pro Armen.

72) Sess. VII. de sacram. in gen. can. 11. cf. de bapt. can. 4. — sess. XIV. de poen. cap. 6. u. can. 9.

73) P. II. c. 1. qu. 16.

74) Sess. XIV. de poen. cap. 6. u. can. 9.

dicit: "Sed si non oredit de illo mysterio sicut veritas habet, numquid potest intendere id conficere, et si non intendit, numquid conficit? Et si magister sentit, ideo haereticum non conficere, quia intentionem non habet, vera est opinio magistri. Si tamen habet voluntatem, ut fiat, quamvis impossibile putet, et ideo proferat verba, vere consecrat.

<sup>70)</sup> Anders in der nach fcholaftischen Beit, in der allerdings manche römische Theologen den Ausdruct ecclesia in jener Formel allgemeiner fassen, wie Bellarmin, de sacram. I, 27: Sententia Catholicorum est, requiri intentionem faciendi, quod facit ecclesia. — Sunt autem notanda: — — Non est opus, intendere, quod facit ecclesia Romana, sed quod facit vera ecclesia, quaecunque illa sit, vel quod Christus instituit, vel quod facit ceclesia Genevensis, intendit facere, quod facit ecclesia universalis — — quia putat illam esse membrum ecclemiae verae universalis. — Non tollit efficaciam sacramenti error ministri circa ecclesiam, sed defectus intentionis.

c) Ferner wurde zum Zustandekommen des Sakramentes auch eine äußere Thätigkeit seitens des Ministers gefordert, da ohne dies das Sakrament die ihm wesentliche Materie und Form nicht würde haben können. Welche Thätigkeit näher für nothwendig erachtet wurde, richtete sich nach der Eigenthümlichkeit der einzelnen Sakramente. Fest stand nur, daß sie jedenfalls in etwas Doppeltem bestehe: 1. in einer äußeren sichtbaren Handlung, wie der immersio oder lotio bei der Tause, der handussegung oder chrismatio bei der Constitution, ber unctio bei der letzten Delung; 2. in dem Aussprechen gemisser welche die äußere Handlung begleiten, und gewöhnlich die Form des Sakramentes ausmachen <sup>75</sup>). Doch wurde bei mehreren Sakramenten auch noch 3. eine dem Sakrament selbst vorangehende Weihung der Materie für wesentlich gehalten <sup>76</sup>).

Daß durch diese Forderung alle diejenigen, welche durch körperliche Gebrechen verhindert sind, die für das Sakrament wesentlichen Handlungen zu vollziehen, oder unfähig sind, in einer deutlich wahrnehmbaren Weise zu reden, von der Verwaltung der Sakramente ausgeschlossen sicht von den meisten Schlächtierständlich übergangen werden, wenn es nicht von den meisten Scholastikern ausdrücklich hervorgehoben würde 77), und daher der Bollständigkeit wegen auch hier zu erwähnen wäre.

d) Ebenso ist hervorzuheben, daß nach der allgemeinen Ansicht ber Minister, wenn das Sakrament zu Stande kommen soll, von dem Empfänger desselben verschieden sein muß, daß also Niemand, auch nicht im Falle der Noth, sich selbst taufen, confirmiren u. s. w. kann <sup>78</sup>). Ausgenommen wurde hiervon nur das Sakrament der Eucharistie <sup>79</sup>), das aber, streng genommen, insofern keine wirkliche Ausnahme bilbet, als nach der Lehre der Scholastik dieses Sakrament nicht erst burch den Empfang, sondern scholastik die Consekration zu Stande kommt. Dagegen kann man nicht mit Recht auch die Ehe ausnehmen.

79) Conc. Tolet. XII. (a. 681.) can. 5. — Conc. Trident. sess. XIII. c. 8. 80) De bapt. VII, 53. — contr. Parmen. II, 13. — ad Fortunatum: etian

laicos solere dare sacramentum, quod acceperunt, solemus audire.

81) Epist. ad episc. per Lucaniam c. 9. 10. (a. 494.): Quod et laicis christianis facere plerumque conceditur.

<sup>75)</sup> Petr. Palud. dist. 3. qu. 3. — Biel dist. 6. qu. 1. not. 2. — dist. 23. qu. 1. art. 3. dub. 6.

<sup>76)</sup> Thom. dist. 16. qu. 1. art. 1: In sacramentis, quae habent pro materia aliquam rem corporalem, est duplex actus ministri ecclesiae, scil. sanctificatio materiae per verbum dei et applicatio materiae ad eum, qui sacramentum suscipit-

<sup>77)</sup> S. B. Biel dist. 6. qu. 1. art. 2. concl. 1. coroll. 1. u. concl. 3. coroll.
78) Innocent. III. (decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 42. c. 4.). — Concil.
Nemaus. (a. 1284.): Si quis se ipsum baptizaverit, talem non esse baptizature coclesia judicabit. — Scot. dist. 6. qu. 4. — Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1 = Inter ministrum, suscipientem, materiam et formam debet esse distinctio.

Denn wenngleich bei ihr ber Minister auch zugleich für ben Empfänger gehalten wurde, jo nahm man boch nicht an, daß der Minister dieses Saframentes es fich felbst reiche, sondern vielmehr, daß jeder von beiden Brautleuten es bem andern spende, jeder es von dem andern empfange.

e) Dagegen war man nicht zu allen Zeiten barüber völlig einig, ob bas Berhältniß bes Ministers zur Kirche für bas Zustandetommen bes Satramentes von Bedeutung sei ober nicht. 3m Folgenden foll baber furz entwickelt werden, wie die einzelnen Sakramente zu den verschiedenen Zeiten in Diefer Hinsicht beurtheilt worden feien.

Bas zunächst bie Taufe betrifft, so stand in ben ersten Jahrbunderten der criftlichen Rirche allgemein fest, daß dieselbe nur von einem getauften Chriften gültig gespendet werden tonne, und daß baber jeder, ber bie Taufe von einem Nichtgetauften empfangen habe, als in Babrbeit noch nicht getauft anzuschen sei. So urtheilten damals alle verschiedenen Barteien ber christlichen Rirche, nicht bloß bie norbafritanischen, kleinasiatischen und alexandrinischen Kirchenlehrer des 3. und 4. Jahrhunderts und überhaupt alle biejenigen, welche die Bäretikertaufe verwarfen, sondern auch die hinsichtlich der Häretikertaufe auf ber entgegengesetten Seite stehenden Lebrer fämmtlich bis zum 7. Jahrhundert, 3. B. Augustinus 80), der Papst Gelasius I. 81), Isidorus von Sevilla 82), Gregor III. 83) und Andere 84). Dagegen fing seit dem 7. Jahrhundert die Ansicht der Kirche hierüber an sich zu verändern. Die erste Spur bavon findet sich in einer dem Isidor zugeschriebenen Bemerkung, welche aussagt, daß der römische Bischof auch eine von einem Heiden vollzogene Taufe anerkenne 85). Eben diefe Anficht wird bem Bapft Sergius I. 86) zugeschrieben. Seit bem 9. Jahrhundert war iber allgemein anerkannt, daß auch ein Jude und Beide gültig zu taufen bejähigt fei 87). Wenn nun in biefem Punkte in ber alten Rirche eine

5

Ę

<sup>82)</sup> Bei Gratian. P. II. c. 1. qu. 1. cap. 59: Si quis per ignorantiam ordina-tur, antequam baptizetur, debent ab co baptizati iterum baptizari. cf. Isidor. de . 4 eccles. offic. lib. II. c. 24.

<sup>88)</sup> Epist. ad Bonif. episc. (a. 738.): Quos a paganis baptizatos esse asseruisti, si ita habetur, ut denuo baptizes in nomine Trinitatis mandamus.

<sup>84)</sup> Capitul. VI, 94: Si quis presbyter ordinatus deprehenderit, se non esse baptizatum, baptizetur et ordinetur iterum, et omnes, quos prius baptizavit. 85) Gratian. P. II. c. 1. qu. 1. cap. 59: Romanus pontifex non hominem ju-

dicat, qui baptizat, sed spiritum dei subministrare gratiam baptismi, licet paga-

nus sit, qui baptizat. 86) Concil. Compend. (a. 757.) can. 9. (b. Gratian P. II. c. 1. qu. 1. 86) Concil. Compend. (a. 757.) can. 9. (b. Gratian P. II. c. 1. qu. 1. cap. 160.): Quodsi quis baptizatus est a presbytero non baptizato, et sancta trinitas in ipso baptismo invocata fuerit, baptizatus est, sicut Sergius papa dixit.

<sup>87)</sup> Nicol. I. respons. ad consulta Bulgarorum cap. 104. - Algeri lib. de miscricordia et justitia P.I. c. 52. - Thom. sentt. lib. IV. dist. 5. qu. 2. art. 1.:

ganz andere Ansicht herrschte, als später, die später zur Geltung getommene aber über die ältere ohne allen Streit allmählig den Sieg gewann, tam es bagegen ichon fehr frühzeitig barüber zu einem beftigen Rampfe, ob auch ein zwar getaufter, aber einer häretischen Gemeinschaft angehöriger Christ zu taufen befähigt sei. 3m 2., 3. und 4. Jahrhundert war die Kirche in diefer Streitfrage in zwei Parteien getheilt. Der, wie es scheint, größere Theil der Kirche vertrat die strengere Ansicht: daß die Repertaufe ungültig sei, indem man geltend machte, daß ber beilige Geift nur ba wirke, wo er überhaupt vorhanden sei, vorhanden sei ber heilige Beift aber nur in ber allgemeinen Kirche. Bu diefer Lebre bekannten fich im 3. Jahr hundert die meisten nordafrikanischen 88), kleinasiatischen 89) und aleranbrinischen 90) Rirchenlehrer, die Novatianer 91) und ein Theil der ihrischen Rirche 92), später auch die Eunomianer 93) und Donatisten 94). Dagegen wurde von der römischen Kirche 95) die mildere Anficht vertreten: daß bie von häretikern ertheilte Taufe, sobald bieselbe nur in ber gebörigen Form vollzogen worden, zwar nicht das, wozu fie bestimmt fei, Bergebung ber Sünden und Wiedergeburt, zu wirken im Stande fei, fo lange der Getaufte nicht der allgemeinen Kirche angehöre, daß fie aber boch als wirkliches Sakrament anzusehen sei und daher, falls ein so Getaufter in die allgemeine Kirche übertrete, an ihm die Taufe nicht zu wiederholen, sondern die bereits empfangene nur burch handauflegung zu bestätigen sei. Man machte für diese Ansicht geltend, daß ja überhaupt nicht ber Minister, sondern Gott es sei, welcher die Tanfe zum Sakrament mache, daß Gott aber, fo gewiß er die Taufe eingesett, fo gewiß auch ohne Rücksicht auf die Berfon des Ministers fich zu ber felben bekenne, sobald sie nur der Einsetzung gemäß unter Anrufum bes göttlichen Namens gespendet werbe. Ging die erstere Partei von bem Begriff ber Kirche aus und glaubte diesem ben Begriff bes Se

234

Non baptizatus potest baptizare. — Petr. Palud. dist. 5. qu. 2. art. 1. — Biel dist. 6. qu. 1. art. 2. concl. 1. — Conc. Lateran. IV. c. 1. — Concil. Florent decret. pro Armen. — Cat. Roman. P. II. c. 2. qu. 18.

<sup>88)</sup> So Tertull. de bapt. c. 15. de præssoript. hæerett. c. 12. de pude. c. 19., ber Bifchof Agrippinus von Carthago und die unter ihm zu Carthago (um 200) gehaltene Synode, fodann Cyprian und drei unter ihm in den Jahren 255 und 256 gehaltene Synoden zu Carthago.

<sup>89)</sup> So Firmilian, Bifchof von Cafarea und bie Synoben zu Ifonium und Synnaba (ef. Dionys. Alex. bei Euseb. h. e. VII, 6.).

<sup>90)</sup> So Clemens (strom. I, 19) und Dyonifius von Aleranbri en (Euseb. h. e. V, 5.).

<sup>91)</sup> Die Novatianer erflärten nur die in ihrer eigenen Gemeinschaft vollzogerun Laufen für gültig, und tauften daher auch die aus der katholischen Kirche zu ihrum Uebertretenden noch einmal.

<sup>92)</sup> Constit. apostol. VI, 15. cf. Canon. apost. 45. 46. 67.

framentes unterordnen zu müffen, fo ging, wie hieraus erkennbar wird, bie zweite Partei von dem Begriff bes Satramentes aus, b. b. fie ftellte ben Sat als leitenden voran, daß bas Wort Chrifti unter allen Umftänden fräftig fein muffe, und bag baber eine von Chriftus zum Gatrament bestimmte Handlung sicher Sakrament sei, sobald nur ber Mensch bei Bollziehung derselben ber Anordnung Christi gemäß verfabre. Die lettere Ausicht erlangte, wenngleich nach längeren Rämpfen, Für fie erklärten fich die angesehensten Rirchenlehrer 96) ben Sieg. fowie eine Reibe von Synoden 97). Schon seit dem 4. Jahrhundert tann biefelbe als die herrschende angesehen werden, und sie wurde auch auf ben Concilien zu Florenz 98) und zu Trient 99) ausbrücklich anertannt.

Ganz anders als die häretische Taufe wurde in der alten Kirche bie baretische Sandauflegung beurtheilt. Benn über die Gültigkeit jener die Ansicht ber Kirche bis zum 4. Jahrhundert durchaus schwantend war und erst seitdem sich befestigte, so bestand dagegen über die häretische Hantauflegung bis zum 12. Jahrhundert durchaus keine Berfcbiebenbeit ber Meinung, indem Alle obne Ausnahme, auch bie, welche bie häretische Taufe anerkannten, jene verwarfen. Daber benn die berrichende Praxis war, bei benen, die in einer häretischen Gemeinschaft Taufe und Handauflegung erhalten hatten, zwar nicht die Taufe, wohl aber die Handauflegung zu wiederholen, wenn sie in die allgemeine Rirche übertraten 100). Der Grund, weghalb man bie handauflegung in Diefer Hinsicht anders beurtheilte, als die Taufe, war ein doppelter: 1. weil man die Confirmation anfangs ja gar nicht als besonderes Satrament betrachtete, sondern nur als Ergänzung und Bestätigung ber Taufe, auch fich ein Wort Christi, durch welches die Confirmation ein= gefest worden, nicht nachweisen ließ, so daß also das, um bessen willen man vorzugsweise die Repertaufe glaubte für fräftig halten zu müssen,

99) Sess. VII. de bapt. can. 4. 100) Bergl. oben Abichn, VI. S. 83.

<sup>93)</sup> Sozomen. h. e. VI, 26.

<sup>94)</sup> Optat. Milev. de schism. Donat. V, 8.

<sup>95)</sup> An ihrer Spite fand befanntlich als hauptvertheibiger biefer Anficht ber tomifde Bifchof Stephanus (Cf. Cyprian. epist. 74.).

<sup>96)</sup> Basil. epist. can. I. — Gregor. Nazianz. orat. 40. — Augustin. 4e bapt. contr. Donat. lib. III. c. 15. §. 20. lib. IV. c. 1. §. 1. c. 4. §. 5. c. 10. § 14. c. 12. §. 18. lib. V. c. 8. §. 9. etc. — Optat. Milev. de schismat. Donat. 1b. I. c. 10. lib. II. c. 10. lib. V. c. 3. 7. sq. — Fulgent. Rusp. de fide c. 29.  $\mathbf{M}$ 

<sup>97)</sup> So bie erfte Spnobe ju Arles (a. 314.) can. 8. cf. can. 28., bie öfumen. <sup>34</sup> Nicaa (a. 325.) can. 8., bie zu Carthago (a. 348.) can. 1. 14., zu Laobicea (e. a. 352.) can. 7. 8., zu Conftantinopel (a. 381.) can. 7., die zweite zu Arles (a. 443) can. 17., bic zu Rouen (a. 650.) can 5., das Concil. Quinisextum (a. 692.) can. 95. 98) Decret pro Armen.

bei biefer fehlte. 2. Weil man über die Wirfung der Confirmation ganz anders urtheilte, als über die der Taufe. Bei letterer nahm man nämlich, worauf wir später wieder zurücktommen werden, eine boppelte Wirkung an, eine allgemeine, die man sich als in jedem Falle, in welchem bas Sakrament überhaupt zu Stande komme, eintretend bachte, und eine besondere (die Gnadenwirfung), deren Eintritt man von befonderen Bedingungen abhängig sich vorstellte. Durch biese Unterscheidung wurde es möglich, der Taufe auch außerhalb der allgemeinen Rirche eine Wirfung zuzugestehen, ohne bag man bem Sate, bag nur in der allgemeinen Kirche das Heil zu erlangen sei, zu nahe trat Dagegen ichrieb man ber Confirmation nur eine Gnadenwirfung. nämlich die Mittheilung des heiligen Geistes, zu. Dag aber ber beilige Geist in einer häretischen Gemeinschaft nicht vorhanden sei, und bem gemäß auch nicht mitgetheilt werben tonne, barin ftimmten Alle mit einander überein. Wie konnte alfo in einer häretischen Gemeinschaft bie Confirmation fräftig fein, wenn boch ras, was fie allein mitzutheilen bestimmt war, in ihr nicht gegeben werden konnte? Zwar wurde von Manchen mit Recht eingewendet, daß auch die Wirkung der Taufe nicht ohne bie Thätigkeit des heiligen Geistes ju Stande kommen tonne, und baß also, wenn ber heilige Geift überhaupt in einer häretischen Ge meinschaft nicht wirke, consequenter Beise angenommen werben müßte,

<sup>101)</sup> Cypriani epist. 74: Si iccirco apud haereticos ecclesia non est, quis una est et dividi non potest, si ideo illic spiritus s. non est, quia unus est, et esse apud profanos et extraneos non potest, utique et baptisma, quod in eadem unitate consistit, esse apud haereticos non potest, quia separari neque ab ecclesia neque a spiritu s. potest. Aut si effectum baptismi majestati nominis tribuust, ut qui in nomine Jesu Christi ubicunque et quomodocunque baptizantur, innovati et sanctificati judicentur, cur non in ejusdem Christi nomine illic et manus baptizato imponitur ad accipiendum spiritum sanctum? Cur eadem ejusdem majestas nominis non praevalet in manus impositione, quam valuisse contendunt in baptismi sanctificatione? Nam si potest quis extra ecclesiam natus templum dei fieri, cur non possit super templum et spiritus s. infundi? Qui enim peccatis in baptismo expositis sanctificatus est et in novum hominem spiritaliter reformatus, ad accipiendum spiritum s. idoneus factus non est? Quando apostolus dicat: quot quot in Christo baptizati estis, Christum induistis, qui potest apud haereticos baptizatus Christum induere, multo magis potest spiritum s., quem Christus misit, accipere. Caeterum major erit mittente qui missus est, ut incipiat foris baptizatus Christum quidem induisse, sed spiritum s. non potuisse percipere, quasi possit aut sine spiritu Christus indui aut a Christo spiritus separari. Illud quoque ineptum, ut, cum nativitas secunda spiritalis sit, qua in Christo per lavacrum regenerationis nascimur, dicant, quod possit quis apud haereticos spiritaliter na-sci, ubi spiritum negant esse. Peccata enim purgare et hominem sanctificare aqua sola non potest, nisi habeat et Spiritum s. Quare aut et spiritum necesse est concedant esse illic, ubi baptisma esse dicunt, aut nec baptisma est, ubi spiritus non est, quia baptisma esse sine spiritu non potest. - Achulich Firmilian (Cypr. epist. 75.): Si non mentitur apostolus dicens: Quotquot in Christo tincti estis, Christum induistis, utique qui illic in Christo baptizatus est, induit Christum. Si autem induit Christum, accipere potuit et spiritum sanctum, qui a

bağ auch bie Taufe ber häretiker traftlos fei, wenn man aber nicht glaube bieg annehmen zu tonnen, tein genügender Grund vorhanden fei, ber Confirmation ber Häretiker alle Kraft abzusprechen 101). Doch sette man fich über bieje Inconsequenz leicht hinweg, fo lange man noch nicht baran gewöhnt war, die Confirmation mit der Taufe auf völlig gleiche Linie zu stellen und über die Wirtung jener im Berhältniß zu der diefer noch nicht zu völliger Klarheit gelangt war. Letteres geschah erst im Zeitalter ber Scholastit, in welchem auch insofern hinsichtlich ber Lebre von ber Confirmation ein Fortschritt gemacht wurde, als man auch bei ibr zwischen einer allgemeinen (bem Charafter) und einer besonderen Birtung (ber Confirmationsgnade) zu unterscheiden anfing. Die Folge bavon war, bag man erst jest bas von der Taufe längft Anerkannte auch auf bie Confirmation übertrug, und nun auch von ihr, wie von ber Taufe, lehrte, baß sie auch außerhalb der allgemeinen Rirche gültig gespendet werben tonne, bag jeboch bie fo Confirmirten nur bes Charafters, nicht aber ber Gnadenwirtung bieses Satramentes theilhaftig werden, so lange fie außerhalb ber allgemeinen Rirche verharren und sich nicht der von ber Rirche geforderten Buße unterworfen haben 102).

Wie mit ber Confirmation, verhielt es sich in dieser Hinsicht auch mit ben übrigen Sakramenten, mit Ausnahme ber Ordination, indem diese fämmtlich, wenn sie außerhalb der allgemeinen Kirche em=

Christo missus est, et frustra illi venienti ad accipiendum spiritum manus imponitur. — — Si in nomine Christi valuit foris baptisma ad hominem purgandum, in ejusdem Christi nomine valere illic potuit et manus impositio ad accipiendum spiritum s., et incipient caetera quoque, quae apud haereticos aguntur, justa et legitima videri, quando in nomine Christi geruntur. — Bergl. auch Hieron. dialog. adv. Lucifer.: Quum in Patrem et Filium et Spiritum sanctum baptizatus homo templum domini fiat, quum veteri aede destructa novum trini-tatis delubrum aedificetur, quomodo dicis, sine adventu Spiritus s. apud Arianos peccata posse dimitti? Quomodo antiquis sordibus anima purgatur, quae sanctum non habet spiritum? Neque enim aqua lavat animam, sed prius ipsa lavatur a Spiritu, ut alios lavare spiritualiter possit. Spiritus, inquit Moyses, domini ferebatur super aquas. Ex quo apparet, baptisma non esse sine Spiritu sancto. Bethesda, lacus Judaeae, nisi per adventum angeli debilitata corporaliter membra sanare non poterat, et tu mihi aqua simplici quasi de balneo animam lotam producis? Ipse dominus noster Jesus Christus, qui non tam mundatus est lava-cro quam in lavacro suo universas aquas mundavit, statim ut caput extulit de fluento Spiritum s. accepit, non quod unquam sine Spiritu s. fuerit, quippe qui de Spiritu s. in carne natus est, sed ut illud nobis monstrarctur vorum esse baptisma, quo Spiritus s. adveniat. Igitur si Arianus Spiritum s. non potest dare, ne baptizare quidem potest, quia ecclesiae baptisma sine Spiritu s. nullum est. Tu vero quum baptizatum ab eo recipias et postea invoces Spiritum s., aut baptizare eum debes, quia sine Spiritu s. non potuit baptizari, aut, si est baptizatus in spiritu, desine ei invocare Spiritum, quem tunc, quum baptizaretur, accepit.

<sup>102)</sup> Gerochi Reichersb. epist. ad Bernard. abb. de simonia §. 31. — Petr. Lomb. dist. 13. A. — Guil. Altissiod. lib. VI. tr. 8. qu. 3. — Thom. Aqu. dist. 25. qu. 1. art. 2. — Durand. dist. 25. qu 1. §. 7. dist. 13. qu. 1. §. 10. 13. — Biel dist. 13. qu. 1. art. 2. concl. 3. art. 3. dub. 2.

pfangen worben waren, fast einstimmig bis zum Zeitalter ber Scholaftik für ungültig erklärt wurden. In diesem Sinne sprach sich 2. B. Cyprian 103), Firmilian 104), Hieronymus 105), Leo ber Große 106), Brosper Aquita= nus 107), ber Papst Belagius 108), ber Carbinal Humbert 109), ja auch noch Alanus ab Insulis 110) aus. Nur Augustinus scheint eine andere Ansicht gehabt zu haben 111). Dagegen war man in Bezug auf bie Orbination während dieser ganzen Zeit zweifelhaft, ob man fie in biefer Hinsicht nicht ebenso zu beurtheilen habe, als die Laufe. 3n letterem Sinne fprach fich z. B. das ökumenische Concil von Nicäa (a. 325)<sup>112</sup>), Augustinus<sup>113</sup>), Leo IX. auf der Synode zu Rom im Jahre 1049, Urban II. auf der Spnote zu Biacenza im Jahre 1095 114). Baschalis II. auf dem Lateranconcil vom Jahre 1116 aus, während bie bei Weiften Meisten, wie Chprian und feine Bartei 115), bie Berfaffer der Canones apostolorum 116), die Donatisten 117), Hieronymus 118),

105) Comm. in Hagg. c. 2. in Hos. c. 6. in Amos. c. 5: Odit deus sacrificia haereticorum et a se projicit et, quotiescunque sub nomine domini fuerint congregati, detestatur foetorem eorum et claudit nares suas.

106) Epist. 73. ad Leon. August. (Gratian. P. II. Caus. 1. qu. 1. c. 69.). 107) Lib. sentt. c. 15. (Gratian. ibid. c. 71.): Extra catholicam ecclesiam non est locus veri sacrificii.

108) Bei Gratian. P. II. Caus. 24. qu. 1. c. 34: Noli, quasi nulla schismaticorum atque ecclesiae differentia sit, velle indifferenter utrorumque sacrificiis sociari. Non est Christi corpus, quod schismaticus conficit, si veritate duce dirigimur. Nec enim divisum esse Christum poterit quisquam sine apostoli reprobatione confingere etc.

109) Advers. simoniacos lib. I. c. 15: Sic et apud haereticos dicuntur esse episcopi, sacerdotes et reliquorum ordinum cleri, ecclesiae, ordinationes, consecutiones, sacrificia et reliqua omnino sacramenta, sed nomine tenus et specie tenus tantum, non autem aliqua virtute et veritate ipsarum rerum. Nec mirum. cus et apud ethnicos paene omnia nostrorum sacramentorum nomina reperiantar, quibus tamen solum sacrilegium, non autem aliquam sanctitatem aut veritatem inesse, nemo nisi insanus arbitratur.

110) Sermo III. de timore judicii in Quadrag. p. 123: Haec vasa in quibusdam sunt vacua, in quibusdam semiplena, in quibusdam vero plena. In apostatis vacua sunt, qui, cum fidei exciderint, nec nomine nec numine Christiani sunt, semiplena sunt in falsis fratribus, qui nomine tenus tantum Christiani sunt, plena sunt, in quibus nomen et devotio reperitur.

111) De bapt. contr. Donat. c. 15. §. 20: Sacramenta, si eadem sunt, ubique integra sunt, etiamsi prave intelliguntur et discordiose tractantur.

112) Can. 8.

113) Contr. epist. Parmen. lib. II. c. 3. 13. 30. etc. - de bapt. contr. Don at. lib. I. c. 2. lib. III. c. 10 etc.

114) Gratian. P. II. Caus. 9. qu. 1. c. 5.

115) Cf. Firmiliani epist. ad Cyprian. (Opp. ep. 75.): Haeretieo enim sicut ordinare non licet nec manum imponere, ita nec baptizare nec quidquam sance

<sup>103)</sup> Epist. 70. (ad Januar.): Sanetificare non potuit olei creaturam, qui nee altare habuit nec ecclesiam. Unde nec unctio spiritalis apud haereticos potest esse, quando constet olcum sanctificari et eucharistiam fieri apud illos omnino non posse. Scire autem et meminisse debemus scriptum esse: Oleum peccatoris non ungat caput meum etc.

<sup>104)</sup> Epist. ad Cyprian. (Cypr. Opp. epist. 75.).

Damajus I. 118), Innocenz I. 120), Leo ber Große 121), ber Papit Bela= gius 122), Gregor der Große 123), der Cardinal Humbert 124), die Synode zu Rom vom Jahre 1102<sup>125</sup>) und bie zu Tours vom Jahre 1163<sup>126</sup>) iebe außerhalb ber allgemeinen Kirche empfangene Ordination für uns fräftig erflärten.

Ein Umschwung ber Ansicht erfolgte jedoch über alle diese Sakramente mit bem Beginn ber Scholaftit. Den Uebergang bilden in diefer Hinsicht Gratian, Betrus Lombardus und Geroch von Reichersberg. Schon bei Gratian zeigt sich ein Schwanken, sofern dieser, während er an mehreren Stellen ganz ebenso wie seine Borgänger alle häretischen Sakramente mit Ausnahme ber Taufe<sup>127</sup>), oder mit Ausnahme der Laufe und Ordination 128), für unkräftig erklärt, an anderen dagegen febrt, daß dieselben fämmtlich wahre Sakramente seien, wenn sie auch bie Gnade, für beren Ertheilung sie eingesett seien, nicht mittheilen 129).

116) Can. 68.

117) Augustin. brevic. collat. c. Donat. d. III. c. 14. §. 26.

118) Comm. in Hos. c. 5.

119) Epist. IV. (a. 380.) bei Gratian. P. II. Caus. IX. qu. 1. c. 3.

120) Ad Alexandr. episc. Antioch. epist. c. 3. — ad episc. per Maccel. con-stit. c. 3. 4. (Gratian. P. II. Caus. I. qu. 1. c. 17. 18. 73. 111.).

121) Epist. ad Anacolium episc. Constant. - Ep. ad Leonem imperat. (Gratian. P. II. Čaus. I. qu. 1. c. 69.).

122) Gratian. P. II. Caus. 24. qu. 1. c. 33.

123) Dialogg. lib. III. c. 5. cf. Epist. lib. III, 20. (Gratian. P. II. Caus. 9. qu. 1. c. 1. 2.).

124) Advers. Simoniacos lib. I. c. 15.

125) Decret. Gregor. IX. lib. V. tit. 8. c. 1. 126) Can. 9. 127) P. II. Caus. 1. qu. 1. c. 45: Patet, illud Augustini (sacramenta videlicet Christi per haereticos ministrata suo non carere effectu) non de omnibus intelligi generalitor, sed de sacramento baptismi. - Ibid. c. 74: Cum ergo Innocentius solum baptisma haereticis ratum esse permittat, cum Gregorius sacrilegam vocet consecrationem Arianorum, cum Cyprianus, quaecunque ab haereticis fiunt carnalia et inania et falsa judicet, cum Hieronymus omnia, quae ab eis offeruntur, contaminata in conspectu dei asserat, cum Leo extra ecclesiam nec rata sacerdotia nec vera sacrificia esse testetur: patet, quod sacramenta ecclesiastica praeter baptisma ab haereticis ministrari non possunt cf. ibid. c. 97. 128) P. II. caus. 24. qu. 1. c. 37: Ab haereticis baptizati vel ordinati, cum

ad unitatem catholicae fidei redierint, si forte intuitu ecclesiasticae pacis in suis recipiantur ordinibus, non iterabitur sacramentum, quod in forma ecclesiae probabitur ministratum, sed per impositionem manus praestabitur virtus sacramenti, quae extra ecclesiam nulli docetur esse collata.

129) P. II. Caus. 1. qu. 1. c. 97. §. 5: Possit generaliter dici, sacramenta, quae apud haereticos non aliter, quam in ecclesia dei celebrantur, vera et rata esse quantum ad se, falsa vero et inania quantum ad effectum et in eis, a quibus male tractantur et in illis, a quibus male suscipiuntur. - Sciendum est, quod sacramenta haereticorum dicuntur irrita vel etiam damnanda, falsa et inania, non

nee spiritaliter gerere, quando alienus sit a spiritali et deifica sanctitate. Quod totum nos jam pridem in Iconio, qui Phrygiae locus est, collecti in unum convenientibus ex Galatia et Cilicia et caeteris proximis regionibus confirmavimus tenendum contra haereticos firmiter et vindicandum, cum a quibusdam de ista re dubitaretur.

Aehnlich verhält es fich mit Betrus Lombarbus, ber an ber einen Stelle die Streitfrage, ob die außerhalb der allgemeinen Kirche ertheilte Ordination ebenso wie die Repertaufe als gültig angesehen werden fönne oder nicht, als eine fo schwierige bezeichnet, daß er felbst nicht zu entscheiden wagt, und sich darauf beschränkt, die verschiedenen Auctoritäten einander gegenüberzustellen 180), an einer andern Stelle bagegen ebenfalls fämmtliche häretische Saframente als gültig anertennt, und nur die Eucharistie ausnimmt, und zwar diese deshalb, weil bie bei Darbringung bes eucharistischen Opfers zu sprechenden Worte voraus setzen, daß dasselbe ox persona ecclesiae dargebracht werte 131). Uní gebort Geroch von Reichersberg bierber, ber in biefer Sinfict zwei verschiedene Klassen von Sakramenten unterschied: folche, welche in ber Weihung leblofer Gegenstände bestehen, und folche, welche an vernünftigen Wefen vollzogen werben, und bie ersteren, falls fie außerhalb ber allgemeinen Rirche verwaltet werden, für völlig nichtig. bie anderen bagegen für fähig erklärte, nachträglich baburch Gültigkt zu erlangen, daß der Empfänger innerhalb der katholischen Kirche fich ber Buße unterwerfe, und von letteren nur das Saframent ber Bufe ausnimmt, welches, ba es bas Mittel fei, um ben häretischen Satra-

quantum ad se, cum sint sancta et vera, etiam ab haereticis celebrata; sed quis cum illicite dantibus perfidis sint ad judicium, illicite ab eis accipientibus non conferunt Spiritum s. Irrita et non vera dicuntur, quia, quod promittunt et conferre creduntur, non tribuunt, et ideo damnanda, ut ea dari vel recipi ab haerticis non approbetur, sed interdicatur. Non enim quantum ad se polluta set quamvis ab haereticis pollui dicantur. Unde Gregorius communionem Arii vel excerationem et Innocentius vocat Bonosi ordinationem damnationem, non qualita ita in se sint, sed quia male dantibus vel accipientibus id efficiunt. Sie etim Hieronymus in Oscae cap. 9. sacrificia eorum panem luctus vocat non quantum ad se, sed quantum ad effectum.

130) Dist. 25. A—C.: Solet etiam quaeri, si haeretici ab ecclesia praecisi & damnati possint tradere sacros ordines, et si ab eis ordinati redeuntes ad ecclesiae unitatem debeant reordinari. Hanc quaestionem perplexam ac paene insolubilem faciunt doctorum verba, qui plurimum dissentire videntur. Videntar enim quidam tradere, haereticos sacros ordines dare non posse, nec illos, qui ab eis ordinati videntur, gratiam recipere. — — Contra autem alii sentire videntar, quod ab haereticis etiam praecisis sacri ordines sicut et baptismus tradi valenti, nee ab haereticis redeuntes, qui illic ordinati sunt et baptizati, iterum ordinadi sunt, sicut nec baptizandi.

131) Dist. 13. A.: Illi vero, qui excommunicati sunt vel de haeresi manifeste notati, non videntur hoc sacramentum posse conficere, licet sacerdotes sint, quia nemo dicit in ipsa consecratione: Offero, sed: Offerimus, quasi ex persons ecclesiae. Et ideo, cum alia sacramenta extra ecclesiam possint celebrati de hoc non videtur. — Ex his colligitur, quod haereticus a catholica ecclesis praecisus nequeat hoc sacramentum conficere, quia sancti angeli, qui hujus ursterii celebrationi assistunt, tunc non assunt, quando haereticus vel symoniachis hoc mysterium temerarie celebrare praesumit. Non enim dubitare licet, ubi carporis et sanguinis mysteria geruntur, supernorum civium adesse conventus.

132) Epist. ad Bernard. abb. de simonia §. 31. p. 1491: Magna invenitur

menten Rraft zu verleihen, felbst nur fräftig fei, wenn es innerhalb ber tatholischen Rirche gespendet werde 182). Geroch stimmte also mit bem Lombarten infofern überein, als er gleichfalls zwar bie bäretische Orbination anerkannte, bie Euchariftie aber verwarf, er wich aber von ihm ab, fofern er auch noch andere Satramente glaubte verwerfen au müffen, nämlich bie Buße, die Beihung bes Chrisma, ber Altäre und vergl.

Eine feste Ansicht findet sich hierüber erst bei den folgenden Scholaftitern, welche fämmtlich barin übereinstimmen, bag alle baretischen Saframente, fobald biefelben nur ber Einsetzung gemäß, b. h. von bem vorgeschriebenen Minister und unter Anwendung ber vorgeschriebenen Form und Materie und mit ber nöthigen Intention, verwaltet werden, für träftig zu halten seien 193). Nur bas einzige Saframent ber Bufte wurde allgemein, wie bas ichon von Geroch geschehen war, auch jest ausgenommen, und zwar aus einem boppelten Grunde : einmal, weit biefes Satrament nur eine Gnabenwirfung habe, welche außerhalb ber allgemeinen Kirche nicht möglich sei 134), sobann, weil zu feiner Berwaltung nicht bloß die potestas ordinis, sondern auch die potestas executionis und jurisdictionis gehöre, welche nur ein tatholischer Briefter befite 135).

differentia inter sacramenta et sacramenta. Nam alia sunt sacramenta, quac taatummodo circa creaturam rationalem fiunt, ut sacramentum ordinationis et **haptismi, alia, quae circa res inanimatas** fiunt, ut illa sacra signa, quae verbis **divinis** accedentibus ad elementa fiunt in consecratione chrismatis vel altaris, vel **tian** panis et vini. Et illa quidem sacramenta, quae circa creaturam rationalem funt, eum extra ecclesiam celebrata sint, irrita, vacua, extincta et mortua, flunt na et lucida et viva, dum rationabili creatura id est homine poenitentiam agente 🕫 🖛 mentis extra celebratis accedit ecclesiae confirmatio. Illa vero sacramenta, 🕬 circa res inanimatas fiunt, nullo modo confirmari poterunt, quia illae creame poenitentiam agere non poterunt. - Cf. §. 22. p. 1480: Quae excusatio non in baptismo sic etiam in alio quolibet reperitur sacramento. Unde S. Joannes Alexandrinus dicit inter cactera: Baptismus a quovis haeretico vel facinoroso metipi potest, si in nomine patris et filii et spiritus s. baptizari potest. Poenitatia autem a nullo nisi a catholico suscipienda est. Et post pauca: Si nullus atholicus sacerdos vel bonus vel facinorosus affucrit, rectius est, sine communime manere visibili et invisibiliter a domino communicari, quam ab haeretico communicari et a Christo separari.

133) Sugo ging fogar foweit, bie Ehe auch für ben Fall, daß fie von Sol-The gultiges Saframent zu erflären. Cf. do sacrament. chr. fid. lib. II. P. XI. c. 13. 184) Daffelbe gilt freilich auch von bem Saframent ber lehten Delung, and hätte barum confequenter Beife auch von biefem lehten muffen, baß es un innerhalb ber allgemeinen Rirche gespenbet werben fenue. 135) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 6. c. 8. qu. 3. tr. 8. qu. 3. -- Thom. Aqu.

dist. 25. qu. 1. art. 2: Haeretici praccisi ab ecclesia vera sacramenta conferunt, ed cum eis gratiam non dant, non propter inefficaciam sacramentorum, sed . Propter peccata recipientium ab eis sacramenta contra prohibitionem ecclesiae. — Rectus absolutionis non est alius, quam remissio peccatorum, quae per gratiam

Das Concil von Trient und der römische Katechismus haben die ganze Frage mit Stillschweigen übergangen.

f) Weniger Zweifel bestanden darüber, ob die religiöse und sittliche Beschaffenheit des Ministers für das Zustandekommen des Sakramentes von Bedeutung sei oder nicht, ob also ein von einem gottlosen, ungläubigen oder irrgläubigen und verbrecherischen Priester verwaltetes Sakrament ebenso für ein wahres und vollgültiges anzusehen sei, als das von einem frommen, gläubigen und rechtschaffenen verwaltete. Zwar trat auch hierüber im 4. Jahrhundert eine Differen

fit, et ideo hacreticus non potest absolvere sicut nec gratiam in sacramentis conferre et iterum: quia ad absolutionem requiritur jurisdictio, quam non habet ab ecclesia praceisus. Cf. dist. 13. qu. 1. art. 1. — Durand. dist. 25. qu. 1. §, 7. — dist. 13. qu. 1. §. 10. 13. — Biel dist. 13. qu. 1. art. 2. concl. 3. cf. art. 3. dub. 2.

136) Concil. Arclat. (a. 314.) can. 8. u. can. 13. — Augustin. enarrat. in Psalm. 10. §. 5: Non confidunt in domino, qui tunc esse dicunt sancta sacramenta, si per sanctos homines dentur. — Contr. litt. Petiliani lib. II. c. 37. §. 88: Nolite ex hominum moribus et factis divina sacramenta pensare. Illa enim per eum sancta sunt, cujus sunt. — De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 10. §. 15. c. 15. §. 20. lib. IV. c. 10. §. 16. contr. Crescon. grammat. lib. III. c. 6.

137) Nur gang vereinzelt finden fich auch abweichende Urtheile, wie bei bem romijchen Bifchef Gelafine (epist. ad Elpidium episc. c. a. 497. bei Gratian. P. II. Caus. 1. qu. 1. c. 92.): Sacrosancta religio, quae catholicam continet disciplinam, tantam sibi reverentiam vindicat, ut ad cam quilibet, nisi pura conscientia, non audeat pervenire. Nam quomodo ad divini mysterii consecrationem coelestis spiritus invocatus adveniet, si sacerdos et qui eum adesse deprecatur criminosis plenus actionibus reprodetur? — Auch gehört hierher, wenn Sugo von St. Bictor erflärt, daß eine Taufe, bei welcher der Minister zwar ganz der Emfepung gemäß bieje handlung auf ben Namen Gottes bes Batere, bes Cohnes und bes heiligen Geiftes vollziche, aber nicht an alle diefe drei gottlichen Personen glaube, als unfraftig anzusehen sei. Bergl. de sweram. chr. fid. lib. II. P. VI. c. 2: Vides ergo, qualiter in fide Trinitatis solo Patre vel Filio vel Spirita s. nuncupato plenum sit baptismatis sacramentum, et quemadmodum sine fide Trinitatis ctiam tribus simul nominatis imperfectum. Sicut enim ubique fides integra quaeritur, sic cadem fidei integritate manente sine detrimento salutis ser variatur. - Bergl. auch Petr. Lomb. dist. 13. A.: Si non credit de illo 🖝 sterio sicut veritas habet, numquid potest intendere illud conficere? Et si # intendit, nunquid conficit?

138) Isidor, Hispal. ctymol. lib. VI. c. 19. §. 30: Unde seu per bonos m per malos ministros intra dei ecclesiam dispensentur, tamen quia Spiritus a. m stice illa vivificat - nec bonorum meritis dispensatorum amplificantur haec dem, nec malorum attenuantur, quia neque qui plantat est aliquid neque qui rigat, sed qui incrementum dat deus. cf. de offic. cccl. lib. II. c. 25. - Agobard. lib. ie privil. et jure sacerdotii c. 15: Sacramenta tam magna et sancta sunt, ut nec bonorum meritis meliorari nec malorum perversitate possint deteriorari, cun id invocationem summi sacerdotis non humana virtute sed Spiritus s. perficienter ineffabiliter majestate. - Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11. - Synod. Attreb. (a. 1025.) l. l. p. 609: Si ergo res publica bonae civitatis per cives Babyloniae sine sui corruptione administrari potuit, quanto magis sacramentum, quod vim sanctificationis per invisibilem s. Spiritus operationem concipit, a pravis ministris non corrumpitur, cum aliud sit, quod exterius agitur exhibente min'stro, aliud, quod interius vivificatur animante Spiritu s.? - Petr. Damiani lib. gratiss. (T. III. p. 98.): Constat igitur, quia, quod duo illa, quae superins dicta sunt, baptismus videlicet et salutaris cucharistiae sacramentum, neque me-

 $\mathbf{242}$ 

ber Meinung hervor, indem die Donatisten die Ansicht geltend machten, daß ein von einem anerkannten Sünder z. B. einem Traditor ver= waltetes Sakrament nicht gültig sein könne, während die Gegner der Donatisten die entgegengesetzte Ansicht vertraten. Die allgemeine Kirche entschied sich jedoch fast einstimmig für die letztere <sup>136</sup>), und ist auch seitdem fast ohne Ausnahme <sup>137</sup>) bei dieser Ansicht geblieben <sup>138</sup>). Nur in Bezug auf das Sakrament der Buße bestanden Zweifel <sup>139</sup>), die aber von der Mehrzahl der Kirchenlehrer als unberechtigt zurückgewiesen wurden <sup>140</sup>). Im Mittelalter wurde zwar von Neuem von verschiedenen

139) Petr Lomb. dist. 19. B.: Quidam hanc potestatem (ligandi et solvendi) putant illis solis esse concessam, qui doctrinam simul ac vitam apostoloram servant. Illas enim claves promisit dominus Petro et imitatoribus ejus tantam, ut ajunt, qui etiam auctoritatibus utuntur in munimentum suae opinionis. Hee enim dicunt Augustinum sensisse, ubi superius ait (de bapt. lib. V. c. 21.): "Remissionem peccatorum vel per scipsum facit deus vel per columbae membra." Dicit etiam idem (in Exod. c. 28.): "peccata dimitti vel teneri a sanctis." Idem super Exodum (c. 120.), ubi de lamina aurea legitur: Erat autem lamina aurea semper in fronte sacerdotis. "Haec, inquit, significat fiduciam bonac vitae, quam qui vere perfecteque, non significatione sed veritate, sacerdos habet, solus potest auforre peccata." Item Gregorius (hom. 26. ad Joann. c. 20.): "Illi soli habent in hac carne positi potestatem ligandi et solvendi, sicut sancti apotoli, qui illorum exempla simul cum doctrina tenent." Item ex dictis Origenis (hom. in Matth. c. 16.): "Hace potestas soli Petro concessa est et imitatoribus Petri. Nam quicanque vestigia Petri imitantur, habent recte ligandi et solvendi potestatem." His aliisque testimoniis innituntur qui asserunt potestatem ligandi ac solvendi Berufalem († 438.) an, bei bem fich (Explanat. in Levit. lib. I. c. 9.) ber Ausfpruch finde: Sacerdotes non propria virtute benedicunt, sed quia figuram Christi gerunt, et propter eum, qui in ipsis est, plenitudinem benedictionis tribuunt, nec solum is, qui sacerdotium sortitus est, sed quicunque Christum in seipso habet et ejus figuram gerit per conversationem bonam, sicut Moyses, idoneus est, ut benedictionem praestet.

140) Cf. Petr. Lomb. dist. 19. C.

16\*

liora per bonos neque deteriora per malos fiunt: ita nihilominus et ordinatio elericorum. — Sacramentum hoc non ministrantis vel ministraturi pendet ex merito, sed ex ordine ecclesiasticae institutionis et invocatione divini nominis. ---De sacramentis per improbos administrandis c. 1. (T. III. p. 584.): per execra-biles sacramenta conferri posse credimus. — c. 2. (p. 537.): per indigni saepe hominis ministerium divina virtus veraciter efficit sacramentum. — Algeri lib. de misericordia et justitia P. I. c. 48: Quantum ad veritatem sacramenti nec a bono melius nec a malo pejus conficitur sacerdote. c. 70: Et ut bene concludam, omnia sacramenta a malis sacerdotibus, sed tamen catholicis, posse rite ministrari. cf. P. III. c. 2. - Abaelardi epitom. c. 28: De hoc sacramento sicut de aliis videndum est, quia nihil refert, a quocunque datur ministro, quia minister ministrat, Christus baptizat, unde hic est, qui baptizat. - Procul dubio sciendum est, quod quantumque indignus sit episcopus, in consecratione tamen ei haec facultas exhibetur, ut per ministerium hace gratia detur. - Theol. christ. lib. IV. p. 1302 : ad invocationem sui nominis mira deus operatur etiam per immundissimos ministros. — Hugon. Rotomag. dialogg. lib. V. §. 10: — Petr. Lomb. dist. 5. A. dist. 18. A. dist. 19. C. — Thom. Aq. Summ. qu. 64. art. 5. — sentt. lib. IV. dist. 5. art. 2. - Scot. (Op. Oxon.) dist. 5. qu. 1. etc. - Durand. dist. 5. qu. 1. §. 6.

Seiten gegen dieje Lehre Widerspruch erhoben und abermals bie Anficht vertheidigt, daß die Wahrheit und heiligkeit des Sakramentes wesentlich burch die Heiligkeit des Ministers bedingt sei. Doch waren es nur solche Männer, die auch abgesehen hiervon der römischen Kirche als häretiter galten. Genannt werben nämlich als Bertheibiger biefer Anficht Arnold von Brescia 141), die Ratharen 142), Albigenfer 148), Tanchelm 144), bie Balbenfer 145) und Byfliffe 146). Die römische Rirche beharrte allen diesen Gegnern gegenüber auf ihrer früheren Lehre 147), und erhob diese endlich auf dem Concil zu Trient zum festen Dogma 148). Bur Bestätigung berselben murbe geltend ge macht: a) die wahre Urfache der Sakramente sei allein Gott. während ber verwaltende Briefter nur als Wertzeug zu ihrer Entstehung mit Die Wirkung sei aber niemals von der Beschaffenheit bes wirke. Wertzeuges, sondern stets nur von der der Urfache abhängig. Ein Stall werbe nicht minder rein, wenn er mit einer eifernen und roftigen, als

143) Bouquet, recueil des historiens des Gaules et de la France. Par. 1818. T. XIV. p. 371: Dicunt, quod sacerdos existens in peccato mortali non potest conficere corpus Christi. – Cf. lib sententt. inquisitionis Tholosanae p. 6. 37. 85. 92. 106. 121. 138. 179. 348.

144) Argentré, coll. jud. T.I. p. 11. (epist. eccl. Traj.): ex meritis et sanctitate ministrorum virtutem sacramentis accedere (dicunt).

145) Bibl. max. T. XX. p. 265: De sacramento eucharistiae dicunt, quod sacerdotes in mortali non possint conficere. Item dicunt, quod transsubstantistio non fiat in manu indigne conficientis, sed in ore digne sumentis. — Reineri Summa de Cath. et Leon. seu Paup. de Lugd. (Martene, thes. nov. T. V.) p. 1775: De corpore domini sentiunt — quod concessum est cuilibet homini sine peccato

<sup>141)</sup> Bonacurs. vita haeret. de Arnoldistis c. 1. — Argentré coll. judic. de nov. error. Par. 1728. T. I. p. 28.

<sup>142)</sup> Reineri summa de Catharis et Leonistis etc. (Bibl. max. T. XXV.) p. 267: In sacramentis omnibus errant. De baptismo enim dicunt, quod nihil valeat, nisi quantum valcant merita baptizantis. - p. 265: De sacramento poenitentiae dicunt, quod nullus possit absolvi a malo sacerdote. - Brequigny et la Porte du Theil, diplomata, chartac, epistolae etc. P. II. T. I. Par. 1791. IX, 208: Porro cum vicini corum aegrotant, ipsi ad eos sub visitationis specie accedentes praeveniunt sacerdotes et exhortantur eosdem, ut presbyteris absentibus domui suae bene disponant nec confiteantur cisdem, quia confessio malis presbyteris facta non proficit ad salutem, dicentes, quod gravati pondere peccatorum presbyteri aliis nequeunt peccaminum conferre medelam. - Bergl. Ermengard in Bibl. max. T. XXIV. p. 1612: Credunt etiam hoc, quod, si ille, qui facit illed consolamentum, in aliquo peccatorum, quae ipsi criminalia vocant, lapsus faerit, sicut est comedere carnem aut ovum vel caseum vel interficere avem vel aliqued . animal praeter repentia, vel etiam illa peccata, quae ecclesia Romana criminalis vocat, veluti homicidium etc. consolamentum illius recipientibus nihil prodet Dicunt enim, eum talem sic lapsum spiritum s. non habere, et quod non habet credunt non posse alicui dare. Imo eundem credunt iterum oportere illud cor solamentum recipere ab alio, si salvari desiderat. — Sie beriefen fich für im Lehre auf Matth. 5, 13. 6, 24. 7, 18. Joh. 12, 26. 20, 22. 1 Cor. 5, 11. Lit. 1, 14. Bergl. Monetae lib. adv. Catharos et Waldenses. Rom. 1743. p. 430 sqq. -Bergí, auch Eckberti lib. adv. pestiferos etc. Catharorum damnatos errores # haereses (Bibl. max. T. XXIII. p. 621 sq.).

wenn er mit einer goldenen und mit Ebelsteinen beschten Gabel gesäubert werde. Ein goldener Ring, den ein König einem seiner Unterthanen zum Geschent mache, verliere dadurch nichts von seinem Werthe, daß jener ihn durch einen Bauer überreichen lasse, wenngleich es für den Empfänger angenehmer sei, wenn der Vermittler der Gabe ein der Bürde berselben entsprechender sei. Die Nose sei nicht minder roth in der Hauberen weibes, als in der eines Kaisers <sup>149</sup>). b) zur Aussührung aller anderen Hauben geine bestimmte Qualität dessen, fähigkeit erforderlich, nicht aber auch eine bestimmte Qualität dessen, ter die Haublung auszusühren habe. Dasselbe müsse auch von den Sakramenten gelten <sup>150</sup>). c) Wenn die Gültigkeit der Sakramente von dem inneren Justande des Ausspenders abhinge, so würde Niemand Scherheit haben, ob er das Sakrament wirklich empfange oder nicht, da Riemand außer Gott das Innere des Menschen beurtheilen könne <sup>151</sup>).

Doch waren viele Rirchenlehrer in der Anwendung dieser Lehre

mortali consecrare illud. — Yvoneti (c. a. 1278.) tract. de hacresi Pauperum de Lugduno (Martene l. l. V. p. 1779.): dicunt, quod sacerdos peccator non possit aliquem solvere et ligare, cum ipse sit ligatus peccato; et quilibet bonus et sciens laicus possit alium absolvere et poenitentiam imponere.

146) Auf bem Concil zu Conftanz wurde als feine Lehre der Satz verdammt: Si episcopus vel sacerdos est in peccato mortali, non ordinat, non conficit, non consecrat, non baptizat. — Dem Johann Huß wurde bieselbe Lehre zugeschrieben, boch nur aus Misverständniß. Cf. f. tractat. de corpore et sanguine domini c. 2.

boch nur aus Mißverflänbniß. Cf. f. tractat. de corpore et sanguine domini e. 2.
147) Cf. conf. fidei praescripta Waldensibus ad eccl. reduc. ab Innocent. III.
Conc. Constant. C. can. 22.

148) Sess. VII. de sacram. can. 12: Si quis dixerit, ministrum in peccato mortali existentem, modo omnia essentialia, quae ad sacramentum conficiendum aut conferendum pertinent, servaverit, non conficere aut conferre sacramentum, anathema sit. Cf. Catech. Rom. P. II. c. 1. qu. 16.

149) Petr. Pilichdorf, contra haeresin Waldensium (c.a. 1444.) (Bibl. max. T. XXV. p. 282.): Rosa rubens acqualiter rubet in manu imperatoris et alterius foctidae mulieris. Similiter carbunculus in manu regis et rustici. Et famalus meus ita bene mundat stabulum meum cum furca ferrea et rubiginosa sient cum aurea et lapidibus preciosis adornata.... Nemo dubitat, Heliae temporibus multos fuisse eygnos in sacculo, nec tamen dominus per eygnos, sed per corvum nigrum prophetam cibavit. Licet forte jucundius fuisset per eygnum, tamen acque saturatus fuit per corvum. Et licet jucundius bibatur nectar de scypho aureo, quam de vase lutco, tamen non minus incbriat undecunque potatum. Etsi acceptior et gratior sit, si rex per summum ejus militem donat mihi annulum aureum, acque tamen nobilis est annulus, si portat ipsum ad me rusticus.

150) Durand. dist. 25. qu. 1: Ad eliciendum aliquem actum nunquam est necessarius habitus, qui solum ponit modum, sed sufficit potentia, per quam quilibet potest in actum, ut sonat nomen potentiae. Sed gratia et fides, per quam est bona vita, sunt quidam habitus. Ergo non requiritur ad hoc, ut possit conferre, sed solum ad hoc, ut licite et rite conferat.

151) Bonavent. breviloq. P. VI. c. 5: Sceuritas salutis id exigit, ut res sic fiat, ut in dubium non cadat. Et nullus est, qui certus sit de bonitate et eredulitate dispensatoris, et idem ipse non est certus de se, utrum odio vel amore dignus sit. Ideo si sacramenta dispensari solum possunt a bonis, nullus esset insofern nicht ganz consequent, als sie wenigstens eine Ausnahme glaubten statuiren zu müssen, nämlich ben Fall, daß der Minister sich der Simonie, die man als die schwerste aller Häressien betrachtete <sup>159</sup>), schuldig gemacht habe. Für diesen Fall erklärten sie das von ihm verwaltete Sakrament sür nichtig, weil man der so weit überhand genommenen Unsitte, sich für die Darreichung der Sakramente bezahlen zu lassen, in keiner andern Beise glaubte wehren zu können <sup>158</sup>). Auch diese Ausnahme wurde jedoch nicht von allen Kirchenlehrern anerkannt, indem die meissen wenigstens den in Folge von Simonie Ordinitten nicht sowohl die Gültigkeit der empfangenen Ordination <sup>154</sup>), als vielmehr nur die potestas executionis und jurisdictionis absprachen <sup>155</sup>).

Uebrigens galt das Bemerkte, soweit es ben Glauben betrifft, nicht von dem Glauben überhaupt, in dem die Berwaltung ber Satramente geschieht, sondern nur von bem personlichen Glauben bes einzelnen Minifters, benn ben Glauben ber Rirche, welche man als die eigentliche Verwalterin und Spenderin ber Saframente ansah, hielt man für burchaus wesentlich zu ihrem Buftanbetommen 156). Und man lehrte bemgemäß, daß, wenn jemals bie Rirche felbst - obgleich dieß nach ben Berheißungen Chrifti nicht denkbar fei - ihren Glauben aufgeben follte, fie bamit auch die Fähigkeit verlieren würde, die Sakramente gültig zu verwalten 157). Den perfonlichen Glauben des Ministers hielt man nur barum für gleichgültig. weil man von ber Ansicht ausging, daß diefer nicht im eigenen, sondern im Namen und Auftrage ber Rirche handele und also bas Mangelhafte feines perfönlichen Glaubens burch ben hinter ihm feienden allezeit reinen Glauben der Kirche ergänzt werde 158). Man ging dabei von der freilich unbegründeten Boraussetzung aus, bag ber Minifter, auch wenn er un-

155) Innocent. III. ad prior. Cantuariens. (c. a. 1213.) in Decret. Gregor. IX. lib. V. tit. 3. c. 35. — Gregor. IX. (c. a. 1235.) decret. 1. l. c. 45.

certus de susceptione sacramenti, et sic oporteret semper iterari et sic malifi unius praejudicaret alienae saluti. Cf. Scot. (Op. Oxon.) lib. IV. dist. 5. qu 1.

<sup>152)</sup> Tarasii episc. Constant. epist. ad Hadrian. (c. a. 787.) bei Gratian. P. II. Caus. 1. qu. 1. c. 21.

<sup>153)</sup> Urban. II. in conc. Placentino c. 3. 4. (a. 1095.) bei Gratian. P. D. Caus. 1. qu. 1. c. 108: Qui scienter se a Simoniacis consecrari (imo execrari) promiserint, eorum consecrationem omnino irritam esse decernimus. — Petr. Lom D. dist. 13. A.

<sup>154)</sup> Petr. Lomb. dist. 25. D. - Durand. dist. 25. qu. 3.

<sup>156)</sup> Albert. M. dist. 5. art. 3: Illa fides, quae exigitur ad baptismum, Cst fides ecclesiae et non baptizantis. — Biel dist. 3. qu. un. art. 2. concl. 3: Sacramenta habent veritatem in fide ecclesiae, non personae.

<sup>157)</sup> Doch meinte man nur die Kirche im Ganzen, nicht bloß irgend einen Theil derfelben. Bergl. Biel dist. 6. qu. 1. art. 3. dub. 6. Et si militans eocle-

gläubig ober irrgläubig fei, boch die für das Zustandekommen des Satramentes nothwendige Absicht, das zu vollbringen, was die Kirche glaubt (intentio id faciendi, quod facit oder credit ecclesia), unter allen Um= ständen haben könne <sup>159</sup>).

# 3. Die den Empfänger der Sakramente betreffenden Stücke.

Wie auf Seiten bes Ministers, so nahm man an, daß nicht minder auf Seiten des Empfängers gewisse Bedingungen erfüllt werden müssen, wenn die Sakramente zu Stande kommen sollen. Natürlich bezieht sich dies nur auf diejenigen Sakramente, für welche überhaupt die Darreichung an eine Person und das Empfangenwerden seitens einer solchen etwas Wesentliches ist, d. h. welche nur durch Darreichung und Empfang zu Stande kommen, auf alle diejenigen also nicht, welche in der Weihung eines unlebendigen Gegenstandes bestehen, wie in älterer Zeit die Benediction des den Katechuncnen zu reichenden Galzes, die Benediction des heiligen Deles, des Chrisma, des Brodes und Weines, der Kirchen, Altäre, heiligen Gefäße, Gewänder, Glocken u. dergl., seit Betrus Lombardus wenigstens nicht auf die Eucharistie, sofern allgemein angenommen war, daß diese schrisma die Consektation ber Elemente zu Stande komme, der Empfang nichts dem Sakramente selbst Wesentliches sei.

Fragt man nun, was denn bei allen den Sakramenten, welche erst durch den Empfang seitens einer Person zur Bollendung kommen, auf Seiten letzterer vorhanden sein oder beobachtet werden müsse, damit das Sakrament zu Stande komme, so nennen die Kirchenlehrer etwas Dreifaches: a) eine gewisse potestas, nämlich eine potestas receptiva oder die für jedes einzelne Sakrament ersorderliche capacitas,

sis erraret, quod tamen non contingit, nihilominus ipsa triumphans adjuvaret, in qua est fides large sumpta, quia clarissima cognitio veritatis.

<sup>158)</sup> Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 3. c. 4. qu. 7. — Thom. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4.

<sup>159)</sup> Die meisten Schelastifer leugneten, baß es auch solche Formen des Unglaubens ober falichen Glaubens geben könne, durch welche die erforderliche Intention geradezu ausgeschloffen werde. Einige, wie Petrus Lombardus und Gabriel Biel, gaben es allerdings zu und lehrten, daß in solchem Falle das Saframent nicht zu Stande komme, dech sei, fagten sie, dann nicht der Unglaube eber faliche Glaube, sondern ber Mangel der rechten Intention Ursache des Nichtzustanderbemmens, nicht bedenkend, daß in dem hier angenommenen Falle ber Mangel der rechten Intention in dem Unglauben oder falichen Glauben mit Nothwendigkeit begründet ift. Man wäre baher offenbar consequenter gewesen, wenn man zugegeben hätte, daß es verschiedene Arten des Unglaubens und der Härchlen fönnen, sich bei Saftament gleichgültig find, und solche, welche, weil sie rechte Intention ausschließen, das Gatrament nicht zu Stande kommen lassen. Bergl. darüber das Gatrament Bemerkte.

b) eine gewisse voluntas oder intentio recipiendi, c) bei mehreren Saframenten eine gewisse äußere Thätigkeit. Dagegen forderte man d) auch auf Seiten des Empfängers zum Zustandekommen des Sakramentes in der Negel nicht, nämlich nur bei zwei Sakramenten, eine bestimmte religiös=sittliche Beschaffenheit, für so wichtig man auch letztere hickt, damit der Empfänger der vollen Wirkung des Sakramentes theilhaftig werde. Im Folgenden wollen wir hierüber noch einige Erläuterungen hinzufügen.

a) Vor allen Dingen forderte man also auf Seiten des Empfängers. bamit bas Saframent zu Stande komme, eine gewiffe Potestas receptiva ober bas Vorhandensein der für jedes einzelne Sakrament nothwendigen Capacitas. Man nahm nämlich an, daß nicht jede ein. zelne Person jeres Sakrament, wenn dasselbe nur von dem durch Die göttliche Einsehung bestimmten Minister, mit der erforderlichen 3n. tention und unter Anwendung der nothwendigen Form und Materie vollzogen werde, wirklich empfange, sondern daß bieg unter ben genannten Voraussezungen nur von benjenigen gelte, welche ber Einfetung Chrifti gemäß bas bestimmte Sakrament, bas an ihnen äußerlich vollzogen wird, überhaupt empfangen tonnen, ober welche bie Empfänglichkeit für dasselbe besitsen. Das Sakrament komme also nur dann zu Stande, wenn biejenigen es empfangen, für bie baffelbe burch bie göttliche Einsetzung bestimmt fei. Es kommt nun bier barauf an, bie Frage zu beautworten, welche Capacitas benn von den Kirchenlebrem für die einzelnen Sakramente (benn die einzelnen Sakramente wurden in diefer Hinsicht fehr verschieden beurtheilt) verlangt werde, oder welche Personen ce feien, für welche die einzelnen Sakramente burch bie gott

<sup>160)</sup> Biel dist. 7. qu'. un. art. 1. not. 1: Quia sacramentum eucharistiae non consistit in operatione circa suscipientem, non baptizatus, immo animal brutum, si suscipiat species sacramentales cucharistiae, verum suscipit sacramentum. Na species sunt sacramentum etiam non susceptae. Secus de aliis sacramentis. Ils cuim consistunt in operatione circa suscipientem, ideo praerequirunt baptisms in codem, ut sint sacramenta. Etiam matrimonium, etsi sit apud infideles, non tamen apud eos est sacramentum.

<sup>161)</sup> Concil. ap. Compend. (a. 756.) (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 43. c. 1.): Si quis presbyter ordinatus deprehenderit se non csse baptizatum, baptizetur et iterum ordinetur, — Petr. Damiani lib. gratiss. c. 3: Baptismus totius ecclesiastici sacramenti origo est atque primordium. — c. 4: Baptismus est consecrationis ecclesiasticae fundamentum et principium. — Innocent. III. epist. ad episc. Ferrariens. (a. 1212.) im Decret. Gregor. IX. l. l. c. 3. — Guilelm. Altissiodor. lib. IV. tr. 4. c. 4. — Alexand. Hales. P. IV. qu. 28. membr. 2. art. 2. — Albert. M. dist. 6. art. 6. — Bonavent. dist. 7. art. 9. — Tho m. Aquin. dist. 7. qu. 4. art. 3. dist. 24. qu. 1. art. 2. — Durand. dist. 26. qu. 3: §. 14: Absque baptismo nullus est susceptivus sacramenti proprie dicti, cum baptismus est janua et fundamentum cacterorum sacramentorum. Illa praerequirunt baptisma

be Einsetzung nach der Kirchenlehre ausschließlich bestimmt seien. Die ntwort hierauf ist nun folgende:

1. Zunächst wurde von den Kirchenlehrern in dieser Hinsicht die aufe allen übrigen burch den Empfang zu Stande kommenden neukamentlichen Sakramenten (also allen mit Ausnahme der Eucharistie)<sup>160</sup>) genübergestellt, indem erstere als *janua et sundumentum caeterorum* oramentorum angesehen wurde, d. h. als dasjenige Sakrament, welches st die Empfänglichkeit mittheile, die übrigen Sakramente zu empfangen, s also die nothwendige Boraussekung bilde, unter der die übrigen akramente an einer Person zu Stande kommen können, während dagen die Tausse selbst kein anderes Sakrament voraussetze, ja der Fall verhaupt gar nicht dentbar sei, daß sie, abgeschen von der Eucharistie, i dem Empfänger bereits ein Sakrament vorsinde. Hiernach ist ein getaussen werden, nicht als Sakramente, sonder nur als leere Cereonien angesehen werden können <sup>161</sup>).

Doch wurde dieses Verhältniß der Taufe zu den übrigen Sakraenten erft zur Zeit der späteren Scholastik festgestellt, da man vor eser Zeit nicht bloß die Eucharistie, sondern auch mehrere andere akramente unbedenklich auch Nicht-Getausten darreichte, ohne deßhalb a der Kräftigkeit derselben irgendwie zu zweifeln. Uls solche sind zu eunen 1. die Sakramente der Katechumenen, deren Zweck gerade arin bestand, auf die Tause erst vorzubereiten, sodann 2. die Ehe, ie man auch in dem Falle, daß sie von Ungetausten gescholssen, in Bezug

suscipiente, ut sint sacramenta. — Henrici VIII. assertio septem sacramenrum adv. Mart. Lutherum. edit. 1523. p. 55: baptismum, qui sacramentorum unium janua est. — Berthold von Chiemfee, teutsche Theolog. 60, 1: Tauf bas erst Sakrament und ein Thor des Himmels und anderer Sakrament, der ines vor der Tauf fruchtbarlich gereicht mag werden.

<sup>162)</sup> Nach Sugo von St. Nicter hat bas Caframent ber Che nicht foweht e Taufe, als vielmetr ben Glauben zur Verausfezung, aber auch biefen nicht, mit bas Saframent überhaupt zu Stanbe fomme, fenbern nur, um bes vollen Segens fielben theilhaftig zu werben. Nergl. de saeramentis ehr. fid. lib. II. P. XI. c. 8: icit b. Augustinus, quod saeramentum conjugii omnibus gentibus commune se potest, sanctitas autem saeramenti non nisi in civitate dei nostri est et monte sancto ejus. Quod quem ad modum verum sit, facile videre potest, u superius dieta considerat. Diximus enim supra, quod in conjugio duplex Gramentum constaret. Unum in commixtione carnali, saeramentum illius societis, quae est inter Christum et ecclesiam, alterum in societate conjugali, saeraentum illius societatis, quae est inter deum et animam, sive etiam quod Christi elesiae saeramentum cost in societate conjugii, dei vero et animae saeramenm in dilectione conjugali. Sive igitur hoc modo saeramentum conjugii acciatur, recte sacramentum conjugii omnibus gentibus commune esse

auf welche wenigstens Zweifel beftanden, ob nicht auch ein Nichtgetaufter fie gültig empfangen könne<sup>163</sup>), 4. das Marthrium oder das Sa= krament des Glaubens<sup>164</sup>). Noch Innocenz III. bestritt geradezu den Sat, daß die Taufe das Fundament aller Sakramente sei, und daß also, ohne sie empfangen zu haben, kein anderes Sakramente gültig empfangen werden könne, indem er bemerkte, daß mit größerem Rechte Ehristus, den man auch ohne Tause durch den Glauben besitzen könne, als Fundament zu bezeichnen sei, welches alle Sakramente zur nothwendigen Boraussezung haben<sup>165</sup>). Seit Innocenz III. änderte sich jedoch hierin die Ansicht der Kirche, und es wurde nun allgemein anerkannt, daß ein Nichtgetauster des Empfanges der übrigen Sakramente nicht fähig sei<sup>166</sup>), wenn auch in Bezug auf die Ehe die Ansicht noch immer schwankend blieb<sup>167</sup>). Eben diese Lehre wurde auch vom Concil zu Florenz<sup>168</sup>) und vom römischen Katechismus<sup>169</sup>

dicitur, sanctitas autem sive virtus sacramenti non nisi in civitate dei nostri et in monte sancto ejus h.e. in fide et caritate, in ecclesia videlicet sancta et inter fideles esse perhibetur. Sacramentum autem conjugii habent, qui pari consensu ad eam, quae a deo inter masculum et foeminam instituta est, societatem indivise adinvicem conservandam convenerunt. Sacramenti vero hujus sanctitatem non habent nisi in soli, qui per fidem membra Christi facti sunt, et per charitatem mente et devotione intus deo uniti sunt. Bergl. auch befenbers c. 13. — Achnlich fprechen fich auch ber Lombarbe, Bilhelm von Aurerre und Junocenz III. aus. Legterer z. B. fagt in feiuer Epist. ad episc. Tiberiadensem (a. 1212.) (cf. Deeret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 19. c. 8.): Sacramentum conjugii apud fideles et infideles existit, quemadmodum ostendit apostolus dicens: Si quis frater infidelem habet uxorem, et haec consentit habitare cum eo, non illam dimittat. Derfelbe fagt in f. Epist. ad episc. Ferrariem. (a. 1212.) (cbenbaf. lib. III. tit. 43. c. 3.): Sacramentum conjugii et eucharistise a non baptizatis recipi potest.

163) Innocent. III. epist. ad episc. Ferrariens. (a. 1212.) l. l.: Sacramentum ordinis non solum pontificalis, sed sacerdotalis etiam et levitici ex institutione sua praecessit baptismum, per quod forsitan videtur, quod ante baptismum hujusmodi ordines possent rite conferri, maxime his, qui baptizati esse creduntur.

164) Raban. Maur. de universo lib. IV. c. 9: Nullum catechumenum quamvis in bonis operibus defunctum vitam aeternam habere credamus excepto martyrio, ubi tota baptismi sacramenta complentur. — Hug. Rotomag. († 1164.) dialogg. lib. V. §. 9: De his sane, qui ante morinutur pro Christo, quam renascuntur in Christo, potest dictum intelligi, quod in evangelio Matthaei veritas ait: "Qui perdiderit animam suam propter me, inveniet eam," juxta Lucam-"salvam faciet eam." Ex hac fide salvi facti sunt qui, dum minime sacramenta perceperunt, praeventi tamen pro Christo passi sunt. Sub hujus fidei sacramento parvuli in Aegypto sub Pharaone, in Bethleem sub Herode martyrio coronati sunt. Eo namque sanguine, quo Christus in cis quaerebatur, co ipsi in Christo consecrabantur. — Cf. Goffrid. Vindocin. Serm. 10. (Magn. Bibl. Vct. Patr. T. XV. p. 569.).

165) L. l.: Cum super ordinibus fuisset diutius disputatum, quidam in cam declinaverunt sententiam, ut, cum baptismus sit fundamentum omnium sacramentorum, ante susceptionem baptismi non suscipiatur aliud sacramentum, quoniam,

2. Bon mehreren Sakramenten nahm man ferner an, bag zu ihrem Empfange nur biejengen befähigt seien, die bieselben nicht fcon früher einmal empfangen haben, ba es biefen Satramenten wesentlich fei, eine unvertilgbare Birtung auf ben Menschen auszuüben, werhalb fie in keinem Falle wiederholbar feien. Belche Satramente zu biefer Klaffe gehören, barüber war lange Zeit bas Urtheil schwankend, eine Unsicherheit, die zum Theil barin ihren Grund hatte, daß man darüber, was in die Zahl der Sakramente aufzu= nehmen fei, bis zum 12. Jahrhundert noch im Unklaren, zum Theil aber auch barin, daß man während bieses ganzen Zeitraumes noch zu teiner festen Ansicht barüber gelangt war, worin denn eigentlich bie Bieberholung eines Satramentes bestehe. Es scheint baber zweckmäßig, taf wir bie Lebre von der Biederholbarkeit der Sakramente nach ihrer im Laufe ber Zeit geschehenen Entwickelung an dieser Stelle im Zufammenhange entwickeln.

168) Decret. pro Armen.: Primum omnium sacramentorum locum tenet sanctum baptisma, quod vitae spiritualis janua est.

ubi fundamentum non est, superaedificari non potest. Porro econtra videri posset. Nam cum quis non solum per sacramentum fidei, sed per fidem etiam sacramenti efficiatur procul dubio membrum Christi, et qui Christum habet per fidem, etiamsi baptismum non habeat, habet utique fundamentum, praeter quod aliud po ni non potest, quod est Christus Jesus, superaedificare posse videtur, sicut salutifera opera, sic et quaclibet ecclesiastica sacramenta, cum illud non sit generaliter verum neque de novis neque de veteribus sacra-

mentis, quod baptismus sit fundamentum illorum. 166) Bergl. Anmerf. 161. 167) Albert. M. dist. 6. nrt. 6: Matrimonium, secundum quod est sacramentum, non habet perfectam indissolubilitatem, nisi secundum quod fundatur in baptismo et fide. - Thom. Aquin. dist. 39. qu. 1. art. 1: Matrimonium, quantum pertinet ad necessitatem sacramenti, requirit paritatem quantum ad sacramentum fidei sc. baptismum magis, quam quantum ad interiorem fidem. - Propter hoc aliquis fidelis cum haeretica baptizata matrimonium contrahit, verum est matrimorium, quamvis peccet contrahendo, si sciat cam haereticam, sicut peccaret, si cum excommunicata contraheret, non tamen propter hoc matrimonium dirimerctur. Et econtrario si aliquis catechumenus habens rectam fidem, sed non baptizatus cum aliqua fideli baptizata contraheret, non esset verum matrimonium. — art. 2: Inter infideles est quidem matrimonium, sed non perfectum ultima perfectione, sicut est inter fideles. - Quamvis infidelibus non competit matrimonium, sccundum quod est sacramentum in dispensatione ministrorum ecclesiae consistens, competit tamen eis, in quantum est in officium naturae, et tamen etiam matrimonium tale est aliquo modo sacramentum habitualiter, quamvis non actualiter, co quod actu non contrahunt in fide ecclesiae.

<sup>169)</sup> P. II. c. 2. qu. 3: Hoc sacramentum veluti janua est, qua in Christianae vitae societatem ingredimur, atque ab co divinis praeceptis obtemperandi initium facimus. - Noch deutlicher ebend. qu. 29: Quo serius ad baptismum veniunt, eo dintius sibi cavendum esse ceterorum sacramentorum usu et gratia, quibus christiana religio colitur, cum ad ca sine baptismo nulli aditus patere possit. Cf. c. 1. qu. 19.

Zuerst fam die Frage über die Wiederholbarkeit der Sakramente mit Rücksicht auf die Taufe zur Erörterung. Dag lettere bei normaler Entwickelung bes Menschen, ber fie empfangen, nicht wieberbolbar fei, fobald fie einmal ber Einfetung Christi gemäß, und alfo aültig, an ihm vollzogen worden, liegt im Befen biejes Saframen= tes mit Nothwendigkeit begründet, sofern dasselbe die Bestimmung hat, ben Empfänger in die chriftliche Gemeinschaft aufzunehmen, und baburch zu einem Gliede am Leibe Christi zu machen. So gewiß nun jemand, ber einmal in bie chriftliche Gemeinschaft eingetreten und in berfelben geblieben ift, einer weiteren Aufnahme in dieselbe nicht bedarf, ebenso gewiß mußte die Wiederholung der Taufe als etwas völlig Ueberflüssigiges erscheinen. Daß baber bei normaler Entwickelung bes Menschen bie Taufe nicht wiederholbar sei, stand in der Rirche von Anfang an burchaus fest 170). Eber hätte als fraglich angesehen werben tonnen, ob ein solcher, ber nach Empfang ber Taufe vom chriftlichen Glauben abgefallen fei und bie Rirche wieder verlaffen habe, wenn er fpäter von Neuem in die Kirche aufgenommen zu werden wünsche, einer neuen Taufe bedürfe ober nicht. Allein, daß auch in biefem Falle die Taufe nicht wiederholbar sei, darüber war man, wenigstens in der allgemeinen Kirche, durchaus nicht zweifelhaft, ba man ber Ueberzeugung war, bas bie einmal gültig bem Menschen ertheilte Taufe ihrem Befen nach für immer als etwas Unverlierbares an bem Menschen hafte 171). Ja man tann sogar fagen, daß hinsichtlich der Wiederholbarkeit ber Taufe überhaupt niemals eine Verschiedenheit der Ansicht in der allgemeinen Rirche hervorgetreten sei. Denn auch bei dem im 3. und 4. Jahr hundert so heftig geführten Streite, ob die von Revern vollzogene Taufe

170) Tertull. de bapt. c. 15. — Cyprian. epist. 7. (ad Jubaj. de unitate eccles.). — Concil. Carthag. III. (a. 397.) can. 38.

172) Concil. Carthag. III. (a. 397.) can. 38. — August. epist. 203. ad Maximinum (c. a. 392.) bei Gratian. P. III. dist. 4. c. 108: Robaptizare haereticum hominem, qui hace sanctitatis signa perceperit, quae christiana tradit disciplina, omnino peccatum est, rebaptizare catholicum, immanissimum scelus est. — Leon. M. epist. 35. c. 1. ad Leonem epise. Ravennat. (a. 451.) bei Gra-

<sup>171)</sup> Tertull. de bapt. c. 15. — Cyprian. epist. 7. (ad Jubaj. de unitate cccl.). — Augustin. de bapt. contr. Donat. lib. I. c. 1: Nullus negat haben baptismum etiam apostatas, quibus utique redeuntibus et per poenitentiam conversis, dum non redditur, amitti non potuisse judicatur. Sie et illi, qui per sacrilegium schismatis ab ecclesiae communione discedunt, habent utique baptismum; quem, priusquam discederent, acceperunt. Nam et ipsi, si redeant, non eis iterum datur. Unde ostenditur, illud, quod acceperant in unitate positi, nompotuisse amittere ab unitate separatos. — c. 2: Baptizatus, si ab unitate recesserit, sacramentum baptismi non amittit. — lib. VI. c. 24: Si hoc ita esset, nec haberi foris posset, et toties necesse esset baptizari, quoties recedens quisque sb ccclesia rursus ad ecclesiam remeasset. — Contr. epist. Parmen. lib. II. c. 12. — Concil. Tri d ent. sess. VII. de bapt. can. 11. sess. XIV. de sacram. poen. cap.2. — Cat. Rom. P. II. c. 2. qu. 41.

u wiederholen fei, handelte es sich ja feineswegs barum, ob bie Taufe äberhanpt wiederholbar sei ober nicht. Bielmehr waren in ber Beantwortung biefer Frage bie ftreitenden Parteien völlig mit einander einig. Sondern man stritt nur barüber, ob bie Revertaufe als wahre Taufe anzusehrn sei ober nicht. Doch bienten biese Streitigkeiten allerdings Daan, ber Rirche bie 3bee von ber Nichtmiederholbarkeit ber Taufe noch ju Karerem Bewußtscin zu bringen, und gaben Beranlaffung, fie mit größerer Bestimmtheit auszusprechen, als es bis babin geschehen mar, ba bie Taufe berer, welche zwar von häretikern, aber ber Einsezung Ebrifti gemäß, bereits getauft worben waren, von ber einen ber ftrei= tenden Parteien mit Recht als Wiedertaufe angesehen wurde, und es baber im Interesse biefer Bartei liegen mußte, sie auch als folche zu bezeichnen und bas Unerlaubte der Wichertaufe ins Licht zu stellen 172). Bie energisch sich bas tirchliche Bewußtfein gegen eine Biederholung ber Taufe sträubte, zeigt nicht nur ber Abscheu, mit welchem man biejenigen, bie miffentlich fich zweimal hatten taufen laffen, betrachtete, fondern mehr noch ber Umstand, daß man sogar bie, an denen ohne ihr Biffen die Taufe wiederholt worden war, als folche anfah, an denen ein Makel hafte, daber man sie als für den Empfang ber Ordination nicht geeignet betrachtete, sondern wie alle Uebrigen, an denen ein fleden haftete, oder die durch irgend eine Abnormität gezeichnet waren, bon allen flerifalen Stufen ausschloß 173).

Schon frühzeitig wurde der Taufe in dieser Hinsicht auch die Ordination an die Seite gestellt und ebenfalls als nicht wiederholvares Sakrament bezeichnet. In diesem Sinne sprach sich schon das m Jahre 398 gehaltene Concil zu Carthago aus 174), ebenso

<sup>ian. l. l. c. 112. cp. 77. c. 7. ad Nicetam Aquilej. episo. (a. 458.) bei Gratian.
II. Caus, 1. qu. 1. c. 57: Hanc. regulam ut seitis servandam omnibus ceclesiis raedicamus, ut lavacrum semel initum nulla iteratione violetur, dicente apostolo: laus dominus, una fides, unum baptisma. — Gregor. M. ad Joann. episc. avennat. lib. II. ep. 32. (a. 592.) bei Gratian. P. I. dist. 68. c. 1.</sup> 

<sup>173)</sup> Cod. eccles. Afric. can. 27: Neque permittendum, ut rebaptizati ad ericatus gradum promoveantur. — Felix III. epist. 1. c. 3. (a. 488.): Qui nulla "Cessitate, nullius rei timore aut periculo se, ut rebaptizentur, haereticis impie 'diderunt, si tamen eos ex corde poeniteat, tribus annis inter audientes sint, Ptem autem annis subjaceant inter poenitentes manibus sacerdotum etc. (Gra-In. P. III. dist. IV. c. 118.). — Conc. Ilerd. (a. 523.) can. 9. u. can. 14: Cum baptizatis fideles religiosi nee in eibo participent. — Lib. poenitent. Theodori chiep. Cant. eccl. c. 38: Qui bis baptizati sunt ignoranter, non indigent pro eo Cnitentia, nisi quod secundum canones non possant ordinari nisi pro magna 'Cessitate. Qui autem non ignoranter iterum baptizati sunt, quasi iterum Chrium erucifixerunt, sex annos poeniteant IV. et VI. feria et tres quadragesimas,pro vitio aliquo fecere; si autem pro munditia licitum putavere, tres annos

**Pro vitio aliquo fecere; si autem pro munditia licitum putavere, tres annos** Seniteant.

<sup>174)</sup> Can 38: Non liceat fieri rebaptizationes et reordinationes vel transtiones episcoporum.

Augustinus, der an mehreren Stellen ausdrücklich Taufe und Ordi= nation zusammenstellte und als zwei nicht wiederholbare Sakramente bezeichnete <sup>175</sup>). Dieselbe Ansicht hielten auch alle solgenden Kirchen= lehrer fest, ohne daß irgend ein Widerspruch erhoben worden wäre <sup>176</sup>).

Erst bedeutend fpäter wurde auch die Confirmation für nicht wiederholbar gehalten. Augustinus erklärte noch ausbrücklich, daß ihrer Wiederholung nichts im Wege stehe, da sie ja nur die Bedeutung eines über ben Menschen gehaltenen feierlichen Gebetes habe 177). Bon berselben Boraussezung scheint das Concil zu Oranges (a. 441) auszugehen, sofern es die Wiederholung der Chrismation nicht sowohl für etwas an fich Unstatthaftes, sondern nur für überflüssig erklärt 178). Anders wurde die Confirmation in diefer Hinsicht erst beurtheilt, feitbem im Allgemeinen feststand, daß fie ein felbstiftändiges Satrament fei, das die Bestimmung habe, die in der Taufe bereits ertbeilte Gnade zu vollenden. Es war natürlich, bag man bas von ber Taufe bereits Anerkannte, nun auch auf bas bie Taufanade vollendende Saframent übertrug und letzteres gleichfalls für nicht wiederholbar erklärte. Die erste nachweisbare Spur bavon findet fich aus bem 8. Jahrhundert 179). Doch war es erft bas Concil zu Chalons im Jahre 813, welches ber Sitte, fich öfter als einmal confirmiren zu laffen, bestimmt eutgegentrat, und mit klaren Worten die Nichtwiederholbarkeit auch biejes Saframentes aussprach 180). Seit dem war bies bie allgemeine Anficht ber Kirche 181), gegen welche ein Widerspruch nirgends erhoben worden zu sein scheint.

Wenn man hiernach in Bezug auf Taufe, Confirmation und Ordi=

<sup>175)</sup> Contr. cpist. Parmen lib. II. c. 12: Utrumque enim sacramentum est et quadam consecratione utrumque homini datur, illud cum baptizatur, istacum ordinatur, ideoque in catholica utrumque non licet iterari. Cf. de bapt-contr. Donat. lib. I. c. 2. — de bono conjugali c. 24.

<sup>176)</sup> Gregor. M. epist. ad Joann. Raven. episc. lib. II. ep. 32. (a. 592.) Gratian. P. I. dist 68. c. 1: Sicut semel baptizatus iterum baptizari non debe ita quì consecratus est semel, in eodem iterum ordine non debet consecrati. Petr. Damiani contr. intemperantes clericos II. c. 5. — Gratian. P. I. dist 6 c. 2. — Robert. Pull. sentt. lib. V. c. 22. lib. VII. c. 14. — Hug. Rotom. episad dom. Matth. p. 982. — Geroch. Reichersb. de simonia §. 23. — Pet Venerab. in Bibl. max. T. XXII. p. 937. — Petr. Lomb. lib. IV. dist. 7.

<sup>177)</sup> De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 16. §. 21: Manus autem imposition sicut baptismus repeti non potest. Quid est enim aliud, nisi oratio super b – – minem?

<sup>178)</sup> Can. 2: Inter nos placuit semel chrismari. — — Inter quoslibet ch =-ismatis ipsius non nisi una benedictio est; non ut praejudicans quidquam (dic- ), sed ut non necessaria habeatur repetita chrismatio.

<sup>179)</sup> Gregorii II. epist. 4. ad Bonif. a. 726. (b. Gratian. P. III. dist. 5. c. 9-). De homine, qui a pontifice confirmatus fuerit, denuo talis reiteratio prohibenda est.

nation von Anfang an, d. h. von dem Zeitpunkte an, in welchem jedes einzelne verselben überhanpt als Sakrament anerkannt war, mit völliger Einstimmigkeit die Nichtwiederholbarkeit aussprach, so blieb dagegen längere Zeit fraglich, wie es sich in dieser Hinsicht mit den übrigen Sakramenten verhalte.

Zwar war, was die Euchariftie betrifft, die allgemeine Lehre, bağ bieselbe so oft empfangen werden tönne, als man nach ihr Beburfniß enopfinde, ja bag jeder Einzelne bie Pflicht habe, biejes Satrament mindestens dreimal in jedem Jahre zu empfangen 182). Dessen= ungeachtet rechneten auch diejes Sakrament Manche, wie hugo von St. Victor 183) und Abälard 184) zu den nicht wiederholbaren. Ja letterer stellt es in diefer Hinsicht auf gleiche Linie mit der Taufe und Confirmation, indem er die Nichtwiederholbarkeit als eine Eigenthüm= lichteit biefer drei Sakramente, die er als die drei großen bezeichnet, Doch ift der Widerspruch, in welchen dieje hierdurch bervorbebt. mit ber herrschenden Lehre traten, ein nur scheinbarer, ba auch sie teineswegs fagen wollten, daß Diefelbe Berfon biefes Saframent nicht öfter empfangen dürfe, sondern nur, daß an derselben Hoftie nicht öfter bie Confekration vollzogen werden könne. Und fie konnten aus biefem Grunde mit Recht bas Sakrament als nicht wiederholbar bezeichnen, ba ja bei ber Eucharistic ber Empfang überhaupt als etwas nur Accidentielles angesehen wird, das Sakrament selbst der kirchlichen Lehre gemäß icon durch bie Confekration zu Stande kommt, wenn also biefe an berfelben Hoftie nur einmal möglich ift, bas Sakrament in ber That nicht wiederholbar genannt werden tann.

182) Cone. Agathens. (a. 506.) can. 18. — Cone. Turon. III. (a. 813.) can. 50. — Gbenjo Cap. Theodor. Cant. bei Gratian. P. III. dist. 2. e. 21. — In fpäterer 3eit wurde wenigstens ein einmaliger Empfang im Jahre jur Bflicht gemacht. Bergt. Cone. Lateran. IV. (a. 1215.) can. 21. — Cone. Trid. sess. XIII. de euchar. can. 9.

183) Summ. tr. Vl. c. 15.

184) Epitom. c. 30: De majoribus enim, ut baptismo, confirmatione et altaris sacramento dictum est, nullum sacramentum reiterandum. Neque eadem hostia consecratur bis, cum tamen idem corpus ab eodem frequenter sumatur.

<sup>180)</sup> Cone. Cabilon. II. can. 27. (Mansi T. XIV. p. 99.): Dictum nobis est, quod quidam de plebe bis et ter ab episcopis, ignorantibus eisdem episcopis, confirmentur. Unde nobis visum est, candem confirmationem sicut nec baptismum iterari minime debere.

<sup>181)</sup> Sie wurde ausbrücklich ausgesprechen 3. B. von Bruno Signiens. († 1123.), de consecratione ecclesiae (d'Acherii Spie. T. I. p. 447.). — Petr. Abaelard. epit. c. 30. — Hug. a St. Vict. Summ. tr. VI. c. 15. — de saeram. christ. fid. lib. II. P. 15. e. 2. — Petr. Venerab. in Bibl. max. T. XXII. p. 937. — Robert. Pull. sentt. lib. V. c. 22. lib. VII. c. 14. — Petr. Lomb. lib. IV dist. 7. B. dist. 23. C. — Cagegen fagte Gratian. P. II. c. 1. qu. 1. c. 73: Ex eo, quod manus impositio iterari praecipitur, sacramentum non esse ostenditur.

## Behnter Abschnitt.

Bas ferner die Buße betrifft, fo lehrten befanntlich ichon Tertullian 185) und seine Bartei, sowie die Novatianer, daß sie nicht wiederholbar fei. Daffelbe war auch in der katholischen Rirche in älterer Zeit die herrschende Ansicht 186). Unter der Buße verstand man babei nicht etwas Inneres, nämlich bie Reue des Herzens über die begangenen Sünden und bie damit verbundene Sinnesänderung, fondern etwas vorzugsweise Meußeres, nämlich bie bem nach ber Taufe in schwere Sünden Gefallenen und in Folge teffen aus ber Rirchen-Gemeinschaft Ausgeschlossenen von der Kirche behufs der Reconciliation auferlegten Bußübungen. Man wollte also, indem man tie Nichtwiederholbarkeit ber Bufe lehrte, keineswegs fagen, daß, wenn der Menich öfter als einmal nach ber Taufe in Sünden gefallen, es ihm unmöglich fei, von feinem Falle sich wieder zu erheben, und daß daher ein folcher auch unfähig sei, ferner von Gott Bergebung der Sünden zu erhalten. Bielmehr stimmten fast alle Kirchenlehrer darin überein, daß die innere Buße ebenso oft möglich sei, als es möglich sei, nach der Taufe Tob fünden zu begehen, und daß außer der Sünde wider den beiligen Beift feine Sünde so groß sei, daß sie nicht, sobald nur ernste Reue und Besserung eintrete, von Gott vergeben werden könne 187). Nur als eine Abweichung von der herrschenden Lehre ist es anzuseben, wenn Manche die Ansicht aussprachen, daß auch die innere Buße, sobald fie eine wahrhafte fei, nur als eine einmalige benkbar fei, weil ber, welcher einmal wahrhaft Buße gethan, Tobsünden nicht weiter begehen könne 188). Bielmehr wollte man nach der herrschenden Lehre, indem man die Bufe als eine nur einmal statthafte bezeichnete, nichts Anderes aussprechen,

187) Hicron. epist. ad Rusticum de poenit. — August. ep. 54. ad Maccdonium c. 3. §. 7. — Chrysost. epist. 5. ad Theodorum lapsum. — Gregor. M. hom. X. in Ezech. — Pseudo-August. de vera et falsa poenit. c. 5. — Gratian. P. II. Caus. 33. qu. 3. c. 22.

188) Cf. Hug. a St. Vict. Summ. sentt. tr. VI. c 12: Dicunt non amplius ad mortem peccare cum, qui semel pocnitet, et si amplius cum contingat ad

<sup>185)</sup> De poenit. c. 7.

<sup>186)</sup> A m bros. de unica poenit. lib.II. c.10: Merito reprehenduntur, qui saepiu agendam poenitentiam putant, qui luxuriantur in Christo. Nam si vere agerest poenitentiam, iterandam postca non putarent, quia sicut unum baptisma, ita una poenitentia, quae tamen publice agitur. Nam quotidiani nos debet poenitere peecati. Sed haec delictorum leviorum, illa graviorum. Facilius autem inveni, qui innocentiam servaverint, quam qui congrue egerint poenitentiam. — Augustini epist. 54: Quamvis caute et salubriter provisum sit, ut locus illius humillimae poenitentiae semel in ecclesia concedatur, ne medicina vilis vel mi – nus utilis esset aegrotis, quae tanto magis salubris est, quanto minus contemptibilis fuerit. — Bergl. vie Schrift de vera et falsa poenit. c. 5: Dicunt enim, essi semel peecantibus post baptismum valeat poenitentia, non tamen saepe peecantibus proderit iterata. Alioqui remissio ad peecatum esset incitatio. Dicunt enim : Quis non semper peecaret, si redire semper posset?

als baß bie Rirche, wenn sie ben Leichtfinn ihrer Glieber im Sündigen nicht befördern wolle, den einmal aus der Rirchen - Gemeinschaft Ausgeschloffenen und bann nach gethaner Buke wieder Aufgenommenen, nach= bem sie durch neue schwere Vergehungen sich die Ercommunication zugezogen haben, nicht von Neuem den Zugang zur Rirche öffnen dürfe, und daß daher neue Bufübungen ohne Frucht seien, weil sie die Rcconciliation nicht zur Folge haben. Ungefähr feit dem 6. Jahrhundert wurde jedoch, nachdem der Begriff der Buße überhaupt sich erweitert batte, auch die Ansicht über die Wiederholbarkeit berfelben eine andere. Unter Buße verstand man jett nicht mehr blog die Bugübungen der Ercommunicirten, burch welche die Reconciliation bezwecht wurde. fondern vorzugsweise alle die Leiftungen der in ber Rirchengemein= icaft lebenben Chriften, welche als Bedingung angesehen murben, unter ber nur allein bie göttliche, burch ben Priester zu er= theilende, Bergebung aller ber Todfünden, in die fast jeder Christ nach ber Taufe gar oft verfalle, erlangt werden könne. Es war natürlich, baß bie Buke in letterem Sinne nicht als eine nur einmalige angesehen werden konnte. Daber wurde jett allgemeine Lehre, daß die Buße (nämlich in letterem Sinne, in welchem man jett fast nur allein noch von Buße redete) so oft wiederholbar sei, als der Mensch nach der Taufe in Todfünden verfalle 189). Die Aussprüche älterer Rirchenlehrer von einer nur einmaligen Buße beutete man jest entweder von der Unmöglichkeit nach biesem Leben Bufe zu thun, ober man verstand fie von ber öffentlichen und feierlichen Buge, die wegen befonders schwerer Sünden aufgelegt zu werden pflege 190), die jedoch

17

mortem peccare, non fuit poenitentia, quam prius egit. — Inducunt auctoritates ad idem ostendendum: Isidor. de summo bono (lib. II. c. 16.): "Irrisor est enim poenitens, qui adhue agit quod poenitet, nee videtur deum poscere subditus, sed subsannare superbus etc." Item (synonym. lib. I. fin.): Inanis est poenitentia, quam culpa sequens coinquinat etc. — Cf. Gratian. P. II. Caus. 33. qu. 3. c. 22: Mlud, quod in lib. de poenitentia dicitur, de perfecta est intelligendum. — Poenitentia alia est incipientium, alia proficientium, alia perfectorum. — Incipientium poenitentiae venia non negatur. — Illud autem: "Si poenitentia finitur, nihil de venia relinquitur" dupliciter intelligi potest. Si enim juxta quorundam sententiam peccata dimissa redeunt, facile est intelligere nihil de venia relinqui, quoniam peccata, quae prius erant dimissa, iterum replicantur. — Si autem peccata dimissa non redeunt, dicitur nihil relinqui de venia, quia nihil relinquitur sibi de vitac munditia et spe aeternae beatitudinis, quam cum venia assecutus est.

<sup>189)</sup> Gratian. P. II. Caus. 33. qu. 3. c. 22. — Hug. a St. Vict. Summ. tr. 6. c. 12. — Petr. Lomb. dist. 14. C. D. — Alan. ab Insulis de fid. cathol. c. 48. — Thom. Aquin. dist. 14. qu. 1. art. 4. — Petr. Palud. dist. 14. qu. 5. — Biel dist. 14. qu. 3. art. 2. concl. 3. — Concil. Trident. sess. XIV. de sacr. poen. cap. 2.

<sup>190)</sup> Hug. a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. II. P. XIV. c. 4: Quod

bamals auch nicht mehr, wie früher, in allen Theilen ber Kirche nur einmal zugelassen wurde <sup>191</sup>).

Ferner die Ehe wurde schon von Anfang der Kirche an als wenigstens bedingungsweise nicht wiederholdar angesehen. In Bezug auf sie lehrte nämlich schon Innocentius L<sup>192</sup>) und Augustinus<sup>193</sup>) in Gemäßheit der Schrift mit deutlichen Worten, daß sie so lange als untrennbare Gemeinschaft fortdauere, dis der Tod die beiden Ehegatten von einander scheide, da das eheliche Band etwas dis zu diesem Zeitpunkte den Ehegatten in derselben Weise Inhärirendes sei, wie die Taufe ben einmal Getausten bleide, und daß daher auch dis zu diesem Zeitpunkte von keinem der beiden Ehegatten eine zweite gültige Ehe ge-

autem dictum est, quod non est locus secundae poenitentiae, ita quidam intelli-gere volunt, quia tota haec vita locus est poenitentiae homini peccatori. Qui hic poenitentiam facere volunt, locum habent, quia hic locus datus est poenitendi hominibus. Qui autem hic poenitentiam facere nolunt, in alia vita, etiamsi voluerint, facere poenitentiam non poterunt, ita ut fructum habeat poenitentia illorum, quia locum non habet. Prima ergo poenitentia i hac vita locum habet. Secunda poenitentia post hanc vitam locum non habet, nec fructum habent, etiamsi dolorem habent. Alii hoc dictum intelligunt de publica poenitentia, quam dicunt iterari non posse propter rigorem et castigationem, no homines sacramenta dei contemnant. - Petr. Lomb. 1. 1.: Illud autem, quod Ambrosius ait: Reprehenduntur etc. non secundum generalem, sed secundum specialem morem ecclesiae de solemni poenitentia dictum intelligitur, quae apud quosdam semel celebrata non iteratur. - Solennis poenitentia est, quae fit extra ecclesiam in manifesto, in cinere et cilicio, quae pro gravioribus horrendisque ac manifestis delictis tantum imponitur. Et illa non est itemada pro reverentia sacramenti, ut ne vilescat et contemptibilis fiat hominibus. — Origenes quoque (in Levit. c. 25. hom. XV.) de hac solenni poenitentia, quae pro gravioribus criminibus injungitur, ait: Si nos aliqua culpa mortalis invenerit, quae non in crimine mortali vel in blasphemia fidei, sed in sermonis vel in morum vitio consistat, haec culpa semper reparari potest, nec interdicitur aliquando de hujusmodi pocnitentia agere, sed non ita de gravioribus criminibus. In gravioribus enim criminibus semel tantum poenitentiae conceditur locus. Communia, quae frequenter incurrimus, semper poenitentiam recipiunt et semper redimuntar Communia dicit venialia peccata et forte mortalia quaedam alia minus grava, quae, sicut saepe committuntur, ita frequenter per poenitentiam redimuntur. Si de gravioribus criminibus semel tantum agitur poenitentia sc. solennis. Nam s de illis, si iterentur, iteratur poenitentia, sed non solennis. Quod tamen in quibusdam ecclesiis non servatur.

191) Petr. Lomb. l. l. 192) Epist. ad Exsuperium.

193) De nuptiis et concupiscentia lib. I. c. 10. § 11: Hujus procul dubies sacramenti res est, ut mas et femina connubio copulati, quamdiu vivunt, inseparabiliter perseverent, nec licet excepta causa fornicationis conjuge conjugem dirimi. Hoc enim custoditur in Christo et ecclesia, ut vivens cum vivente inacternum nullo divortio separetur. — Usque adeo manent inter viventes semeinita jura nuptiarum, ut potius sint inter se conjuges, qui ab alterutro separatisunt, quan cum his, quibus aliis adhaeserunt. Cum aliis quippe adulteri no ra essent, nisi ad alterutrum conjuges permanarent. Denique mortuo viro, cum que verum connubium fuit, fieri verum connubium potest cum quo prius adulterium fuit. Ita manet inter viventes quiddam conjugale, quod nec separatio nec cum altero copulatio possit auferre. Manet autem ad noxam criminis, non ad vinculum foederis, sicut apostatae anima velut de conjugio Christi recedens etiam schlossen werden könne. Dagegen sei, wenn ber Tob bie Che aufgelöst babe, ber überlebende Ebegatte allerdings befähigt und berechtigt, eine zweite gültige Gbe einzugeben, und, falls dieje von Neuem burch ben Tob getrennt werbe, auch eine britte, vierte, fünfte u. f. w. Ganz ebenfo urtheilte auch Sieronymus 194) und alle folgenden Rirchenlebrer 195). Nur in zwei Bunkten wichen bie späteren Lebrer von ber früheren Ansicht ab: 1. barin, bag fie nicht blog ben leiblichen, fonbern auch ben geistlichen Tob (b. b. bie Uebernahme bes Mönchsgelübbes) feitens bes einen ber beiden Chegatten als die Ebe auflösend ansaben für ben Fall, daß die Ebe noch nicht leiblich, sondern nur erst geiftlich geschloffen worden 196); 2. barin, bag fie jeber auf bie erste

194) Ad Panmachium (Gratian. P. II. Caus. 31. qu. 1. c. 11.). 195) Cod. eccl. Afric. can. 102. — Op. imperf. hom. 32. in Matth. (Gratian. P. II. Caus. 27. qu. 2. c. 1.). — Capitul. Caroli M. (a. 789.) c. 43. — Petr. Damiani contr. intemperantes clericos diss. IL c. 5: Sicut vir quispiam, etsi cesset ab opere conjugali, nullo modo tamen absolvitur copulatione conjugii, ita clericus, etsi sui ordinis non fungatur officio, ejusdem tamen ordinis non exuitur sacramento. — Petr. Lomb. dist. 31. B. C. dist. 35. A-C. dist. 42. J. - Lucii III. epist. ad universos Christianos in captivitate Saracenorum positos (c. a. 1181.) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 21. c. 2. - Innocent. III. ad episc. Tiberiad. (c. a. 1212.) cbcnb. tit. 19. c. 8. - Prof. fid. praescr. Waldensibus ad ecclesiam reducibus ab Innocentio III. a. 1210. — Conf. fid. Michaelis Palaeologi ipsi a Clemente IV. a. 1267. proposita et ab ipso in concilio Lugdun. II. 1274. Gregorio X. oblata. — Thom. Aquin. dist. 27. qu. 1. art. 3. dist. 31. qu. 1. art. 3. dist. 33. qu. 2. art. 1. dist. 34. qu. 1. art. 1. dist. 35. qu. 1. art. 4. dist. 42. qu. 3. art. 1. - Concil. Trident. scss. XXIV. can. 7. - Cat. Rom. P. H. c. 8. qu. 11. 18.

196) Alexand. III. epist. ad Salernit. archiepisc. (a. 1180.). Ejusdem epist. d Brixiens. episc. (c. a. 1180.) (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 32. c. 2. u. c. 7.). - Innocent. III. epist. ad Lugdun. archiep. (c. a. 1210.) ibid. c. 14. - Guil. Altissiodor. lib. IV. tr. 9. c. 2. (fol. 45.): Sicut matrimonium corporale sive conmmatum per carnalem copulam dissolvitur per mortem corporalem, sic matrimonium spirituale, quod est ante carnalem copulam, dissolvitur per mortem spiritualem, sc. quum alter conjugum transit ad religionem. Tunc enim moritur mundo, et hoc est mors spiritualis. - Thom. Aquin. dist. 27. qu. 1. art. 3: Ante carnalem copulam est inter conjuges tantum spirituale vinculum, sed post est intor eos etiam vinculum carnale. Et ideo, sicut post carnalem copulam matrimonium solvitur per mortem carnalem, ita per ingressum religionis ante carnalem copulam solvitur, quia religio est mors quaedam spiri-tu alis, qua aliquis saeculo moriens vivit deo. — Conjunctio matrimonialis ante carnalem copulam est quid imperfectum. — Sicut corporalis mors viri hoc modo vinculum matrimoniale solvit, ut mulier nubat cui vult secundum apostoli sententiam, ita etiam post mortem spiritualem viri per religionis ingressum poterit cui voluerit nubere. — Quando uterque pari voto continentiam vovet, tunc neuter conjugali vinculo abronuntiat, et ideo adhuc manet, sed quando unus tantum vovet, tunc, quantum est in se, abrenuntiat vinculo conjugali, et ideo alter ab-<sup>8</sup>Olvitur a vinculo illo. — dist. 31. qu. 1. art. 3: Vinculum matrimonii non se ex-

fide perdita sacramentum fidei non amittit, quod lavacro regenerationis accipit. Redderetur enim procul dubio redeunti, si amisisset abscedens. Habet autem qui recesserit ad cumulum supplicii, non ad meritum praemii. - c. 17. §. 19: Sacramentum, quod nec separati nec adulterati amittunt, conjuges concorditer certeque oustodiant. — Cf. Contr. adversarium legum et prophetarum lib. II. c. 11.

folgenden Ehe, wenn sie sie gleich als wirkliche Ehe anerkannten, den Charakter eines Sakrament sei, daß sie die zwischen Ehristus und der Kirche bestehende Gemeinschaft abbilde, letztere aber unauflöslich und darum eine nur einmalige sei, so liege es in der Natur der Sache, daß die Ehe durch Wiederholung aufhöre, Abbild ihres Gegenstandes zu sein, und darum nicht mehr mit Recht Sakrament genannt werden könne <sup>197</sup>). Zur Bestätigung berief man sich auch auf die schon von Alters her in der Kirche bestandene Sitte, nur die erste Ehe kirchlich einzussenn <sup>198</sup>). Man kann hiernach mit Necht sagen, daß der kirch lichen Lehre gemäß auch die Ehe zu den nicht wiederholbaren Sakramenten gehöre, da nach dieser Lehre jeder Einzelne, wenn er gleich öfter als einmal eine gültige Ehe schließen, doch nur einmal das Sakrament der Ehe empfangen kann.

Besonders schwankend war längere Zeit die Ansicht darüber, ob das Sakrament der Krankensalbung zu den wiederholbaren oder zu den nicht wiederholbaren zu rechnen sei. Während die älteren Kirchenlehrer sie offenbar für wiederholbar ansahen <sup>199</sup>), wurde von einer Reihe späterer, wie Ivo von Chartres<sup>200</sup>), Gottfried von Ben-

197) Hug. Rotomag. dogmat. christ. fid. contr. haeret. sui temporis lib. III. c. 4. (Bibl. max. T. XXII. p. 1351. sq.): Est enim in conjugio sacramentum, si singulare manserit. Quod est unum sacramentum hoc, dicit apostolus, "quis magnum est in Christo et in ecclesia," unitate singulare atque perpetua. Conjugium namque Christi et ecclesiae unum et singulare coepit quidem ex tempore, sod permanet in acternitate. — — Quoties voro decedente altero more debito conjugium fuerit iteratum, semper quidem est bonum, si fuerit unum, sed pro iteratione jam non est singulare, nec habet sacramentum coelestis conjugii uni et singularis, quo Christus junctus est ecclesiae perpetua stabilitate. – Petz Lomb. dist. 42. J.: Apostolus bigamos a sacerdotali honore excludit. Sed bec non facit pro vitio bigamiae, immo pro sacramenti virtute, ut sit una unius, sicut unica unici. Illud tamen Caesariensis concilii videtur innuere, bigamian esse peccatum : "Presbyterum, inquit, in nuptiis bigami prandere non convenit et. ----Sed hoc pro signaculo sacramenti dicitur, quod in bigamo non servatur. — Au Thomas Nquin erfannte ber zweiten Ehe nur in einem gewiffen, aber nicht ir vollen Sinne den Charafter eines Saframentes zu. Bergl. dist. 42. qu. 3. art 💳 Secundum matrimonium, quamvis, in se consideratum, sit perfectum sacramentum tamen, in ordine ad primum consideratum, habet aliquid de defectu sacramentquia non habet plenam significationem, cum non sit una unius, sicut est in ma trimonio Christi et ecclesiae, et ratione hujus defectus benedictio a secundis nu tiis subtrahitur. Sed hoc est intelligendum, quando secundae nuptiae sunt se cundae ex parte viri et ex parte mulieris, vel ex parte mulieris tantum. Si enim virgo contrahat cum illo, qui habuit aliam uxorem, nihilominus nuptiae henedicuntur. Salvatur enim aliquo modo significatio etiam in ordine ad primas nuptias, quia Christus, etsi unam ecclesiam sponsam habeat, habet tamen plures

tendit ultra vitam, in qua trahitur, ct ideo dicitur inseparabile, quia non potest in hac vita separari. Sed per mortem separari potest, sive corporalem post carnalem conjunctionem, sive spiritualem post spiritualem tantum. — Concil. Trident. sess XXIV. can. 6.

bome 201), Theobald von Sens die entgegengesetzte Ansicht vertheidigt. Lettere beriefen sich einmal barauf, baß ja auch alle anderen Salbungen nicht wiederholbar seien, sobann namentlich darauf, daß die Rrantenfalbung eine Urt öffentlicher Buge fei, und barum ebenfo wenig wiederholt werben dürfe, als die öffentliche Buge im gewöhnlichen Noch Abälard und hugo von St. Bictor hatten Sinne 202). bierüber teine entschiedene Ausicht. Ersterer meinte zwar, daß Jakobus bie Wiederholung nicht zu verbieten scheine. Doch rieth er, sich bierin nach ber Sitte ber Kirche, welcher man angehöre, ju richten 203). Letterer fprach sich an verschiedenen Stellen verschieden aus. Bährend er in der Summa die Krautenfalbung für nicht wiederholbar erklärte 204), rechnete er sie bagegen in feiner Schrift über bie christlichen Saframente zu ben wiederholbaren Saframenten 205). Ungefähr zu berfelben Zeit wurde jedoch bereits von Petrus Benerabilis bie Meinung, baß bie Krankensalbung nicht wiederholbar sei, ausbrücklich befämpft 206), und feitdem wurde die von letterem vertheibigte Anficht die herrschende, wenn sich gleich in einzelnen Gegenden ber Rirche die Sitte, sie nur einmal zu spenden, noch längere Beit forterhielt 207).

Bu den unverlierbaren und eben barum nur einmal ertheilbaren

personas desponsatas in una ecclesia. Sed anima non potest esse sponsa alterius, quam Christi, quia cum daemone fornicatur. Nec est ibi matrimonium spirituale. Et propter hoc, quando mulier secundo nubit, nuptiae non benedicuntur propter defectum sacramenti. — Hicrher gehört auch, wenn die Gloffe zu Deeret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 21. als Grund, weißhalb die zweite Ghe nicht benedicirt werden bürfe, anführt: quia sacramentum iterari non debet. — Durandus baz gegen leugnet, daß burch Bieberhelung die Ghe ben Charafter des Saframentes werliere. Rergi. dist. 1. qu. 3. §. 7: Nec onne matrimonium benedicitur, sed solum primum, et tamen secundum est sacramentum, sicut et primum.

198) Ambros. expos. in 1 Cor. c. 7. — Petr. Lomb. dist. 23. C. — dist. **4.** J. — Thom. Aquin. dist. 42. qu. 3. art. 2. — Alexand. III. (a. 1175.) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 21. c. 1. — Urban. III. ad Vigil. episc. (a. 1186.) ibid. c. 3. — Guil. episc. Cadurc. epist. synod. (a. 1316-34.): Benedictio matrimonialis, quae sacramentalis est, iterari non debet. — Durand. dist. 1. qu. 3. §. 7.

199) Cf. Innocent. I. epist. L. ad Decent. episc. Eugub. c. 8. — Caesar. Arelat. Serm. 265. (August. Opp. T. V. append.) §. 3.

200) Epist. 225. ad Radulphum.

201) Quid sit sacramenti iteratio? (Magn. Bibl. T. XV. p. 549.): Inunctio infirmorum magnum sacramentum est, et ideo nulla ratione iterandum.

202) Goffrid. Vindocin. epist. lib. II, 20. (Magn. Bibl. T. XV. p. 506.): Unctionem infirmorum non aestimo repetendam, quia, sicut ipse asseruisti, secundum institutum apostolicae sedis genus est sacramenti; qui autem sacramenta Christi et ecclesiae repetit, injuriam ipsis sacramentis ingerit. Unctio enim infirmorum publicae poenitentiae est sacramentum, quam non esse repetendam sicut nec baptismum testatur Augustinus, testatur Ambrosius.

203) Epitom. c. 30. 204) Tract. VI. c. 15.

205) De sacram. christ. fid. lib. II. P. 15. c. 3.

206) Epistol. lib. V. ep. 7. (Bibl. max. T. XXII. p. 937.).

207) Cf. Petr. Lomb. dist. 23. C.

## Behnter Abschnitt.

Sakramenten wurde ferner bis auf Petrus Lombardus mitunter auch bie Mönchsweihe gerechnet 208). Ebendahin rechnete man auch fämmtliche in Beihung lebloser Gegenstände bestehende Sakramente, wie bie Confetration von Kirchen 209), von Altären 210), firchlichen Befäßen 211) u. bergl., indem man von ber Boraussebung ausging. baf burch bie Confetration diefen Gegenständen in ähnlicher Beife, als es burch bie Taufe geschehe, ein bleibender Charafter aufgeprägt werbe 212).

Bis auf Betrus Lombardus gab es hiernach taum ein Saframent, bem nicht wenigstens in einem gewissen Sinne von einem Theile ber Kirchenlehrer die Nichtwiederholbarkeit zugeschrieden worden wäre. G barf uns baber nicht wundern, wenn manche Rirchenlehrer zu ber Meinung geführt wurden, bag es jedem Sakramente als folchen zukomme, nicht wiederholbar zu sein. In diesem Sinne sprach sich mitunter ichon Augustinus aus 213). Deutlicher noch thaten es fpätere Rirchenlehrer, wie Gottfried von Bendome 214), Sugo von Rouen 215), hugo von St. Bictor 216), Geroch von Reichersberg<sup>217</sup>). Auch dem Gratian ist die Nichtwiederholbarkeit etwas bem Sakrament als folchem fo Wefentliches, daß er baraus, bag nach Augustinus die Handauflegung einer Wiederholung fähig ist, den Schluk ziehen zu dürfen glaubt, daß bieje nicht zu ben Sakramenten gebore 218).

Man erkennt hieraus, daß das Urtheil darüber, welche Sakramente

210) Auch Altäre burften nur im Falle wesentlicher Verletzung von Reuse confectitt werden. Cf. Alexand. III. decret. o. a. 1170. und Innocent. III. epist ad episc. Nidros. c. a. 1210. (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 40. c. 1. u. 3.). – Thom. dist. 23. qu. 2. art. 4.

211) Petr. Venerab. epist. lib. V. ep. 7. (Bibl. max. T. XXII. p. 987.). 212) Dùrand. dist. 25. qu. 1. §. 4: Quae dantur per consecrationem, semper manent manente re consecrata.

213) Contr. epist. Parmeniani lib. II. c. 13. §. 30. - de bapt. contr. Donat. lib. III. c. 10. §. 15.

214) Quid sit sacramenti iteratio? (Magn. Bibl. T. XV. p. 549.): Omne sacramentum a spiritu sancto per doctores sanctos, in quibus ipse loquitur, iterari prohibetur, ideirco videlicet, ne medicina sancta vilesceret et minus utilis esset, quae tanto magis salubris est, quanto minus contemptibilis invenitur.

215) Epist. ad dom. Matth. p. 982. 216) Summae tr. VI. c. 15: Dicunt quidam illud (Augustini: sacramentum non esse iterandum et nulli sacramento faciendam esse injuriam) dictum esse

<sup>208)</sup> Cf. Hug. Rotom. dialogg. lib. Vl. c. 3: Tantae auctoritatis est vestis monachica cum benedictione patris spiritalis accepta, ut semel habita deponi ulterius pro sacramenti reverentia nullo modo queat. Hoc enim sacramentum semel susceptum, si non deseritur, beatitudine cumulatur.

<sup>209)</sup> Nur wenn eine Kirche nach ihren wefentlichen Theilen gerftört ober auch burdy grobe Berbreden, wie Morb ober Chebruch, profanitt worden war, beburft fie einer neuen Confectation. Bergl. Hygini papae deeret. (c. a. 154.) b. Gratian P. III. dist. 1. c. 19. — Concil. Nicaen. (a. 325.) (ibid. c. 20.). — Vigilii epist. 1. c. 4. ad Eutherium (a. 538.) (ibid. c. 24.). — Innocent. III. c. a. 1212 im Deeret. Gregor. IX. lib. III. tit. 39. c. 6.

wieberholbar seien, welche nicht, bis auf Betrus Lombarbus noch burchaus schwankend war. Die Berschiedenbeit der Ansicht bierüber batte offenbar verschiedene Ursachen. Sie erklärt sich einmal daraus, daß die Lebre über mehrere Saframente, wic über die Krankenfalbung, vor bem Lombarben noch ziemlich unentwickelt war; sobann baraus, bag man über Manches, z. B. die Buße, noch im Unklaren war, ob es überbaupt zu ben Sakramenten zu rechnen sei, ob also, wenn man bieses bestimmte entweder für wiederholbar ober für nicht wiederholbar glaube balten zu müssen, dieß überhaupt für die Lehre von den Sakramenten von Bebeutung sei. Mitwirkend war endlich auch, bag man barüber noch uneinig war, worin benn die Wiederholung eines Sakramentes Die Ansicht war hierüber längere Zeit eine doppelte: a) die beitebe. Einen meinten, ein Saframent werde bann wiederholt, wenn alle einzelnen Handlungen, welche wesentlich zu einem Sakramente gebören, wiederholt werden 219). Diese mußten nothwendig alle Sakramente für nicht wiederholbar halten. b) Andere dagegen meinten: von Wieder= bolung tonne nur mit Rudficht auf ben Empfänger bie Rebe fein, b. b. wenn biefelbe Berfon baffelbe Sakrament öfter zu bemfelben Zweck empfange 220). Diefe letteren konnten manche Sakramente, welche bie ersteren für nicht wiederholbar bielten, mit Recht zu den wiederholbaren rechnen.

217) De simonia §. 23. (Martène T. V. p. 1481.). 218) P.II. c. 1. qu. 1. cap. 73: Ex co autem, quod manus impositio iterari praccipitur, sacramentum. non esse ostenditur.

de sacramento baptismi et de sacramento ordinationis, quae nunquam debent iterari, sed de aliis (ut dicunt) non est illud intelligendum. Sed melius est, ut de omnibus generaliter dicatur. Vcrgl. auch Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 7.

<sup>219)</sup> So 3. B. Abaelard epitom. c. 30. - Hugo a St. Vict. Summ. tract. VI. c. 15: Cum dicitur, sacramentum non esse iterandum, non est intelligendum de sacramento secundum partem sui, sed secundum se totum. Verbi gratia: cum baptizatur aliquis, benedicitur aqua per invocationem Trinitatis, si in eadem aqua iterum baptizatur alius, eadem benedictio aquae, scilicet invocatio Trinitatis, qua sanctificatur aqua, iteratur, nec tamen dicitur iterari baptismus, quia pro parte iterata non iteratur ipsum sacramentum. Sed si illa sanctificatio aquae iteraretur et in cadem persona hoc fieret, tunc injuria fieret sacramento. Ita et de sacramento altaris vel unctionis, licet iteratio fiat quantum ad personam, quae iterum suscipit sacramentum, tamen quia non iterum benedicitur eadem hostia vel idem oleum, non iteratur sacramentum. Si enim pro parte iterata dicuntur haec sacramenta iterari, eadem ratione et baptismus iteratur, cum ibi (ut diximus) partis fiat iteratio, sc. illius sanctificationis, quam suscipit aqua per invocationem Trinitatis.

<sup>220)</sup> Goffrid. Vindoc. l. l.: Ibi reiteratur sacramentum, ubi id ipsum iterum datur, quasi quod prius datum est, postea posse dari credatur, v. g. si aliquis baptizatus iterum in aquis baptismatis mergeretur ea intentione, ut ab originali et aliis peccatis solveretur. - Bruno Signiensis († 1123.), de consecratione ecclesiae (d'Acherii Spic. T. I. p. 447.).

Zu einer festen Ansicht, wie viele Sakramente zu ber einen ober zu ber andern Klasse gehören, konnte man erst gelangen, nachdem man nicht nur über Wesen und Zahl der Sakramente, sondern auch darüber eins geworden war, worin die Wiederholung eines Sakramentes bestehe. Beides geschah seit dem Lombarden. Was den Begriff der Wiederholung betrifft, so stellte noch Petrus Lombardus, ob er gleich selbst den Ausdruck Wiederholung in Bezug auf die Sakramente der Regel nach in letzterem Sinne brauchte, doch beide Ansichten als gleichberechtigt neben einander <sup>221</sup>). Deutlicher entschieden sich die späteren Scholastiker für den letzteren Sprachgebrauch <sup>222</sup>). Und so konnte tenn auch jest die Zahl der nicht wiederholdaren Sakramente set

221) Dist. 23. C.: Quidam de omni sacramento intelligi volunt, quod non sit iterandum sc. secundum totum illud, quod pertinet ad sacramentum, dicentes quaedam sacramenta sacpius posse suscipi, quaedam vero non. Nec tamen, quae saepius sumuntur, totaliter iterantur, ut saeramentum altaris et unctionis, quae licet sumantur saepius, tamen, quia non iterum benedicitur eadem hostia vel idem oleum, non iteratur sacramentum cum injuria. Sed dicet quis: Sic et baptismus non iteratur, etsi aliquis frequenter baptizetur, dum eadem aqua non iterum benedicatur. Sed aliud est, inquiunt illi, de benedictione aquae, qua fit baptismus, aliud de benedictione panis et olei. Potest etiam baptismus celebrari in aqua ctiam non benedicta, quia illa bonedictio pro reverentia tantum fit et decore, non virtute sacramenti. Sed corpus Christi non potest confici, nisi de pane consecrato, nec unctio illa fieri potest, nisi de olco ab episcopo consecrato. Ideoque illa sanctificatio ad virtutem sacramenti pertinere videtur. In conjugio quoque semel tantum benedicitur quisque, non saepius. Benedicitur enim, ut ait Ambrosius, cum prima et non secunda uxore. Si ergo, cum dicitur sacramentum non esse iterandum, nec injuriam ei esse faciendam, rationem dicti referas ad sanctificationem rei, qua sacramentum expletur, de comni sacramento generaliter id verum est. Si vero ad susceptionem sacramenti, de quibus dam verum est, quod non iterantur crebra susceptione, de aliis vero quibusdam non, quia frequenter sumuntur, ut hoc unctionis sacramentum, quod in omni paene ecclesia sacpe repetitur.

222) Bergl. 3. B. Biel dist. 6. qu. 2. art. 2. concl. 1. — Angemeffener hätte man freilich gesagt: ein Saframent werde bann wiederholt, wenn die handlung, welche bas Saframent zu einem folchen macht, an der felben Sache ober Person wiederholt werde. Denn da bei der Eucharifte nach der auch schor damals herrschenen Borstellung der Empfang nicht zum Besen bes Saframentes selbst gehört, so konnte man, genau genommen, auch nicht mit Recht fagen, letzteres Saframent werde bann wiederholt, wenn bie Euchariftie zu ben nicht wiederholbaren Saframenten zu rechnen, wie dies auch von Gabriel-Biel anerfannt wird. Bergl, dist. 23. qu. 1. art. 3. dub. 4: Quanvis saoramentum consecratio sacrament sive sacra mentum ipsum non pluries iteratur eirca eandem materiam. Nec susceptio hujus sacramenti est essentia saeramenti, sed species sacramentales dicuntur sacramentum.

223) De sacram. christ. fid. lib. II. P. XV. c. 2.

224) Sentt. lib. V. c. 22. lib. VII. c. 14.

225) Dist. 7. B. dist. 23. C.

226) Bergl. z. B. Guil. Altissiod. lib. IV. tr. VII. qu. 2. — Albert. M. dist. 23. art. 20. — Biel dist. 23. qu. 1. art. 3. dub. 4.

٩,

gestellt werben. Während noch Hugo von St. Victor die Zahl der letzteren unbestimmt gelassen hatte <sup>228</sup>), nannte schon Robert Pulleyn bestimmt als solche nur Tause, Consirmation und Ordination <sup>224</sup>). Dieselben nannte der Lombarde <sup>225</sup>) und ihm folgten hierin nicht nur alle solgenden Scholastifter <sup>226</sup> sondern auch die Concile zu Florenz <sup>227</sup>) und zu Trient<sup>228</sup>) und der römische Ratechismus <sup>229</sup>), wobei man jedoch insofern inconsequent versuhr, als man nicht auch die Che in der Zahl derselben mit aufführte, da man diese doch in Wirklichkeit für ein nicht wiederholbares Sakrament ansah, sofern man, wie bereits dargestellt, die Unsicht hatte, daß jeder Einzelne die Ehe als Sakra= ment nur einmal empfangen könne.

Benn man übrigens die letzte Delung fortan allgemein zu den wiederholdsren Saframenten rechnete, so wollte man dech auch jest nicht jede beliedig Biederholung derschen gestatten, sondern glaubte, daß eine solche nur auch de kimmten Normen geschehen durie. Aur sonnte man über die Normen selbst, welche hierstei gelten müßten, nicht segleich zu einer festen Ansächt gelangen. Die Einen machten die Statthaftigseit der Wiederholung davon abhängig, ob die Krantheit noch vieselbe sei, in der Jemand diese Saframent bereits einmal empfangen habe, indem sie Statthaftigseit der Miederholung davon abhängig. ob die Krantheit noch vieselbe fei, in der Jemand biese Saframent bereits einmal empfangen habe, indem sie die Argel aufstellten, daß das Saframent bereits einmal empfangen habe, inder sie Argels unfleht werbe, das das Saframent herabgemürbigt werben wärbe. Diese Unfleht wurde, wie es schen, auch von Betrus 6 embar: bus gebilligt. Dagegen sanden die Meissen aus versagen, weil er es in derschen Krantheit schon empfangen, während es dech Krantheiten von außerothentlich langer Dauer gebe, bei denn das Bedürfnis mach eine Saframent, auch nacher ber Meinung, baf auch in berjelben Krantheit in gewissen Hauen ein Schwanten ungeachtet seiwelchene immal empfangen, öster wiederfehren föune. Eie waren baher ber Meinung, baf auch in berjelben Krantheit in gewissen hauen ein Schwanten ber Ansächt. Betreit umständer eine Bieckerholung zu einer erlaubten machten. Die Einen leften, es sonne hierbei auf die 3eit an, die sch mensage versträchen. Rur eine zu schnelte Biederschung zu einer erlaubten machten. Die Einen leftelben mindesten die Megel hin, daß zwissen einselnen ertsteinen ertsteinen son Chiemlen. Sie hielten es daher für angemeffener, wenn die Bieberholung ber leftelben mindesten in Sahr bazwisschen ung der mentes. Mur eis für lumichtlich, die Breuentung der Caramente nach dem Bauf der Gheinung ber leften mindesten schlertweitung ber Saframente sie Bieberholung ber leften Delung von nichts Anberen

<sup>227)</sup> Decret. pro Armen. 228) Sess. VII. de sacram. in gen. can. 9. 229) P. II. c. 1. qu. 19.

Doch war auch hiermit biese Lehre noch nicht zu ihrem völligen Abschluß gebracht. Denn so allgemein man auch annahm, daß die genannten brei Sakramente, und nur sie, nicht wiederholbar seien, fo fonnte bieg boch nur bann für unzweifelhaft gehalten werden, wenn man fich- auch ber Gründe bewußt geworden mar, aus benen gerade dieje brei diese Eigenthümlichkeit besiten. Es muß baber als das, woburch diefer ganzen Lebre erst Festigkeit und Bollendung gegeben wurde, die anfangs nur als Schulmeinung auftretende Ansicht angesehen werben, welche seit Innocenz III. immer mehr Raum gewann und bald als un umstößliches Dogma galt, bag burch bieje brei Saframente ein unvertilgbarer Charafter dem Empfänger aufgeprägt werbe, in welchem Charafter man fortan den eigentlichen Grund fab, weßhalb eine Biederholung diefer Saframente nicht nur überflüssig, sondern auch unstatthaft sei 230).

3. Von mehreren Sakramenten wurde ferner gelehrt, daß fie and noch eine besondere, nur bei ihnen erforderliche, Capacitas feitens bes Empfängers voraussetzen, wenn an ihm dieselben zu Stande tommen sollen.

So nahm man an, daß die Taufe auf Seiten des Empfängers bie Erbfünde zur nothwendigen Boraussetzung habe, und baf baber, falls Jemand von der Erbfünde frei wäre, er auch nicht die Fähigkeit haben würde, die Taufe als Sakrament zu empfangen. Darum lehrte man, daß bei Christus, der von aller Sünde frei gewesen, ber Empfang ber Taufe eine wesentlich andere Bedeutung gehabt habe, als bei allen übrigen Menschen, indem er, statt durch die Taufe bas ju empfangen, mas fonft burch fie empfangen wird, mittels derfelben viel mehr gegeben, nämlich bem Taufwaffer die Kraft mitgetheilt habe, bei allen übrigen Menschen die Erbfünde zu tilgen 231). Aus demfelben

234) Scot. l. l. p. 491: Debet confiteri peccatum mortale. Nam per veniale nullus periclitatur extra navem ecclesiac, quia peccatum veniale stat cum per-fecta charitate, quae est navis salvans, et ideo ex prima institutione poenitentiae ut secundae tabulae non oportet aliquem ad cam confugere pro remedio contra veniale, sed tantum contra mortale. -- Biel dist. 17. qu. 1. art. 2. concl. 2: Nulli qui non sunt peccatores usum rationis habentes in mortale prolapsi tenentur sacramentaliter confiteri. — Habens sola venialia ad confessionem sacramentalem

<sup>230)</sup> Bergl. hierüber Abschn. XI.

<sup>231)</sup> Thom. Aquin. dist. 2. qu. 2. art. 3.

<sup>232)</sup> Bergl. 3. B. Biel dist. 6. qu. 2. art. 3. dub. 6. 233) Scot. (Op. Oxon.) dist. 17. qu. un. p. 497: Simpliciter innocens a mortali et veniali tenetur simpliciter non confiteri. - Nec est incredibile multos esse tales in ecclesia, qui per annum vivant sine mortali, immo per dei gratiam multi multo majori tempore sine peccato mortali se custodiunt et multa opera perfectionis exercent, de quorum meritis thesaurus ecclesiae congregatur. Ct Thom. dist. 17. qu. 3. art. 1.

Grunde zweifelte man, ob bei der Jungfrau Maria, welche nach der herrschenden Lehre schon von ihrer Empfängniß an von der Erbfünde frei war, falls sie, wie man mit Wahrscheinlichkeit glaubte annehmen zu dürfen, die Taufe empfangen habe, letztere nicht eine bloße Ceremonie ohne Wirtung gewesen sei 232).

Bon bem Sakrament der Buße ferner lehrte man, bag es, ba baffelbe bie Bestimmung habe, die nach der Taufe begangenen Todfünden zu tilgen, an Niemand zu Stande kommen könne, ber feit feiner Taufe fich noch teiner Tobfünden schuldig gemacht habe. Ans biefem Grunde erklärte man nicht nur unmündige Rinder, die zwischen But und Bofe noch nicht zu unterscheiden vermögen, für unfähig, biefes Sakrament zu empfangen, fondern auch alle biejenigen Erwachfenen, bie von Tobsünden sich frei erhalten, beren es zu allen Beiten ber Rirche nicht wenige gegeben habe 233). Denn in Tobfünden au fallen fei ja nichts für ben Christen Nothwendiges. Läkliche Sunben aber, die allerdings jeder Erwachsene in Menge begehe, seien nicht Gegenstand bes Buffaframentes, ba fie ben Verluft ber Taufgnabe nicht nach fich ziehen 234). Insbesondere wurde von ber Jung= frau Maria gelehrt, daß sie das Bußsaframent nicmals habe empfangen tonnen, ba fie ja burch bie Gnade Gottes wie von ber Erbfünde, fo auch von allen Thatsünden frei gewesen 235). Hiermit stand jedoch in Wiberspruch, wenn das vierte allgemeine Lateranconcil (a. 1215) jebem Erwachsenen zur Pflicht machte, mindestens einmal im Jahre an beichten 236). Denn wie konnte von jedem Einzelnen ein regelmäßig wieberkehrendes Beichten verlangt werden, wenn boch nicht ohne Beiteres von jedem vorausgesetzt werden tann, daß er Todsünden begehe, läß= liche Sünden aber überhaupt nicht gebeichtet zu werden brauchen? Die Scholastiker waren baber auch nicht ganz mit einander einig, wie jene Bestimmung bes Concils gedeutet werden müsse, indem die Einen

235) Scot. 1. l. p. 497: Si beata virgo fuisset confessa Petro post ascensionem, peccasset confitendo. — Biel dist. 14. qu. 1. art. 3. dub. 6.

non tenetur, quia omnis talis est in statu salutis, quia in gratia, et conjunctus sive unitus deo gratuite. Ergo non indiget sacramento longe a deo positis necessario, quale est poenitentia. — Et rationabiliter, quia esset nimis onerosum confiteri omnia venialia tam confessori, quam confitenti propter nimiam corum multitudinem et memoriae labilitatem. — Practerea nullus tenetur confiteri peccata, ad quorum contritionem non tenetur. Sed ad contritionem venialium nullus tenetur, quoniam plurimis modis aliis dimittantur in praesenti et in futuro. — Dicit Petrus de Pal., quod papa, si vellet, non posset fideles obligare ad confessionem venialium, quia hoc esset mutare materiam sacramenti sc. de venialibus facere materiam poenitentiae necessariam, quod deus non fecit.

<sup>236)</sup> Cap. 21. — Borher hatten übrigens auch ichen manche Particularsynoben wie bie zu Annham in England (a. 1109.) alle Christen ofne Unterfchied zur Beichte verpflichtet.

meinten, das Concil verlange die Beichte nicht bloß der Todfünden, fondern auch der läßlichen; Andere: es verlange die Beichte der läßlichen wenigstens für den Fall, daß Todsünden nicht vorhanden seien; endlich noch Andere: es verlange nur das Bekenntniß der Todsünden, sehe aber von denen völlig ab, welche von solchen Sünden sich frei erhalten.

In Bezug auf das Sakrament der Krankensalbung stand 1. von jeher fest, daß dasselle nur Kranken gereicht werden dürfe, b. h. solchen, die von einer natürlichen Leibesschwäche befallen worden <sup>237</sup>). Gesunde waren selbst in dem Falle von diesem Sakrament ausgeschlossen, wo ihr baldiger Tod mit Wahrscheinlichkeit, ja sogn wo er mit Gewißheit vorausgeschen werden konnte, wie z. B. Soldaten, welche im Begriff sind, in eine Schlacht zu gehen, oder Verbrecher, welche hingerichtet werden sollen <sup>238</sup>). 2. In der morgenländischen Kirche und in älterer Zeit auch in der abenbländischen pflegte es allen Kranken ohne Unterschied gegeben zu werden <sup>239</sup>). In der abendländischen Kirche wurde jedoch im 9. Jahrhundert seltgestellt, daß es nur für die bestimmt sei, deren baldiger Tod als Folge der Krankheit mit Wahrscheinlichkeit vorauszuschen sei 2<sup>40</sup>). 3. Da es ferner zugleich die Bestimmung hatte, Sündenvergebung zu vermitteln, so gakt

237) Guil Altiss. lib. IV. tr. 7. qu. 1: Non datur sanis, quia principalis et proprius effectus hujus sacramenti sanatio est corporalis, qui non habet locum nisi in infirmo. — Albert. M. dist. 23. art. 9. Non nisi infirmus perceptibilis est hujus sacramenti. — Thom. Aqu. dist. 23. qu. 2. art. 2.

238) Scot. (Op. Oxon.) dist. 23. qu. un. Non debet conferri sano, nec qualitercunque exposito periculo mortis, quia non ei, cui imminet mors ex periculo extrinsecae violentiae, ut armorum vel submersionis vel hujusmodi. — Biel dist. 23. qu. 1. art. 3. dub. 3: Unctio extrema non debet dari ultimo supplicioplectendis et ad mortem damnatis, licet sint ex horrore poenarum infirmi, ut est

239) Bergl. Innocentii epist. I. ad Decentium episc. c. 8. — Caesari Arelat. serm. 265. u. 279. (Opp. Augustin. T. V. append.) — Beda Veneration in Marc. c. 6. v. 13. in Jacob. c. 5. — Somacii (a. 625.) capit. 15. — Boni facii statut. c. 29. — Concil. Cabilon. (a. 813.) can. 48. etc. 240) So guerft, wie es icheint, bas Concil zu Mainz i. 3. 847, ebenso \$= trus Lombarbus dist. 23. A. Seithem alle folgenben Kirchenlehrer, z. 8. A

240) So zuerft, wie es fcheint, bas Concil zu Mainz i. 3. 847, ebenfo % trus Combarbus dist. 23. A. Seithem alle folgenben Rirchenlehrer, z. 8. ALbert. M. l. l. art. 11. — Thomas l. l.: Illis tantum infirmantibus debet exhiber qui sunt in statu exeuntium. — S cot. l. l.: Nee debet conferri qualitercunque infirmo, sed periculose, ita quod probabiliter immineat sibi exitus de statu vientoris ad terminum. — Biel dist. 23. qu. 1. art. 1. not. 1: Debet dari homini infirmo probabiliter propter istam infirmitatem morituro. Nee his, qui sani se committunt sponte mortis periculo, ut navigaturis, bellum ingressuris, quibre = mors imminet non ex infirmitate, sed armorum violentia aut aquarum inundantise. Sie nee plectendis ultimo supplicio, quia non sunt infirmi. Datur ergo infirmi se secundum naturam imminet mors. Et cum defectus naturae ex senio est qua dam infirmitas, cui de proximo et probabiliter imminet mors ex naturae defect u, ideo hoe sacramentum hujusmodi infirmis dari potest.

(

nicht minder als feststehend, daß es nur solchen Kranken gegeben werden virfe, welche nach der Taufe Thatsünden begangen haben. Ausgeschlossen waren also von diesem Sakramente a) die Kinder<sup>241</sup>), b) alle die, welche beständig wahnsinnig gewesen<sup>241</sup>), c) alle diejenigen vernünftigen Erwachsenen, welche sich entweder überhaupt oder wenigstens seit ihrer Tause von Sünden ganz frei erhalten haben, wie man dieß z. B. von der Jung frau Maria und von Johannes dem Täuser annahm<sup>242</sup>). d) Unter den letzteren glaubte man nur viejenigen ausnehmen, und ihnen also die letzte Delung reichen zu müssen, welche auf ihrem Sterbedette eben erst getauft worden waren, ungeachtet sie seit ihrer Tause noch keine Sünden begangen haben, weil soche der Gefahr ausgesetzt seien, im Todestampfe selbst Sünden zu begehen, gegen welche die letzte Delung vorzugsweise die Bestimmung habe Kraft zu verleichen <sup>243</sup>).

Das Sakrament ber Orbination kann nach ber herrschenden **Rehre** nur Personen männlichen Geschlechtes gereicht werden <sup>244</sup>). Die an einem Weibe vollzogene Ordination wurde daher für eine leere Ceremonie gehalten <sup>245</sup>), da ein Weib nicht fähig sei, das Wesentliche ber Ordination, nämlich den klerikalen Charakter, zu empfangen <sup>246</sup>). Zwar wurde nicht geleugnet, daß Weiber auch eine gewisse benedictio

242) Biel 1.1. dub. 3: Non dandum est his, qui nunquam peccaverunt actualiter. Hine beata virgo, quae tota pulchra est sine omni macula peccati, non venit inungenda. Sie nee beatus Joannes baptista, qui in utero sanctificatus nunquam ereditur actualiter peccasse.

243) Biel l. l.

244) Conc. Nicaen. (a. 325.) can. 19. — Conc. Araus. (a. 441.) can. 26. — Conc. Epaon. (a. 517.) can. 21. — Concil. Aurel. II. (a. 533.) can. 18: Placuit etiam, ut nulli postmodum foeminae diaconalis benedictio pro conditionis hujus fragilitate credatur.

245) Thom. dist. 25. qu. 2. art. 1. Sexus virilis requiritur ad susceptionem ordinis non solum de necessitate praecepti, sed etiam de necessitate sacramenti. Unde, etsi mulieri exhibeantur omnia, quae in ordinibus fiunt, ordinem non suscipit, quia, cum sacramentum sit signum in his, quae in sacramentis aguntur, requiritur non solum res, sed significatio rei. Cum ergo in sexu femineo non possit significari aliqua eminentia gradus, quia mulier statum subjectionis habet, ideo non potest ordinis sacramentum suscipere. -- Biel dist. 25. qu. 1. art. 1 not. 2. u. art. 2. concl. 4. u. 9.

246) Biel dist. 25. qu. 1. art. 3. dub. 1.

<sup>241)</sup> Guil. Altiss. l. l.: Non datur autem hoc sacramentum nisi adultis, quia parvuli non indigent remissione peccatorum, quia in baptismo dimissum est originale, et nullum postea actuale addidorunt. — Albert. M. l. l. art. 10. — Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 35. — Thom. l. l. — Biel l. l. art. 3. dub. 2: Sacramentum illud est institutum dumtaxat contra peccata actualia, ideo his, qui non potuerunt peccare peccato actuali, sc. pueris et perpetuo furiosis et fatuis sive baptizatis sive non baptizatis et aliis quibuscunque rationis non carentibus sine intervallo lucido, non est danda sacramentalis infirmorum unctio.

## Behnter Abschnitt.

erhalten können, durch welche sie bes Befähigung zu gewisssen einzelnen klerikalen Funktionen erhalten können. Doch hielt man eine solche benedictio für etwas von der Ordination wesentlich Verschiedenes, da ein character indeledilis durch sie nicht ertheilt werde. Zwar wichen hiervon Einzelne ab, indem sie die Ansicht vertheidigten, daß die Ordination bei dem Empfänger nicht de neoessitate sacramenti, sondern nur de necessitate praecepti das männliche Geschlecht verlange, wosür man sich darauf berief, daß es ja thatsächlich auch diaconissae und presbyterae gebe<sup>247</sup>). Die meisten Scholastister jedoch erwiederten, daß die diaconissae und presbyterae, wenn sie gleich diese Titel führen, boch nicht als wirklich zum Klerus gehörig zu betrachten seien, wie es benn auch dem natürlichen Berusse bes Weiches widerspreche, eine hervorragende Stellung in der tirchlichen Gemeinschaft einzunehmen<sup>247</sup>).

Was endlich das Sakrament der Ehe betrifft, so wurde, damit dassellte als vollkommen gültig und kräftig betrachtet werden könne, auf Seiten der Empfänger etwas Fünffaches für erforderlich gehalten: 1. daß die beiden Empfänger nicht schon durch natürliche Bande ber

248) Concil. Epaon. (a. 517.) can. 80. — Conc. Arvern. I. (a. 535.) can. 12. — Conc. Aurel. III. (a. 538.) can. 10. — Conc. Arvern. I. (a. 567.) can. 21. — Isidor. Hispal. etymolog. lib. IX. c. 5. 6. — Conc. Mogunt. (a. 813.) c. 54. — Gratian. P. II. Caus. 35. qu. 1. — 5. — Petr. Lomb. dist. 34. A.: Penitus illegitimae sunt per votum, per ordinem, per cognationem. Cf. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Thom. Aqu. dist. 40. qu. 1. art. 3. 4. u. dist. 41. art. 2. 5. — Scot. dist. 40. 41. — Beiten verichichen. Seit bem achten Sahrhunbert (Concil. Roman. a. 721.) bis auf Sunocenzi III. galt als Grenze, bis zu welcher in ber Scitenlinie eine bie Ghe himbernbe Blutsverwanbifchaft anzunchmen fei, ber fiebente Grab. Doch murbe wa Snnocenzi III. ber vierte Grab feftgeftellt. Bergl. Decret. Gregor. IV. lib. IV. tit. 14. c. 8. 9. Gbenfo auch ber römifche Katcchišmus a. a. D. — Sn Betteff ber geiftlichen Berwanbifchaft als vernichtenben Chehinberniffes vergl. z. H. Scot. sentt. lib. IV. dist. 42. qu. un.

249) Raban. Maur. (Gratian. P. II. caus. 27. qu. 2. c. 29.). — Alex. IIIad episc. Ambian. (c. a. 1180.) in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 15. c. 2. u. 3-— Coclestin. III. (c. a. 1195.) ibid. c. 5. — Scot. dist. 34. qu. un. dist. 42. quun. — Als guiltig wurde bie Che im Halle ber Impetenz bes einem Chegatten uur Baun angeschen, wenn sich nachweiten ließ, baß ber anbere vor Schließung berschließung Kenntniß baven gehabt habe (vergl. Lucii III. decret. c. a. 1181. in Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 15. c. 4.), eber nach erfolgtem Concubitus. Bergl. Gratian-P. II. Caus. 27. qu. 2. c. 29. annot.: Ecce impossibilitas coëundi, si post carnalerm copulam inventa fuerit in aliquo, non solvit conjugium. Si vero ante carnalerm copulam deprehensa fuerit, liberum facit mulieri alium virum accipere. Und e apparet, illos non fuisse conjuges. Alioqui non liceret eis, ab invicem discedere-Demgemäß nahm man benn auch an, baß Berson noch unreisen Mitter 3 unfähig scien zur Eingehung einer Ehe. Bergl. Alexand. III. ad episc. Bathom-(c. a. 1170.) ibid. tit. 2. c. 8. Bergl. Petr. Lomb. dist. 36. D. — Scotdist. 36. qu. 2.

250) Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 9. c. 2. - Gratian. P. II. Caus. 29.

<sup>247)</sup> Thom. Aquin. 1.1. - Scot. dist. 25. qu. 2. - Biel. 11. 11.

Ber wandtschaft mit einander verbunden seien <sup>248</sup>), 2. daß ein wirklich eheliches Berhältniß nicht durch die Impotenz des einen der beiden Ehegatten unmöglich gemacht sei <sup>249</sup>), 3. daß keiner von beiden vor Eingehung der Ehe über die Berson und den wahren Stand des andern im Irrthum gewesen <sup>250</sup>), 4. daß keiner von beiden bereits durch ein Ordensgelübde gebunden sei <sup>251</sup>), endlich 5. daß der Mann nicht bereits eine höhere Weihe empfangen habe <sup>252</sup>). Fand einer dieser Fälle statt, so wurde dieß nicht nur als Hinderniß gur Eheschließung angesehen, sondern auch die bereits äußerlich ge= schlossien Ehe wurde für in Wahrheit nicht bestehend gehalten, da Per= sonen dieser Art nicht fähig seien, eine wahre Ehe einzugehen.

b) Wie man, ber bisherigen Darstellung gemäß, damit die Sakramente zu Stande kommen, auf Seiten des Empfängers eine, bei den verschiedenen Sakramenten zum Theil verschiedene, Capacitas verlangte, so verlangte man auf des Empfängers Seite nicht minder auch eine gewisse Voluntas, d. h. den Consensus oder die Intentio suscipiendi, entsprechend der Intentio, welche seitens des Ministers erforderlich

251) In differer Zeit wurden bie Chen Solcher, welche bereits das Mönchsgelübbe abgelegt batten, zwar für unerlaubt gehalten und zu hindern gesucht, die thatstächlich eingegangenen Ehen derselben jedoch als gültig anerfannt. Bergl. Augustin. de bono viduitatis ad Julianam viduam e. 4: Quidam nubentes post votum asserunt adulteros esse. Ego autem dico, quod graviter peccent, qui tales dividunt. So auch Theodorus Cantuar. in poenitent. (c. a. 670.) b. Gratian. P. I. dist. 27. e. 3. In späterer Zeit wurde die Unsticht hierüber eine firengere, inbem bergleichen Chen für geradezu nichtig angeschen wurden. So schon das Coneil Turon. II. (a. 567.) can. 15. Aus ber folgenden Zeit z. B. Urban. II. (a. a. 1090.) bei Gratian. P. I. dist. 27. e. 8. — Concil. Latoran. II. (a. 1139.) e. 7. Bon ben Scholastiftern z. B. Thomas Aqu. dist. 34. qu. 1. art. 1. — Scotus dist. 38. qu. un. — Durand. dist. 37. qu. 1. Doch unterschieb man zwischen einem einfachen Scholastiebe und einem feierlich abgelegten Dreensgelübbe, und nahm an, baß nur letzteres die Che annullire. Bergl. Gratian. P. I. dist 27. e. 8. annot.: Hie distinguendum est, quod voventium alii sunt simpliciter voventes, de quibus Augustinus et Theodorus locuti sunt, alii sunt, quibus post votum benedictio accedit consecrationis vel propositum religionis. Ee auch Alexand. III. ad Vigoriens. epise. (c. a. 1180.) nach bem Deeret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 6. e. 3. Derf. ad epise. Lucen. (ibid. e. 4.), und Inno cent. III. ad epise. Libon. et Colimbriens. (e. a. 1212.) ibid. e. 7.

Dinbriens. (c. a. 1212.) ibid. c. 7.
252) Bergl. bie angeführte Bestimmung Urbans II., ferner Alexand. III.
epist. ad archiepisc. Rhemens. (c. a. 1180.) (Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 6. c. 1.).
Idem ad epise. Cenoman. (ibid. e. 2.). — Thom. Aquin. dist. 34. qu. 1. art. 1.
dist. 37. qu. 1. art. 1. — Scot. dist. 37. qu. un. (Op. Oxon.). Doch urtheilte for nur bie abenbländische Rirche, während nach ben Bestimmungen ber morgenländischen auch mit ben höheren sterischen Stufen, mit Ausnahme ber bischössichen, bie Che gusammenbestichen fonute. Cf. Metroph. Critop. Conf. c. 11. p. 111. — Jerem. in Act. Wirtemb. p. 129.

qu. 1: Non omnis error consensum excludit. Sed error alius est personae, alius fortunae, alius conditionis, alius qualitatis. — Error fortunae et qualitatis conjugii consensum non excludit. Error vero personae et conditionis conjugii consensum non admittit. — Petr. Lomb. dist. 30. A.

war 253). Doch würde man sich irren, wenn man meinte, daß bie Forderung der Intention seitens des Empfängers denselben Grund ge habt habe, als die seitens des Ministers, und daß überhaupt beide Intentionen, bie auf Seiten bes Empfängers und bie auf Seiten bes Ministers, völlig mit einander in Parallele zu stellen seien. Denn während man bei letterer, wie bereits früher entwickelt, wesentlich bas Interesse hatte, ben Gedanken auszusprechen, bak die Sakramente nicht schon durch Bollzichung der äußeren Handlung, sondern nur burch bie Einsebung Christi ihre sakramentliche Natur erhalten, hat die Forderung ber Intention, von welcher bier die Rede ift, eigentlich nur ben 3md bervorzuhrben, daß die zum Heil des Menschen bestimmten Sakramenk nur ba zu Stande fommen, wo ber Mensch sich ihnen gegenüber als Mensch, b. h. als vernünftiges und freies Wesen, verhalte, bag Gott seine Sakramente Niemandem aufdränge, und barum nur da Sakamente fein laffe, wo der Mensch biefelben nicht zurüchweise. Uebrigens beurtheilte man die verschiedenen Sakramente hinsichtlich des Grades ber Intention, welche man auf Seiten bes Empfängers zu ihrem 31 ftandekommen forderte, nicht ganz gleich. Bur Entstehung ber Euchas

254) Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 45. membr. 1. art. 1. u. 2. — Thom. Aqu. Summ. P. III. qu. 80. art. 3. — Biel dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. — Anbers freilich bachte hierüber Petr. Lomb. dist. 13. A. — Innocent. III. (de myst. missae IV, 21.). — Bonavent. dist. 13. art. 2. qu. 1. 255) Innocent. III. (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 42. c. 3.): Dicimus

255) Innocent. III. (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 42. c. 3.): Dicimus distinguendum, quod peccatum est duplex, originale scil. et actuale, originale, quod absque consensu contrahitur, actuale, quod committiur cum consensu. Originale igitur, quod sine consensu contrahitur, sine consensu per vim remitting sacramenti, actuale vero, quod consensu contrahitur, sine consensu minime restatur. — Inter invitum et invitum, coactum et coactum non absurde distinguat, quod is, qui terroribus absque suppliciis violenter attrahitur et, ne detrimentari incurrat, baptismi suscipit sacramentum, talis (sicut et is, qui ficte ad baptismu accedit) characterem suscipit Christianitatis impressum, et ipse tamquam conditionaliter volens, licet absolute non velit, cogendus est ad observantiam fidei Christianae. — Ille vero, qui nunquam consentit, sed penitus contradicit, nec rem, nec characterem suscipit sacramenti, quia plus est expresse contradicere, quam minime consentire. Dormientes autem et amentes, si, priusquam amentismi contradictionis propositum perdurare, etsi fuerint sic immersi, characterem non suscipiunt sacramenti. Secus autem, si prius catechumeni extitissent et habuissent propositum baptizandi, unde tales in necessitatis articulo consuevit ecclesia baptizare. Tunc ergo characterem sacramentalis imprimit operatio, cum obice travelation contrariae non invenit obsistentem. — Thom. Aqu. dist. 4. qu. 3 art. 1. u. 2. — Scot. dist. 4. qu. 4. — Biel dist. 4. qu. 2. art. 2. concl. 1. u. 22 sufficit habitualis consensus. Et quamvis intentio habitualis tantum non sufficiari

<sup>253)</sup> Durand. dist. 4. qu. 4. §. 4: Sicut ad sacramentum requiritur intentio ministri ad conferendum, sic requiritur intentio suscipientis, ut recipiat ipsum, vel propria, si sit adultus, vel aliena, si sit parvulus. Sed deficiente intentione ministri conferentis nullum est sacramentum. Ergo deficiente intentione suscipientis nullum est sacramentum.

Fiftie tonnte man natürlich eine solche Intention überhaupt nicht verfangen, ba man von ber Ausicht ausging, baß biefe ganz unabhängig vom Empfang ihre Wirklichkeit habe, ber Empfang felbst nur als applicatio sacramenti anzuschen sei, welche ebenso am Thier, als am Menschen vor sich geben könne 254). Von ben übrigen Saframenten bagegen, welche erft burch ben Empfang zu Stante tommen, urtheilte man, bis bei benen, welche einen Charakter mittheilen, nämlich bei ber Taufe 255), Confirmation 256) und Ordination 257) eine negative Intention des Empfängers, d. h. bas Nichtvorhandensein aus. brücklichen Biderspruches beffelben ausreiche, baber man benn nicht zweifelte, baß sie, felbst bie Orbination 258), auch bann nicht unfräftig feien, wenn sie Rindern ober gar Wahnsinnigen ertheilt werben. Ja in Bezug auf die Taufe und Ordination waren Manche sogar ber Meinung, baß fie felbit bann wahre Saframente feien, wenn fie zwanasweife ertheilt werden 25"), eine Ansicht, die jedoch von ber großen Mchrzahl der Kirchenlehrer zurückgewiesen wurde. Dagegen forderte man bebufs bes Ruftanbefommens ber Buge 260), ber letten Delung 261) und ber Che 262) einen positiven Consensus des Empfängers und

tamen esse sufficiens dispositio ad suscipiendum sacramentum. Cf. art. 3. dub. 5. - Catech. Roman. P. II. c. 2. qu. 26. 29. 30.

258) Biel 1. 1. concl. 8. — Cat. Rom. P. II. c. 7. qu. 27. 259) Concil. Tolet. IV. (a. 633.) can. 57. — Conc. Tolet. XII. can. 9. — Beamnt ift, daß der Frankenkönig Dagobert (628–638.) die nichtchriftlichen Ein-wöner von Gent zur Taufe zwang, ebenso Karl der Gr. die Sachien, in Bezug auf welche er das Gesch gab: Si quis deineeps in gente Saxonum inter eos latens non baptizatus se abscondere voluerit et ad baptismum venire contempserit pagausque manere voluerit, morte moriatur (Capit III. a. 769.). Cf. In no cent. III. Ll.: Sunt nonnulli, qui dicunt, quod sacramenta, quae per se sortiuntur effectum, ut baptismus et ordo caeteraque similia non solum dormientibus et amentibus, sed invitis et contradicentibus, etsi non quantum ad rem, quantum tamen ad characterem conferuntur, cum non solum parvuli, qui non consentiunt, sed et feti, qui, quamvis non ore, corde tamen dissentiunt, recipiant sacramentum.

260) Scot. dist 14. qu. 4. dist. 20. qu. un. -- Biel dist. 16. qu. 1. art. 2. concl. 3: Requiruntur necessario ad esse sacramenti confessio peccatoris, absolutio sacerdotis, intentio utriusque, illius recipiendi, istius conferendi, quod intendit ecclesia.

261) Scot. dist. 23. qu. un. 262) Petr. Lomb. dist. 27. C. dist. 29. A. B. — Alex. III. ad epise. Papiens. c. a. 1170. (Decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 1. c. 14. u. 15.). - Honor. III. ad episc. Berguens. (c. a. 1225.) (baf. c. 28.). — Scot. dist. 42. qu. un. — Du-rand. dist. 6. qu. 2: Nullum est matrimonium, si deficiat interior consensus vel intentio animorum, quantumcunque fiat exterius expressio verborum.

<sup>256)</sup> Scot. dist. 7. qu. 1. — Biel dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1. 257) Scot. dist. 25. qu. 2. — Biel dist. 25. qu. 1. concl. 8: Ex parte ordinandi non videtur aliud requiri nisi non repugnantia subjecti. -- Sufficit, quod non habeant voluntatem positive contrariam, ita quod velint non suscipere. Cf. concl. 4: Quod aliquis possit ordinari, sufficit ex parte subjecti capacitas, ut puta homo masculus, qui non est contrarie invitus et involuntarius ad ordinis susceptionem.

erklärte bie ohne biesen Consensus geschehene Bollziehung bieser Satre mente für nichtig 263).

c) Ferner ist bei mehreren Sakramenten, nämlich bei der Buße und Ehe zu ihrem Zustandekommen auch eine äußere Thätigkeit der Empfänger erforderlich <sup>264</sup>), nämlich bei der Buße das Bekenntniß der Todsünden vor dem Priester <sup>265</sup>), bei der Ehe die durch Worte oder Zeichen sich kundgebende Einwilligung der Brautleute <sup>265</sup>). Ob zum vollen Bestehen des Chesakramentes außerdem auch nöch die commixtio sexuum gehöre, darüber bestand bis zum Ende des 12. Jahr hunderts verschiedene Ansicht. Die Einen sagten, daß zu einer vollen Ehe der concuditus wesentlich gehöre, und daß daher auch erst mit diesem die eigentliche Ehe ihren Ansang nehme. Eine Ehe, bei welcher

263) Auch die Taufe ber Erwachsfenen rechnete man nicht felten hierher. Bergl. Biel dist. 4. qu. 2. art. 3. dub. 5: Ad susceptionem baptismi non sufficit ex parte suscipientis, quod non inveniatur obex contrariae voluntatis, sed requiritur intentio suscipiendi baptismum directa vol interpretativa. — Bas die Che betrifft, so war übrigens in älterer Zeit die Ausschlutzer auch Bas die Che betrifft, so war übrigens in älterer Zeit die Ausschlutzer als später. Denn mährend früher auch Bahnsinnige gültige Ehen schließen konnten (Gratian. P. II. Caus. 32. qu. 7. c. 26.), wurde nach späterem Necht eine solche Che ebenso, wie die von Personen noch unreisen Alters geschlössen (Cat. Rom. P. II. c. S. qu. 3.), für nichtig ertlärt, da ein eigentlicher Confensus bei ihnen nicht möglich sei (Deeret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 1. c. 24.).

264) Albert. M. dist. 26. art. 14. — Thom. dist. 14. qu. 1. art. 1: In sacramentis quaedam non requirunt actum ejus, qui sanctificatur, quantum ad substantiam sacramenti, nisi per accidens sicut removens prohibens, sicut patet in baptismo et confirmatione et hujusmodi. Quaedam autem requirunt essentialiter et per se actum ejus, qui sacramentum recipit, ad essentiam sacramenti, sicut patet in poenitentia et matrimonio. Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 20: Sicut in medicinis corporalibus quaedam consistunt in sola passione curati, ut est sectio vulneris, quaedam vero in actione ejusdem, ut est exercitatio corporis, ita in sacramentis quaedam consistunt in passione ejus, qui sanctificatur et non in actione nisi per accidens, ut baptismus, confirmatio, eucharistia, extrema unctio, ordo; quaedam vero consistunt essentialiter in actu ejus, qui sanctificatur, ut alis duo sacramenta, scil. poenitentia et matrimonium.

265) Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 1. dist. 16. qu. 1. art. 2. concl. 3. – Dech beftand hierin nicht Einstimmigkeit, ba Manche wie Betrus Lombardus, The mas und Durandus auch schon die innere Reue, wenn sie nur wahrer Natur sei und die Absschich ber confessio und satisfactio in sich schließe, für ausreichend erklärten, um des Segens des Saframentes theilhastig zu werden.

266) Petr. Lomb. dist. 27. C. — Innocent. III. ad episc. Brixiens. (a. 1212.) in decret. Gregor. IX. lib. IV. tit. 1. c. 25. — Thom. dist. 28. qu. 1. art. 3. 267) Gratian. P. II. caus. 27. qu. 2. c. 39. Not.: Juxta hane distinctionem

267) Gratian. P. II. caus. 27. qu. 2. c. 39. Not.: Juxta hanc distinctionem intelligenda est illa auctoritas Augustini: "Non dubium est, illam mulierem non pertinere ad matrimonium, cum qua docetur non fuisse commixtio sexus." Ad "matrimonium" perfectum subintelligendum est: tale videlicet, quod habeat in se Christi et ecclesiae sacramentum. Ita et illud Leonis papae intelligendum est. Sed objicitur illud Augustini: "Inter Mariam et Joseph fuit perfectum conjugium." Sed perfectum intelligitur non ex officio, sed ex iis, quae comitantur officium conjugii, ex fide videlicet, prole et sacramento. Quae omnia inter Christi parentes fuisse auctoritate Augustini probantur. Cuncta ergo, quae de non se sein concubitus nicht stattgefunden, sci weder für unauflöslich noch für ein Sakrament zu halten 267). Man berief sich dafür namentlich auf Aussprüche des Ambrosius 268), Augustinus 269) und Leo's des Großen 270). Die Anderen dagegen meinten, daß die Ehe mit dem consensus per verba expressus de praesenti seitens der Brautlente ihren vollen Anfang nehme, und daß eine solche Ehe für volltommen und unauflöslich zu halten sei, auch wenn eine commixtio sexuum nicht stattfinde 271). Bur Begründung berief man sich a) darauf, daß ja sonst das Berhältniß des Joseph und der Jungfrau Maria nicht für eine volle Ehe angeschen werden könnte, b) auf eine Reihe von Auctoritäten, wie Ambrosius 273), Augustinus 273), Gregor den Großen 274), Is-

parando conjugio inducta sunt, de perfecto intelliguntur, quod sponsali conventione est initiatum et officio corporalis commistionis est consummatum. Illa vero, quibus separabile conjugium ostenditur, de initiato intelliguntur, quod nondum officio sui perfectum est. — Petr. Lomb. dist. 27. F.: Quidam asserunt, verum conjugium non contrahi ante traductionem et carnalem copulam, nec vere conjuges esse aliquos, antequam intercedat commixtio sexus, sed a prima fide desponsationis vir sponsus et mulier sponsa est, non conjunx. Sponsos autem et sponsas conjuges frequenter appellari dicunt, non quia sint, sed quia futuri sunt, cujus rei sponsionem invicem fecerunt.

268) De patriarch. lib. I.: In omni matrimonio conjunctio intelligitur spiritualis, quam confirmat et perficit conjunctorum commixtio corporalis. — epist. 66. ad Paternum: Si quis desponsata sibi et tradita utatur, rite conjugium vocatur.

269) Soliloq. (Petr. Lomb. dist. XXVI. G.): Non est perfectum conjugium sine commixtione sexuum.

270) Epist. 167, 4. (ad Rusticum): Cum societas nuptiarum ita a principio sit instituta, ut praeter commixtionem sexuum non habeant in se nuptiae conjunctionis Christi et ecclesiae sucramentum, non dubium est, illam mulierem non pertinere ad matrimonium, cum qua docetur non fuisse nuptiale ministerium. — Diefelben Werte werden auch fpäter oft wiederheit, 3. B. von Rabanus Maur. poenit. lib. e. 8. p. 158. und in einer collectio canonum poenitentialium aus dem 9. Jahrh. b. d'Acherii Spieil. Tom. I. p. 607. sqq.

271) Petr. Lomb. dist. 27. C.: Efficiens causa matrimonii est consensus per verba expressus de praesenti. — J.: In ea desponsatione, ubi est consensus de praesenti, conjugium contrahitur, et ab illius desponsationis prima fide veri conjuges appellantur. — dist. 30. C.: Ambrosius dicit, perfectum fieri conjugium per carnalem copulan. Sed intelligendum est conjugium perfici commixtione corporali, non quantum ad veritatem vel sanctitatem conjugii, sed quantum ad significationem, quia perfectius unionem Christi et ecclesiae tune figurat. dist. 26. G.: Inter Mariam et Joseph non fuisse conjugium vel non fuisse perfectum, nefas est sentire. Tanto enim sanctius fuit atque perfectius, quanto a carnali opere immunius.

272) De institutione virginis c. 6: Cum initiatur conjugium, tune conjugii nomen adseiscitur. Non enim defloratio virginitatis facit conjugium, sed pactio conjugalis. Denique cum jungitur puella, conjugium est, non cum viri admixtione cognoscitur.

273) De nuptiis et concup. lib. I. c. 11: Conjunx vocatur a prima fide desponsationis, quam concubitu non cognoverat Joseph nec fuerat cogniturus, nec perierat nec mendax manserat conjugis appellatio, ubi nec fuerat nec futura erat ulla carnis commixtio.

274) Ad Theotistam Patriciam lib. IX. epist. 39: Sunt qui dicunt religionis

18\*

borus<sup>275</sup>), Nicolaus<sup>276</sup>) und Andere<sup>277</sup>). Eine Einigung der An fichten wurde erst herbeigeführt durch Alexander IIL <sup>278</sup>) und Innocenz III. <sup>279</sup>), welche bestimmten, daß allerdings erst durch die Copula carnalis die Ehe zur vollen Wahrheit werde, und daß daher auch nur, wenn letztere geschehen, die Ehe als unauflösbar betrachtet werden könne. In Folge dieser Bestimmungen urtheilten nun auch die meisten Scholastifter, daß vor der commixtio sexuum die Ehe zwar schon Ehe, aber noch nicht vollendete Ehe sei einen mit einander verknüpfe, das daher auch schon durch den geistlichen Tod, d. § wurch Ablegung eines Ordensgelübdes seitens des einen der beiden Ehe gatten, aufgelöst werde. Nach der commixtio sexuum sei Begegen die Ehe wahres und volles Saframent, weil wahres und volles Abbild bes unauflöslichen Berhältniffes Christi zur Kirche, und könne darum

275) Etymol. lib. IX. c. 7: Conjuges verius appellantur a prima desponsationis fide, quamvis adhuc ignoretur inter cos conjugalis concubitus.

276) Ad Carolum Regem (a. 868.) (Gratian. 1. 1. c. 26.).

278) Ad Salernitanum archiepisc. c. a. 1180: Verum post consensum legitimum de praesenti licitum est alteri altero etiam repugnante eligere monasterium (sicut sancti quidam de nuptiis vocati fuerunt), dummodo carnalis commixtio non intervenerit inter eos, et alteri remanenti (si commonitus continentiam servare noluerit) licitum est ad secunda vota transire. Quia cum non fuissent una caro simul effecti, satis potest unus ad deum transire et alter in seculo remanere. — Ad Brixiens. episc. (c. a. 1180.): Quod dominus in evangelio dicit, non licere viro, nisi ob causam fornicationis uxorem suam dimittere, intelligendum est secundum interpretationem sacri eloquii de his, quorum matrimonium carnali copula est

causa conjugia debere dissolvi. Verum sciendum est, quia, etsi hoc lex humana concessit, lex tamen divina prohibuit. Per se enim Veritas dicit: "Quod deus conjunxit, homo non separet." Qui etiam ait: "Non licet dimittere uxorem excepta causa fornicationis." Quis ergo huic coelesti legislatori contradicat? Scimus, quia scriptum est: "Erunt duo in carne una." Si ergo vir et uxor una caro sunt, et religionis causa vir uxorem dimittit vel mulier virum in hoc mundo remanentem vel etiam fortasse ad illicita vota migrantem, quae est ista conversio, in qua una cademque caro ex parte transit ad continentiam et ex parte remanet in pollutione? Si vero utrisque conveniat continentem vitam ducere, hoc quis audeat accusare? quando certum est, quod omnipotens deus, qui minora concessit, majora non prohibuit. — Si vero continentiam, quam vir appetit, uxor non sequitur, aut quam uxor appetit, vir recusat, dividi conjugium non potest etc. — Idem ad Hadrianum Pannormitanum notarium lib. IX. epist. 44: Etsi mundana lex praecipit conversionis gratia utrolibet invito posse solvi conjugium, divina tamen lex fieri non permittit. Nam excepta fornicationis causa vir uxorem dimittere nulla ratione conceditur, quia, postquam copulatione conjugii viri atque mulieris unum corpus efficitur, non potest ex parte converti et ex parte in seculo remanere. — Idem ad Urbicum abbat. lib. V. epist. 49. (Gratian. P. II. Caus. 27. qu. 2. c. 19. 21. 25.).

<sup>277)</sup> Ex VIII. Synodo (Gratian. l. l. c. 22.): Si quis conjugatus vult converti ad monasterium, non est recipiendus, nisi prius a conjuge castimoniam profitente fuerit absolutus. — Ex synodo Eugenii II. a. 826. (Gratian. l. l. c. 23.).

juch nur burch ben leiblichen Tob bes einen der beiden Chegatten Fetrennt werden <sup>28(1)</sup>. Das Concil von Trient und der römische Katechismus stehen in diesem Bunkte mit sich selbst im Widerspruch, indem sie einerseits lehren, daß jede wahre Ehe unauflöslich sei <sup>281</sup>, daß aber zur Wahrheit der Ehe der concuditus nicht gehöre <sup>282</sup>, andererseits, daß eine Ehe, bei welcher ein concuditus nicht stattgefunden, durch Ablegung des Mönchsgelübdes seitens des einen der beiden Ehegatten aufgelöst werde <sup>283</sup>, wodurch thatssächlich der erstere Sat wieder aufgehoben und der concuditus als erst die Wahrheit und Unauflöslichkeit der Ehe herstellend bezeichnet wird.

d) Dagegen war allgemein angenommen, daß die religiöse und sittliche Beschaffenheit des Empfängers, sowie sein Berhältniß zur Kirche für das Zustandekommen des Sakramentes ohne Be-

279) Ad Lugdunens. archiepisc. (c. a. 1210.): Nos nolentes a praedecessorum nostrorum vestigiis declinare, qui respondere consulti, antequam matrimonium sit per carnalem copulan consummatum, licere alteri conjugum, reliquo inconsulto, ad religionem transire, ita quod reliquus ex tunc legitime poterit alteri copulari, hoc ipsun tibi consulimus observandum in articulo praenotato. (Decret. Greg. 1. l. c. 14.).

280) Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 9. c. 2. qu. 2. fol. 45: Matrimonium, in quantum consummatum est per carnalem copulam, significat unionem filii dei ad humanam naturam. Hacc autem est indissolubilis, - et propter hoc matrimonium consummatum per carnalem copulam indossolubile est nisi per mortem corporalem. Quia vero conjunctio Christi ad fidelem animam est dissolubilis, propter hoc matrimonium, quod est tantum initiatum et spirituale, dissolnbile est. – Thom. Aquin. dist. 30. qu. 2. art. 2: Duplex est perfectio matrimonii. Una quantum ad esse ipsius, quae fit per consensum verbis de praesenti expressum, et tali perfectione matrimonium beatae virginis perfectum fuit. Alia est perfectio quantum ad operationem, et sic non fuit perfectum, quia actus proprius matrimonii est carnalis copula. - dist. 26. qu. 2. art. 1. 4. dist. 27. qu. 1: Conjunctio matrimonialis ante carnalem copulam est quid imperfectum (? quidem perfectum) quantum ad esse prinum, sed non consummata quantum ad actum secundum, qui est operatio, et ideo nec omnimodam indivisibilitatem habet. – Ante carnalem copulam est inter conjuges tantum spirituale vinculum, sed post est inter eos etiam vinculum carnale. Et ideo sicut post carnalem copulam matrimonium solvitur per mortem carnalem, ita per ingressum religionis ante carnalem copulam solvitur, quia religio est mors quaedam spiritualis, qua aliquis saeculo moriens vivit deo. - Scot. dist. 28. qu. un. - Biel dist. 25. qu. 2. art. 2. prop. 8.

281) Conc. Trident. sess. XXIV.

282) Cat. Rom. P. II. c. 8. qu. 8: Matrimonii naturam et vim in vinculo et obligatione sitam esse, ac praeter consensum, ut verum matrimonium existat, concubitum necessario non requiri.

283) Conc. Trident. l. l. can. 6: Si quis dixerit, matrimonium ratum, non consummatum, per sollemnem religionis professionem alterius conjugum non dirimi, anathema sit.

consummatum, sine qua consummari non potest. (Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 32. c. 2. u. 7.).

beutung sei <sup>284</sup>). Nur bas Sakrament ber Buße <sup>285</sup>) und bas berg letzten Delung <sup>286</sup>) nahm man aus, indem man lehrte, daß diese Sakramente eine andere Wirkung als die Gnadenwirkung nicht haben, diese aber wenigstens in gewissen Maße von der Disposition des Empfängers abhängig sei. Auch die Ordination betrachtete man mitunter dann für nichtig, wenn der Empfänger sich durch Simonie in ihren Besitz gesetzt hatte <sup>287</sup>).

----

# Eilfter Abschnitt.

## Wirkung der Sakramente.

Nach der einstimmigen Lehre der Kirche ist das Sakrament nicht bloß Zeichen und Bild einer heiligen Sache, sondern hat auch

285) Thom. dist. 22. qu. 2. art. 2: In poenitentia impeditur omnis effectus absolutionis per indispositionem voluntatis. Zwar scheint dem entgegen zu sein, wenn Biel dist. 16. qu. 1. art. 2. concl. 3. fagt: Sine contritione et satisfactione potest esse poenitentia sacramentum, ut patet de sicte poenitente et de satisfactionem sidi impositam negligente. In utroque verum est-sacramentum ejus se absolutio, licet deficiat res sacramenti sc. peccati remissio. Allein thatschaftic fagt doch hiermit Biel gerade, daß in solchem Falle das Saframent nicht zu Stant femme. Denn wenn ein Saframent gar feine Wirfung ausübt, die res defielden ganz schlt, fann es eben nicht als Saframent, sondern nur als eine leere Geremsnie angeschen werden. Daffelbe erfennt auch Duns Scotus an, wenn er zwat nicht die contritio eder attritio, wohl aber das on ponere obieem verlangt, wenn bie absolutio nicht eine alle Prirfung bleiben foll. Cf. dist. 14. qu. 4. (OD. Oxon).

nicht die contritio ever attritio, noch uver vur non ponter obtern versange, nicht bie absolutio nicht ohne alle Mirfung bleiben foll. Cf. dist. 14. qu. 4. (Op. Oxon.). 286) Thom. dist. 23. qu. 2. art. 2. — Scot. dist. 23. qu. un. (Op. Oxon.): Nullus est capax istius sacramenti digne, nisi sit in gratia. Istud enim sacramentum non est remedium acquirendi gratiam, quia ad hoc sunt tantum baptis-mus et poenitentia. Ex hoc excluduntur, qui non habent materiam poenitentiae, saltem qui non habent pocnitentiam de venialibus.

287) Concil. Chalced. (a. 451.) c. 2. — Urban. II. in concilio Placentino c. 3. 4. (a. 1095.) bci Gratian. P. II. Caus. 1. qu. 1. c. 108: Qui scienter se a Simoniacis consecrati (imo execrati) permiserit, corum consecrationem omninirritam esse decernimus. — Nicol. II. (a. 1059.) cbenbal. c. 107. — Gregor. VI (a. 1078.) cbenbal. c. 113. Ordinationes, quae interveniente pretio vel precibuvel obsequio alicui personae ea intentione impenso, vel quae non communi com-

<sup>284)</sup> Augustin. de bapt. c. Donat. lib. III. c. 14. §. 19: Nec interest, cum de sacramenti integritate et sanctitate tractatur, quid credat et quali fide imbutus sit ille, qui accipit sacramentum. Interest quidem plurimum ad salutis viam, sed ad sacramenti quaestionem nihil interest. — lib. IV. c. 21. §. 28: Non auget aut minuit baptismatis sanctitatem vel bonum vel malum hominis meritum. Cf. Epist. 43. §. 24. u Contr. epist. Parmen. lib. II. c. 16. — Petr. Damian. Tom. III. lib. gratiss. c. 6. 9. — Goffrid. Vindocin. tract. de corp. et sang. dom. (Magn. Bibl. Tom. XV. p. 544.). — Thom. dist. 4. qu. 3. art. 2. dist. 6. qu. 1. art 3: Sacramentum percipit aliquis, ctiam si non credat. — Biel dist. 6. qu. 1. art. 3. dub. 6. dist. 25. qu. 1. art. 2. concl. 1.

dine gewiffe Kraft, übt eine gewiffe Birtfamteit auf ben Empfänger aus, ist also nicht bloß signum, sondern auch causa sacrae rei. In biefem Sinne fprachen fich ichon die apostolischen Bäter über die Taufe und das heilige Abendmahl aus 1). Daffelbe gilt von Juftin bem Marthrer2), Clemens von Alexandrien3), Irenäus4) und Tertullian<sup>5</sup>). Letterer unterschied auch bereits ausbrücklich zwischen dem actus carnalis und dem effectus spiritalis der Sakramente ). Aehnlich Chprian 7), Chrill von Jerufalem 8), Gregor von Nazianz 9), Gregor von Nyssa 10), Cyrill von Alexandrien 11). Noch beutlicher sprach sich hicrüber Augustinus 12) und bie folgenden Kirchenlehrer 13) aus.

Ueber die Eigenthümlichkeit der fakramentlichen Wirkung im Allgemeinen sprach sich zuerst Augustinus aus. Er hebt nicht nur ber-

1) Barnab. c. 11. - Hermas lib. I. vis. III. c. 3. lib. II. mand. IV. c. 3. cf. lib. III. sim. IX. c. 16. - Ignatii epist. ad Ephes. 20. ad Philad. 4.

2) Apol. I, 61. 66. dial. c. Tryph. c. 29.

 Cohort, ad gentes p. 79. Paed. I, 6.
 Adv. haer. III. 17, 2. IV. 18, 4. V. 2, 3.
 De bapt. c. 4: Omnes aquae de pristina originis praerogutiva saoramentum sanctificationis consequentur invocato deo. Supervenit enim statim Spiritus de coelis et aquis superest, sanctificans cas de semetipso, et ita sanctificatão vim unctificandi combibunt.

6) De bapt. c. 2. und c. 7: Sic et in nobis carnaliter currit unctio, sed spintaliter proficit, quomodo et ipsius baptismi carnalis actus, quod in aqua mergimur, spiritalis effectus, quod delictis liberamur. Cf. de resurrect. carnis c. 8.

7) Epist. 70. 73. 74.

8) Cat. III. §. 4. XXI. §. 3. 9) Orat. 40.

8) Cat. III. §. 4. XXI. §. 3. 9) Orat. 40. 10) De scop. Christ. p. 299. (edit. Paris. a. 1638.). — Orat. catech. 33. p. 95. C. (edit. Krabing. Monach. 1838.).

11) Comment. in Joann. T. IV. 147.

12) Serm. 292. (T. V. p. 770.): Quod videtur, speciem habet corporalem, quod intelligitur, fructum habet spiritalem. - Contr. Faust. XIX. c. 16. (T. VIII. p. 228.): donum spiritale, quod per ista insinuatur. c. 11. (p. 227.): Sacramentorum vis <sup>inen</sup> arrabiliter valet plurimum et ideo contemta sacrilegos facit. Impie quippe

at cantabiliter valet plufindum et felo contenta sacrifegos facte. Imple quipple sont contribution valet plufindum et felo contenta sacrifegos facte. Imple quipple sont contribution for the source of the verso lib. V. c. 11. - Paschas. Ratbert. de corp. et sang. dom. c. 3. (Bibl. A. T. XIV. p. 732): res gesta visibilis longe aliud invisibile intus operatur. -Piritus sanctus manens in corpore Christi latenter haec omnia sacramentorum

sensu cleri et populi secundum canonicas sanctiones fiunt, et ab iis, ad quos consecratio pertinet, non comprobantur, falsas esse dijudicamus, quoniam, qui taliter ordinantur, non per ostium, id est Christian, intrant, sed ut ipsa veritas testatur, fures sunt et latrones. — Calixt. II. (a. 1123.) cbentaf. c. 10. — Al-geri lib. de misericordia et justitia P. III. c. 45. — Petr. Lomb. dist. 25. E. Doch fimmten hiermit nicht Alle überein. Bergl. z. B. Hugo a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. II. P. X. c. 3.

vor, daß bie Saframente eine geiftige Frucht schaffen 14), geiftige Gaben. bem Menschen mittheilen 15), sondern beschreibt auch an verschiedenen Stellen genauer diese Gaben. So fagt er, daß sie bazu bestimmt seien, bem Menschen Heilung und Tröstung zu bringen 16), bag burch sie bie Wahrheit ihm zum Bewußtsein gebracht 17), die Frömmigkeit vollendet 18), Gnade und ewiges Leben ihm mitgetheilt werte 19). Dabei bebt er jedoch hervor, daß die Sakramente, wenn fie gleich dazu bestimmt feien, bieje Wirfungen hervorzurufen, biejelben boch nicht in allen Fällen wirklich hervorrufen, sondern mitunter gerade das Gegentheil, nämlich Berbammniß und ewiges Berberben 20,. Augustinus betrachtet alfo bie Saframente hinsichtlich ihrer thatsächlichen Wirkung nicht bloß all Gnadenmittel, fondern auch als Mittel, burch welche ber Menfch bem göttlichen Zorne anheimfallen könne. Als bas aber, wovon es abhänge, ob das Eine oder das Andere der Fall sei, bezeichnet er die fubjective Beschaffenheit des Empfängers 21).

Betrachtet man alles bies näher, fo tann nicht zweifelhaft fein, bağ bas, was bie Satramente unmittelbar mittheilen, von Auguftinns eigentlich als etwas ganz Unbestimmtes, Indifferentes gebacht wird, nämlich als eine allgemeine göttliche Kraft, welche, an sich ohne positive Qualität, erst in dem Empfänger, und zwar durch die religiös-sittliche

14) Serm. 292.

15) Contr. Faust. lib. XIX. c. 16.

16) Enarrat. in Psalm. 146. §. 8. (T. IV. p. 1224.): Quae sunt illa alligamenta? Temporalia sacramenta. Alligamenta medicinalia sunt contritionis nostrae sacramenta interim temporalia, quibus habemus consolationem.

'17) De mendacio §. 40. (T. VI. p. 324.): Doctrina humanis verbis et corporeorum sacramontorum signaculis ipsam insinuat atque intimat veritatem.

18) Contr. Faust. lib. XIX. c. 11.

19) De bapt. contr. Donat. lib. V. c. 21. lib. VI. c. 26. Quaest. in Levit. T. II I. P. I. p. 391. Enarr. in Psalm. 73. §. 2. (T. IV. p. 574. sq.) 77. §. 2. (p. 610.). Epist. 98. (ad Bonif.) § 2. (T. II. p. 200.).

 In Joann. vang. tr. 26. §. 11. (T. III. P. II. p. 360 sq.).
 De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 10. §. 15. (T. IX. p. 76.): Sacramento suo divina virtus adsistit sive ad salutem bene utentium sive ad perniciem male sarcta est benc utcntibus. — Malc autem utentibus — ad supplicium geritur,

mystica sub tegumento visibilium pro salute fidelium operatur etc. - Ratrama. de corpor. et sang. dom. p. 61. (ed. Steinf. 1601.). - Humbert. card. adv. Simoniacos lib. I. c. 15. (Martene, thes. T. V. p. 667.) cf. lib. II. c. 39. p. 756. — Lanfrank. de celanda conf. (edit. Paris. 1648.) p. 381: Visibilia namque sacramenta et operantur et significant invisibilia. — Algeri lib. de misericordia et justicia P. I. c. 48. (Martene T. V. p. 1042.) P. III. c. 2. (p. 1099.). — Hug. a Justicit P. 1. e. 48. (martine 1. v. p. 1042.) P. 111. e. 2. (p. 1055). — Hug, a St. Vict. de sacram. leg. nat. et script. p. 414. — Summ. sentt. tr. 4. e. 1. — Petr. Lomb. sentt. lib. IV. dist. 1. B. — Albert. M. dist. 1. art. 2. u. 13. — Theon. Aquin. summ. qu. 60. aq. 1. qu. 61. art. 3. — Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 2. — Scot. op. Paris lib. IV. dist. 1. qu. 2. sch. 2. — Durand. dist. 1. qu. 1. dist. 8. qu. 1. dist. 14. qu. 3. — Occam. dist. 1. qu. 1. — Petr. ab Alliac. dist. 1. qu. 1. art. 3. — Biel dist. 1. qu. 1.

Beschaffenheit besselben, eine bestimmte Qualität erhalte. Die Saframente wirken nach ihm unmittelbar weder Gnade noch Ungnade, fonbern theilen dem Empfänger vielmehr überhaupt ein geiftiges Geschenk mit, bas je nach ber subjectiven Beschaffenheit biefes in ihm fich in verschiedener Beife wirksam erweist, in bem Gottlosen und Sünder als eine Rraft, welche in ihm Tob und Berberben wirft, in bem Gläubigen und Frommen als eine Rraft, welche Beil und ewiges Leben zur Kolge bat. Diese Kraft wird aber als etwas, auch nachdem die äußere Handlung bes Sakramentes vorübergegangen, in dem Empfänger Burückbleibendes gedacht 22). Eben barum lehrt Augustinus, daß ein Saframent, auch wenn es anfangs wegen ber Unbuffertigkeit bes Empfängers in diefem die Gnade nicht wirken konnte, sondern nur bas Berderben, boch nachträglich ihm noch zum Heil gereichen könne, falls nämlich ber anfangs unbußfertige Empfänger nachträglich sich betehre, zum Glauben gelange und bem Gündenleben entfage, ebenfo wie ein Sakrament, welches aufangs heilfame Wirkungen ausübte, weil ber Mensch es mit bußfertigem und gläubigem Bergen empfing, nachträglich zur Berbammniß ausschlagen tonne, wenn nämlich ber Mensch ten früheren Glauben aufgebe ober einem unsittlichen Leben fich überlasse 23). Augustinus nahm bies nicht bloß von einigen Saframenten an, sondern von allen ohne Unterschied 24), sogar von der

23) De bapt. contr. Donat. lib. VI. c. 26. (T. IX. p. 119.): Deus ipse sanctificat sacramentum suum, ut homini — postca quandoque ad se veraciter converso id ipsum valeat ad salutem, quod ad perniciem, nisi converteretur, valeret. Cf. lib. IV. c. 4. §. 5: Quomodo accipienti non prodest baptismus ci, qui sacculo verbis, non factis renuntiat, sic non prodest ci, qui in haeresi vel schismate baptizatur, utrique autem correcto prodesse incipit, quod ante non poterat, sed tamen incrat.

24) Contr. epist. Parmeniani lib. II. c. 12. §. 28. (T. IX. p. 30.): Sed si nos male facimus, ipsi explicent, quomodo sacramentum baptizati non possit amitti et sacramentum ordinati possit amitti, quoniam dicunt: recedens ab ecclesia baptismum quidem non amittit, jus dandi tamen amittit. Si enim utrumque

non ad praemium suffragatur. – De unitate ecclesiae c. 21. §. 57. (T. IX. p. 256.): Facile potestis intelligere et in bonis esse et in malis sacramenta divina, sed in illis ad salutem, in malis ad damnationem.

<sup>22)</sup> Contr. epist. Parmeniani lib. II. c. 13. §. 30. (T. IX. p. 30.): Constat, eam (sanctitatem sacramentorum) in perversis et sceleratis hominibus — impollutam atque inviolabilem permanere. — c. 16. §. 35. (p. 33.): ipsum sacramentum per se, etiam in perverso, quem non ornabat, sed judicabat, integrum permaneret, et ideo nullo modo esset illius sacramenti violanda sanctitas, etiam cum esset illius hominis corrigenda perversitas. Cf. c. 12. §. 28. (p. 29 sq.). — De bapt. contr. Donat. lib. III. e. 14. §. 19. (T. IX. p. 77.): illa sanctitas sacramenti verbis evangelicis consecrata super cum integra manebat, sicut cam traditam acceperat, quamvis ipse in carnalis mentis vanitate constitutus aliud, cum baptizaretur, crederet, quam credere debuisset. Quapropter manifestum est, fieri posse, ut fide non integra integrum in quoquam maneat baptismi sacramentum. — De bono conjugali §. 32. (T. VI. p. 247.).

Ehe 25), die er doch nur im weiteren Sinne für ein Sakrament ansah. Doch bachte er sich bei zwei Sakramenten, nämlich bei der Tause und Ordination diese Kraft als eine für immer in dem Empfänger bleibende, weßhalb diese beiden an derselben Verson in keinem Falle wiederhelt werden dürfen 26), während er, wie es scheint, annahm, daß dieselbe bei den übrigen Sakramenten mit der Zeit wieder verschwinde oder wenigstens ihre ursprüngliche Energie verliere, so daß diese, wie die Eucharistie und Handaussegung 27), öfter empfangen werden können, um von Neuem der durch sie mitzutheilenden Kraft theilhaftig zu werden.

In ganz ähnlicher Weise als Augustinus sprachen sich auch in folgenden Kirchenlehrer bis auf Betrus Lombardus über die Wirfung ber Saframente aus. Auch sie unterschieden zwischen einer unmittelbaren und einer mittelbaren Wirfung derselben, indem sie lehrten, daß in jedem einzelnen Falle, in welchem überhaupt die Saframente zu Stande kommen, diese dem Empfänger eine göttliche Kraft mittheilen, die aber, an sich qualitätslos, erst durch die subsektive Beschaffenheit

25) De bono conjugali §. 6. (T. VI. p. 236.): Usque adeo foedus illud sacramenti res est, ut nec ipsa separatione irritum fiat, quando quidem, vivente viro et a quo relicta est, moechatur, si alteri nupserit, et ille hujus mali causas est, qui reliquit. — §. 7. (p. 237.): Quid sibi velit tanta firmitas vinculi conjugalis? Quod nequaquam puto tantum valere potuisse, nisi alicujus rei majoris ex hae infirma mortalitate hominum quoddam sacramentum adhiberetur, quod deserentibus hominibus atque id dissolvere cupientibus inconcussum illis maneret ad poenam. — De uuptiis et concupiscentia lib. I. c. 10. §. 11. c. 17. §. 19. Bergl. oben Abfdyn. X. 2019.

26) Contr. epist. Parmen. lib. II. c. 12. §. 28. (T. IX. p. 29.): Nam illud, quod quidam corum veritate convicti dicere coeperunt: baptismum quidem non amittit, qui recedit ab ecclesia, sed jus tamen dan di amittit, nultis modis apparet frustra et inaniter dici. Primo, quia nulla ostenditur caussa, cur ille, qui ipsum baptismum amittere non potest, jus dandi potest amittere. Utrumque enim sacramentum est, et quadam consecratione utrumque homini datur, illu cum baptizatur, istud cum ordinatur. I deoque i ne catholica utrum que no licet iterari. Cf. p. 30. — De bono conjugali §. 32. (T. VI. p. 247.): Quemadmodum si flat ordinatio eleri ad plebem congregandam, etiamsi congregation non subsequatur, manet tamen in illis ordinatis sacramentum ordinationis, etsaliqua culpa quisquam ab officio removeatur, sacramento domini semel impositonon carebit, quamvis ad judicium permanente.

27) De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 16. §. 21.

28) Fulberti Carnot. serm. contr. Judaeos (Bibl. max. T. XVIII. p. 47) Sacramentum sumitur quibusdam ad vitam, quibusdam ad exitium. Res ver ipsa, cujus sacramentum est, omni homini ad vitam, nulli ad exitium, quicunque ejus particeps fuerit. — Algeri lib. de misericordia et justitia P. I. c. 48

sacramentum est, quod nemo dubitat, cur illud non amittitur et illud amittitur? Neutri sacramento injuria facienda est. Benn Augustinus in ben zulest angeführten Borten bie Unverlierbarfeit bes Saframentes ber Orbination baraus folgert, daß sie nicht minder ein Saframent sei als die Laufe, so geht baraus beutlich hervor, daß er die rottauer ber burch bas Saframent mitgetheilten Rraft sir etwas dem Saframent als solchen Besentliches anssek.

bes Empfängers eine bestimmte Qualität erhalte und temgemäß ebenjo zum Verterben als zum Segen gereichen tönne 28). Dabei nahmen fie jeboch nicht, wie Augustinus, an, bag bei allen Saframenten biefe allgemeine Kraft auch nach bem Empfang zurüchleibe, fo daß aus ihr fic nachträglich in Folge einer Menderung ber Gemüths-Berfassung bes Empfängers eine von ber ursprünglichen verschiedene mittelbare Birfung erzeugen tönne, sondern man beschränkte bieje Annahme auf biejenigen Sakramente, welche überhaupt eine unvertilgbare Wirkung auf ben Empfänger ausüben, beren Babl freilich noch ichwankend mar, zu benen man jedoch in ber Regel bas Sakrament ber Kate= dumenen<sup>29</sup>), die Taufe, Confirmation und Ordination<sup>30</sup>) rechnete. Die segensreiche Wirfung ber Sakramente wurde nicht selten näber bestimmt. So. wenn Amalarius von Mets fagte, baf fie bie Beftimmung haben, ben Menschen zu bem hinzuführen, was sie äußerlich abbilden 31), ober Rupert von Deuty: baß sie Gegenmittel (antidota) gegen die Sünde feien 32), oder Hugo von St. Bictor: daß fie sowohl

29) Gregor. M. lib. sacram. ord. bapt. (Opp. T. V. p. 246.).

30) Bergi, eben Abidon, X. S. 252-255.

31) De ceclesiastico officio lib. I. c. 24. (Bibl. max. T. XIV. p. 956.): Ipsa Reramenta ad hoc valent, ut nos perducant ad ipsas res, quarum sacramenum sunt.

32) De sapientia lib II. c. 25. — Achnlich auch Hugo a St. Vict. Summ. "Intt. tr. IV. c. 1: Contra peccata, tam originalia quam actualia, inventa sunt "Cramentorum remedia. — De sacrament. christ. fid. lib. I. P. XII. c. 5: Sacraenta ab initio ad restaurationem et curationem hominis instituta sunt. etr. Lomb. sentt. lib. IV. dist. A.: Samaritanus vulnerato appropinquans cutioni ejus sacramentorum alligamenta adhibuit, quia contra originalis peccati actualis vulnera sacramentorum remedia deus instituit.

Quantum ad veritatem sacramenti, nec a bono melius, nec a malo pejus conficitur sacerdote. Quantum vero ad virtutem sacramenti et effectum pro fide et meritis sumentium datur aliis ad salutem, aliis ad judicium. Cf. c. 62. — Guigo Carthusian. I. († 1137.) epist. ad fratres de Monte Dei (Opp. Bernardi Cla-raevall. edit. Venet. 1726. T. III. p. 238.) c. 10: Nam et sacramentum sicut accipit ad vitam dignus, sic ad mortem suam et judicium temerare potest indignus, rem vero sacramenti nemo percipit nisi dignus et idoneus. Sacramentum enim sine re sacramenti sumenti mors est, res vero sacramenti etiam praeter sacra-mentum sumenti vita aeterna est. — Petr. Abaelardi Epit. theol. christ. c. 28: Hoe sacramentum altaris alii ad vitam, alii ad mortem accipiunt. Qui enim vere accedunt, et rem et sacramentum accipiunt, qui autem ficte, tantum sacra-mentum. — Hug. a St. Viet. Summ. tr. VI. c. 7. p. 466 sq. — Gervorzuhchen it noch, daß Geroch von Reichersberg eine breifache Wirfung ber Saframente untichied, nämlich: sanctificatio, permutatio und salus. Bergl. Epist. de simonia § 34. p. 1483: Cooperante unitate sacramenta nonnihil efficiunt, quia operantur in creaturis triforme opus creatoris, id est sanctificationem, permutationem, salutem: Sanctificationem etiam in rebus inanimatis, ut in chrismate vel in templo manufacto, quae per verba alia sacrarum rerum signa sanctificantur; permutationem, ut in pane et vino, quae, cum sanctificantur, in aliud permutantur; salutem, quia fideles digne sacramentis participantes et in unitate perseverantes per ea salvantur.

medicamenta ober emplastra, als auch arma seien, b. h. daß sie einerseits den I**wert** haben, den tranken Menschen von seiner Sünde zu heilen, andererseits: den gesunden oder bereits geheilten gegen die Sünde zu schützen <sup>33</sup>; oder Andere: daß sie dem Menschen die Kraft mittheilen, den Tod zu überwinden, und aus diesem irdischen zum himmlischen Leben emporzusteigen <sup>34</sup>), oder: daß sie ein neues, göttliches Leben in dem Menschen erzeugen und erhalten <sup>35</sup>), daß durch sie der Mensch dem Leibe Christi eingegliedert <sup>36</sup>), ihm Heil und Gnade <sup>37</sup>), der heilige Geist<sup>38</sup>), ja Christus selbst<sup>39</sup>) mitgetheilt werde.

Dabei erkannte man jedoch an, daß zwischen den einzelnen Sahnmenten hinsichtlich ihrer Wirkung auch wieder ein Unterschied bestehe ", und man theilte dieselben mit Rücksicht barauf in verschiedene Klassen ein. So unterschied Geroch von Reichersberg zwischen brei Klassen: 1. solchen, welche dem Gegenstande, an welchem sie zu Stande kommen, nur eine Weihe mittheilen, 2. solchen, welche ihn außerdem auch zu etwas wesentlich Anderem machen, als er von Natur ist, und endlich 3. solchen, welche den würdigen Empfänger des ewigen

34) Bedae Venerab. hom. X: Assumpsit ecclesia sacramenta sui redemptoris, quibus spiritualiter erudita, abluta et consecrata ipsa quoque invocato nomine dei patris impetum mortis superare ejusque obstaculo contempto ad vitam transire didicit sempiternam. — hom. VI: Per hace sancti mysteria lateris merito invisibilis fidei ascendimus de praesenti ecclesiae vita, quae peregrinatur in terris, in vitam supernae beatitudinis, qua exutae corporibus fruuntur animae justorum etc.

35) Bedae Venerab. in princ. Gen. lib. I. p. 142. 155.

36) Theodulph. Aurel. de ordine bapt. (Bibl. max. T. XIV. p. 18): nequaquam possumus in ejus corpus transire, nisi his sacramentis imbuamur.

37) Isidori Hisp. Etymol. lib. VI. §. 30. — Bedae Venerab. in princip. Gen. lib. I. p. 155. — Ahythonis epise. Basil. capitul. (d'Acherii Spicil. Paris. 1723. T. I.) p. 584. — Paschasii Ratb. lib. de corp. et sang. dom. e. 3. — Ratram. de corp. et sang. dom. ed. Steinf. 1601. p. 61. — Bernard. Cliraevall. Serm. in coena domini §. 2. (Opp. ed. Venet. 1726. T. II. p. 175.): Ad hoc instituta sunt omnia sacramenta, ut invisibilis gratia signo aliquo visibi

38) Petr. Damiani lib. gratiss. c. 5. (ed. Bassan. 1783. T. III. p. 90.).

39) Hug. Rotomag. dialogg. lib. VI. §. 1: Reparator humani generis te = rena jungens caelestibus et eaclestia terrenis donat se ipsum in coelis, donat et = terris, in coelis visione manifesta, in terris per sacramenta. Visione ejus colestia beatificantur, sacramentis ejus terrena renovantur. In coelis beatitudo e = una, in terris sacramenta diversa.

40) Bernard. l. l.: Sicut in exterioribus diversa sunt signa et, ut coepimmoremur exemplo, variae sunt investiturae secundum ea, de quibus investim-- sic et divisiones gratiarum diversis sunt traditae sacramentis.

<sup>33)</sup> De sacram. leg. nat. et scriptac p. 413: Sacramenta Christi non solum arma sunt, sed et medicamenta. Medicamenta sunt, quia sanant infirmos, arma, quia protegunt sanos. — Summ. sentt. tr. VI. c. 11: Sicut de vulnere prius ferrum extrahitur, ut post medicina superponatur, ita et prius peccati impietas, scilicet illa interna caecitas de corde tollitur, ut post sacramenti medicina per sacerdotes superaddatur. Sunt enim sacramenta quasi emplastra.

Beiles theilhaftig machen 41). Abälard unterschied zwischen folchen, welche Gnade mittheilen und zur Seligkeit wirken, und solchen, welche, ohne etwas Besitives barzureichen, die Sünde nur verhüten follen 42); Betrus Lombardus zwischen folchen, welche eine negative und positive Wirkung zugleich, folchen, welche eine nur negative und endlich folchen, welche eine nur positive Wirkung haben48).

Ueber bas nähere Verhältniß ber einzelnen Saframente zu einander hinfichtlich ihrer Wirfung war man während dieses ganzen Zeitranmes nicht vollkommen einig. In den früheren Jahrhunderten wurs ben in diefer Hinsicht in der Regel nur einzelne Saframente mit einander verglichen.

Häufig geschah dieß z. B. hinsichtlich der Taufe und des heis ligen Abendmahles. In der Regel lehrte man, daß durch jene ber Mensch von Sünden abgewaschen und gereinigt, burch dieses gebeiligt und in der Gnade befestigt, durch jene wiedergeboren, durch biefes genährt, erquickt und mit Christo in unmittelbare Gemeinschaft geseht 44), burch jene bem muftischen Leibe Chrifti eingegliedert, burch

43) Dist. 2. A.: Quorum alia remedium contra peccatum praebent et gratiam adjutricem conferunt, ut baptismus, alia in remedium tantum sunt, ut conjugium, alia gratia et virtute nos fulciunt, ut eucharistia et ordo.

44) De symbolo (Augustini Opp. T. VI. p. 411.) §. 15: Percussum est ejus latus, ut evangelium loquitur, et statim manavit sanguis et aqua, quae sunt ecolesiae gemina sacramenta, aqua, in qua est sponsa purificata, san-guis, ex quo invenitur esse dotata. — Bedae Venerab. hom. VI. (fer. II. in Quadragesima) (Martene thes. nov. T. V. p. 349: Haee est aqua baptismi, qua abluimur et hie sanguis calicis domini, quo sanctificamur. — Hom. X. p. 873: aqua baptismatis, qua abluitur a peccatis, et sanguis calicis dominici, quo confirmatur in donis. -- Paschas. Rath. de corp. et sang. dom. c. 3. (Bibl. max. T. XIV. p. 738.): Per baptismum ergo renascimur in Christo, et per sacramentum corporis et sanguinis Christus in nobis — ma-nere probatur. — Theodulph. Aurel. de ordine bapt. c. 5. (Bibl. max. T. XIV. p. 11.): Profluxerunt ex ejus latere sanguis et aqua, duo sanctae ecclesiae praecipua sacramenta, ut in altero consecratio, in altero mundatio eidem tri-bueretur ecclesiae. Regeneramur namque ex lavaero, ut consecremur e sanguine. — Berengarii Turon. lib. de sacra coena adv. Lanfranc. (ed. Vischer Berol. 1834.) p. 153: Duo sunt praccipue ecclesiae sacramenta sibi assentanea, sibi comparabilia: regenerationis fidelium et refectionis. — Hug. a St. Vict. Summ. sentt. tr. VI. c. 2: Per baptismum abluimur a vitiis, per sacramentum altaris reficimur. — Petr. Lomb. dist. 8. A.: Per baptismum mundamur, per eucharistiam in bono consummamur. Baptismus aestus vitio-

<sup>41)</sup> Epist. de simonia §. 24. Vergl. oben Anmerf. 28. 42) Epit. theol. christ. c. 28: Horum sacramentorum alia sunt spiritualia, alia non. Spiritualia sunt illa majora, quae scilicet ad salutem valent. Quorum tamen unum est, quod non ad salutem spectat, sed magnae rei sacramentum est, scilicet conjugium. Ducere siquidem uxorem non est alicujus meriti ad salutem, sed propter inconvenientiam ad salutem est concessum. - c. 31: De conjugio dicendum est, quod quidem sacramentum est, sed non confert aliquod donum, sicut cetera faciunt, sed tamen mali remedium est. Datur enim propter incontinentiam refroenandam, unde magis ad indulgentiam pertinet.

bieses innerlich belebt werde<sup>45</sup>). Durch jene werde die Kirche gegrüntet, burch dieses erhalten<sup>46</sup>). Undere, wie Hildebert von Tours, meinten, durch die Tause werde der Mensch von der Schuld, durch das heilige Abendmahl von der Strafe der Sünde befreit<sup>47</sup>), oder wie Rupert von Deutz: beide Sakramente stehen zu einander in demselben Berhältniß, in welchem die beiden Hauptsünden, welche durch dieselben geheilt werden sollen, zu einander stehen, die Sünden des Stolzes und der Genußsucht<sup>48</sup>).

Nicht selten wurde auch die Taufe und die Confirmation mit einander verglichen. Nach der ursprünglichen Ansicht wurde w Taufe, abgesehen von der Handaussegung eine nur negative Wirkung, nämlich Vergebung der Sünde, der auf die Tause solgenden Handauflegung dagegen die Mittheilung positiver Kräfte, die Darreichung der göttlichen Gnade, des heiligen Geistes, die Wiedergeburt zu einem neuen unsterblichen Leben zugeschrieden. Bon jener nahm man an, daß sie den alten natürlichen Menschen ertödte, von dieser, daß sie ben neuen geistlichen Menschen erwecke, oder auch, daß durch jene der

45) Hug. a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. II. P. II. c. 1: Per fidem membra efficimur, per dilectionem vivificamur; per fidem accipimus unionem, per charitatem accipimus vivificationem. In sacramento autem per baptismum unimur, per corpus Christi et sanguinem vivificamur; per baptismum efficimur membra corporis, per corpus autem Christi efficimur participes vivificationis.

46) Beda Venerab. in princ. Genesis etc. lib. I. p. 142: de latere ejus in cruce dormientis exivit sanguis et aqua, de quibus sacramentis na scitur et nutritur ecclesia. Cf. hom. X. p. 373.

47) Sermon. de tempore 4. (in adventu domini) (Opp. edit. Paris. 1708) p. 225: Qui Israelitas ab exterminatore liberavit in sanguine et ab Aegyptiis in aqua, ipse ad se egredientes liberabit ab angelis irae et spiritualibus nequitiis in sanguine testamenti et aqua baptismi. Ipse enim, ut ait Joannes, venit per aquan et sanguinem liberare nos, per sanguinem scilicet redemptionis et per aquan ablutionis. Sanguine redimimur a poenis, aqua abluimur a culpis. — Cf. Serm. 56 p. 512: latus apertum, unde sacramenta nostrae salutis, scil. sanguis et aque exierunt, alterum ad redemptionem, alterum ad regenerationem. — Serm. 72. p. 591.

48) De sapientia lib. II. c. 25: Quia congeminatum fuit peccatum, recte congeminatum est et sacramentum. Et alterum quidem, superbiae malum, per humilitatis bonum, in altero gulae vitium per melioris alimenti curatur antidotum.

49) Tertull. de bapt. c. 8. — Cyprian. epist. 72. 73. 74. — Firmilian (bci Cypr. epist. 75.). — Concil. Arelat. I. (a. 314.) can. 8. — Augustinhom. 75: Eodem mysterio fons regenerationis consecratur, ejusdem cruci= signo per manus impositionem baptizati dona gratiarum accipiunt.

50) Sermon. de tempore 52. p. 488: Hi sunt — in aqua baptismatis ab luen di et corpori fidelium per confirmationem incorporandi.

51) Epit. theol. christ. c. 28: Ibi peccatum dimittitur, hic gratiae don = dantur.

52) Melchiades in episc. IIisp. c. 2. (Gratian. P. III. dist. 5. c. 2.) C Eusebii Emis. hom. in die pentec: Quod nunc manus impositio tribuit sim-

rum extinguit, eucharistia spiritualiter reficit. — Cf. Joann. Damasc. de fide orthod. IV, 13.

Mensch in die christliche Gemeinschaft aufgenommen, durch diese ihm bie Theilnahme an der mit tiefer Gemeinschaft verbundenen Gnade gewährt werde 49). Dieje Ansicht murte jedoch frühzeitig aufgegeben, wenn fie auch in einzelnen Neußerungen auch fpäter noch bervortrat. 2. B. bei Hildebert von Tours 50) und bei Abälard 51). Dagegen wurde feit Melchiades († 314) in ber Regel ter Taufe felbit bie Bewirkung der Biedergeburt und die Darreichung alles deffen, was zu tiefer gehört, zugeschrieben, von ber Confirmation nahm man aber an, bag fie nicht überhaupt ben heiligen Geift mittheile, ber vielmehr ichon in ber Biebergeburt felbit in gemiffem Make gegeben worben, fondern bak fie den in der Taufe mitgetheilten beiligen Geift von Neuem und in erhöhtem Maße mittheile, nämlich zu bem Zwecke, damit der in der Taufe Biebergeboreuc nun auch die Rraft habe, den Bersuchungen ber Belt und bes Teufels Widerstand zu leisten. In der Taufe werde ber beilige Geift nur zur Bergebung ber Sünden, in ber Confirmation bagegen zum Kampfe, bort nur in einem bestimmten Maße, bier in feiner Fülle dargereicht 52). Darum nahm man denn an, daß, so

gulis, hoc tunc Spiritus s. descensio in credentium populo donavit universis. Sed quia diximus, quod manus impositio et confirmatio ei, qui jam renatus in Christo est, conferre aliquid possit, forte cogitat sibi aliquis: Quid mihi prodest post mysterium baptismatis ministerium confirmantis? Aut quantum video non totum de fonte suscepimus, si post fontem adjectione novi generis indigemus. Non ita est, dilecti; attendat caritas vestra. Sic enim exigit militaris ordo, ut, quum imperator quemcunque in militum recepcrit numerum, non solum signet receptum, sed etiam armis competentibus instruat pugnaturum. Ita in baptizato benedictio illa munitio est. Dedisti militem, da ei adjumenta militiae. Numquid prodest, si quisquam parentum magnam parvulo conferat facultatem, nisi providere studeat et tutorem? Ita Paracletus regeneratis in Christo custos et consolator et tutor est. Ideo dicit sermo divinus: Nisi dominus custodierit civitatem, in vanum vigilant, qui custodiunt cam. Ergo Spiritus s., qui mper aquas baptismi salutifero descendit illapsu, in fonte tribuit plenitudinem ad innocentiam, in confirmationc augmentum praestat ad gratiam. Quia in hoc mundo tota actate victuris inter invisibiles hostes et pericula gradiendum est, in baptismo regeneramur ad vitam, post bapilsmum confirmamur ad pugnam, in baptismo abluimur, post baptismum roboramur. — Ileic si forte illud etiam requirere velimus, post passionem et resurrectionem Christi quid apostolis profuerit adventus Spiritus s., ipse dominus eis hoc evidenter exponit. Quae dico, inquit, vobis, non potestis ea portare modo. Quum autem venerit ille spiritus veritatis, ipse vos docebit omnem veritatem. Vides, quia, quum Spiritus s. infunditur, cor fidele ad prudentiam et constantiam dilatatur. Itaque ad descensionem Spiritus s. usque ad negationem apostoli deterrentur, post visitationem vero ejus usque ad martyrium contemtu salutis armantur. Secundum haec per Christum redimimur, per Spiritum vero s. dono sapientiae spiritualis illuminamur, aedificamur, erudimur, instruimur, consummamur. — Bgl. bas Sacram. Gelasii, wo bic Confirmation als datio Spiritus septiformis bezeich: net und folgende Borte als nach ber handauflegung vom Bifchof zu fprechen vorgefchie= ben werben: Deus omnipotens, pater domini nostri Jesu Christi, qui regenerasti fumulos tuos ex aqua et Spiritu s., quique dedisti cis remissionem pecca-

#### Gilfter Abschnitt.

nothwendig die Taufe für Alle ohne Ausnahme zur Erlangung des ewigen Lebens sei, so wenig die Confirmation für diejenigen einen Zweck habe, welche bald nach der Taufe sterben, weil letzteres Satrament sich nur auf das irdische Leben beziehe, diejenigen, welche sogleich nach der Taufe sterben, in den Rampf, für welchen die Confirmation die Waffen darbieten solle, überhaupt nicht kommen<sup>53</sup>).

Ferner wurde schon frühzeitig die Taufe mit der Fußwaschung in Parallele gestellt. Von ersterer lehrte Ambrosius, daß sie die persönlichen Sünden, von letzterer, daß sie die Erbsünde tilge<sup>54</sup>). Häufiger noch sinden wir eine Parallelisirung der Taufe mit der Buße, welcher letzteren man im Wessentlichen dieselbe Kraft zuschriek, als der Tause, da man sie als das Hauptmittel ansah, um das in der Tause erhaltene, nachträglich aber durch Sünden unwirksam gewordene, Geschent Gottes wieder zu erhalten. Doch schrieb man in gewisser Haufe, da man ihr nicht nur die Kraft zuschrieb, das für immer in dem Menschen bleibende und burch schwere Bergehen zum

torum, du domine, immitte in eos Spiritum s. tum paraclitum, et da eis spiritum sapientiae et intellectus, spiritum consilii et fortitudinis, spiritum scientiae et pietatis. Adimple cos spiritu timoris dei etc. Ra-bani Mauri de instit. cleric, lib. I. c. 30: Novissime a summo sacerdote per impositionem manus paracletus traditur illi spiritus s., ut roboretur per spiritum s. ad praedicandum aliis idem donum, quodipse in baptismo consecatus est per gratiam vitae donatus acternae. Signatur enim baptizatus cum chrismate per sacerdotem in capitis summitate, per pontificem vero in fronte, ut priori unctione significetur spiritus s. super ipsum descensio ad habitationem deo consecrandam, in secunda quoque, ut cjusdem spiritus s. septiformis gratia cum omni plenitudine sanctitatis et scientiae et virtutis venire in hominem declaretur. Tunc enim ipse spiritus #. post mundats et bene dicta corpora atque animas libens a patre descendit, ut vas suum sut visitatione sanctificet et illustret, et nunc in hominem ad hoc venit, ut signaculum fidei, quod in fronte suscepit, faciat eum donis coelestibus reple tum et sua gratia confortatum intrepide et audacter coram regibus et potestatibus hujus saeculi portare ac nomen Christi libers voce praedicare. Cf. Goffrid. Vindocin. Magn. Bibl. T. XV. p. 549. -Petr. Abaelardi Epit. theol. christ. c. 28. u. Theol. christ. lib. IV. (Martene T. V. p. 1311.). - Hug. a St. Vict. Summ. sentt. tr. VI. c. 1. - Petr. Lombdist. VII. A. B.

53) Melchiad. l. l. u. Euseb. Emisen. l. l.: Ac sic continuo transituries sufficiant regenerationis beneficia, victuris autem necessaria sunt confirmationies auxilia. Regeneratio per se salvat mox in pace beati saceuli recipiendos, confirmatio armat et instruit ad agones mundi hujus et proelia reservandos. Que autem post baptismum cum acquisita innocentia immaculatus pervenit ad mortem\_ confirmatur morte, quia jam non potest peccare post mortem.

54) De initiandis c. 6. (T. IV. p. 347 sq.). Mundus erat Petrus, sed plantam lavare debebat. Habebat enim primi hominis de successione peccatum, quando cum supplantavit serpens et persuasit errorem. Ideo planta ejus ablaitur ut hacreditaria peccata tollantur. Nostra enim propria per baptis mum relaxantur. eile unwirksam werdende Taufgeschent von Neuem in normale Wirkmkeit zu setzen, sondern außerdem auch die Kraft, die nach der Taufe gangenen Sünden, auf welche sich die Taufe selbst nicht beziehe, zu Igen 55). In ein ganz ähnliches Verhältniß zur Taufe wurde von tanchen, wie von Hugo von Rouen, auch die Mönchsweihe stet 56).

Erft im 12. Jahrhundert fing man an, mehrere Sakramente nfichtlich ihrer Wirkung mit einander zu vergleichen. So stellte in efer Hinschung wit einander zu vergleichen. So stellte in ge Abendmahl und die Fußwaschung mit einander in Parallele, ab schrieb der erstgenannten die Kraft zu, die Erbschuld zu tilgen und is Concupiscenz zu mildern, dem heiligen Abendmahl die Kraft, sich er schwereren Thatsünden zu enthalten, die kleineren aber zu veringern, endlich der Fußwaschung die: dem Monschen Bergebung für e kleineren, täglichen Sünden, die er ungeachtet des Genusses bes riligen Abendmahles nicht vermeiden könne, zu gewähren<sup>57</sup>). Hugo

56) Dialogg. lib. VI. §. 2: Unum est, fili, unum est de sacramentis in eccleia vestis monachica. Idem namque efficiunt et monachi consecratio et baptismi generatio. Sicut enim in baptismo vetustas peccatorum exuitur et novitas, quae Christo est, supervestitur, ita in benedictione monachica exuta vetustate suspitur cum benedictione colobium, quod est novitatis Christi sacramentum. Hoc im dum per manum patris spiritalis more ecclesiastico devotus induit, mox a ccatis solutis illam, quam in baptismo habuit gratiam, recipit. Quapropter "m efficiunt et sacrum baptisma et consecratio monachica, nisi quod baptismus, sorvetur, sine isto sufficit, id vero praecedente baptismo nibil officit. — §. S:

<sup>10</sup> saoramentum semel susceptum si non descritur, beatitudine cumulatur.
 57) Sermo in coena domini §. 2-4: Quae est grutia, unde per baptis-

<sup>55)</sup> Tertull. de poenit. c. 4. — Hieronymi epist. 130. §. 9. (Opp. ed. enet. 1766-72. T. I. p. 986.). - Augustin. exposit. epist. ad Rom. §. 19: os, qui jam baptizati fuerint, curari melius dicimus per poenitentiam, non reovari, quia renovatio in baptismo est. Ubi quidem operatur poenitentia, sed nquam in fundamento. Manente itaque fundamento, recurari aedificium potest. i autem fundamentum iterare quis voluerit, totum acdificium subvertat necesse st. - Isidor. Hispal. de ecclesiast. offic. lib. II. c. 17: Poenitentiae autem medium ecclesia catholica in spe indulgentiae fidenter alligat exercendum. Et ost unum baptismi sacramentum, quod singulari traditione commendatum solliite prohibet iterandum, medicinali remedio poenitentiae subrogat adjumentum. ujus remedii cgere se cuncti agnoscere debent pro quotidianis humanae fragilistis excessibus, sine quibus in has vita esse non possumus. --- Ut, sicut in batismo omnes iniquitates remitti, vel per martyrium nulli peccata credimus imptari, ita per poenitentiae compunctionem fructuosam universa fateamur deleri peccata. Lacrymae enim poenitentium apud deum pro baptismate reputantur. Inde quamlibet magna sint delicta, quamvis gravia, non tamen est in illis dei misericordia desperanda. - Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11. - Rodulph. Bituric. (842-66.) Capit. 33: (Mansi, conc. coll. T. XIV. p. 959.): Sicut enim baptismus peccata, ita et poenitentia purgat etc. -- Bruno Her-bipol. († 1045.) in Psalm. VI. (Bibl. max. T. XVIII. p. 82.). — Algeri lib. de misericordia et justitia P. III. c. 56 : Ad culpas abluendas dantur baptismus et pomitentia. - Hug. a St. Vict. Summ. tr. VI. c. 10.

von Rouen verglich mit einander das Marthrium oder das Saframent des Glaubens, die Taufe, die Buße, die Fußwaschung und bie Krankensalbung. Den zuerst genannten beiden Saframenten fcrieb er bie Rraft zu, jeden Menschen ohne Unterschieb, ber sie recht empfange, ganz von Sünden zu reinigen und ihnen bie ewige Seligkeit zu vermitteln, von den drei zuletzt genannten bagegen lehrte er, daß sie zur Bergebung der Sünden bestimmt seien, die Jemand nach der Taufe begehe, und zwar das Sakrament der Buje zur Bergebung ber Sünden, welche ben Glauben aufheben und alje bie Taufgnade unwirksam machen, die beiden anderen zur Bergeburg ber kleineren täglichen Sünden, nämlich die Fußwaschung für die Ge funden, die Krankenfalbung für die Kranken<sup>58</sup>). Noch Undere, mie Bottfried von Bendome 59), ftellten bie Taufe, Confirmation, Rrankensalbung und bas beilige Abendmahl mit einander in Parallele, ober sie verglichen mit biesen auch noch andere Sakramente, wie Abälarb 60) die Che, Sugo von St. Bictor 61) die Che und Bufe, Betrus Lombardus 62) die Bufe, Ghe und Orbis nation. Die Wirkung ber einzelnen Sakramente wurde von allen

mum investimur? Utique purgatio delictorum. - Hujus quidem gratise sacramentum prius erat circumcisio, ut originalis subiginem culpae, quae manaverat a parentibus primis, cultellus eraderet, sed veniente domino, qui agnus est totus suavis et mitis, cujus jugum suave est et onus leve, optime satis mutatum ent, ut inveteratam subiginem cum unctione sancti Spiritus aqua dilueret et acerbitas illa cessaret. — Lavamur igitur in baptismo, quis deletur chirographum damnationis nostrac. Et haec gratia nobis confertur, ut jam nihil nobis concupiscentia noceat, si tamen a consensu abstineamus, atque ita tamquam sanies inveterati ulceris removetur, dum tollitur damnatio et responsum mortis, quod prius inde manabat. Sed quis poterit tam efferos motus frangere? Quis pruritum ulceris hujus ferre queat? Confidite, quia et in hoc gratia subvenit, et, ut securi sitis, sacramentum dominici corporis et sanguinis pretiosi investituram habeta Duo enim illud sacramentum operatur in nebis: ut videlicet et sensum minuat in minimis et in gravioribus peccatis tollat omnino consersum. Si quis vestrum non tam sacpe molo, non tam accrbos sentit iracundise motus, invidiac, luxuriac aut caeterorum hujusmodi, gratias agat corpori et sanguini domini, quoniam virtus sacramenti operatur in eo; et gaudeat, quod pessi-mum ulcus accedat ad sanitatem. Sed tamen quid agimus, quod in hoc corpere peccati et in hoc tempore malo non possumus esse sine peccato? Num desper-bimus? Absit! — Nam ut de remissione quotidianorum minime dubitemus, habemus ejus sacramentum, pedum lotionem. — — Et unde scimus, quia ad diluenda peccata, quac non sunt ad mortem et a quibus plane cavere nou possumus ante mortem, ablutio ista pertineat? Ex co plane, quoi offerenti manus et caput pariter ad ablueudum responsum est: "Qui lotus est, non indiget nisi ut pedes lavet." Lotus enim est, qui gravia peecata non habet, cujus caput id est intentio et manus id est operatio et conversatio munda est, sed podes, qui sunt animae affectiones, dum in hoc pulvere gradimur, ex toto mundi esse non possunt, quia aliquando vanitati, aliquando voluptati aut curiositati plus, quam oporteret, cedat animus vel ad horam. In multis enim offendimus omnes.

biesen Kirchenlehrern im Wesentlichen gleich bestimmt, wenn auch bie Lehre hierüber bei dem Einen in entwickelterer Form auftritt, als bei ben Undern. Der Taufe murbe bie Rraft zugeschrieben, alle Günden. welche sie in bem Menschen vorfinde, die Thatsünden ebenso wie bie Erbfünde, zu tilgen, ben alten Menschen zu töbten, ben Zustand ber Unschuld wieder herzustellen, bas Bild Gottes in feiner ursprünglichen Schönheit zu erneuern und ben fo zum Kinde Gottes wiedergeborenen Menschen mit allerlei Gaben und Tugenden auszurüften 68). Durch bie Taufe werbe jeboch bas neue Leben nur erst begründet, noch nicht aber zur Reife geführt. Demgemäß sei ein anderes Sakrament, bas ber Confirmation, dazu eingesett, um das in der Taufe begonnene Bert zu vollenden. Durch sie werde ber heilige Geift eingeladen, bas Bans, bas er burch bie Taufe geweiht habe, nun auch zum bleibenden Bobnfitz zu nehmen, es zu befestigen und zu vertheidigen, burch fie werbe bem Menschen bie Kraft mitgetheilt, bie einzelnen Sünden zu betämpfen, burch fie Glaube, Liebe und Frömmigkeit gemehrt 64).

69) Magn. Bibl. Vet. Patr. T. XV. p. 549.

60) Epit. theol. christ. c. 28-31.

61) De anima lib. III. c. 50. — Summ. sentt. tract. VI. c. 1-3. c. 15. VII. c. 1.

62) Sentt. lib. IV. dist. 3. L, 4. A, 7. A, 8. A, 12. H, 14. A, 23. B, 24. A, 26. B C, 30. D.

63) Hug. a St. Vict. de anima l. l.: Aqua extinguit, mundat et candidat prae caeteris liquoribus. Idcirco in baptismate carnis incentiva extinguit, peccatorum tam originalium, quam actualium labem abluit, innocentiae candorem reducit, et, dum sic caelestis patris imaginem reformat, filios adoptionis regenerat. - Petr. Lomb. dist. 3. L.: Causa institutionis baptismi est innovatio mentis: ut homo, qui per peccatum vetus fuerat, per gratiam baptismi renovetur, quod fit depositione vitiorum et collatione virtutum. Sic enim fit quisque novus homo, cum abolitis peccatis ornatur virtutibus. Abolitio peccatorum pellit foeditatem, appositio virtutum affert decorem. - dist. 4. A .: Nullus est, qui non peccato moriatur in baptismo, sed parvuli tantum originali, majores vero etiam omnibus, quae male vivendo addiderunt ad illud, quod nascendo traxerunt, nisi enormitas vitae impediat.

64) Goffrid. Vindoc. l. l.: In confirmatione Spiritus s. invitatur, ut veniat et domum ipsam, quam sanctificavit, inhabitet, muniat et defendat. - Abael.

291

<sup>58)</sup> Dialogg. lib. V. §. 9. u. 10: Baptismo suscepto unusquisque mundus est totus. Si autem post baptismum supervixerit nec a fide exorbitaverit, lavandus est tantum pedibus — pro temporalium sordibus actionum. ---Quod sacramentum et dominus fecit et suos servare mandavit et ordo monasticus celebrando custodit. Sacramentum hoc dominus Jesus Christus suis servandum imposuit, quod nec quandocunque a fidelibus rite fit, credendum est in sacramento pocnitentiae pedes lavari, hoc est a contactu conversationis hujus temporaneae fideles emundari. In his enim ista mundatio remissionis vere fit, quos iniquitas, quae fidem destruat, non contingit. Sic ctiam ex traditione apostolica fideles infirmos inungit ecclesia. Haec unctio testante Jacobo apostolo sub orstione presbyterorum a peccatis relevat infirmum. — Ueber die Wirfung ber Jufwafdung fprach fich gang ähnlich auch hildebert von Lours (Serm. 39. Opp. edit. Paris. 1708. p. 427.) aus.

### Gilfter Abschnitt.

Nachdem nun bas christliche Leben gefräftigt und vollendet worden, bebürfe ber Menich aber auch eines Mittels, um biejes Leben zu erhalten und zu nähren. Dieses werbe ihm, lehrte man weiter, burch bas heilige Abendmahl gewährt, durch welches ber Chrift dadurch, bag er immer von-Neuem mit Christo vereinigt und erfrischt werbe, bor Rückfall in das alte Sündenleben bewahrt, zugleich aber auch von ben Folgen ber früheren Sünden geheilt und der Bergebung ber täglichen fleinen Sünden, beren sich auch der Christ nicht enthalten könne, verfichert werde 65). Deffen ungeachtet tomme es vor, bag der Chrift des. in der Taufe erhaltenen und in der Confirmation zur Bollendung gebrachten neuen Lebens in Folge ichwerer Berfündigungen wieder verluftig werde. Damit nun der Mensch in Folge solchen Falles nicht ganz bem Berberben anheimfalle, fei das Saframent ber Buße eingesetzt worden, welches die Bestimmung habe, den gefallenen Menschen wieder aufzurichten, indem es Bergebung ber nach der Taufe begangenen Sünden ertheile und so den früher durch die Taufe erhaltenen, aber verlorenen Zustand ber Unschuld erneuere 66). Bas ferner bas Satta

65) Goffrid. Vindoc. l. l.: In perceptione corporis et sanguinis domini anima christiana sanatur a vulnere vitiorum et reformatur in statum salutis aeternae et unum cum Christo corpus efficitur. - Abael. l. l.: Efficacia hujus sacramenti major et fortior est, quam alicujus alterius, quia in tantum confirmat, quod qui devote accipit, quamdin per infirmitatem suam ipsum a se non rejicit, nullam diaboli tentationem patitur, quia per hujus eucharistiae perceptionem diabolus vincitur et religatur, et, licet in se, qui talis est, semper (Spiritum s.) habeat, tamen ipsum semper recipit et in co habitaculum facit. - Hug. a St. Vict. de anima l. l.: Panis et vinum homini incorporatum vita est temporalis. Quapropter in hoc sacramento Christus tanquam caput membris uniri voluit, per guen de patri regeneramur. Per corporis et sanguinis Christi participationem filio Dei ad vitam concorporamur. — Summ. sentt. tr. VI. c. 2: Per baptismum abluimur a vitiis, per sacramentum altaris reficimur. — In hoc sacramento non solum gratia, sod ille, a quo est omnis gratia, sumitur. — Sicut Hebraei pane illo corporali pervenerunt ad terram promissionis, ita et nos per desertum hujus seculi peragrantes ad terram viventium hoc coelesti pane perducimur, unde et viaticum appellatur. — Causa institutionis: ut esset remedium contra rediviva peccata - - ut ejus participatione membra sua uniantur capiti et a peccatis liberentur quotidianis. — c. 3: Sicut pane et vino prae omnibus aliis cibis sive potibus corpus reficitur, ita illo vero cibo veroque potu anima ad veram vitam nutritur. - Petr. Lomb. dist. 12. H.: Institutum est hoc sacramentum duabus

<sup>1. 1.:</sup> Hic illa gratia procul dubio datur, qua contra singula vitia, etsi non semper, quandoque tamen, pugnatur. Est autem gratia illa quasi armatura quaedam, qua in hoc deserto post transitum baptismi contra vitia repugnamus. Sicut enim submersis Acgyptiis a tergo sequentibus filios Israël alii hostes per desertum eos oppugnaverunt, sic submerso diabolo in baptismate, qui primum nos insequebatur, multa nobis per hujus vitae desertum vitia resistunt, contra quae gratia in hoc sacramento data quasi armatura et munitione quadam munimur.— Hug. a St. Vict. de anima 1.1.: Oleum illuminat, ungit et pascit. Illuminat animam fide, ungit devotione, pascit dilectione. — Summ. sentt. tr. VI. c. 2: in confirmatione datur Spiritus ad robur. Cf. de sacram. christ. fid. lib. II. P. VII. c. 3. — Petr. Lom b. dist. 7. A.

ment der Krankensalbung betrifft, so murde diesem in der Regel eine doppelte Wirkung zugeschrieben, einmal Linderung der körperlichen Schmerzen, mitunter auch völlige Perstellung der Gesundheit, sodann Bergedung der noch übrigen Sünden und Versicherung der Gnade Gottes für alle Fälle, sei es des Lebens, sei es des Lodes <sup>67</sup>). Ueber bie Birtung der Ordination spricht sich unter den genannten Kirchenlehrern nur Betrus Lombardus aus, der jedoch die Birtung derselben nur ganz allgemein bestimmt, indem er lehrt, daß dieses Sakrament bemjenigen, der bereits im Besitze der Gnade sei, noch reichere Gnade gewähre <sup>83</sup>). Was endlich das Sakrament der Ehe betrifft, so stimmten die brei zuletzt Genannten darin mit einander überein, daß durch bassendiche eine positive Gnade nicht gewährt, wohl aber der Sünde entgegengewirkt werde, indem es die Unenthaltsamkeit des Menschen zügele und fündliche Ausbrüche seiner Begierden hemme <sup>69</sup>).

Bu vollendeter Ausbildung wurde die Lehre von der Wirkung der Sakramente erst durch die auf Petrus Lombardus folgenden Schola= ftiker gebracht.

do causis: in augmentum virtutis, scilicet charitatis, et in medicinam quotidianae infirmitatis.

66) Hug. a St. Viet. Summ. sentt. tr. VI. c. 10: Est poenitentia secunda tabula post naufragium, quia post baptismum, si quis vestem innocentiae peccando amittit, per poenitentiam recuperare poterit. — Petr. Lomb. dist. 14. A. Prima tabula est beptismus, ubi deponitur vetus homo et induitur novus, secunda poenitentia, quia post lapsum resurgimus, dum vetustas reversa repellitur et novitas perdita resumitur. Post baptismum prolapsi per poenitentiam renovari valent, sed non per baptismum. Licet homini saepius poenitere, sed non baptisari.

67) Goffrid. Vindoc. l. l.: In unctione infirmorum datur iterum per Spiritum s. remissio peccatorum, ut neque in vita neque in morte desit Christianis Christi misericordia. — Abacl. l. l.: Tertio Christianus ungitur in exitu, ubi vel comnia, si qua sunt peccata, vel corum maxima pars deletur. — Hug. a St. Vict. l. l. u. de sacram. christ. fid. lib. H. P. XV. c. 2: Duplici ex causa sacramentum hoc institutum: et ad peccatorum scilicet remissionem et ad corporalis infirmitatis allevationem. Unde constat, quod qui hanc unctionem fideliter et devote percipit per cam sine dubio et in corpore et in anima allevationem et consolationem accipere merctur. Quodsi forte corporis sanitatem et valetudinem habere illi non expedit, illam procul dubio quae est animae sanitatem et allevationem in hujus unctionis perceptione acquirit. Achnlich Petr. Lomb. dist. 23. B. — Cf. Concil. Cabil. (a. 813.) c. 48. — 3n álterer Scit murbe bie Gerftellung ber förperlichen Gefunbheit in ber Regel als Gauptzweet angefehen. So 3. B. Beda Venerab. in Jacob. c. 5., bas Concil. Aquisgran. II. (a. 836.) c. 2., bas Conc. Regiatic. (a. 850.) c. 8.

68) Dist. 24. A.: Illi, in quorum mentibus diffusa est septiformis gratia Spiritus s., cum ad ecclesiasticos ordines accedunt, in ipsa spiritualis gradus promotione ampliorem gratiam percipere creduntur. Cf. Petr. Damian. lib. gratiss. c. 5: Quid ille accipit, qui consecratur, nisi Spiritum s.? — Hug. a St. Viet. de sacram. christ. fid. lib. II. P. III. c. 12: Cognoscant se hoc sacramento gratiam consecrandi accipere — potestatem, placabiles deo hostias offerendi.

gratiam consecrandi accipere — potestatem, placabiles deo hostias offerendi. 69) Abael. 1.1. Bergi. oben Anmerf. 42. — Hug. a St. Viet. Summ. sentt. tr. VII. c. 1. — De sacram. chr. fid. lib. II. P. XI. c. 3: ne vitium concupiscen-

#### Eilfter Abschnitt.

Fest stand unter ihnen zunächst, daß die Sakramente dasselbe wirken, was sie abbilden, (saoramentum efficit, quod sigurat)<sup>70</sup>). Doch fand dieser Satz in der Anwendung einige Beschränkung. Als Gegenstand, welchen die Sakramente abbilden, wurde ja etwas Oreifaches gedacht: etwas der Bergangenheit Angehöriges, nämlich das Leiben Christi, etwas Gegenwärtiges, nämlich die Gnade Gottes, welche die Form unserer Heiligung bildet, und etwas Zukünsttiges, nämlich das ewige Leben. Es wurde nun als selbstverständlich angeschen, daß die Sakramente von diesem Oreisachen nur das Mittlere wirken können. Daß sie nicht Alles das wirken, was sie abbilden, zeigten besonders für die Sakramente der Buse<sup>71</sup>) und der Ehe<sup>72</sup>).

Ein Fortschritt in der Entwickelung dieser Lehre in dieser Zeit zeigte sich ferner besonders darin, daß die Unterscheidung zwischen einer unmittelbaren und einer mittelbaren Wirkung der Sakramente jest eine klar bewußte wurde, und einen bestimmten Ausdruck erhielt, indem man nun mit deutlichen Worten den effectus primus dem effectus ultimus gegenüberstellte <sup>73</sup>), jenen als den effectus minus principalis, diesen als den effectus principalis bezeichnete <sup>74</sup>).

Bu gleicher Zeit wurden aber auch beide Birfungen und ihr gegens feitiges Berhältniß allseitig näher zu bestimmen gesucht.

1. Die unmittelbare Wirfung wurde bei brei Saframenten, näm-

tiae, quod in humana carne post peccatum radicavit, turpius in omnem excessum perflueret, si nusquam licite excipi potuisset. — Petr. Lomb. dist. 26. B.: Altera conjugii institutio post peccatum ad remedium facta, propter illicitum motum devitandum — ut natura exciperetur et vitium cohiberetur. — Infirmitas incontinentiae, quae est in carne per peccatum mortua, ne cadat in ruinam fagtiorum, excipitur honestate nuptiarum. Quia propter peccatum lethalis compiscentiae lex mombris nostris inhaesit, sine qua carnalis non fit commixtio, mprehensibilis est et malus coitus, nisi excusetur per bona conjugii.

70) Petr. Lomb. dist. 22. C. — Albert. M. dist. 26. art. 14. — Thes. Aqu. dist. 1. qu. 1. art. 4. — Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 8. — Sec. Op. Oxon. dist. 1. qu. 5. — Op. Paris. dist. 2. qu. 1. schol. 1.

71) Cf. Petr. Lomb. dist. 22. C.

72) Gabr. Biel dist. 26. qu. 1. art. 2. concl. 8: Nec oportet quodlibet are cramentum causare omne id, quod significat aut figurat. Non enim matrimenta est signum efficax conjunctionis Christi cum ecclesia. Sed restringenda est ils propositio ad gratiam, quam sacramenta significant et efficiunt, h. e. ad illem rem dumtarat, quam primo figurant, charitatem scilicet, qua conjuges determentation dilectione sancta, sicut Christus dilexit ecclesiam.

78) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4. — Biel dist. 25. qu art. 1. not. 1.

74) Thom. Aqu. Summ. qu. 62. u. 63.

75) Guil. Altissiod. Summ. lib. IV. tr. III. c. 2. tr. IV. c. 2. tr. VII. qu tr. VIII. qu. 1. — Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 6. — Sentt. lib. IV. dist. 7. qu art. 1. — Scoti Op. Paris. lib. IV. dist. 6. qu. 9. schol. 1. — Durand. dist qu. 1. — Gabr. Biel dist. 6. qu. 2. art. 1. not. 3. — Conc. Florent. lich bei ber Taufe, Confirmation und Ordination, näber als Character indelebilis bestimmt 75), über beffen Wefen und Eigenthümlichkeiten nach ber Lebre ber Scholastik weiter unten ausführlicher gehandelt werden foll. Bon ben übrigen vier Sakramenten lehrte ein Theil der Scholaftifer, 3. B. Alexander von Hales 76), Thomas Mauin 77), Antoninus von Florenz, daß sie zwar nicht einen Charafter, aber boch etwas einem folchen Aehnliches mittheilen, nämlich einen (Irnatus animae, b. b. eine zwar nicht für immer, aber boch längere Zeit ber Seele bleibenbe Signatur, welche ähnlich bem Charakter bas Bermögen habe, auch wenn im Augenblick bes Sakraments-Empfanges ber Empfänger um feiner Unwürdigkeit willen bie fakramentliche Gnade nicht empfangen tonnte, nachträglich, nach Beseitigung des Hindernisses, lettere hervor= zurufen 78). Die meisten übrigen Scholastifer bagegen, wie Bonaventura, Duns Stotus, Wilhelm Durandus, Richard von Midbleton, Wilhelm Occam, Thomas von Straßburg, Gabriel Biel, verwarfen bie Lebre von bem Ornatus animae 79), indem sie wohl anerkannten, daß außer jenen brei Sakramenten auch noch zwei andere, nämlich die Eucharistie und Ebe, eine von ber Gnadenwirfung verschiedene Wirtung ausüben, iene, indem fie ben Menschen des wahren Leibes und des wahren Blutes Ebrifti theilhaftig mache, diese, indem sie die Gemeinschaft ber Ebegatten zu einer unauflöslichen mache 80), von ben beiben noch übrigen

pro Armen. — Conc. Trident. Sess. VII. de sacram. in genere can. 9. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 18.

76) Lib. IV. qu. 5. membr. 4. art. 1. - qu. 8. membr. 3. art. 5.

77) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4.

78) So fagt Ihomas von bem Saframent ber Buße dist. 17. qu. 3. art. 4: Et quanvis tunc non percipiat absolutionis fructum, tamen recedente fictione percipere incipiet, sieut etiam est in aliis sacramentis. Mchulich ichon vorher Ulbert b. Gr. dist. 17. art. 6: Quia effectus clavium fundatur plus super passionem Christi, quam supra meritum humanum, videtur mihi, quod recedente fictione, i non intercidat aliud peccatum confossionem et satisfactionem injunctam, valebit ei effectus clavis, cui se subdidit, recedente fictione.

79) Durand. lib. IV. dist. 1. qu. 4. §. 12: Ponere talem dispositionem vel ornatum videtur esse pura adinventio ad palliandum, quod sacramenta aliquid cusant in anima, de nullo enim alio servit praedicta dispositio vel ornatus. — Matrimonium verum et ratum potest contrahi inter absentes quantumcunque distantes. — Qualiter tamen per verba matrimonii prolata in Hispania potest conferri alteri conjugum existenti in Francia aliquis ornatus vel dispositio ad gratiam, non apparet probabile. Item vere contritus habet gratiam, antequam conficatur vel absolvatur. Si ergo per sacramentalem absolutionem causatur aliquis ornatus in co, illa non poterit esse dispositio ad grataiam, quae praecessit. — Brgo nulla necessitas est, quod per sacramentam imprimatur talis dispositio vel ornatus, nec apparet talis utilitas vel congruitas, quare nec probabilitas.
80) Darum forachen benn manche Scholaftifer, mie Thomas Mauin, auch von time disposition benn manche Scholaftifer, mie Thomas Mauin, auch von time dispositionen causatur se dispositionen

80) Darum sprachen benn manche Scholastifer, wie Thomas Aquin, auch von einem Charafter, welcher burch das Chefakrament aufgeprägt werbe, erklärten diesen aber für wesentlich verschieden von dem Charakter der drei übrigen Sakramente, da er nicht ein geistlicher, sondern vielmehr ein leiblicher sei. Siehe darüber das Volgende. Sakramenten bagegen, nämlich der Buße und der letzten Delung <sup>81</sup>), behaupteten, daß sie überhaupt nur eine einfache, die Gnadenwirkung, hervorbringen.

2. In ber näheren Bestimmung ber Beschaffenheit ber bei. ben Wirfungen wich man jest von ben früheren Rirchenlehrern ab. Bährend nämlich der bisherigen Lehre die Anschauung zu Grunde gelegen hatte, daß die unmittelbare Wirkung der Sakramente in dem Empfang einer ganz allgemeinen, qualitätlosen, Kraft bestehe, welche eben barum, weil fie an fich qualitätlos fei, bem Empfänger je nach feiner fubjectiven Beschaffenheit ebensowohl zum Berberben als zum Segen gereichen könne, wurde von jest an gelehrt, daß schon bie m mittelbare Wirfung eine positive Qualität habe 82), daß fie nämlich in bestimmter Beziehung zur Gnade stehe, indem fie als Boraussebung ober Potenz diefer, nicht aber auch zugleich als Potenz einer nachtbeiligen Wirfung zu benten fei. 3mar wurde auch jetzt anerkannt, bag ber unwürbige Empfänger ber Sakramente in Folge bes Sakraments Empfanges nicht Segen, sondern Berderben ernte. Diese nachtheilige Wirfung wurde aber nicht mehr, wie früher, zu ber unmittelbaren Birkung ber Sakramente in ein Caufalitäts-Berhältniß gestellt, überbaupt nicht als Wirkung ber Sakramente selbst (ex vi sacramenti erfolgend), fondern nur als Folge ber Unwürdigkeit angesehen, mit welcher ber Empfänger an das Sakrament berantrete, also nicht als ex opere operato, sondern nur als ex opere operante eintretend. Hiernach bachte man benn jest auch über bie mittelbare Birfung ber Saframente anders, als früher, sofern man jett nicht mehr von einer unbeilvollen, fondern nur von einer Gnaden=Birfung berfelben wußte, ba man die möalicher Weise in Folge des (unwürdigen) Sakraments-Empfanges eintretende verberbliche Wirfung als unabhängig vom Saframent felbft erfolgend sich vorstellte.

81) Freilich fcrieben in der ersten Beit, nachdem die Lehre vom Character indelehilis aufgekommen war, Manche auch der letzten Delung die Mittheilung eines folchen zu. Doch wurde diese Ansicht feit Wilhelm von Auxerre völlig aufgegeben.

83) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. srt. 4: Ex sacramentis duo consequentur in anima, unum, quod est sacramentum et res, sicut character vel aliquis ornatus animae in sacramentis, in quibus non imprimitur character, aliud, quod est res tantum, sicut gratia.
84) Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 8. c. 2. fol. 9: Character baptismalis est

84) Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 8. c. 2. fol. 9: Character baptismalis est summa et consumptissima praeparatio materialis ad infusionem gratiae, sicut in embrione summa organizatio vel aliquid utile ejus est summa praeparatio, qua habita necesse est animam infundi. — Sicut vitrum opposito soli ex diaphanitate sua tamquam ex causa materiali proxima recipit illuminationem suam a sole, sic

<sup>82)</sup> Bergl. 3. B. Scoti Op. Paris. dist. 6. qu. 9. schol. 2: Character ideo dicitur dare bene agere, quia determinate inclinat ad bonum, et isto modo potest character dici habitus, quia determinate inclinat ad bonum et ad bene agere in quantum habitus remotus.

3. Die unmittelbare Wirkung der Sakramente, d. h. einerseits der Charactor indolobilis, andererseits der Ornatus animae, wurde in der Regel als mit dem zwischen dem äußeren Sakrament und der ros sacramenti in der Mitte liegenden dritten Bestandtheile der Sakramente, ben man als sacramentum et res bezeichnete, identisch betrachtet<sup>85</sup>).

4. Ueber bas Berhältniß zwischen ber criten und zweiten Wirtung waren bie Ansichten ber verschiedenen Scholastifter nicht ganz übereinstimmend. Ein Theil berfelben, wie Wilhelm von Aurerre, Alexander von Hales und Thomas Aquin nahmen an, daß, wie bas äußere Sa= trament Urfache ber erften Birtung, fo wiederum bie erfte Birfung Urfache ber zweiten fei, fo bag bie erste ober die unmittelbare Birtung bie nothwendige Bermittelung zwischen bem äußeren Saframent und ber Gnade bilde. Die erste ober bie unmittelbare Wirkung bachten fie fich entweder, wie Wilhelm von Aurerre, als ben noch unentwickelten Reim ber zweiten, welcher jeboch, wenn ber Empfänger bieg nicht burch feine Unwürdigfeit verhindere, fich fofort entfalte, und bie Gnade berbei= führe 84), ober, wie in ber Regel gelehrt wird, als Disposition zur zweiten Birtung ober zur Gnade, aber. als eine Disposition, die mit Nothwendigkeit die Gnade bervorrufe, sobald seitens bes Empfängers tein Hinderniß entgegengestellt werde 85). Dagegen vertheidigte ein anderer Theil ber Scholastiker, wie Bonaventura, Duns Skotus, Gabriel Biel, bie Ansicht, bag bie erste Wirfung zwar als nothwendige Boraussjezung und Bedingung (causa sine qua non), nicht aber als Urfache (causa officiens) ber Gnadenmittheilung zu benten sei, indem, wie nicht bas äußere Saframent, sondern Gott unmittelbar bie erste Birtung bervorrufe unter ber Bedingung, daß das äußere Satrament in ber rechten Beise verwaltet werbe, fo Gott auch unmittelbar bie zweite, bie Gnabenwirtung, berbeiführe, wenn auch nur unter Be-

anima ex charactere baptismali tanquam ex causa materiali proxima recipit illuminationem a suo solc. Sed sicut vitrum impeditur propter infectionem aliquam, ne illuminetur, sed recedente infectione statim illuminatur, sic si infectio peccati sit in anima baptizati, non illuminatur, sed recedente infectione illa statim recipit gratiam. Dicimus ergo, quod character est causa materialis immediata gratiae et naturalis, non secundum quod natura dicitur per se principium motus et quietis, sed secundum quod natura dicitur uniuscujusque rei specifica causa. Fides enim quosdam effectus habet naturales, scilicet quod facit dignum vita aeterna, quosdam facit filios dei, et quosdam voluntarios sc. quantum ad opera meritoria.

<sup>86)</sup> Thom. A qu. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Sacramenta, in quantum sant instrumenta divinae misericordiae justificantis, pertingunt instrumentaliter ad aliquem effectum in ipsa anima, qui primo correspondet sacramentis, sicut est character vel aliquid hujusmodi. Ad ultinum autem effectum, qui est gratia, non pertingunt etiam instrumentaliter, nisi dispositive, in quantum hoc, ad quod instrumentaliter effective pertingunt, est dispositio, quae est necessitas, quantum in se est, ad gratiae succeptionem.

bingung des Vorhandenseins und auf der Grundlage der ersten Wirfung bei denjenigen Saframenten, bei denen überhaupt noch eine andere Wirfung erfolge, als die Gnadenwirfung <sup>86</sup>).

Nachdem wir hiermit die Lehre der Scholastik von der Wirkung der Sakramente im Allgemeinen besprochen haben, wenden wir uns nun dazu, die beiden Wirkungen, welche von den Scholastikern angenommen werden, noch genauer zu betrachten, und zwar zuerst den Character indeledilis, sodann die Gnadenwirkung der Sakramente.

### Der Character indelebilis.

Aus unferer bisherigen Darstellung geht hervor, daß die Lehn vom Charakter, wenn sie gleich in den dem Betrus Lombardus vormgehenden Jahrhunderten noch nicht entwickelt und deutlich ausgesprochen sich vorsindet, doch in mehrsacher Hinsicht durch dieselben bereits vorbereitet worden war. Man kann dieß, wie uns scheint, in dreisacher Hinsicht sagen: 1. sofern der ganzen disherigen Lehre die Anschaumg zu Grunde lag, daß die Sakramente nicht unmittelbar die Gnade, sondern nur überhaupt eine göttliche Kraft mittheilen, aus welcher is nach der subjectiven Beschäffenheit des Empfängers sich sowohl eine verderbliche als eine segensreiche Wirtung entwickeln könne; 2. sofern man annahm, daß auch in den Fällen, in welchen aus irgend welchem Grunde, sei es, weil der Empfänger in Sünde und Unglauben gefallen, sei es, weil er die allgemeine Kirche verlassen habe, die Gnadenwirtung ber Sakramente nachträglich aufgehört habe, doch bei mehreren Sakramenten die allgemeine Wirtung in ihm zurüchleibe, und daß eben darum,

298

<sup>86)</sup> S coti Op. Oxon. lib. IV. dist. 6. qu. 9: Non pono characterem haber aliquam virtutem activam respectu gratiae causandae, sed deum assistere illi taquam signo invisibili ad causandum gratiam, quam signat recedente impediment sive obice inhaerente. Est ergo dispositio ex parte susceptivi, quia est fami prior, sine qua non recipitur forma posterior, non quidem quasi sit ratio susceptivi respectu posterioris, sed quod prius insit, quam posterior, non simpliciter mcessario, sed necessario comparando ad potentiam ordinariam agentis causantis utramque formam.

<sup>87)</sup> Augustin. contr. epist. Parmeniani lib. II. c. 13: Si forte illum militise characterem in corpore suo non militans pavidus exhorruerit, et ad clementian imperatoris confugerit, ac prece fusa et impetrata jam venia militare cooperit; nunquid homine liberato atque correcto character ille repetitur ac non poitus agnitus approbatur? An forte minus haerent sacramenta christiana, quam corporalis haec nota, cum videamus, nec apostatas carere baptismate, quibus utique per poènitentiam redeuntibus non restituitur, et ideo amitti non posse judicatar? — De bapt. contr. Donat. lib. VI. c. 1: Non ob aliud visum est quibusdam etian egregiis viris antistitibus Christi (inter quos praecipue beatus Cyprianus eminebat) non esse posse apud haereticos vel schismaticos baptismum Christi, nia quia non distinguebatur sacramentum ab effectu vel usu sacramenti, et quia ejus effectus atque usus in liberatione a peccatis et cordis rectitudine apud haereticos

wenn ber Empfänger fich später wieder bekehre, es nicht einer Erneuerung des Sakramentes bedürfe, ba in Folge der inneren Reue und Befferung die in ihm zurückgebliebene Rraft ganz von felbit die Gnaden= wirtung von Neuem hervorrufe; 3. sofern bei Augustinus auch bereits, wenn auch nur gelegentlich, ber Ausbruck Character zur Bezeichnung bes burch bie Taufe bem Menschen aufgeprägten bleibenden Zeichens ber Rugebörigkeit zur Gemeinschaft Christi gebraucht sich findet 87). Wenn hiernach die im Anfang des 13. Jahrhunderts hervortretende Lebre von einem Charactor indelebilis, welcher burch gewisse Satramente bem Empfänger aufgeprägt werbe, im Unterschiede von der Gnabenwirfung, welche burch alle Saframente bervorgerufen werbe, nicht als eine burchaus neue und biefer Zeit eigenthümliche angesehen werben barf, fo ist boch ebenso gewiß, daß biese Lehre bis babin nur implicite vorhanden war, daß sie dagegen als wirklich entwickelte und beutlich ausgesprochene Lebre vor dem 13. Jahrhundert fich nicht nachweisen läft 88). Wer der eigentliche Urheber derselben in ihrer Ausbildung gewesen, läft fich nicht mit Gewißbeit fagen. Bei Betrus Lombarbus und beffen Zeitgenoffen, 3. B. Hugo von St. Victor und Ubälard findet fich von derfelben jedenfalls noch keine Andeutung. Dagegen fpricht fie Innocenz III. in Bezug auf die Taufe bereits bestimmt aus 89), ohne daß es wahrscheinlich wäre, daß er selbst ihr diese Ausbildung gegeben habe. Wir können daher nur fagen, daß zur Zeit bes Innocena die Lebre aufgekommen, und von biefem felbit querit ein nachweisbarer öffentlicher Gebrauch von berfelben gemacht worden fei. Genauer ausgeführt wurde sie zuerst, wie es scheint, von Wil-

89) Decret. Gregor. IX. lib. III. tit. 42.

**nen** inveniebatur, ipsum quoque sacramentum non illic esse putabatur. Sed convartentibus oculos ad interioris paleae multitudinem — — — satis eluxit pastoribus ecclesiae catholicae, et ovem, quae foris errabat et dominicum characterem foris accipiebat, venientem ad christianae unitatis salutem ab errore corrigi, characterem tamen dominicum in ea agnosci potius, quam improbari, quandoquidem ipsum characterem et lupi et lupis infigunt, qui videntur quidem intus esse, verum tamen ad illam ovem, quae etiam ex multis una est, non pertinent.

<sup>S8) Die römifchen Theologen berufen fich in ber Regel zum Bereifle des frügeren Borhandenfeins biefer Lehre auf Tertull. apolog. c. 21. de speet. c. 4. 24.
Constit. apost. III, 16. — Hieron. in Ephes. 1, 13. — Augustin. in Fsalm. 39. — Chrysost. in 2 Cor. hom. III, 7. — Pseudo-Dionys. de eccles. hier. c. 2. — Joann. Damasc. de fide orthod. lib. IV. c. 10. Allein alle biefe Stellen gehören, wie eine genauere Anficht berfelben zeigt, burchaus nicht hierher. Andere Stellen reden zwar ausbrücklich von einem Beichen, welches bei gewiffen. Saframenten bem Empfänger aufgeprägt werbe, meinen aber bamit nicht ben Charrafter, fondern das Areuzes-Zeichen. So Bruno Herbipolensis in Psalm. IV. (Bibl. mar. T. XVIII. p. 80.): Fidelibus signa coelestis regis imprimuntur in baptismo et aliis saoramentis, hoc est signaculum sanctae crucis, quo diabolus effugatur.</sup> 

belm von Auxerre<sup>90</sup>) und'Alexander von Bales<sup>91</sup>), angenommen von allen folgenden Scholaftifern und bestätigt von den Concilen zu Florenz "2) und Trient 98) und vom römischen Ratechismus 94). Doch erhielt sich während ber ganzen Zeit der Scholastif ein gewiffes Bewußtsein davon, daß diefe Lehre neu und nicht binreichend begründet sei. So machte Duns Stotus geltend, daß weder bie beilige Schrift noch auch Aussprüche der Bäter für dieselbe ange führt werben können, benn die Aussprüche des Augustinus, Dionpfins Areopagita und Johannes Damascenus, auf welche man fich zur Recht fertigung berfelben zu berufen pflege, enthalten diefe Lehre in Wahrtet Ebenso wenig folge fie mit Nothwendigkeit aus anderen in nicht. ber Schrift und Tradition deutlich enthaltenen Glaubens= Artifen. Bielmehr laffe fich Alles, um deffen willen man bas Borhandenfen eines folchen Charakters glaube annehmen zu müffen, auch ohne bieje

- 91) Lib. IV. qu. 8. membr. 5. art. 1. membr. 7. art. 2. membr. 8. art. 1.
- 92) Decret. pro Armenis. 93) Sess. VII. de sacram. in genere can. 9. Sess. XIII. cap. 4.
- 94) P. II. c. 1. qu. 18. 19. c. 2. qu. 41. c. 3. qu. 17. c. 7. qu. 10.

95) Op. Paris. lib. IV. dist. 6. qu. 8. sch. 1-3: Nihil est ponendum pertinere ad sacramentum tanquam aliquid sacramenti, nisi sit explicatum in sancta scriptura vel ex fide catholica teneatur vel explicite ex dictis sanctorum habeatur. De charactere vero nihil in sancta scriptura explicatur eo modo, quo de eo loquimur, licet fiat sermo de charactere bestiae, quod non est ad propositum. Net ex articulo fidei sequitur necessario, debere sequi characterem, nec in dictis sande ista materia baptismi loquitur in suis libris, ut in septem contra Donatistas, et super Joannem, et de baptismo parvulorum, et nunquam invenies vocabulum characteris in ista significatione. Solum enim ponit baptismum et rem baptismi, rem vocans gratiam et sacramentum ipsum verbum cum elemento. Sed si essentialiter pertincret character ad hoc sacramentum quomodocunque, non est veri-simile, quin de illo aliquando fuisset in se vel in suo aequipollenti locutus. Est enim non neget vocabulum (nihil mirum, quia non ponit), nunquam tamen affirmat illud, quod fecisset, si ad sacramentum essentialiter pertinuisset. Dica, quod, etsi non inveniatur expresse ab Augustino secundum istam significations, invenitur tamen ab aliis sanctis, ut a Dionysio et Damasceno. Respondeo, qui isti sancti non sunt locuti sceundum istam significationem de charactere vel au acquivalenti ut sigillo vel figuratione etc. — Dico, quod haec propositio est fals: "Sacramentum non est initerabile et indelebile, nisi quia imprimit charactere "Bout americani non est interiorie et interiorie quem habet sacramentum po-sito charactere, potest habere sine co, ipso non posito. Ergo superfluit ipam ponere ex sola natura divina (secundum illud): "Deus et natura nihil agunt fr stra." Dellenungeachtet enticiette et fich sulest für bie Annahme ber Setur Character, fagt et, imprimitur in baptismo, et hoc propter auctoritatem ecclesies sub Innocentio III. extra de bapt. et ejus effect. c. Majores, ubi vult, quod ope-ratio sacramentalis imprimat characterem. Licet dicta ejus possent ibi faciliter exponi, tamen propter dictum ejus tantum hoc teneo. Est enim possibile et non concludit contradictionem, talem formam posse a deo in animam imprimi. Non tamen ejus negativa, scilicet quod non datur, potest demonstrari, sieut nec affir-mativa. Ad hoc potest esse una congruentia talis: congruit ad formam nobilem ct perfectam, esse aliquam dispositionem nobilem. Hujusmodi est gratia, que

ŧ,

<sup>90)</sup> Lib. IV. tr. III. c. 2. fol. 8. 9.

Lehre festhalten. Dagegen müsse man anerkennen, baß die Lehre an sich nichts Ummögliches ober Witersprechendes aussage. Der Stand ber Sache sei demnach der, daß weber bas Vorhandensein, noch das Nichtvorhandensein des Charakters bewiesen werden könne. Unter diesen Umständen könne nur allein die Auctorität der Kirche entscheiden, welche unter Innocenz III. die Lehre vom Charakter ausdrücklich gebilligt habe 95). Gauz ähnlich sprachen sich auch (Sabriel Viel und Ca= jetan aus, ja sie gingen eigentlich in ihren Ausgerungen des Mistrauens gegen die Lehre noch weiter. Der Erstere erklärte dieselbe ebenfalls für eine ziemlich neue, die sich weder durch Stellen der heiligen Schrift noch der Bäter evident beweisen lasse vorch Stellen der heiligen bardus noch nicht vorgetragen werde <sup>917</sup>), ja die auch weder aus der Ersahrung sich beweisen, noch durch Gründe der Bernunft aus den bereits anerkannten (Maubenssäten sich mit Sicherheit ableiten lasse),

96) Lib. IV. dist. 6. qu. 2. art. 1. concl. 1: Characterem esse ponendum co modo, quo diffinitus est, nec ratio necessaria demonstrat, nec evidens auctoritas probat. Primum patet, quia onnes auctoritates, quae adducantur ad probandum characterem sive ex Dionysio sive Augustino sive Damasceno sive magistro vere et magis pertinenter ad mentem ponentium exponuntur de baptismatis sacramento aut forma sacramentali, quam de aliquo realiter animae impresso. Sie ergo patet, quod neque auctoritates sacrae scripturae neque sanctorum patrum originalia cogunt ponere characterem ad hune intellectum, in quo accipitur a recentioribus doctoribus.

97) L. l. not. 1: Magister, qui fuit diligentissimus collector auctoritatum originalium, nullam mentionem facit de charactere, nisi in distinctione praesenti, ubi dicit, quod, qui ab haereticis baptizati sunt servato charactere Christi, rebaptizandi non sunt; ubi per characterem intelligit formam verborum a Christo traditam.

96) I. l. concl. 1: Quod ctiam ratio necessaria esse seu imprimi characterem non demonstret, sic patet: quia illud, quod solum dependet ex voluntate divina contingenter causante et libere, non potest probari ratione naturali esse vel non esse nisi sola experientia. Nam posita causa contingenter agente et libere non propter hoc necessario sequitur effectus. Nulla enim experientia probat characierem esse, quia omnia, quae attribuuntur characteri, puta significare, configurare distinguere, disponere, rememorari, obligare acque solvuntur sine charactere, sicut cum charactere. Omnia enim operatur sacramentum ipsum sine charactere. Praterea hace ita inveniuntur in sacramento cucharistiae et ecteris non imprimentibus characteren, ut in his, quae imprimunt characterem. — art. 3. dub. 1: Videtur quod omnino character non sit ponendus per illam communem maximam in theologia et philosophia: "Non est ponenda pluralitas sine necessitate," h. e. nihil ponere habet, cujus necessitas non apparet ex fide, sicut naturalis nihil ponere habet, cujus necessitas non apparet anis naturaliter sive secundam rationem naturalem notis. Sed omnia credita tam circa veritatem sacra-

semper in baptismo confertur, nisi sit impedimentum in suscipiente. Ergo etc. — Cf. schol. 3: Sicut secundum rationem naturalem non est ponenda pluralitas in naturalibus sine necessitate naturali, ita secundum rationem supernaturalem et fidem non sunt plura ponenda, ubi non possunt concludi auctoritate scripturae, fidei vel sanctorum, cum nibil inveniatur de charactere scriptum ad propositum, nec possit probari per rationem vel auctoritatem sanctorum, tamen auctoritate ecclesiae solum tanquam fidei probatur esse, sicut patet supra per dictum domini Innocentii papae III, et ideo propter declarationem ceclesiae hoc toneo.

und die sowohl im Ganzen als in ihren einzelnen Theilen etwas Schwankendes habe und durchaus disputabel fei 99). Bei diefem Stante ber Sache, meint er, könne man von einem Theologen nicht verlangen. bağ er sic für gewiß halte. Allerdings brauche eine Lehre, bamit man sie für gewiß halten könne, nicht nothwendig deutlich in der Schrift ausgesprochen zu sein. Es genüge, daß sie nicht mit der Schrift in Biderspruch stehe, und bag fie von ber Rirche, welche in Glaubens. sachen sich nicht irren könne, deutlich als Glaubenssatz anerkannt werde 100). Thatfächlich habe aber die Kirche die Lebre vom Charafter noch nicht zum Glaubenssatz erhoben, ba auch die Erklärung Innocenz III., welche diefe Lebre allerdings zu empfehlen scheine, zweifelhafter Aus legung sei 101). Für den Theologen würde bei dieser Lage ber Sache biefe Lehre nur bann für cine unzweifelhafte zu halten fein, wenn fie aus ben bereits festgestellten Glaubensfähen nothwendig folgte. Die fei aber eben nicht der Fall, indem die ganze Lehre von den Satramenten sich festhalten lasse, ohne daß man die vom Charakter aufnehme. Dagegen könne ber Theolog diefe Lehre allerdings für eine mabrideins liche halten. Denn für wahrscheinlich sei jede Lehre zu halten, welche mit ber heiligen Schrift, mit ben Bestimmungen ber Rirche und mit fich felbst nicht in Widerspruch stehe, sobald sich nachweisen lasse, bas fie bazu biene, andere Glaubenslehren in ein helleres Licht zu stellen, ober wenn bas Borhandenfein beffen, mas bie Lehre ausfage, fich als zweckmäßig darstelle 102). Dieß fei aber in der That hinsichtlich ber Lehre vom Charakter ber Fall. Denn man könne nicht leugnen, bas mehrere gewichtige Gründe bafür iprechen, baf burch gemiffe Safta-

101) L. l. art. 1. concl. 2.

102) L. l. art. 3. dub. 1: Potest tamen theologus aliquid ponere tanquam probabile, quod est consonum scripturae aut determinationi ecclesiae et in nullo contrarium, dum ad hoc habet rationes congruentiae, licet non possit evidenter deduci et necessario ex his, quae fidei sunt.

103) L. l. art. 1. concl. 2: Per rationes persuasivas ostendi potest, probabiliter ponendum esse characterem. Persuasiones sunt illae: Congruum est ad formam perfectam supernaturalem ponere aliquam dispositionem naturalem ex parte subjecti recipientis. Gratia est forma supernaturalis perfecta, quis sufficiens

menti baptismatis, quam circa alia credenda salvantur non ponendo characterem. Similiter et illi effectus supra characteri attributi salvari possunt aeque non ponendo characterem etc.

<sup>99)</sup> L. l. art. 3. dub. 5: Omnia de charactere dicta pro magna parte volutaria sunt et modica ratione fulcita.

<sup>100)</sup> L. l. dub. 1: Theologus non habet aliquid ponere tanquam certum, cujus neccssitas non apparet ex fide, id est ex creditis aut manifestis per rationem. Credita quaecunque probantur ex soriptura canonica aut per determinationem ecclesiac, etiamsi illud determinate non habeatur ex scriptura, quia non potest errare ecclesia in his, quae fidei sunt, ut promisit dominus Petro: "Ego pro te rogavi, ut non deficiat fides tua."

mente ber Seele ein solches inneres Zeichen aufgeprägt werde, wie man es burch ben Ausbruck Charakter zu bezeichnen pflege <sup>108</sup>). Aus diesem Grunde würde er es für vermessen halten, wenn man diese jetzt in ben Schulen ver Theologen allgemein aufgenommene Lehre geradezu zurückweisen wollte <sup>104</sup>).

Wenn hierans hervorgeht, daß ber Lehre vom Charatter, wenn fie gleich von fämmtlichen Scholaftikern von Wilhelm von Augerre an ohne Ausnahme, wie es scheint, aufgenommen wurde, doch ein gewiffes Mißtrauen während ber ganzen Zeit der Scholastik entgegenstand, das erst durch die Bestätigung dieser Lehre feitens des Concils von Trient niedergeschlagen wurde, so zeigt sich nicht minder, daß diese Lehre in ihrer genaueren Ansführung während dieser ganzen Zeit etwas durchans Schwankendes und Unsicheres hat. Näher wurde nämlich das Wesen des Charakters in folgender Weise zu bestimmen gesucht.

1. Junächst suchte man die Frage zu beantworten, welche Art ber Existenz denn dem Charafter zuzuschreiden sei, ob er nämlich etwas Besenhaftes sei, das der Seele des Menschen mitgetheilt werde, und wodurch die Seele eine wirkliche Veränderung erleide, ihre natürliche Beschaffenheit verliere, oder ob er eine nur ide ale Existenz habe. Das Erstere wurde von den bei Beitem Meisten angenommen, z. B. von Wilchelm von Augerre, Alegander von Hales, Thomas Aquin, Bonaventura, Duns Stotus, Gabriel Viel. Dagegen erklärte ihn Durandus für ein bloßes eus rationis oder für eine relatio rationis, indem er annahm, daß der Charaster nichts Anderes sei, als eine ber Seele von Gott gegebene Bestimmung, eine Berech=

ad salutem. Ergo congruit ad cam ponore dispositionem supernaturalem, et have est character et non sacramentum, quia sacramentum est quid naturale, quia operatio humana. — Secunda: Congruit, deum non insituisse sacramenta vana, saltem pro tempore novae legis, quae est perfecta. Ergo congruit, quod semper sacramenta sua habeant aliquem effectum in suscipiente. Sed non semper habent gratiam, ut patet in fiete accedente. Ergo aliquem alium, qui est character. Sed ista congruitas sicut prior locum habet in omnibus sacramentis, quia omnia sacramenta novae legis sunt perfecta, etiam quia secundum alios in omnibus sacramentis iterabilibus imprimitur quidam ornatus, et non character. Ita dici posset de sacramentis initerabilibus, quod imprimarent ornatum et non characterem. Tertia, quae est magis rationabilis: Quia congruit, ut receptus in familiam Christi vel certum statum familiae Christi distinguatur a non recepto per aliquid intrinsecon, tamen perfectus in se et comparatione ad omnem ecclesiam militantem et triumphantem, si fiet per aliquam formam intrinsecam permanentem, quam si non sic fieret. Talis autem forma ponitur character.

<sup>104)</sup> L. l. art. 3. dub. 1: In proposito magis videtur consonare determinationi ecclesiae ponere characterem, quam ejus oppositum. Et communiter schola theologorum tenet. Sunt etiam ad hoc congruentiae, quae dictae sunt. Quare praesumptuosum foret negare characterem.

tigung, ein Anrecht zu gewissen heiligen Handlungen, theils um sie an sich zu erfahren, theils um sie auszuüben (deputatio hominis ad sacras actiones active vel passive) 105). Seine Ansicht ist vennach eine ganz ähnliche, als die ist, welche später von ben Theologen ber lutherischen Rirche vorgetragen wurde, welche zwar ben Ausdruck Charakter zur Bezeichnung ber unmittelbaren Birtung ber Taufe zurückwiesen, aber boch anerkannten, bag ber in ber Taufe zwischen Gott und bem Menschen geschloffene Bund etwas Bleibenbes, während bes ganzen Lebens feine Rraft Behaltendes fei, um beffen willen eine Wiederholung der Taufe unstatthaft und überflüffig fei, ba es nur eines Burückgebens auf biefen einmal geschloffenen Bund bebürfe, um auch nachträglich ber Sündenvergebung und Gnade ter Taufe theilhaftig zu werden 106). Wenn Durandus mit biefer Anficht zu feiner Beit ziemlich allein baftand, indem fast fämmtliche übrige Scholaftiker unter bem Charakter fich ein Etwas bachten, burch welches bie Seele bes Menschen nicht blog nach ihrer Bestimmung, sondern auch nach ihrer wirklichen Beschaffenheit eine Beränderung erfahre, je waren sie jedoch in ber näheren Bestimmung bieses Etwas feineswegs einig. Die Ginen, wie Gabriel Biel, bezeichneten ihn als eine forma absoluta de genere qualitatis 107), Wilhelm von Aurerre näher als eine passibilis qualitas animae, indem die Seele durch ihn in ähnlicher

105) Durand. lib. IV. dist. 4. qu. 1. §. 11: Character non est aliqua natur absoluta, sed est sola relatio rationis, per quam ex institutione vel pactione divina deputatur aliquis ad sacras actiones. — Sicut nummus sortitur rationem protii et merellus rationem signi ex humana institutione - per solam relationem rationis humanae sic instituentis, sic res sacramentales sortiuntur rationem sacramenti et homo rationem ministri per solam rationem relationis divinae sic instituentis. Cum igitur character sit id, quo homo efficitur minister sacramentorum vel susceptivus eorum, patet, quod character non est sisi relatio rationis ex ordinatione vel pactione divina. - §. 13. Patet, quod non est quaerendum, in quo sit character tanquam in subjecto, quum non sit, nisi deputatio hominis ad sacras actiones active vel passive.

106) Lutheri catch. maj. P. IV. §. 77. — Baier, compend. theol. posit. Jen. 1686: Nec solum nunc, quando suscipitur, sed et postea ac per omnem vitam fidelibus efficaciter prodest baptismus ad confirmationem fidei et renovationem ulteriorem. Ipsum enim foedus gratiae, cujus sigillum baptismus est a parte dei semper ratum et firmum manet. — Hafenreffer, loc. theolog. Tubing. 1609: Deus, qui in baptismo gratiae foedus nobiscum init, in sua voluntate et pro-missionibus immutabilis est, et sua ex parte foedus semel initum perpetuo inviolabile, ratum et integrum conservare serio et ardenter cupit: modo nos per peenitentiam ad eundem, qui in baptismo gratiam et remissionem peccatorum nobis pollicitus cst, revertamur, et sic fructu baptismi, quo per impoenitentiam aliquandiu caruimus, in vitae novitate denuo perfruimur.

107) Lib. IV. dist. 6. art. 1. concl. 3. 108) Lib. IV. tr. III. c. 2. fol. 9: Ad illud, quod quaesitum est, cujusmodi qualitatis sit character, dicimus, quod, sicut claritas vel illuminatio aëris est passio vel passibilis qualitas ipsius aëris, ita character ille, cum sit illuminatio, passibilis qualitas est animac et est illuminans sinderesim. Facilius enim videWeise erleuchtet werbe, als die Luft burch das Licht der Sonne<sup>108</sup>). Rehnlich bezeichnete ihn Alexander von Hales als ein geistiges Licht, welches, seinen Ursprung habend in dem unerschaffenen Licht, die Seele des Menschen erhelle, aber ein Licht von niederer Ordnung als die Gnade<sup>109</sup>). Dagegen bestimmte ihn Thomas Aquin als eine potentia<sup>110</sup>), Bonaventura als einen habitus<sup>111</sup>). Duns Stotus endlich gestand, daß sich darüber nichts Sicheres sagen lasse, so verstehe sich von selbst, daß man noch viel weniger bestimmt angeben könne, was er sei. Doch neigt er sich zu der Ansicht, daß der Charakter als ein habitus zu bezeichnen sei<sup>112</sup>).

2. Nicht minder bestanden verschiedene Aussichten darüber, wo ber Sit des Charafters zu suchen sci. Zwar war man allgemein darin einverstanden, daß der Charafter nirgends anders, als in der Seele sich befinde, die Frage war aber, wo in der Seele er residire. Die Meisten, wie Alexander von Hales, Albert der Große, Thomas Aquin, Bonaventura, Stotus, stimmten barin mit einander überein, daß er nicht in dem Wesen, sondern in den Vermögen (potentiae) der Seele seinen Sitz habe, einmal weil der Charaster als Albbild Gottes in der Seele, sofern dies Ebenbild sei, residiren müsse, das Ebenbild Gottes im Menschen aber vorzugsweise in den Vermögen

109) Lib. IV. qu. 8. membr. 1. art. 1: Character videtur esse quoddam lumen sprituale, sed diminutum respectu gratiac; et istud lumen dicitur esse signaculum animae vel quo signatur anima secundum illud, quod dicitur: Signatum est super nos lumen vultus tui domine, signatum, inquam, generaliter per naturam, sed specialius per sacramenta divina, specialissine per dona Spiritus s. gratuita. — Character, quem scilicet imprimit character increatus interius operane.

110) Sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 1: Apparet differentia inter habitum et potentiam, quia potentia est, qua possumus aliquid simpliciter, habitus autem, quo possumus illud bene vel male. — Cum ergo character ordinetur ad aliquid simpliciter, non ad illud bene vel male, quia sacerdos potest conficere bene vel male, non potest esse, quod qualitas, super quam fundatur relatio characteris, sit habitus, sed magis potentia.

111) Sentt. lib. IV. dist. 6. P. I. art. 1. qu. 1.

112) Op. Paris. lib. IV. dist. 6. qu. 9. sch. 2. Quod character sit forma, patet, sive sit absoluta sive respiciens. Utrum autem sit forma respectiva vel absoluta, ut habitus vel dispositio qualitatis, non credo, quod possit demonstrative probari, quia, si ratio non potest haberi, per quam demonstretur esse, multo minus, per quam demonstretur esse in tali vel in tali genere. Nec potest probari a priori ut a causa sua, quae est deus, quia ipsa causa voluntarie tantum et contingenter causat; nec a posteriori ut ab effectu ejus, quia non habet aliquem actum, quo potest a nobis cognosci. — Supposito, quod character esset forma absoluta, non posset poni nisi qualitas absoluta. Sed dubium est, quae qualitas et in qua specie qualitatis sit. - Dico, quod potest character dici habitus, quia determinate inclinat ad bonum et ad bene agere iuquantum habitus remotus.

ret sinderesis per characterem illum, quid faciendum et quid non, quam si non haberet characterem illum.

ber Seele feinen Sit habe, fobann weil ber Charafter zum chriftlichen Cultus in Beziehung stehe, Die einzelnen Afte des Cultus aber burch bie potentiae ber Scele vollzogen werben 118). Doch zweifelten fie, welche potentia ber Seele als Sit anzunehmen fei, ob ber Berftant oder ber Wille. Jenes nahm Alexander von Hales 114), Albert ber Große 115), Bonaventura 116) und Thomas 117), diefes Duns Stotus 118) an. Dagegen meinte Gabriel Biel, ausgehend von ter Ansicht, bag bie Unterscheidung von essentia und potentia animae, sowie auch bie Unterscheidung verschiedener einzelner potentiae ber Seele eine unberechtigte sei, daß nur die Seele überhaupt, wie sie unterschierslos essentia und potentia fei, als Sitz bes Charakters angesehen werten könne. Sollte man jedoch, fügt er hinzu, glauben, jene Unterscheidung festhalten zu müffen, fo würde ber Charakter nicht gemäß ber bertschenden Auficht in bie Vermögen, fondern gerade in bas 29 e fen ber Seele zu verlegen sein, ba ja jener nicht Princip einer Thätigkeit, weber der Dent- noch ber Willensthätigkeit, sondern wesentlich ein 916zeichen fei. Bolle man ihn aber bennoch in die Bermögen ber Seek verlegen, so könne man ihn innerhalb viefer nur ber Billent

113) Albert. M. Sentt. lib. IV. dist. 6. art. 4. — Thom. Aqu. Summ. P.III. qu. 63. art. 4. — Sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 5: Character configurat trinitatem creatam increatae, sed trinitas increata consistit in potentiis, unitas autem in essentia. Ergo character non est in essentia animae. — Sicut gratia, quae est spiritualis vitae principium, est in essentia animae sicut in subjecto, it et character, qui est spiritualis potentia, est sicut in subjecto in naturali potentia animae et non in essentia animae, ut quidam dicunt, nisi mediante potentia animae. — Duns Scot. dist. 6. qu. 10. schol. 2. (Op. Paris.).

114) Lib. IV. qu. 8. membr. 8. art. 1: Character proprie est in vi cognitiva; respicit enim imaginem creatam in anima, quae imago, licet respiciat omnes potentias animae, tamen magis respieit cognitivam.

115) L. l. art. 4. 116) Dist. 4. P. I. art. 1. gu. 3.

117) Summ. P. III. qu. 63 art. 4. — sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 3: Imago principaliter consistit in potentia cognitiva, quia ex memoria et intelligentia oritur voluntas. Unde tota imago est in intellectiva parte sicut in radice, et ideo omne, quod attribuitur homini ratione imaginis, principaliter respicit intellectivam et ex consequenti affectivam, quia etiam ex intellectiva parte habet homo, quod sit homo, sed ex affectiva, quod sit bonus vel malus. Et ideo quis character respicit imaginem, principaliter est in intellectiva parte. — Gratis non est neque in intellectiva neque affectiva, sed in essentia: tamen magis de propinquo respicit affectivam, quia gratia datur ad bene operandum, qualiter autem aliquis operetur, praccipue ex voluntate pendet. Sed character datur ad exercendas actiones spirituales simpliciter. Quod autem bene vel male fiant, hor est per gratiam et per habitum virtutum.

118) Op. Paris. dist. 6. qu. 10. sch. 2: Gratia non est aliud, quam charitas. Charitas est subjective in voluntate, formaliter eam perficiens. Igitur et gratia. Sed probabile est dispositionem ad aliquem effectum recipi in eodem, in quo recipitur effectus principalis, ad quem disponit. Igitur character, qui disponit ad gratiam, erit in voluntate sicut et gratia.

119) Dist. 6. qu. 2. art. 3. dub. 2.

thätigkeit zuschreiben, in welcher auch bie Gnade, beren Borausfetzung er bilbe, ihren Sit haben müßte 119).

3. Dagegen war man barin einig, bag der Charafter seiner Natur nach etwas von ber faframentlichen Gnabe wefentlich Berfchiedenes fei 120). Zwar bachte man fich ihn als zur Gnabe in Beziehung stehend und mit ihr eine gemisse Aehnlichkeit habend 121), aber boch nicht als mit ihr felbst identisch, sondern als etwas zwischen bem äußeren Saframent und ber Gnabenwirfung in ber Mitte Liegenbes 192), nämlich, wie schon früher augereutet, als die unmittelbare (effectus proximus et immediatus) 123), der Gnadenwirfung voranaebende. und auf fie vorbercitende Wirfung 124).

4. Ferner bezeichnete man ihn als etwas seiner Natur nach Geiftiges und daber Untheilbares 125), mit ben äußeren Sinnen feinem Befen nach nicht Wahrnehmbares 126).

5. Was die Art betrifft, in welcher ber Charakter an ber Seele hafte, jo lehrte man, daß berfelbe, worauf ichon ber name hindeutet, nach Art eines Malzeichens ober Gepräges (signum, sigillum, character, nota) ber Seele gleichfam aufgebrückt fei 127). Auf bie

120) Scot. (Op. Paris.) qu. 8. schol. 1: Character est aliud a gratia et virtutibus, quia character imprimitur quandoque in susceptione sacramenti, quando gratia et virtutes non infunduntur. Patet de ficte suscipiente baptismum, qui recipit characterem et non gratiam neque virtutes.

121) Alex. Hales. lib. IV. qu. 8. membr. 8. art. 1: Quia gratiam significat et ad gratiam disponit, ideo habet aliquam similitudinem cum gratia.

122) Albert. M. dist. 6. art. 8: Character est medium inter prinum, quod est signum tantum, et ultimum, quod est res tantum. 123) Scoti Op. Paris. dist. 6. qu. 8: Characterem tamquam effectum proxi-

mum, qui immediate concomitatur ad susceptionem sacramenti.

124) Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 3. c. 2. fol. 9: Character praeparat et habilitat animas ad susceptionem gratiae. - Character baptismalis est summa et consumptissima praeparatio materialis ad infusionem gratiae. - Alex: Hales. 1.1. - Albert. M. l. l. - Thom. Aquin. dist. 4. qu. 1. art. 1: Character est dispositio ad gratiam per quandam congruitatis dignitatem. Ex hoc enim ipso, quod homo mancipatus est divinis actionibus et inter membra Christi connumeratus, fit ei quaedam congruitas ad gratiam suscipiendam. - Scot. (Op. Paris.) 1. 1. : Character est aliquo modo prior ipsa gratia. Ex hoc ulterius sequitur, quod sit dispositio ad gratiam, quod patet dupliciter. Si enim sit imperfectior gratia et prior ea, in eodem subjecto et non acqualiter, et gratia non sit dispositio ad characterem, ergo sequitur, quod e converso character crit dispositio ad gratiam, quia, quando aliqua duo sunt in eodem subjecto et non ex aequo, illud, quod est prius et imperfectius, est dispositio ad aliud. — Cf. qu. 9. schol. 2. — Biel 1. 1. art. 3. not. 2.

125) Alex. Hales., Thom. Aqu., Duns Scot., Biel ll. ll.

126) 3. 93. Albert. M. dist. 3. art. 1.

127) 3. 3. Alex. Hales. l. l.: Istud lumen dicitur esse signaculum animae vel quo signatur anima. - Thom. Aqu. 1. l. art. 1: Est character signum distinctivum. — Biel l. l. not. 3: Character est signum spirituale animae impres-sum. — Conc. Trident. scss. VII. de sacram. in gen. can. IX: characterem h. e. signum quoddam spirituale etc. - Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 18. 19.

20\*

#### Gilfter Abschnitt.

Einwendung, daß ja bem Charafter, fofern er etwas rein Beiftiges fei, die einem Zeichen wesentliche Wahrnehmbarkeit mit den Sinnen abgebe 128), wurde erwidert, daß er, wenn er gleich an sich unsichtbar fei, doch in dem äußeren Zeichen, welches ihn, bervorrufe, und mit welchem er eine Einheit bilde, in die Sichtbarkeit trete, und baber insofern mit vollem Recht ein Zeichen genannt werden könne 129). Ein Zeichen könne er aber auch genannt werben, weil, wenn rein geiftige Augen, wie bie Augen eines Engels ober feligen Beiftes, Die Seele, welcher er mitgetheilt worben, anschauen wollten, sie bie burch ben Charakter an ihr hervorgebrachte Beränderung erkennen, und in ber That eine ihr aufgebrückte Signatur entbeden würden 130). Der Begenftand und Zweck bieses Zeichens wurde in folgender Weise näber bestimmt: a) Nicht selten wurde der Charakter zum Befen Christi ober ber göttlichen Trinität in Beziehung gestellt und als ein Abbild biefer bezeichnet 181), von ber er feinen Urfprung habe. Besonders oft wurde hervorgehoben, daß, wie Christus der Charakter und das Abbild des Baters, fo wiederum der burch die Sakramente der Seele des Menschen aufgeprägte Charakter das Abbild Christi fei, von dem er in befonderem Sinne abzuleiten fei 132), baber er benn auch ben, welcher ihn besitze, als Christo zugehörig, seiner Familie einverleibt oder überhaupt zu ihm in einem engeren Verhältniß stehend bezeichne 133). b) Ferner wurde er als Zeichen bes Satramentes vorgestellt, burch welches

128) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 2: Signum enim est, quod speciem aliquam sensibus ingerit —. Sed character nullam sensibus formam ingerit. Ergo non est signum.

129) Alex. Hales. l.l.: Ad illud, quod objicitur, quod non est visibile, dicendum, quod character cum exteriori signo facit unum sacramentum, unde non est in eo ratio significandi per se tantum, sed per conjunctionem cum exteriori elemento, et ratione illius est visibile et unun. — Albert. M. dist. 3. art. 1: Visibilis est non in se, sed in comparatione ad tinctionem, a qua imprimitur, vel in qua imprimitur a deo. Cf. dist. 6. art. 4. — Thom. Aqu. l. l.: Character accipit rationem signi, secundum quod per sacramentum visibile exterius efficitur et significatur.

130) Alex. Hales. qu. 5. membr. 4. art. 1.

131) Albert. M. dist. 6. art. 4: Character est distinctio a charactere aeterno impressa animae rationali secundum imaginem consignans trinitatem creatam trinitati creanti et recreanti etc. — Thom. l. l. art. 3: Character est configuratio hominis ad deum. — Character est ad assimilandum nos deo.

132) Thom. l. l. art. 4: Character non est tantum a filio, sed a tribus personis. Attribuitur autem filio tum propter rationem similitudinis ad proprium personae, quia ipse per proprietatem est imago et figura sive character patris, tum quia virtus passionis Christi operatur in sacramentis. Cf. Albert. M. l. l. Licet communi opere personarum imprimatur character a tribus personis, tamen per congruentiam et appropriationem debetur filio — quia character est lux quaedam per attributionem sapientiae genitae, quae est filius. — Ex aequo per characterem non consignatur homo trinitati quoad ea, quae distincte sunt personarum propria, sed character, licet essentialiter sit lux consignans filio, tamen virer vermittelt worben. Als fein 3wed wurde in Diefer Hinficht gebacht, bem Empfänger burch biefes Zeichen bas empfangene Satrament immer von Neuem ins Gerächtniß zurückzurufen (signum remomorativum seu recordativum) 184) und ihm ein Abzeichen ju geben, burch welches er von allen benen, welche diejes Saframent noch nicht empfangen haben, unterschieden werden könne (signum distinctivum, discretionis) 185). c) Ferner wurde er als Zeichen ber Gnabe gedacht, welche burch bas Saframent dargeboten wird, und auf welche ter Charatter felbst vorbereiten foll (signum gratiae und zwar signum dispositivum) 1367, baber er benn auch als sacramentum et res bezeichnet wurde, ba er nicht nur für ten unmittelbaren Gegenftand des äußeren Saframentes, fonbern selbft wiederum für ein Saframent (sacramentum = signum) im Berhältniß zur Gnade angesehen wurde 137). d) Endlich wurde der Charafter auch zugleich als Zeichen ber bestimmten Stufe innerhalb ber christlichen Gemeinschaft angesehen, auf welche ver Menich burch bas Saframent gestellt, ober bes bestimmten chriftlichen Standes, in welchen er durch baffelbe aufgenommen wird, als ein Abzeichen, an dem der Mensch als fortan diesem bestimmten Stande zugebörig ertannt, und durch welches er zugleich zur Erfüllung aller ber Pflichten, welche mit tiefem Stande verbunden find, verpflichtet werben foll, vergleichbar bem äußeren Ornat, burch welchen

tute in se habet duo, se, potestatem in fide vel pugna vel gradu et bonitatem in hoc, quod est dispositio ad gratiam, et per haec duo respicit personam patris et filii et spiritus sancti. — Biel l. l. art. 3. not. 2.

133) Scot. Op. Paris. dist. 6. qu. 8. sch. 3: Deus voluit, ut baptizatus haberet ex susceptione sacramenti hujus aliquod signum, quo adscriberetur familiae suse, et licet Christus vel deus posset cognosecre ipsum esse de familia sua ex susceptione sacramenti et non tantum per illud signum impressum, voluit tamen, quod non solum esset a se cognoscibilis tamquam de familia per susceptionem sacramenti, sed etiam ut ab aliis cognoseretur esse de familia sua ad majorem gloriam suam, quod non esset sine charactere.

134) Alex. Hales. qu. 19. membr. 2. — Biel l. l. art. 1. not. 2: Character est signum rememorativum seu recordativum sacramenti percepti; similiter ex divina ordinatione, qua per characterem inducere voluit suscipientem in notitiam seu memoriam sacramenti suscepti.

135) Guil. Altiss. lib. IV. tr. VII. qu. 1: Character discretionis datur in baptismo, quo discernuntur fideles ab infidelibus. — Alex. Hales. l. 1. — Thom. Aqu. l. 1. art. 2: Istud distinctionis signum est et propter ipsum hominem, qui suscipit, qui eo accipit distinctum esse ab aliis, et propter alios homines, qui cum admittunt ad spirituales actiones ex consignificatione sacramentali exteriori interiorem perpendentes, et quoad deum, qui ejus actionibus spiritualibus efficaciam praebet. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 19: Character hoc praestat, ut aliqua nota alter ab altero internoscatur.

136) Biel l.l.: Character primo est signum gratiac, non quidem ex natura. sed institutione divina.

137) Thom. Aqu. dist. 1. qu. 1. art. 4. Bergl. oben Anmerf. 83.

im gewöhnlichen Leben gewisse Stände und Aemter ausgezeichnet, und beren Inhaber zu den mit diesen Ständen und Aemtern verbunbenen Thätigkeiten verpflichtet werden (signum distinctivum, und zwar obligativum)<sup>138</sup>).

6. Der Charafter wurde aber nicht bloß als ein gemisse Begenstände bedeutendes Zeichen angesehen, sondern zugleich als ein solches, welches, wenigstens zum Theil und unter gewissen Bedingungen, das, was es anzeige, auch mit sich führe und dem Menschen mittheile. Er wurde nämlich zugleich betrachtet als eine bem Menschen verliebene Rraft, als eine Fähigkeit, Tüchtigkeit (potestas) 139). Inwiefen er freilich als eine Kraft zu betrachten sei, darüber bestand nicht völlige Einigkeit. a) Ein Theil der Scholastifer, wie Wilhelm von Aurerre, Alexander von Hales, Albertus, Thomas Aquin, stellten den Charafter in eine urfächliche Beziehung zur Gnade ber Sakramente, indem sie ihn zwar einerseits als die durch das äußere Sakrament bervorgerufene unmittelbare Wirkung aufahen, andererseits aber zugleich als bie Rraft, welche in dem Empfänger, falls diefer kein Hindernik entgegenstelle die Gnade der Sakramente mit Nothwendigkeit hervorrufe, so daß all in den Sakramenten, welche einen Charakter mittheilen, die Gnade biefer Saframente nur burch Bermittelung dieses letteren zu Stande fomme 149). Ein anderer Theil der Scholastifer dagegen, wie Bonaventurg. Richard von Middleton, Skotus, Durandus, Occam, Thomas von Straßburg,

139) Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 2. — Sentt. lib. IV. l. l.: Character habet rationem signi per comparationem ad sacramentum sensibile, a quo imprimitur, sed secundum se habet rationem principii. — art. 2: Hoc signum nihil aliud est, quam quaedam potentia. 140) Bergl. bie oben Anmerf. 84. u. 85. mitgetheilten Stellen. Außerdem

140) Bergl. bie oben Anmerf. 84. u. 85. mitgetheilten Stellen. Außerbem Guil. Altiss. lib. IV. tr. III. c. 3: Quomodo dicimus ergo, quod character est causa materialis immediata gratiae et naturalis? Non secundum quod natura dicitur per se principium motus et quietis, sed secundum quod natura dicitur uniscujusque rei specifica causa. — Character baptismalis format et figurat animas

<sup>138)</sup> Thom. Aqu. dist. 4. qu. 1. art. 2: Cum qualibet potestate exterius datur aliquod visibile signum illius potestatis, sicut regi in signum regiae potestatis datur corona et sceptrum, et pontifici mitra et baculus et annulus. Et similiter cum spirituali potestate, quae in sacramentis confertur, datur signum sacramentale exterius, et per comparationem ad illud exterius signum ipsa spirituslis potentia dicitur signum, in quantum homo per eam configuratur et determinatur ad actiones spirituales. — Biel l. l. not. 3: Sicut foris hominibus certi status datur quandoque certus ornatus vel signum in corpore vel veste, sicut clerici corona in capite, Judaeis quandoque circulus in veste, quibus cognoscuntur esse illius status sive sectae, ita per sacramenta, quibus ponitur homo in certo statu, imprimitur immediate a deo quoddam spirituale signum in anima suscipientis sacramentum, quo cognoscitur suscipiens esse in tali statu. - not. 2: Est signum obligativum ad observantiam divinae legis eo modo, quo suscipiens sacramentum per ejus susceptionem plus obligatur, quam non suscipiens, sicut habitus religionis est signum, quo portans eum obligatur ad observandum legem Christi et ordínis sive religionis.

Gabriel Biel nahmen an, daß der Charakter sich zur Gnade nicht als causa efficiens, sondern nur als conditio sine qua non verhalte 141). Der erstgenannte Ibeil ber Scholastifer betrachtete ben Charafter aber auch noch in anderer Hinsicht als eine Kraft, nämlich b) als die Kraft, burch welche Die Zugehörigteit bes Menfchen ju Chrifto, welche durch den Charakter angezeigt werde, auch felbft zu Stande tomme. Dan fab bie Zugehörigkeit zu Chrifto und Aufnahme in feine Familie, beren Beichen ber Charakter fei, auch als eine burch diefen felbst hervorgebrachte an, fab in ihm felbst bie Botenz, welche den Menschen in die Gemeinschaft Christi hineinversete. Wie ber Charakter von Christo ausgehe, ein Ausfluß seines Priesterthums fei, fo mache er ben Mtenschen auch in gewissem Mage biejes Priefterthums theilhaftig und theile ihm eine Uehnlichkeit mit Christo mit 142). Ja in gemiffem Maße mache derselbe nicht bloß Chrifto, sondern auch Gott überhaupt, allen brei Personen ber göttlichen Trinität ähnlich 143). c) Ferner sah man ihn als die Kraft an, welche für bierarcische ober für Handlungen bes christlichen Rultus tüchtig mache, nämlich theils dafür, solche Handlungen an sich zu erfahren, theils bafür, fie felbst ausüben zu tonnen, als eine Rraft, welche sowohl bie Fähigkeit mittheile, sich in receptiver Beise an bem driftlichen Kultus betheiligen, als auch activ folche handlungen vellziehen zu können 144). Dabei nahm man jedoch an, daß die Art, in

141) Bergl, oben Anmerf. 86. 142) Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 3: Character est quaedam participatio sacerdotii Christi ab ipso Christo derivata. — Sentt. lib. IV. l. l. art. 3: Christus fuit sacerdos quasi sacerdotium instituens. — Homo per characterem principali sacerdoti configuratur. -- art. 2: Charactere Christi aliquis configuratur ad actiones Christi. - Biel l. l. not. 2: Character est signum configurativum seu assimilativum Christo.

143) Alex. Hales. 1.1.: Character aliquo modo configurat deo. - Thom. 1. 1. art. 3: Character est ad assimilandum nos deo. — Scot. dist. 6. qu. 8. schol. 1. (Op. Paris.): Character conformat animam deo. -- Thom. 1. 1.: Character configurat trinitatem creatam increatae - art. 4: nos trinitati configurat.

144) Thom. Aqu. 1. 1. art. 1: Sicut cujuslibet existentis in aliqua natura sunt aliquae operationes propriae, ita etiam in spirituali vita regenerati. Ubicunque autem sunt operationes propriae, oportet quod sint principia propria illarum operationum. Unde sicut in aliis rebus sunt potentiae naturales ad proprias operationes, ita etiam renati in vitam spiritualem habent quasdam potentias, secundum quas possunt illa opera, quae potentiae sunt similes illis virtutibus, quibus sacramenta efficaciam habent sibi inditam. --- Et quod hujusmodi potentia sit character, patet si quis diligenter considerat verba Dionysii, a quo prima traditio characteris nobis advenit. - Patet ergo, quod ipse per hoc siguum nihil

ad susceptionem fidei et charitatis. - Est illuminans animam ad suscipiendum, quid faciendum et quid non, magis quam per sola naturalia. - Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 1: Character est causa sacramentalis gratiae. Quod quidam cum charactere gratiam non recipiunt, est ex eorum indispositione ad gratiam suscipiendam.

welcher man sich am Cultus betheilige, ob dieß nämlich in der rechten, Gott wohlgefälligen, Weise geschche, oder in einer falschen, vom Charafter völlig unabhängig sei, welcher vielmehr überhaupt nur die Fähigkeit zu dieser Betheiligung mittheile, während der Besitz der Gnade erforderlich sei, um dieß in der rechten Weise thun zu können <sup>145</sup>). d) Ferner wurde der Charafter als die Potenz betrachtet, welche alle die, welche ihn besitzen, unter einander ähnlich mache, von denen aber, welche ihn nicht haben, scheide <sup>146</sup>). e) Endlich sah man ihn auch als das an, wodurch der Mensch zum Vertreter eines bestimmten christlichen Standes gemacht werde. Man sah in ihm also nicht bloß ein Abzeichen der verschiedenen Stufen des christlichen Ledens, sondern zugleich die den Menschen auf diese Stufe erhebende Botenz, sofern er ihm die Fähigkeit gebe, sowohl aller ber

145) Thom. Aqu. l. l. art. 1: Ad hoc, quod has operationes bene exercent, indiget habitu gratiae, sicut et aliac potentiae habitu indigent. — Simul cum charactere, quo datur homini, ut possit exercere spirituales actiones fidelium vel passiones seu receptiones datur gratia, qua haec bene possit. — art. 2: nec oportet, quod omnis, qui characterem habet, illas actiones bene exercent, sicut nec omnis, qui habet potentiam, bene operetur actum illius potentiae. — art. 3: Character datur ad exercendas actiones spirituales aliquas simpliciter; quod autem bene vel male fiant, hoc est per gratiam et per habitum virtutum.

146) Thom. Aqu. l. l. art. 2: Character non est signum tantum ut distinctionis nota, sed ut distinctionem causans, sicut et alia sacramentalia signa, et ideo eo indigetur ad distinctionem faciendam. — Scot. l. l. qu. 8. schol. 1: Character distinguit habentem ipsum a non habente, quia si sit aliquid impressum in anime in susceptione sacramenti initerabilis, ergo distinguit suscipientem illud. — Est principium assimilans suscipientem alteri habenti ipsum etc. — Biel LL art. 1. not. 2.

147) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 4: Character spiritualis est quoddam signum distinctivum per hoc, quod hominem in aliquo statu perfectionis constituit. — Albert. M. l. l. art. 4: Character non distinguit fidem nec aliquid in fide, sed dicit distinctionem status fide: secundum quod fides est incipientium vel perficientium vel perfectorum impletione, et ideo potius dicitu secundum statum fidei, quam secundum fidem simpliciter. — Biel l. l. art. 1.

aliud intendit, quam illud, quod facit eum participativum divinarum operationum. Unde hoc signum nihil aliud est, quam quaedam potentia, qua potest in actiones hierarchicas, quae suut ministrationes et receptiones sacramentorum et aliorum, quae ad fideles pertinent. — art. 4: Character est virtus seu potentia spiritualis ad actiones sacramentales ordinata. — Summ. P. III. qu. 63. art. 2: Character importat quandam potentiam spiritualem ordinatam ad ea, quae sunt divini cultus. — Divinus autem cultus consistit vel in recipiendo aliquo divino vel in tradendo aliis. Ad utrumque autem requiritur quaedam potentia. Nam ad tradendum aliquid aliis requiritur quaedam potentia activa, ad accipiendum autem requiritur potentia passiva. — Duran d. dist. 7. qu. 1: Character nihil aliud est, quam potestas vel deputatio ad actum sacramenti. — Bi el 1. 1. art. 3. dub. 6: Character est quaedam potestas spiritualis ad agendum vel recipiendum aliquid in ecclesia. — dist. 24. qu. 1. art. 2. concl. 5: Character st potestas, per quam homo operatur actiones divinas. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 19: Character hoc praestat, ut apti ad aliquid sacri suscipiendum vel peragendum efficiamur.

Rechte theilhaftig zu werden, als auch alle die Bflichten ausüben zu können, welche mit derselben verbunden seien 147).

7. Allgemein stimmte man barin überein, daß der Charatter, nachdem er einmal mitgetheilt worden, als etwas Unvergängliches, für alle Ewigkeit Unaustilgbares an der Seele des Menschen hafte <sup>148</sup>). Ueber den Grund dieser Unvergänglichkeit sprach man sich verschieden aus. Die Einen, wie Alexander von Hales, sahen ihn einerseits in der Unvergänglichkeit der menschlichen Seele, andererseits darin, daß nichts gedacht werten könne, was mit dem Charakter in Widerspruch treten und die Existenz dessellen außechen könne <sup>149</sup>), Andere, wie Thomas Aquin, in der Ewigkeit des Priesterthums Christi. tessen Ansfluß er sei <sup>150</sup>), Andere in dem übernatürlichen Wesen des Charakters <sup>151</sup>), endlich noch Andere, wie Duns Stotus und Biel, nur in

not. 3: Character est quaedam spiritualis potestas ad agendum aliquid secundum certum statum.

148) Guil Altiss. lib. IV. tr. 3. c. 8: Character perenuis est. Remanet enim in haereticis, remanet in damnatis in inferno, et sicut radius solis, per quaccunque immunda loca diffunditur, non contrahit pollutionem aliquam, sie nec character polluitur nec frangitur nec deterioratur nec aduihilatur, quaecunque vitia sint in anima. — Albert. M. l. art. 4: Character in ipsa anima indelebilem notam decoris relinquit, quae in beatis est ratio gloriandi in aliqua assimilatione sui ad trinitatem, et in damnatis convictio et testimonium justae condemnationis. — Thom. summ. qu. 63. art. 5. — Scot. l. l. schol. 2. — Conc. Florent. decret. ad Armen. — Biel l. l. art. 1. not. 3. — Henric. VIII. assert. septem sacram. p. 63: Character est illa qualitas animae, quan deus, sibi notam, nobis incogitabilem, imprimit in signaculum, quo suum gregem discernit ab alienis, quod signaculum, etiamsi vitiis maculent et e candido reddant atrum, ex integro mutilum, e purissimo reddant impurum, nunquam tamen ita poterunt eradere, quin illo characteris impressi signaculo, in cujus gregem signati sint, orbi toti maneant in judicii die cognobiles.

149) Cf. Biel 1. l. art. 1. not. 3: Unde sit ista indelebilitas characteris, varii varie dicunt, ut recitat et reprobat Alexander qu. 19. membr. 5, tandem illam assignans: quia est in subjecto perpetuo nullam habens oppositionem et per consequens sicut subjectum non desinit, ita nec ipse deletur. Quod non habeat aliquod oppositum simpliciter nec demeritorie, patet. Non simpliciter, quia, cum character sit signum distinctivum, cui licet opponatur signum oppositum significane, hoc tamen signum oppositum characteri non imprimeretur, nisi a deo, sicut nec character. Sed signum oppositum deus non imprimit. Hoc enim non esset nisi character bestiae, quod deus non imprimit. Nec habet oppositum demeritorie, quia hoc maxime esset peccatum mortale. Sed hoc non, quia actu mortaliter peccanti imprimitur character. Ideo per mortale peccatum non tollitur. Quia ergo character non deletur virtute creata, quia est forma supernaturalis, nec a deo, quia nihil donorum suorum infusorum tollit, nisi propter demeritum, et respectu characteris nullum est demeritum, sequitur, quod sit indelebilis.

150) Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 5: Character sacramentalis est quacdam participatio sacerdotii Christi in fidelibus ejus: sacerdotium autem Christi est acternum, secundum illud: "Tu es sacerdos in aeternum." Et inde est, quod omnis sanctificatio, quae fit per sacerdotium ejus, est perpetua, re consecrata manente.

. 151) Cf. Scot. Op. Paris. 1. 1. qu. 8. sch. 2.

bem Willen Gottes, welcher ben einmal mitgetheilten Charakter nicht wieder aufheben wolle 152). In tiefer Unvergänglichkeit des Charafters sah man in der Regel den Grund, weßhalb die Sakramente, welche ibn mittheilen, nicht wiederholbar feien 158). Ein Saframent zu wiederholen, welches einen Charakter aufpräge, bezeichnete man als eine thatfächliche Berletzung deffelben, da man hiermit entweder die unveränderte Fortdauer des Charakters leugne 154), oder behaupte, daß derselbe mehrere Male aufgeprägt werden könne 155). Auch machte man geltend, daß eine Biederholung solcher Satramente völlig überflüssig fein mürde, ba ja ber in dem Menschen bleibende Charafter für den fall, baf ber Mensch in Folge seiner Sünde die Gnade des Sakramentes entweder gar nicht erhalten ober nachträglich wieder verloren habe. letztere nach Beseitigung des Hindernisses hervorrufe, oder wenigstens Bürgichaft ber für biefen Fall durch Gott geschehenden Mittheilung ber Gnade fei. Doch gab es auch folche Rirchenlehrer, welche gerade die entgegengesette Unficht 156) vertheidigten: bag nämlich bie Mittheilung eines unvergänglichen Charakters gerade durch bieje Sakramente baraus u folgern fei, daß, wie unabhängig vom Charakter feststehe, nur bie Saframente nicht wiederholbar seien 157). Daß gewisse Sakramente nicht wiederholbar feien, stehe fester, als der Sat, daß fie einen Charafter mittheilen. Wollte man baber lehren, daß die Nichtwiederholbarkeit in dem Charakter seinen Grund habe, so würde man bamit Die Nichtwiederholbarkeit selbst zu etwas Ungewissem machen 158).

8. Fest ftand im Allgemeinen, daß es brei, nicht mehrere und nicht wenigere, Sakramente gebe, welche einen Charakter aufprägen,

ptismalis vel adnihilatus esse vel deterioratus vel pollutus, quorum nullum est. 155) Berthold, teutsche Ehcol. 59, 3. 419: Deßhalb mögen dieselben brei Sa-frament in ciniger Materie und Berson über einsten nit gereicht noch reiteriret werden. Sonst beschäh dem Saframent ein Unform, gleich als ein Siegel über bas ander in ein Bachs gedruckt ware.

156) Scot. l. l. schol. 1. - Biel l. l. art. 2. concl. 2: Initerabilitas sacramentorum principalis ratio non est characteris impressio, sed sola divina institutio. 157) Biel l. l. art. 1. not. 3.

158) Biel l. l. art 2. concl. 2: Minus manifestum est characterem esse, quam baptismum posse iterari. Secundum enim ab institutione baptismi fuit certum Primum hodie non est evidenter certum.

159) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 3. c. 2. tr. 4. c. 2. tr. 7. qu. 1. tr. 8. qu. 1. -Albert. M. dist. 6. qu. 5. - Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 6. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 4. - Bonavent. breviloqu. P. VI. c. 6. - Scot. lib. IV. dist. 6. qu. 9. schol. 1. — Durand. dist. 7. qu. 1. — Concil. Florent. 1. 1. — Biel 1. 1. art. 1. not. 3. — Berthelt von Chiemfee, teutsche Theol. 59, 3. 419. –

<sup>152)</sup> Scot. l. l. - Biel l. l.

<sup>158) 3. 9.</sup> Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 3. c. 8. - Albert. M. dist. 7. art. 9. - Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 7. - Concil. Florent. 1. 1. -Henric. VIII. 1. l.

<sup>154)</sup> Guil. Altiss. l. l.: Si iteraretur baptismus, crederetur character ba-

nämlich die brei, von denen schon vorher feststand, daß sie nicht wiederwiederholbar feien, b. i. die Taufe, die Confirmation und die Orbination 159). Zwar nahmen zur Zeit des Wilhelm von Auxerre bies Manche auch noch von der letzten Delung an 160), was damit zusammenhing, daß man damals mitunter anch fie zu den nicht wiederbolbaren Saframenten rechnete; und auch von der Che glaubte man, raß fie zwar nicht einen geiftigen, aber boch einen leiblichen Charafter mittheile 161), mährend Andere, wie Bikliffe, leugneten, daß die Ordination mit Recht hierher gerechnet werden könne. Doch waren bies nur ganz vereinzelte Abweichungen von der herrschenden Lehre. Den Beweis, daß nur durch jene drei Sakramente ein Charakter aufgeprägt werben tonne, suchte man aus bem Wefen bes Charafters felbst zu führen, fofern berfelbe einerseits eine Beihe für ben chriftlichen Cultus fei, andererseits in wesentlicher Beziehung zu ben in der christlichen Gemeinschaft vorhandenen Ständen stehe, indem er sowohl Abzeichen eines folchen Standes, als auch die dem Menschen verliehene Tüchtigkeit, bie mit einem folchen Stande verbundenen Rechte und Pflichten auszuüben, fei. Aus dem Ersteren folge, daß ein Charakter nur burch die Saframente mitgetheilt werden tonne, welche eine folche Beibe mittheilen, was nur von jenen breien gelte 162). Aus bem Zweiten folge, baß nur diejenigen Sakramente ihn aufprägen, welche auf eine bestimmte Stufe innerhalb der christlichen Gemeinschaft versehen. Dies aber tonne ebenfalls nur von jenen breien gesagt werben gemäß bem, bak ber chriftliche Glaubensstand überhaupt ein dreifacher sei, ein status fidei genitae, roboratae und multiplicatae. Die Taufe nämlich

162) Thom. Aqu. dist. 4. qu. 1. art. 4: Sacramenta legis novae sunt sanctificationes quaedam. Sanctificatio autem duobus modis accipitur. Uno modo pro emundatione, quia sanctum est mundum. Alio modo pro emancipatione ad aliquod sacrum, sicut dicitur altare sanctificari, vel aliquod hujusmodi. Omnia ergo sacramenta sunt sanctificationes primo modo, quia omnia dantur in remedium contra aliquem defectum. Sed quaedam sunt sanctificationes etiam secundo modo, non autem omnia. Quicunque autem mancipatur ad aliquid sacrum spirituale exercendum, oportet, quod habeat spiritualem potestatem et solum talis. — Durand. dist. 7. qu. 1: Omne sacramentum, per quod deputatur aliquis ad aliquod sacramentum, imprimit characterem. Character enim nihil est aliud, quam potestas vel deputatio ad actum sacramenti, ut patet ex pracedentibus. Sed per baptismum, coufirmationem et ordinem deputatur homo ad actum sacrum, per baptismum qui-

Henric. VIII. l. l. — Conc. Trident. scss. VII. de sacram. in gen. can. 9. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 19.

<sup>160)</sup> Lib. IV. tr. 7. qu. 1.

<sup>161)</sup> Thom. Aqu. dist. 81. qu. 1. art. 3: In sacramentis, in quibus imprimitur character, traditur potestas ad actus spirituales, sed in matrimonio ad actus corporales, unde matrimonium ratione potestatis, quam in se invicem conjuges accipiunt, convenit cum sacramentis, in quibus character imprimitur, et ex hoc habet inseparabilitatem, sed differt ab eis, in quantum potestas illa est ad actus corporales, et propter hoc non imprimit characterem spiritualem.

versetze in den status sidei genitue oder in den Stand der Gläubigen im Gegensatz zu den Ungläubigen; die Confirmation in den status sidei roboratae oder in den Stand der Starken im Gegensatz zu den Schwachen, der christlichen Krieger im Gegensatz zu den einsach Gläubigen, den bloßen Bürgern des Gottesstaates auf Erden; endlich die Ordination in den status sidei multiplicatae. oder in den Stand derer, welche im Tempel der christlichen Kirche den Dienst verwalten und die Aufgabe haben, die Zahl der Glieder ver Kirche zu vervielfältigen, d. h. der Kleriker im Gegensatz zu den Laien 163).

Wenn nun im Allgemeinen feftstand, daß die genannten brei Satramente, und nur sie, einen Charafter aufprägen, so fehlte es doch auch nicht an solchen Lehrern, welche die herrschende Lehre nur mit einigen Modificationen glaubten anerkennen zu dürfen. So trug Duns Stotus die Ansicht vor, daß zwar von den neutestamentlichen Sakumenten nur die genannten brei einen Charakter aufprägen, unter ba alttestamentlichen jedoch dasselbe von der Beschneidung gesagt werten müsse, in Bezug auf welche anzunehmen sei, daß sie weisentlich denselben Charakter mitgetheilt habe, als die Taufe, nur in geringerem Grave <sup>164</sup>). Doch wurde diese Ansicht von den meisten übrigen Scholastiktern, wie von Wilhelm von Augerre, Alexander von Hales, Thomas Aquin, Bonaventura, Betrus de Palude bestritten <sup>165</sup>) und gelehrt, daß die Mittheiluung eines Charakters etwas den neutestamentlichen Sakramenten durchaus Eigenthümliches sei. Auch Durandus wich von der herrschenden Lehre insofern ab, als er annahm, daß auch die niederen

dem passive ad recipiendum sacramenta, — per ordinem ad collationem eorum, per confirmationem ad audacem confessionem fidei.

<sup>163)</sup> Albert. M. dist. 6. art. 5. - Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 6. -Bonavent. Breviloq. P. VI. c. 6: Morbi possunt variari, expelli et iterum introduci, gradus autem ecclesiae debent esse firmi et solidi et inconfusi. Hinc est, quod sacramenta, quae respiciunt morbos iterabiles, habent effectus transeuntes ac per hoc iterabiles ratione novae causae. Sacramenta vero illa, quae respiciunt gradus hierarchicos et status fidei determinatos necesse est, quod praeter effectus remediantes aliquos effectus tribuunt permanentes ad graduum et statuum eccle siae distinctionem fixam et stabilem . . . . Postremo quoniam triplex a status fidei, secundum quem habet fieri distinctio in populo Christiano, in a ecclesiasticae hierarchiae, scilicet status fidei genitae, roboratae et multiplicatae. Secundum primum fit distinctio fidelium ab incredulis; per secundum fit distinctio fortium ab infirmis et debilibus; secundum tertium fit distinctio clericorum a laicis. Hinc est, quod illa sacramenta, quae respiciunt triplicem fidei statum praedictum, characteres imprimunt, per quos indelebiliter impressos semper distinguunt ac per hoc nunquam iterari possunt. - Scot. L. l.: Illa sacramenta, quibus constituitur homo secundum certum gradum de familia Christi, imprimunt characterem, sicut est de confirmatione, ordine et baptismo, per quae homo constituitur in determinato gradu in ecclesia. Nam per confirmationem constituitur homo in statu militari in ecclesia ad defendendum fidem Christi, per baptismum et ordinem in aliis gradibus ecclesiac. Sacramenta autem, quibus non

Beiben, ungeachtet diese nach seiner Ausicht nicht fakramentlicher Natur find, fondern nur ju ben Saframentalien geboren, einen Charafter aufprägen 166), während sonst allgemein feststand, daß ein geistiger Charafter nur burch eigentliche Saframente mitgetheilt werben tonne. Rach ber andern Seite hin fand mitunter insofern eine Abweichung ftatt, als einzelne Scholaftifer Zweifel barüber äußerten, ob jedes ber brei Saframente in jedem Falle bem Empfänger einen Charafter aufpräge, ober ob gewisse Ausnahmen benkbar seien. So warf man namentlich die Frage auf, ob auch die Jungfrau Maria, falls sie, wie man für wahrscheinlich bielt, die christliche Taufe erhalten habe, dabei mit bem Charakter versehen worden sei ober nicht. Die Einen glaubten antworten zu müffen, bag bieg nicht anzunehmen fei, ba ber Charafter immer zu ber Gnade, welche das Sakrament mitzutheilen bestimmt fei, in Beziehung stehe und wesentlich ben Zweck habe, auf diese vor= zubereiten. Bei Maria sei aber dieser Zweck nicht denkbar, da sie icon bei ber Empfängnik Christi mit der ganzen Fülle der Gnade, für welche fie auserschen, ausgestattet worden fei, und daher eines Buwachjes von Gnade, auf welchen ber Taufcharafter fie bätte vorbereiten follen, nicht fähig gewesch sei. Dagegen machten Andere geltend, daß ber Charakter, wenn er gleich zur Gnade bes Sakramentes in Beziehung ftebe, boch an fich etwas von letterer Berschiedenes und Unabhängiges fei, und bag bie Bedeutung bes Charafters überhaupt nicht barin aufgebe, dispositio ad gratiam zu fein. Es fei barum nicht einzusehen,

<sup>10°</sup> 164) Op. Oxon. dist. 6. qu. 9: Concedi potest de circumcisione, quod ibi imprimebatur character aliquis, sicut in baptismo. Ita enim prima janua salutis in lege Mossica, sicut baptismus in nova. Et cum arguitur, quod tunc circumcisus non esset baptizandus, nego consequentiam. – Posset dici, illum characterem circumcisionis differre ab illo baptismi, sicut imperfectum a perfecto, quemadmodum gratia hujus differret a gratia illius, et tune in susceptione baptismi prius circumciso non imprimeretur novus character, sed primus perficeretur.

165) Guil. Altiss. tr. I. c. 5. fol. 5. --- Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 1. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 4. — Petr. de Pal. dist. 4. qu. 3. - Biel 1. 1. art. 3. dub. 5. fpricht fich unentichieden aus.

166) Dist. 24. qu. 3.

sie constituitur homo seeundum determinatum gradum de familia Christi, non imprimunt characterem. — Biel 1. 1. art. 1. not. 3. — Berthold von Chiemfee, teutsche Theol. 59, 3. 419: Nu fein in ganger Welt drei Geschlecht. Das ern it unter allen Menschen, berin christiglaubtge burch die Tauf von Unglaubigen bejondert werben. Das ander Geschlecht ift in gemeiner Kirch, darin die gestrutten besondert fein von ben ungestrutten, als die bestätigten Christen von unbestätigten und als die gewappneten von ungewappneten. Dritt Geschlecht ift im Feld christlichen hereres, darin die Geschlichen über gemein Leut burch die Weichgeorder und gescht fein als hauptleut, Richter, Kändrich, Bädel, Wächter und Borgeher. Darum wird in breien Saframenten, nämlich in Lauf, Firmung und Weich, durch heiligen Geschlichen Geschlichen Beit eingebrückt der Sharafter, das ist ein unterschiedliches unauslöschliches Bahrzeichen – Cat. Rom. 1.

#### Eilfter Ubschnitt.

versetze in den status sidei genitae oder in den Stand der Gläubigen im Gegensatz zu den Ungläubigen; die Confirmation in den status sidei roboratae oder in den Stand der Starken im Gegensatz zu den Schwachen, der christlichen Krieger im Gegensatz zu den einsach Gläubigen, den bloßen Bürgern des Gottesstaates auf Erden; envlich die Ordination in den status sidei multiplicatae. oder in den Stand verer, welche im Tempel der christlichen Kirche den Dienst verwalten und die Aufgabe haben, die Zahl der Glieder ver Kirche zu vervielfältigen, d. h. der Kleriker im Gegensatz zu den Laien<sup>163</sup>).

Wenn nun im Allgemeinen feststand, daß die genannten drei Sakramente, und nur sie, einen Charakter aufprägen, so fehlte es doch auch nicht an solchen Lehrern, welche die herrschende Lehre nur mit einigen Modificationen glaubten anerkennen zu dürfen. So trug Duns Stotus die Ansicht vor, daß zwar von den neutestamentlichen Sakramenten nur die genannten drei einen Charakter aufprägen, unter den alttestamentlichen jedoch dasselbe von der Beschneidung gesagt werden müsse, in Bezug auf welche anzunehmen sei, daß sie weigentlich denselben Charakter mitgetheilt habe, als die Taufe, nur in geringerem Grade <sup>164</sup>). Doch wurde diese Ansicht von den meisten übrigen Scholastiktern, wie von Wilhelm von Augerre, Alexander von Hales, Thomas Aquin, Bonaventura, Betrus de Palude bestritten <sup>165</sup>) und gelehrt, daß die Mittheiluung eines Charakters etwas den neutestamentlichen Sakramenten durchaus Eigenthümliches sei. Auch Durandus wich von der herrschenden Lehre insofern ab, als er annahm, daß auch die niederen

dem passive ad recipiendum sacramenta, — per ordinem ad collationem eorum, per confirmationem ad audacem confessionem fidei.

<sup>163)</sup> Albert. M. dist. 6. art. 5. - Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 6. -Bonavent. Breviloq. P. VI. c. 6: Morbi possunt variari, expelli et iterum introduci, gradus autem ecclesiae debent esse firmi et solidi et inconfusi. Hinc est quod sacramenta, quae respiciunt morbos iterabiles, habent effectus transeunte ac per hoc iterabiles ratione novae causae. Sacramenta vero illa, quae respiciunt gradus hierarchicos et status fidei determinatos necesse est, quod praeter effecta remediantes aliquos effectus tribuunt permanentes ad graduum et statuum ecch siae distinctionem fixam et stabilem ..... Postremo quoniam triplex status fidei, secundum quem habet fieri distinctio in populo Christiano, in ecclesiasticae hierarchiae, scilicet status fidei genitae, roboratae et multiplicatae. Secundum primum fit distinctio fidelium ab incredulis; per secundum fit distinctio fortium ab infirmis et debilibus; secundum tertium fit distinctio clericorum a laicis. Hinc est, quod illa sacramenta, quae respiciunt triplicem fidei statum praedictum, characteres imprimunt, pcr quos indelebiliter impressos semper distinguunt ac per hoc nunquam iterari possunt. — Scot. l. l.: Illa sacra-menta, quibus constituitur homo secundum certum gradum de familia Christi. imprimunt characterem, sicut est de confirmatione, ordine et baptismo, per quae homo constituitur in determinato gradu in ecclesia. Nam per confirmationem constituitur homo in statu militari in ecclesia ad defendendum fidem Christi, per baptismum et ordinem in aliis gradibus ecclesiae. Sacramenta autem, quibus non

Beiben, ungeachtet biefe nach feiner Ansicht nicht fakramentlicher Natur find, sondern nur ju ben Saframentalien geboren, einen Charafter aufprägen 166), während sonst allgemein feststand, daß ein geistiger Charafter nur burch eigentliche Saframente mitgetheilt werben tonne. Rach der andern Seite hin fand mitunter insofern eine Abweichung ftatt, als einzelne Scholastifer Zweifel barüber äußerten, ob jedes ber brei Saframente in jedem Falle bem Empfänger einen Charafter aufpräge, ober ob gemisse Ausnahmen denkbar feien. So warf man namentlich die Frage auf, ob auch die Jungfrau Maria, falls fie, wie man für wahrscheinlich bielt, bie chriftliche Laufe erhalten habe, babei mit bem Charafter versehen worben fei ober nicht. Die Ginen glaubten antworten ju muffen, bag bieg nicht anzunehmen fei, ba ber Charafter immer zu ber Gnade, welche bas Saframent mitzutheilen bestimmt fei, in Beziehung stehe und wesentlich den Zweck habe, auf diese vor= zubereiten. Bei Maria sei aber diefer Zweck nicht denkbar, da sie ichon bei der Empfängnif Christi mit der ganzen Fülle der Gnade, für welche sie auserschen, ausgestattet worden sei, und baber eines Buwachjes von Gnade, auf welchen ber Taufcharafter fie hätte vorbereiten follen, nicht fähig gewesen jei. Dagegen machten Andere geltend, bag ber Charafter, wenn er gleich zur Gnade des Sakramentes in Beziehung ftebe, boch an sich etwas von letterer Berschiedenes und Unabhäugiges fei, und daß die Bedeutung bes Charafters überhaupt nicht darin aufgebe, dispositio ad gratiam zu fein. Es fei barum nicht einzusehen,

164) Op. Oxon. dist. 6. qu. 9: Concedi potest de circumcisione, quod ibi imprimebatur character aliquis, sicut in baptismo. Ita enim prima janua salutis in lege Mossica, sicut baptismus in nova. Et cum arguitur, quod tunc circumcisus non esset baptizandus, nego consequentiam. – Posset dici, illum characterem circumcisionis differre ab illo baptismi, sicut imperfectum a perfecto, quemadmodum gratia hujus differret a gratia illius, et tunc in susceptione baptismi prius circumciso non imprimeretur novus character, sed primus perficeretur.

165) Guil. Altiss. tr. I. c. 5. fol. 5. --- Thom. Aqu. Summ. qu. 63. art. 1. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 2. art. 4. -- Petr. de Pal. dist. 4. qu. 3. -- Biel l. l. art. 3. dub. 5. spricht fich unentichieden aus.

166) Dist. 24. qu. 3.

sie constituitur honio seeundum determinatum gradum de familia Christi, non imprimunt characterem. — Biel 1. 1. art. r. not. 3. — Berthold von Chiemsiee, teutsche Eheol. 59, 3. 419: Nu sein in ganzer Welt brei Geschlecht. Das erst ist unter allen Menschen, derin driftglaubtge durch die Tauf von Unglaubigen bejondert werben. Das ander Geschlecht ist in gemeiner Kirch, darin die gesirmten besondert fein von den ungestruten, als die bestätigten Christigten von unbestätigten und als die gewappneten von ungewappneten. Dritt Geschlecht ist im Feld kristlichen hereres, darin die Geschlichen über gemein Leut durch die Weich geschnet und gesetzt sein als hauptleut, Richter, Kändrich, Bädel, Mächter und Borgeher. Darum wird in vreien Saframenten, nämlich in Taus, Firmung und Beih, durch heiligen Gestift in melchliches Wahrzeichen — Cat. Rom. 1. 1.

weßhalb Maria den Charakter nicht habe erhalten können, auch wenn wirklich ein Zuwachs an Gnade ihr durch die Taufe uicht zu Theil geworden sei <sup>167</sup>).

9. Bie man brei verschiedenen Sakramenten die Kraft zuschrieb. einen Charakter mitzutheilen, so nahm man in der Regel auch an, bak jedes dieser drei Sakramente einen besonderen, von dem der beiden anderen verschiedenen, Charakter mittheile, und daß es daber überbaupt brei verschiedene Charaktere gebe 168). Zur Begründung wies man 1. darauf bin, daß es dem Charafter wesentlich fei, ein signum distinctivum zu sein, b. h. nicht bloß überhaupt ben Inhaber eines Charatters von allen benen, welche teinen befigen, zu unterscheiden, fondern auch den Inhaber res bestimmten Sakraments, durch welches berjelbe vermittelt worden, von allen benen zu unterscheiden, welche baffelbe noch nicht empfangen haben, Letteres aber nicht erreicht werden würde, wenn alle drei Sakramente deuselben Charakter aufprägten; 2. daß der Charatter ben 3mect habe, auf die Gnade vorzubereiten, welche bas Satrament darzureichen bestimmt fei. Da es nun eine besondere, specifisch verschiedene Gnade sei, welche durch die einzelnen Sakramente vermittelt werde, fo müsse auch der auf sie vorbereitende Charafter ein verschiedener fein. 3. Daffelbe folge baraus, daß ja auch die Wirkung des Charakters bei ben verschiedenen Sakramenten eine verschiedene sei. Dem

169) Berthold von Chiemfee a. a. D.: 3mei ober mehr ungleiche Sitze mögen wohl in einen Brief neben einander gebruckt werden, wie drei Characteres - nämlich der Tauf, Firm und Beich in einen geweichten Menschen gedrückt sein. \_\_\_\_\_ Der Tauf Charafter ift ein Grund der andern Zeichen. Der keins eingebrückt networken

<sup>167)</sup> Cf. Biel l. l. art. 3. dub. 6.

<sup>168)</sup> Biel l. l. art. 3. dub. 4: Characteres multiplicantur et distinguuntur secundum numerum et distinctionem sacramentorum characterem imprimentium. Sunt autem tria sacramenta in genere, quae imprimunt characterem. Secondum hoc sunt tres characteres in genere sc. baptismalis, confirmationis et ordinis. Et omnes isti distinguuntur specie, sicut et sacramenta, quae eos imprimunt. — Cf. Albert. M. dist. 6. art. 6: Multi multipliciter accipiunt numerum characterum, sed probabilior acceptio videtur penes numerum distinctionis in statu fidei, sicut in familia David legimus tres fuisse distinctiones, quarum prima fuit generalis sc. populi dei a non populo, quia David erat rex super populum dei; - alia autem distinctio fuit fortium David; — etiam legitur, quod quidam distincti erant m praelatos et sacerdotes et scribas et hujusmodi. - Est igitur status fidei tripler: sc. primus, quando datur fides, ut distinguantur fideles in sortem populi dei, « hoc per characterem baptismalem; secundus, quando in tirones confirmantur fides in eis stet et defendatur, et hoc est character confirmationis; tertius au ut propagentur, et hoc est ordinis. Et non sunt plures status, et ideo non plures characteres. Aliter potest dici, quod Christus imprimens characterer sapientia est docens fidem, pugnans fortiter pro fide et sacerdos ostendens sacrifcium fidei, et penes haec tria imprimit sancte fidei characterem. In quantum est sapientia docens divinam veritatem, quae est in articulis fidei, imprimit characterem baptismi, in quantum autem pugnavit, ut staret fides in nobis, imprimit characterem confirmationis, in quantum autem ut sacerdos obtulit sacrificium fidei, impressit characterem ordinis.

während es das Gemeinsame aller einen Charakter aufprägenden Saframente sei, daß sie für den christlichen Kultus befähigen, und auf eine christliche Stufe erheden, befähige doch jedes der drei für den Kultus in einer anderen Weise, und versetze auf eine besondere christliche Stufe, was nur der Verschiedenheit des Charakters zugeschrieden werden könne. 4. Endlich würde der Charakter der Construction und Ordination völlig überflüssig sein, wenn er mit dem Tauscharakter ibentisch wäre, da beide nur auf der Grundlage dieses gegeben werden können <sup>169</sup>). Bon dieser Ansicht wich nur Wilhelm von Augerre ab, sofern er von der Construction annahm, daß sie nicht einen neuen Eharakter aufpräge, sondern den Tauscharakter nur bestätige und vollende. Er unterschied baher überhaupt nur zwei Charaktere: den character discrotionis, welcher in der Tausc, und den character excellentize, welcher in der Orbination mitgetheilt werde <sup>170</sup>).

Das Berhältniß zwischen den drei Charakteren bestimmte man in ber Regel so, daß man, während man in allen drei Charakteren eine bestimmte potestas spiritualis sah, doch den Tauscharakter insofern den beiden übrigen gegenüber stellte, als man jenen für eine potestas passiva oder potestas ad recipiendum erklärte, diese dagegen für eine potestas activa oder potestas ad agendum 171). Näher bestimmte man den Unterschied der brei Charaktere in folgender Weise: 1. In dem

ben mag, nur ber Lauf Siegel sei vor eingebrückt. We nu ein ungetaufter gesirmt ober geweiht wurde, folche Kirm over Weih ware nichtig und ohne Frucht.

170) Lib. IV. tr. IV. c. 2: Nou imprimitur (in confirmatione) alius character, sed tantum ille, qui datus est in baptismo, confirmatur. Unde dicimus, quod idem character baptismi et confirmationis differens secundum rationem. — Cf. tr. VII. qu. 1. fol. 42: Non est nisi duplex character, sc. character discretionis et excellentiae. Character discretionis datur in baptismo, quo discernuntur fideles ab infidelibus. Character excellentiae datur in ordine ministris coclesiae, quo excellunt alios in hoc sacramento.

171) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 4: Sicut in naturalibus est potentia activa et potentia naturalis passiva, ita ctiam in spiritualibus est potentia spiritualis quasi passiva, per quam homo efficitur susceptivus spiritualium actionum, et talis spiritualis potentia confertur in baptismo, quia non bamisatus effectum aliorum sacramentorum suscipere non posset, unde et per conquens nee aliis tradere. Et hace est prima distinctio, qua communiter totus populus fidelis, cujus est sacramentorum participem esse, ab aliis distinguitur. Alia potentia est activa spiritualis ordinata ad sacramentorum dispensationem et aliarum sacrarum hierarchicarum actionum exercitium, et hace potestas traditur in confirmatione et ordine. — dist. 7. qu. 2. art. 1: Character est distinctivum signum, quo quis ab aliis distinguitur ad aliquid spirituale deputatus, sed ad spirituale potest aliquis tripliciter deputari. Uno modo, ut aliquis in se spiritualia participet, et ad hoc quis deputatur in baptismo, quia jam baptizatus potest esse particeps omuis spiritualis receptionis; unde character baptismalis est quasi quaedam spiritualis potentia passiva. Alio modo, ut spiritualia quis in notitiam ducat per eorum fortem confessionem, et ad hoc quis deputatur in confirmatione, unde etiam tempore persecutionis cligebantur aliqui, qui deberent in locum persecutionis remanere ad publice nomen Christi confitendum aliis occulte Taufcharakter fab man a) die burch das äußere Sakrament ber Taufe vermittelte unmittelbare Birfung, welche die Bestimmung habe, ben Empfänger auf die Taufanade vorzubereiten (nach der Lebre ber Thomisten : die Taufgnade in ihm hervorzurufen, falls feinerfeits tein Dinderniß entgegengestellt werde), b) bie Botenz, welche ben Menschen zum Chriften mache, indem fie ibn in den Stand ber Gläubigen verfete, c) bas Malzeichen, welches ben Chriften als folchen tennzeichne und von allen Nichtchriften unterscheide, d) endlich bas, wodurch ber Mensch die Fähigkeit erhalte, die übrigen Sakramente zu empfangen, indem biefe fämmtlich ben Taufcharakter zu ihrer nothwendigen Borausfetzung haben, fo daß fie ba, wo diefer nicht vorhanden, überhaupt nicht zu Stande kommen können 172) (potentia passiva, per quam homo ft capax aliorum sacramentorum). 2. In bem Charafter ber Confirmation fab man a) die Disposition für die eigenthümliche Gnate Diefes Sakramentes, b) die Potenz, welche ben Menschen auf Die Stufe ber christlichen Rrieger und Helden versete, c) bas Malzeichen, welches ibn als Inhaber biefer Stufe kennzeichne und somit von ben einfach Bläubigen unterscheide, endlich d) bas, wodurch er bie Fähigfeit erhalte. fich in noch böherer Beife am chriftlichen Rultus zu betbeiligen, als bieß bei ben bloß Getauften der Fall fei, nämlich auch activ burd ftandhaftes Bekenntnig und Rampf gegen die Mächte der Finfternig 3) In dem Charafter der Ordination fah man a) die Disposition für bie eigenthümliche Gnade dieses Sakramentes, b) die Botenz, welche ben Menschen auf bie Stufe ber Rleriter versete, c) bas Malzeichen, welches ihn als Rlerifer kennzeichne und von den Laien unterscheite, d) bas, wodurch er bie Fähigkeit erhalte, bie Sakramente zu verwalten Doch fah man den Charafter ber Ordination wieder als einen mehr-

credentibus, sicut patet in legenda beati Sebastiani. Tertio modo, ut etiam spiritualia credentibus tradat, et ad hoc deputatur aliquid per sacramentum ordina

173) So Hugo a St. Vict. de sacram. chr. fid. lib. II. P. III. c. 13. Petr. Lomb. dist. 24. B. K. L. — Albert. M. dist. 24. art. 5. u. 7. — Dura dist. 24. qu. 1. §. 9. qu. 2. §. 6. sqq. — Bertholb von Chicmfee, truff Thevl. 94, 4. — Conc. Trident. Sess. XXIII. c. 2. — Cat. Rom. P. I. \_ c. 7. qu. 12.

174) Bergl. Sahn, Befchichte der Balbenfer S. 285. u. 370.

175) Biel dist. 6. qu. 2. art. 3. dub. 4: Ordo non est unus, sed sextuple specie. — Character ordinis est totuplex, quotuplex est ordo, et omnes ist stiguntur specie.

176) De institut. clericorum lib. I. c. 4.

177) Epist. ad episc. Ferrariens. (c. a. 1212.) (Decret. Gregor. IX. lib. I **I**. tit. 43. c. 3.).

178) Dist. 24. qu. 3. art. 2. 179) Dist. 24. qu. un. schol. 2.

<sup>172)</sup> Thom. Aqu. dist. 24. qu. 1. art. 2: Per characterem baptismalem effcitur homo receptivus aliorum sacramentorum, unde qui characterem non habe, nullum alterum sacramentum suscipere potest.

fachen an. Nicht ganz gleiche Meinung bestand jedoch darüber, wie vielfach berfelbe fei. Die Meisten gingen hierbei von ber Anficht aus, bak ber Charakter ber Ordination ein ebenso vielfacher sein müsse, als es verschiedene Ordines gebe. Wie viele Ordines anzunehmen seien, barüber bestand aber Verschiedenheit ber Ansicht. Während die bei Beitem Meisten sieben Ordines annahmen 173), erkannten bagegen bie Baldenser nur drei an, nämlich den Diakonat, Bresbyterat und Epiftopat 174), Andere wie Gabriel Biel feche 175), noch Andere, wie Rabanus Maurus 176), Innocenz III. 177), in gewiffem Sinne auch Thomas Aquin 178) und Duns Stotus 179), sowie Stambach von Butbach 180) ber Fortfeter bes Commentars von Gabriel Biel: acht, indem fie aufer ben gewöhnlichen sieben auch noch ben Epissopat als besonderen Ordo anfaben, endlich noch Andere, wie Bilhelm von Auxerre und Betrus Cöleftinus (V.) (+ 1296.), beren neun, entsprechend ben neun Klassen innerhalb ber triumphirenden Kirche, indem sie entweder auch noch ben Bfalmisteriat 181) ober ben Archiepistopat 182) für einen besonberen Ordo erklärten. Demgemäß nahmen fie nun bald brei, bald fechs, bald fieben, bald acht, bald neun verschiedene Charaktere der Ordination an. Unbere bagegen gingen von bem Sate aus, bag ber Charafter wesentlich eine potestas sei, und glaubten demgemäß nur da die Mittheilung eines solchen annehmen zu dürfen, wo eine wirklich neue potestas verliehen werde, jo dag ebenjo viele verschiedene Charaktere der Orbination anzunehmen seien, als unter sich verschiedene potestates burch bie einzelnen Beihen ertheilt werben. Auf Grund deffen nahmen a) bie Einen an, daß bie niederen Weihen feinen Charafter mittheilen, weil bie Kleriker der niederen Grade keine Fähigkeit besiten, die nicht anch jeber Laie besitze, fondern nur bie der brei böberen 183); b) An=

188) Thom. Aqu. dist. 24. qu. 1. art. 2: Alii dixerunt, quod in sacris ordinibus imprimitur character, non autem in minoribus.

<sup>180)</sup> Dist. 24. qu. 1. art. 2. concl. 2: Quot sunt gradus eminentes in ecclesia dei disponentes hominem de congruo vel simpliciter ad actum aliquem ecclesiasticum exercendum, qui respicit eucharistiae consecrationem vel dispensationem et populi dignam perceptionem, tot sunt ordines, ecclesiastici. Octo vero sunt indus tales eminentes, ergo tot sunt ordines. 181) So Petrus Coelestinus, vergl. Bibl. max. T. XXV. p. 833.

<sup>182)</sup> Sv Guil. Altiss. lib. IV. tr. 8. qu. 1: Aliorum est opinio, quae nobis magis placet, quod tot sunt ordines in ecclesia militanti, quot sunt in coelesti, sc. septem praedicti, et practerea episcopatus et archiepiscopatus. Et licet ordo sacerdotalis dignissimus sit quantum ad dignitatem rei consecratae, tamen episcopatus dignior est quantum ad unginatem for consecutate, tante epi-scopatus dignior est quantum ad qualitatem. Episcopus enim dat potestatem consecrandi corpus et sanguinem domini. Ad archiepiscopum autem de proprio officio pertinet consecrare episcopos, quod maxima est dignitas, licet in casu ali-quo episcopus consecret episcopum. Primatus vero et patriarchatus etc. non sunt ordines nec differunt nisi contractione et ambitu, sc. secundum majorem et minorem potestatem.

bere: bag nur die Erorciften=, Priefter= und Bischofs=Weihe 184,; c) An= bere: bag nur die Priester= und Bischofs=Weihe 185); d) endlich noch Andere: daß sogar nur die Briesterweihe einen Charafter mittheile 186). Doch murbe zur Widerlegung aller diefer Anfichten von ber Mebrzahl erwidert: a) daß alle Weihen mit einander gemein haben, nicht wiederholbar zu sein, was nur in dem Charakter, den sie aufprägen, feinen Grund haben könne, b) daß alle Weihen in gewiffem Sinne eine potestas mittheilen, benn, wenn auch mehrere berselben nur eine potestas zu folchen Handlnngen mittheilen, die thatfächlich auch Laien ausüben, so baft man meinen könnte, sie theilen in Wahrheit nichts mit, ba man ja bas, wozu bie potestas gegeben werbe, auch ohne bieje in vollkommen gültiger Beife auszuführen im Stande fei, fo fei boch ein Unterschier zwischen einer thatsächlich und einer ex officio vollbrachten hand lung. Alle einzelnen Weihen nun haben bas Gemeinsame, eine potestas mitzutheilen, um gemiffe Handlungen ex. officio auszuführen, während ber Laie dieselben zum Theil allerdings auch, aber nur de facto vollbringen könne 187). Dagegen gab es auch folche Lehrer, welche annahmen, daß ichon die Priesterweihe allein nicht bloß eina, fondern zwei verschiedene Charaftere aufpräge gemäß bem, bas bem Priester durch die Ordination eine doppelte potestas verlieben werbe, nämlich 1. die Gewalt über ben mahren Leib Chrifti ober bie potestas conficiendi verum corpus Christi et sanguinem ejus, mb 2. die Gewalt über den mystischen Leib Chrifti ober die potestas ligandi et solvendi, während nach der berrichenden Anficht nur bei Uebertragung der ersteren Gewalt ein Charafter mitgetheilt wird 188).

#### Die Gnadenwirkung.

A. Die durch die Saliramente vermittelte Enade nach ihrem Wefen.

Daß die Sakramente, vorausgesett, daß der Mensch sie in bar rechten Weise empfange, Gnade mittheilen, stand allen Scholastiken

<sup>184)</sup> Cf. Biel dist. 24. gu. 1. art. 2. concl. 5.

<sup>185)</sup> Cf. Biel l. l.

<sup>186)</sup> Thom. Aqu. l. l.: Quidam dixerunt, quod in solo ordine sacerdoti character imprinitur. — Biel l. l.: Accipiendo characterem pro potestate simpliciter dicta — consequenter dicunt, quod solum in sacerdotio imprimatucharacter. Cujus ratio hace est: quia sacerdos nunc potest ligare et solvere reeucharistiam conficere, et id prius non potuit nec de facto nec ex officio. Disconus et subdiaconus et reliqui ordinati ita poterant prius in suos actus de factet quoad potestatem facti sicut nunc, licet non potestate officii. Nam diaconuprius ante ordinationem suam potuit eucharistiam dispensare et evangelium legere; subdiaconus epistolam et materiam offerendam pracparare et ita de reliquiminoribus ordinibus sicut nunc. Nullam ergo ex ordinatione receperunt potestatem simpliciter dictam, quam prius de facto et simpliciter non habuerunt, lic-

fest. Fraglich bagegen war, in welchem Verhältniß die fakramentliche Gnade zu der Gnade an sich (gratia communitor dicta) stehe. Zwar bestand darüber kein Zweisel, daß jene eine Offenbarung und Entfaltung diefer sei, man war aber darüber uneinig, wie sich erstere zu den sonstigen Offenbarungen letzterer verhalte, nämlich zu den Tugenden und Gaben, ob die sakramentliche Gnade mit der Gnade der Tugenden und Gaben wesentlich identisch, oder etwas von ihr specifisch Verschedenes sei.

a) Die Einen, wie Albert der Große<sup>189</sup>) und Thomas Aquin<sup>190</sup>), erklärten die fakramentliche Gnade für etwas von ber Gnade ber Tugenden und Gaben specifisch Berschiedenes. Ramentlich ift es Thomas Aquin, ber biefes Berhältniß zum Gegenftande ausführlicher Besprechung macht. Um feine Lehre bierüber vollftändig flar zu machen, haben wir zunächst zu zeigen, wie er bas Berhältniß ber Gnade der Gaben und Tugenden zur Gnade an sich beurtheile. Beide nun verhalten sich nach ihm ebenso zu einander, wie bas Befen ber Seele (essentia animae) zu ben einzelnen Seelenträften (potontiae animae). Wie lettere eben nur die concrete Offenbarung bes Lebens des ersteren find, in diefem ihre Boraussetzung, ibren Quell= und Einheitspunkt haben, so ift auch die Gnade an sich bie Voraussetzung und bas Princip der Gnade der Tugenden und Gaben, lettere nur die Entfaltung und Offenbarung jener. Erstere hat barum auch ihren Sit in der essentia animae, lettere haben den ibrigen in ben einzelnen Seelenfräften. Erstere theilt bem Befen ber Seele eine Lehnlichkeit mit dem göttlichen Wesen mit, letztere bient bazu, Die einzelnen Seelenfräfte zu vollenden. Erstere ift etwas wefentlich . Einiges, lettere tritt als ein Mannigfaltiges auf, ba es einer mannigfaltigen Meußerungsweise bedarf, um die verschiedenen Seelenfräfte gur

nunc possint licite post ordinationem hoc ex ordine collato et potestate officii, quod prius non sic poterant.

187) Thom. Aqu. l.l. — Biel l.l.: Sicut dicitur aliquis habere potestatem policiter et absolute, quia nunc potest in actum aliquem, in quem prius potuit, vel secundum quid, quia uunc potest in actum ex officio, in quem etiam prius de facto, sed non ex officio potuit, sic et character uno modo dicitur potestas, per quam quis potest simpliciter et absolute in aliquid, in quod prius non poterat; alio modo est potestas secundum quid, per quam ex ordine potest quis nunc in aliquid, in quod etiam prius poterat, sed non ex ordinatione aut officio.

188) Biel l. l.

189) Sentt. lib. IV. dist. 1. art. 4: Differt gratia sacramentulis ab illa, quae est in virtutibus et donis.

190) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Gratia, quam sacramentum directcontinet, differt a gratia, quae est in virtutibus et donis, quamvis etiam illam gratiam per quandam continuationem contineant. — Summ. qu. 62. art. 2: Gratia

323

21 \*

Vollendung zu bringen 191). Doch find biese verschiedenen Tugenden und Gaben insofern auch wieder etwas Einiges, als sie in der Gnade an sich ihr gemeinsames Brincip haben, welches die Gaben und Tugenden mit innerer Nothwendigkeit aus sich hervortreibt 192). Wie verhält fich nun zur Gnade an fich und zur Gnade der Gaben und Tugenden die saframentliche Gnade? Das Verhältniß ist nach Albert und Thomas folgendes: 1. Lettere hat mit der Gnade der Gaben und Tugenden gemein, daß auch fie die Gnade an fich zu ihrer Borausfetzung hat, daß fie nur ein Ausfluß, eine Erweisung und Entfaltung biefer ift, und baber auch von bem Wefen ber Seele ihren Ausgang nimmt. Uber von beiden gilt dief in verschiedenem Sinne. Denn bie Gnade ber Gaben und Tugenden ift ein nothwendiger Ausfluß ber Gnade an sich. Lettere kann überhaupt gar nicht gedacht werden ohne erstere. Richt dagegen kann man daffelbe auch von der fakramentalen Gnade sagen. Denn die Gnade an sich kann sehr wohl ohne bieje eriftiren, und ebenso bildet auch die sakramentliche Gnade nicht in berfelben Weise eine Einheit, als die der Gaben und Tugenden 1991, 2. Beide haben ferner mit einander gemein gratia gratum faciens # fein 194), beide haben aber eine verschiedene Bestimmung. Die Gnade

sacramentalis addit super gratiam communiter dictam et super virtutes et dons quoddam divinum auxilium ad consequendum sacramenti finem.

191) Sentt. lib. IV. l. l.: Gratia gratum faciens est una et est in essentia animae sicut in subjecto et ab ipsa fluunt virtutes et dona ad perficiendum potentias animae, sicut etiam potentiae fluunt ab essentia et distinguntur istae virtutes secundum diversos actus, ad quos oportet potentias animae perfici. — Gratia gratum faciens, prout est in essentia animae, est una, sed secundum quod fluit ad effectus potentiarum tollendos et potentias perficiendas, multiplicatur. — Summ. qu. 62. art. 2: Virtutes et dona addunt super gratiam communiter dietam quamdam perfectionem determinate ordinatam ad proprios actus potentiarum.

192) Thom. sentt. lib. IV. l. l.: Gratia, quae est in essentia animae, non potest esse sine virtutibus, et ideo virtutes in ea habent connexionem.

193) Thom. 1. 1.: A gratia illa, quae est in essentia animae, effluit aliquid ad reparandum defectus, qui ex peccato inciderunt, et hoc diversificatur secundum diversitatem defectuum. Sed quia hujusmodi defectus non sunt ita noti siert actus, ad quos virtutes perficiunt, ideo hic effectus ad reparandum defectum ma habet speciale nomen sicut virtus, sed retinet nomen suae causae et dicitur gratisacramentalis, ac quam directe sacramenta ordinantur. Quae quidem non poesse sine gratia, quae respicit essentiam animae, sicut nec virtutes. Sed tame gratia, quae est in essentia animae, non potest esse sine virtutibus, — potestautem esse sine gratia sacramentali. Et ideo gratiae sacramentales connexionem non habent. — Virtutes et dona sunt connexa propter gratiam, non autem sacramenta. — Albert. M. l. l.: Gratia in virtutibus et donis habet connexionem itaquod qui habet unam, habet alias. Sic autem non est in sacramentalis ab illa, quae est in virtutibus et donis, quia habita una sacramentali ab illa, quae est in virtutibus et donis, quia habita una sacramentali non habentur aliae necessario.

194) Thom. Aquin. l. l.: Gratia, quae est in sacramentis, est gratia grammetum faciens, quia facit dignum vita aeterna. Ergo cum gratia, quae est ia vincent

ber Gaben und Tugenden hat, wie bemerkt, den Zweck, die einzelnen Seelenträfte, und damit die Secle selbst, zu vollenden und mit Gott zu vereinigen. Darum hat sie zwar zu ihrem Gegensate die Sünde, fie hat aber auch da ihre Stelle, wo die Sünde thatsächlich nicht vorbanden ist. Sie soll nämlich die Seelenträfte in jedem Falle vollenden. Sofern nun burch bie Sünde diese Bollendung gehindert werden würde, bat sie natürlich auch der Sünde entgegenzuwirken, indem sie da, wo lettere noch nicht vorhanden ift, sie verhütet, wo sie aber bereits vor= handen ift, fie aufhebt. An sich hat sie aber nicht diesen negativen, fondern einen positiven Zweck. Nicht so bie sakramentliche Gnade; welche die thatfächliche Sünde zu ihrer nothwendigen Borausjezung hat, be nur mit Rücksicht auf die vorhaudene Sünde die Sakramente ein= gefetzt worben find. Wenn man alfo fagen tann, bag bie Gnabe ber Baben und Tugenden bie Sünde an fich zu ihrem Gegensate habe, fo gilt nicht minder, daß die fakramentliche Gnade die concrete, die thatsächlich vorhandene, Sünde zu ihrem Gegensatze habe, und zwar hat lettere näher ben 3mcd, die burch bie Sünde der Natur des Menschen geschlagenen Wunden zu beilen, die Mängel und Abnormis täten zu beseitigen, welche in Folge ber Sünde eingetreten find 195).

tutibus et donis, sit gratia gratum faciens, videtur, quod cadem gratia sit hic et ibi.

<sup>195)</sup> Thom. Aqu. l. l.: Gratia sacramentalis ordinatur contra peccatum, gratia autem virtutum ad perficiendum animam et deo conjungendum. - Tam gratia, quae est in sacramentis, quam illa, quae est in virtutibus, opponitur peccato, quia utraque peccatum destruit. - Gratia virtutum opponitur peccato, seeundum quod peccatum continet inordinationem actus, sed gratia sacramentalis opponitur ei, secundum quod vulnerat bonum potentiarum. --- Recessus a peccato prout opponitur virtuti et accessus ad perfectionem virtutis pertinet ad eandem gratiam, non autem recessus a peccato, secundum quod vulnerat naturam, quia requirit specialem medicinam. - Cf. Summ. 1. 1. Quantum ad praeterita peccata, quae transeunt actu et permanent reatu, adhibetur homini remedium specialiter per sacramenta. - Albert. M. l. l.: Differt gratia sacramentalis ab illa, quae est in virtutibus et donis: quia non existente peccato non essent sacramenta, et adhac duobus aliis modis, sc. quia sunt contra defectum, qui est ordinans in peccatum vel contra ipsum peccatum, et quia in ipsis operatur passio Christi Firitualiter, quorum nullum per se convenit virtutum et donorum. — Dona et Firitues dicunt perfectiones potentiarum ad actum, sacramentalis autem gratia dicit perfectionem contra morbum peccati. - Virtutes et dona non sunt contra malum per se, sed potius habitus perficiens potentias ad actus, sed sacramenta non, immo medentur vulneribus peccati per se. — Sacramentum est medicina contra defectum inclinantem in malum universaliter, et ideo nullum sacramentum vel gratia sacramentalis determinatum est speciali potentiae animae, sicut dona et virtutes. — Cf. art. 1: Per virtutes et dona, quantum est de se, non substan-tialiter curatur morbus. Duo enim sunt, quae exiguntur in medicina curante morbum: ut per contrarietatem morbum expellat — et hoc solum habent virtutes et dona -, et ut leniendo dolorem quasi ungendo et fovendo naturam animae sanet - et hoc per se habent sacramenta, in quibus ungit sanguis Christi et operatur.

3. Die Gnade ber Gaben nnd Tugenden fann auch ohne die fatramentliche existiren, wie denn der bußfertige und gläubige Mensch sie immer besitzt, auch wenn er noch kein Sakrament empfangen hat, sowie sie der Mensch auch besitzen würde, wenn er ohne Sünde geblieben wäre. Dagegen hat die sakramentliche Gnade jene zu ihrer nothwenbigen Voraussjezung, denn sie wird nur dem non sietus zu Theil, welcher als solcher schon im Besitz jener ist 196).

b) In durchaus anderer Weise urtheilten hierüber eine Anzahl anderer Scholastiker, wie Alexander von Hales, Duns Skotus, Richard von Middleton, Wilhelm Occam, Gabriel Biel. Nach ihnen ist alle Gnade, welche dem Menschen überhaupt mitgetheilt wird, ihrem Besen nach dieselbe. Man kann daher mit Recht weder einen Unterschied machen zwischen der Gnade an sich und der Gnade, wie sie sich in den Gaben und Tugenden offenbart oder durch die Sakramente mitgetheilt wird, noch auch kann man zwischen der Gnade der Gaben und Tugenden auf der einen, und der sakramentlichen Gnade auf der

196) Thom. Aqu. l. l.: Gratia in sacramento non datur nisi ei, qui m ficte accedit. Sed talis habet gratiam virtutum. — Albert. M. l. L art. 4: Habita gratia virtutum non per se habetur gratia sacramentorum, quia virtutes ordinartur ad actus meritorios, sed sacramenta contra defectum peccati. Et ideo licet non fictus habeat gratiam virtutum, non tamen oportet, quin bene poesi esse in potentia recipiendi gratiam sacramentalem. — art. 1: Per virtutes et dona regitur sanus, quia, si homo non peccasset, ipse haberet virtutes et dona. Non per illa debet curari, sed per alia, et haec sunt sacramenta. — Virtutes et dona non sunt substantialiter ordinata contra morbum peccati, quia etiam haberentur, si non esset peccatum.

197) Occam, sentt. lib. IV. qu. 9: Eadem est gratia gratum faciens et gratia virtutum et gratia sacramentalis. — Biel lib. IV. dist. 2. qu. 1. art. 3. dub. 2. Sequitur, quod est una et eadem gratia specie in omnibus habentibus gratiam, sive illa sit infusa per sacramentorum participationem, sive per merita acquisita, sive etiam sine utrisque gratuite infusa nulla suscipientis dispositione praevie, licet non eadem numero neque intensione et gradu.

198) Biel l. l.: Gratiac distinguuntur tantum ratione et non re nec essentia propter comparationem diversam ad diversos effectus, quia gratia sacramenta lis dicitur, in quantum ordinatur ad sanandum animam a morbo peecati vel ad sanitatem conservandam vel augendam, gratia virtutum dicitur, in quantum ordinatur ad bene operandum. Est tamen in re idem habitus, quo anima sanatur per sui justificationem et dirigitur ad meritorimoperationem.

199) Biel l.l.: Gratia identificatur charitati, sicut et potentiae animae ipei ejus essentiae. Unde patet, quod gratia est virtus non quaelibet, sed charitas. Est etiam donum, quia sapientia. Patet secundo, quod gratia realiter distinguitur a caeteris virtutibus et donis, sicut charitas realiter distinguitur a caeteris donis et virtutibus, fide scilicet et spe acaliis virtutibus cardinalibus, quia omnes caeterae virtutes possunt esse informes et esse sine charitate, licet non e converso. Unde dicitur gratia virtutum, quia est forma vel causa earum. Patet tertio, quod sicut charitas est species specialissima, ita et gratia gratum faciens. — Illa itaque gratia dicitur forma virtutum, quia reddit earum opera deo grata. Est etiam quandoque causa mediata virtutum, quia inclinat ad actus omnium

andern Seite unterscheiden 197). Dieselbe Gnade wird nur verschieden benannt je nach der besonderen Art, in welcher dieselbe erlangt, und nach ber Berschiedenbeit bes 3weckes, ju bem sie gegeben wird. Sie heißt nämlich fakramentliche Gnade, sofern sie durch Sakramente vermittelt und' bazu bestimmt ift, die Seele von der Krankheit der Sünde zu heilen ober die Gesundheit zu erhalten und zu fräftigen, da= gegen beißt diefelbe: Gnabe ber Tugenben, fofern fie durch Berbienste vermittelt und bazu bestimmt ist, auf die Handlungsweise bes Menschen einen Einfluß auszunben 198). Dieselbe Gnade ist wirkfam in allen einzelnen Tugenten. Denn bie Gnade ift identisch mit ber Liebe 199), wenn auch beide Ausbrücke nicht geradezu gleichbedeutend find, und mit einander vertauscht werden können 20"). Die Liebe ift aber bie Form und Ursache aller anderen Tugenden. Ebenso ist es biefelbe Gnade, welche in allen einzelnen Saframenten fich erweift, wenn sie auch burch bie verschiedenen Sakramente zu verschiedenen Zwecken gegeben wird 201). Von einer Verschiedenheit der fakrament=

virtutum, quatenus fiant finaliter propter deum, ex quorum actuum frequentatione generatur virtus.

201) Biel l. l. art. 3. dub. 2: In uno homine est una gratia totalis gratum finitens et non plures distinctae. Nam gratiae est gratificare naturam et ordinare in finem. Unius autem hominis una est natura, unus autem finis ultimus et per consequens una gratia, licet illa propter diversas operationes diversa sortiatur nomina. — Ideo, licet fides, spes et charitas sunt tres habitus distincti, est tamen una gratia, quae est charitas, quibus spes et fides formantur. Similiter est cadem gratia in infantibus et adultis, licet in adultis inclinet ad opera meritoria et non in infantibus, non propter defectum gratiae, sed usus rationis. Sie est eadem gratia omnium sacramentorum, licet gratia baptismalis et poenitentiae justificent impium, non autem caeterorum sacramentorum, quia gratia baptismalis et poenitentiae non praesupponunt aliam gratiam praeviam in baptizato et poenitente, sicut gratiae aliorum sacramentorum, et possunt infundi ei, qui fuit injustus et per infusionem fit justus. Quod non est ita in caeteris sacramentis,

<sup>200)</sup> Biel lib. II. dist. 26. qu. un. art. 2. concl. 4: Gratum faciens gratia ab infusa charitate est realiter indistincta. - Verum licet idem sint realiter charitas et gratia, quia codem habitu, quo spiritus sanctus inhabitat animam, voluntas inclinatur ad suum finem super omnia diligendum, non tamen sunt termini synonymi, quia habitus ille dicitur charitas, quia eo habet voluntas deum charum, gratia, quia deus habet ipsam sibi gratam et acceptam. Differunt ergo in connotato, quia charitas connotat deum in ratione diligibilis, gratia connotat deum ut gratum habentem sive acceptantem et ita ut diligentem. Substractive vero idem significant, quia cundem habitum infusum, quo habens diligit deum et propter quem deus acceptat habentem tanquam vita acterna dignum. Item gratia non dicit perfectionem simpliciter sieut charitas, quia gratia non dicit quodcunque, propter quod deus diligit et acceptat aliquid, sed illud, propter quod dens acceptat hominem sive rationalem creaturam tanquam dignam vita acterna a dignitate, quae est correspondentia meriti ad praemium, et ita imperfectionem ponit in digno, scilicet quod non est per se beatus naturaliter, sed per aliquod tanquam principium meriti superadditum. Charitas vero dicit perfectionem simpliciter, sicut sapientia vel bonitas. Unde in deo est charitas, qua formaliter diligit, non autem gratia. Ex quo sequitur, quod non sunt termini convertibiles, quia omnis gratia est charitas et non e converso.

lichen Gnade von der Gnade der Tugenden kann man nur dann reben, wenn man jene nach ihrer absoluten Seite ins Auge faßt, d. h. wenn man unter ihr nicht etwas dem Menschen Mitgetheiltes, sondern etwas in Gott Seiendes versteht, nämlich den gnädigen Willen Gottes selbst, welcher gemäß dem von Gott geschlossen Bertrage die sakramentliche Handlung begleitet, und in der Seele des Empfängers wirkt. Dieser ist allerdings von der Gnade der Tugenden verschieden zu nennen, sofern derselbe Wirkungen hervorruft, welche von der Liebe nicht hervorgerufen werden und überhaupt ohne sie zu Stande kommen können 203).

# B. Verhältniß der verschiedenen Sakramente zu einander finsichtlich der Gnadenwirkung.

Sämmtliche neutestamentliche Saframente find nach ber Lehre ber Scholastifter, wenn man die Gnadenwirkung derselben ins Auge faßt, in gewisser Beziehung einander gleich, in anderer dagegen auch wieder sehr verschieden von einander.

Einander gleich sind sie in doppelter Hinsicht: 1. sofern alle ohne Unterschied <sup>203</sup>) eine negative und eine positive Gnadenwirtung hervorzurussen, nämlich a) den durch die Sünde bewirkten Schaden zu heilen, b) die Seele mit höheren Kräften auszurüften <sup>204</sup>), also einerseits Heilmittel gegen die Sünde und den durch sie bewirkten Schaden zu sein, andererseits die Seele des Menschen ihrer Bollendung entgegenzussühren bestimmt sind; 2. sofern sie sowohl ex opere operate, als auch ex opere operante Gnade mittheilen, d. h. sofern sie nicht

203) Doch wurde von Manchen die Ehe ausgenommen, und gelehrt, daß dieft nicht eine positive Gnade mittheile, sondern nur remedium contra peccatum sei. So Alanus ab Insulis, de side cathol. lib. I. c. 65. — Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 9. c. 1. cf. Albert. M. dist. 26. art. 14. — Guil. Cadurc. 1. 1. p. 718. — Durand. dist. 26. qu. 3.

204) Thom. Aquin. qu. 61. art. 5. qu. 63. art. 1: Sacramenta novae legis ad duo ordinantur, videlicet ad remedium contra peccata et ad perficiendum animam in his, quae pertinent ad cultum dei secundum ritum christianae vitae. qu. 65. art. 1. — Biel lib. IV. dist. 1: qu. 4. art. 1. not. 2: Duo sunt effectus sacramentorum, sc. remissio peccati et collatio gratiae.

•

quae non conferunt primam gratiam, sed pracexistentem augmentant. Sic etian eadem est gratia data patribus ante incarnationem et data nobis post domini passionem etc.

<sup>202)</sup> Occam, sentt. lib. IV. qu. 9: Dico, quod duplex est gratia: una est qualitas absoluta informans animam, alia est gratia gratuita dei voluntas, quae coëxistit sacramentis ex pactione divina et aliquid efficit in anima. In Bezag auf bie lettere fagt Occam: Dico, quod gratia sacramentalis differt a gratia virtutum, quia aliquis effectus correspondet gratiae sacramentali, hoc est voluntati divinae respectu recipientis sacramentum, quae non convenit caritati secundum se.... nam talis gratia coexistens in sacramento liberat recipientem ab omni culpa et poena simpliciter, et tamen hoc non oportet fieri per gratiam informantem.

bloß die Gnade mittheilen, welche den Sakramenten als solchen eigenthümlich ist, und baher allen Empfängern, welche überhaupt der Gnadenwirkung theilhaftig werden, in gleicher Weise zu Theil wird, sondern außerdem auch noch eine Gnade, welche zwar streng genommen nicht als sakramentliche bezeichnet werden kann, aber doch die sakramentliche regelmäßig begleitet, die, welche in der Würdigkeit des Empfängers ihre Ursache hat und daher dem jedes Mal vorhandenen Maße dieser Bürdigkeit entspricht 205).

Dagegen ist in anderer Hinsicht die Gnadenwirkung ber einzelnen Sakramente nach der Lehre der Scholastik eine schr verschiedene 206), und wir wollen daher jetzt die Frage beantworten, wie man nach dieser Seite das Verhältniß der verschiedenen Sakramente zu einander angeschen habe. Die Ansichten sind hierüber nicht überall vollkommen gleich.

1. Nach einer ziemlich weit verbreiteten Ansicht stehen die verschiedenen Sakramente zu einander in demselben Berhältniß, in welchem die in der Menschheit herrschenden Hauptsünden (vitia capitalia) zu einander stehen, indem jedes einzelne Sakrament gegen je eine dieser Sünden speciell gerichtet ist. So ist nach Albert dem Großen 207) die Tause speciell gerichtet gegen die Hoffart, die Eucharistie gegen den Neid, die Confirmation gegen die Trägheit, die letzte Delung gegen den Zorn, die Ordination gegen die Habsucht, die Busse gegen die Genußsucht, die Ebe gegen die Wollust. Rehnlich urtheilte auch Berthold von Chiemse 208), nur daß er

...

<sup>205)</sup> Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 8. — Scot. (Op. Paris.) lib. IV. dist 1. qu. 4. schol. 4: In sacramento datur duplex gratia, una virtute sacramenti, alia ratione boni motus interioris, si nisit in susceptione sacramenti. — Antonini Summ. theol. P. III. tit. 14. c. 11. §. 3: Sacramenta N. L. per se quidem ex oppere operato, sed per accidens ex opere operante sicut causa sine qua non in adulto gratiam conferunt. — Biel dist. 4. qu. 2. art. 2. concl. 4: Sacramentum confert gratiam ex opere operato — quod super gratiam dispositioni suscipientis correspondentem gradum gratiae addit praecise correspondentem sacramenti perceptioni. — dist 23. qu. 2. art. 2. prop. 2: Cuilibet adulto digne suscipienti saeramentum aliquod N. L. duplex confertur gratia, una correspondents operi operanti, alia operi operato.

<sup>206)</sup> Thom. Aquin. Summ. qu. 73. art 1: Sacramenta N. T. ordinantur ad speciales gratiae effectus. — Sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 2. art. 2: Sacramentales gratiae adinvicem distinctae sunt secundum distinctionem eorum, ad quae ordinantur, sicut et virtutes, quanvis earum distinction non ita appareat, sicut distinctio virtutum, quia earum effectus non sunt ita manifesti, sicut effectus virtutum. — Petr. Palud. dist. 2. qu. 3: In quolibet sacramento datur aliquod speciale remedium contra aliquem specialem defectum. — Cf. Melch. Cani († 1560) de locis theolog. lib. XII. c. 12: Considerandum videtur, sanguinem Christi in omnibus quidem sacramentis operari, sed in singulis suum cuique proprium effectum edere juxta cujusque peculiarem et significationem et naturam.

<sup>207)</sup> Lib. IV. dist. 2. art. 1. 208) L. l. 58, 8. 414.

gegen ben Beiz die Confirmation, gegen die Trägheit die letzte Delung, gegen ben Born die Ordination eingesett fein ließ.

2. Nicht minder verbreitet war die Anficht, daß bie verschiedenen Sakramente in demselben Berhältniß zu einander stehen, in welchem bie in ber Menschheit vorhandenen Mängel überhaupt, indem jedes einzelne Saframent bazu bestimmt fei, einen biefer Mängel aufzuheben. In der näheren Bestimmung diefer Mängel und ber Angabe, welches Sakrament gegen jeden unter ihnen gerichtet fei, wich man jedoch von einander ab. So sagten Einige: die Taufe sei gerichtet gegen bie Erbfünde, bie Bufe gegen bie Tobfünden, bie lette Delung gegen die läßlichen Sünden, die Ordination gegen die ignorantia ober gegen die Schwierigkeit, zwischen Gut und Boje zu unterscheiden, die Confirmation gegen die impotentia ober gegen die Schwierigkeit, im Guten fortzuschreiten, die Ebe gegen die concupiscentia ober gegen die Schwierigkeit, den Lüften des Fleisches Widerstand zu leiften, endlich bie Eucharistie gegen die malitia ober inclinatio ad malum in voluntate oder gegen die Schwierigkeit, den Bersuchunger zu widerstehen 209). Andere fagten mit Alexander von Hales: fun Satramente feien gerichtet gegen bie Mängel, welche fich in ben einzelnen Individuen, zwei bagegen gegen die Mängel, welche fich im Ganzen ber Kirche finden. Von jenen sei die Taufe gerichtet gegen die oulpa originalis, die Buße gegen die culpa artualis, die Confirmation gegen bie poena contracta in ingrediente ad vitam sc. pronitas ad malum, quae contrahitur cum peccato, die Eucharistie gegen die poena in ingrediente, quam accipit ex actualibus sc. infirmitas ad recidimm, die lette Delung gegen die poena in egrediente sc. infirmitas mentis et corporis. Bon diesen sei die Ordination gegen den geistlichen Mangel (ad multiplicationem spiritualem), die Che gegen den leiblichen Mangel gerichtet 210). Noch Andere sagten mit Thomas Uquin: die Taufe fei gerichtet gegen des Nicht=Borhandenfein geiftlichen Lebens, die Confirmation gegen die Schwäche des Beiftes bei den jüngft zu geiftlichem Leben Geborenen, bie Euchariftie gegen die Neigung zum Sündigen, die Buße gegen bie thatsächlich nach ber Taufe begangenen Sünden, bie lette Delung gegen die Ueberreste der Sünden, d. h. diejenigen,

<sup>209)</sup> Alex. Hales. qu. 8. membr. 7. art. 2. - Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 5. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

<sup>210)</sup> Alex. Hales. l. l. 211) Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 1.

<sup>212)</sup> So J. B. Alexander Halcs. qu. 8. membr. 7. art. 2. - Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 5. - Berthold von Chiemsee 1. 1. nut vaß vie beiden Lesteren die lette Delung nicht zur Tapferkeit, fondern zur Beharrs

welche entweder aus Nachlässigkeit oder aus Unwissenheit durch die Buße nicht vollständig getilgt worden seien, die Ordination gegen den im Ganzen der Kirche vorhandenen Mangel an Ordnung, die Ehe endlich theils gegen die fleischlichen Begierden des Ein= zelnen theils gegen die Unvollständigkeit der Gesammtzahl, welche fortwährend durch das Sterben der Einzelnen bewirkt werde<sup>211</sup>).

3. Nicht Wenige gingen von ber Ansicht aus, daß jedes einzelne Sakrament die Bestimmung habe, eine einzelne bestimmte Tugend zu unterstützen, und daß taher die Sakramente hinsichtlich ihrer Wirkung in demselben Verhältniß zu einander stehen, in welchem die verschiedenen Tugenden. Gewöhnlich nahm man dann an, daß die Taufe in Beziehung stehe zum Glauben, die Confirmation zur Hoffnung, die Eucharistie zur Liebe, die Buse zur Gerechtigkeit, die Ordination zur Klugheit, die Ehe zur Enthaltsamkeit, die letzte Delung zur Tapferkeit<sup>213</sup>).

4. Eine Berschiedenheit sah man ferner barin, daß, während man von ber Boraussezung ausging, daß alle Satramente mit einander gemein haben, Mittel zu fein, welche bie herstellung ber geiftlichen Besundheit bezwecken, man boch von den verschiedenen Sakramenten bieß in verschiedenem Sinne glaubte annehmen zu müssen. So lehrte Bonaventura: die Taufe, Buße und lette Delung feien medicinae curativae, und zwar die Taufe, indem sie auf ein Mal und voll= ftändig, bie Buge, indem fie hinfictlich ber Strafe nur allmählig, hinsichtlich ber Rrankheit zwar ebenso wie die Taufe auf einmal, aber nur unvollständig beile, da sich ihre Heilung nur auf die morbi letales beziehe, die lette Delung, indem sie zwar auch auf ein Mal, aber ebenfalls nur unvollständig heile, ba fich ihre Heilung nur auf die morbi leviores, nämlich die läßlichen Sünden, beziehe. Dagegen sei die Confirmation medicina conserrativa, die Ehe medicina praeservativa, die Ordination medicina meliorativa. Endlich die Eucharistie vereinige Alles diek zusammen in fich, sei also Universalheilmittel<sup>213</sup>). Ganz ebenso hatte sich schon vorber Bilhelm von Aurerre ausgesprochen, nur mit bem Unterschiede, bag er die lette Delung nicht als medicina curativa, sondern aleich ber Ordination als moliorativa bezeichnet hatte (securiorem enim

Lichfeit (perseverantia, quae est fortitudinis complementum) in Bezichung segen. Dagegen weichen Albert. M. dist. 2. art. 1. Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 1. Durand. dist. 2. qu. 2. Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1. barin ab, baß fie bie Confirmation und lette Delung mit einander vertauschen, jene zur Stärfung der Tapferkeit, diese zur Stärfung ber hoffnung bestimmt sein lassen.

<sup>213)</sup> Bonavent. 1. 1.

reddit, sagt er, hominem et in meliori statu ponit)<sup>214</sup>), während nach Gabriel Biel die sämmtlichen vier zuletzt genannten Sakramente das Gemeinsame haben, medicinae praeservativae zu sein <sup>215</sup>).

5. Ferner lehrte man, daß die Sakramente auch badurch von einander verschieden seien, daß sie für verschiedene Zustände im geistlichen Leben des Menschen bestimmt seien. So sei die Tause bestimmt für die, welche als Streiter Christi in den Rampf mit der Welt und Sünde eintreten wollen, die Consirmation für die, welche nitten in diesem Rampse darin stehen, und der Stärlung und Ermuthigung bedürfen, die Eucharistie für die, welche sich erholen wollen, um neue Kräfte zu sammeln, die Buße für die, welche verwundet worden und der Heilung ihrer Bunden bedürfen, die Ordination für die, welche die übrigen Krieger theils bedienen theils besehligen, die letzte Oelung für die, welche ausgedient haben und den Rampf zu verlassen im Begriff sein, endlich die Che habe die Bestimmung, die aus dem Rampse Ausgetretenen durch Sammlung von Rekruten zu ersetzen und so die Zahl der Krieger immer von Neuem zu ergänzen<sup>216</sup>).

6. Wenn ferner alle Sakramente ohne Unterschied bazu bestimmt feien, das geiftliche Leben des Menschen seiner Bollendung entgegen zuführen, so trage boch jedes einzelne Sakrament etwas besonderes bei, um die Erreichung dieses Bieles herbeizuführen. Und zwar feien fünf Sakramente bazu bestimmt, bas geiftliche Leben bes Einzelnen, zwei, bas Leben der Gesammtheit in verschiedenen Beziehungen zu vollenden. Bon ben fünf ersteren wirke nämlich bie Taufe bie Geburt bes Einzelnen zum geiftlichen Leben, die Confirmation bas Bachsthum, die Eucharistie die Erhaltung des geiftlichen Lebens burch Nahrung, die Buße und letzte Delung seien aber dazu bestimmt, die Störungen in der Entwickelung des geistlichen Lebens zu beseitigen, nämlich die Buße, um die möglicher Weise eingetretenen Krankheiten zu beilen, bie lette Delung, um ben burch bie Rrankheit geschwächten Organismus nach gefcebener Beilung zur urfprünglichen Rräftigkeit zurudzuführen. Bas aber bie zur Bollendung bes Lebens ber Gefammt-

<sup>214)</sup> Lib. IV. tr. 3.

<sup>215)</sup> Dist. 1. qu. 2. art. 1. not. 3.

<sup>216)</sup> So der Verf. der Schrift de caerimoniis, sacram., offic. et observ. eccl. lib. I. c. 12. — Albert. M. l. l. — Bonavent. l. l. — Guil. Cadurc. L l. p. 680.

<sup>217)</sup> Thom. Aqu. Summ. l. l. — Durand. l. l. – Concil. Florent. decret. pro Armen. — Raymund. de Sabunde theol. natur. tit. 281 sqq. — Biel l. l. — Cat. Roman. P. II. c. 1. qu. 12.

beit bestimmten beiden Sakramente betrifft, fo diene die Ordination bagu, ber Gesammtheit folche Bersonen zu geben, welche fie in geift= licher Hinsicht regieren und in Eintracht erhalten, weil obne folche Leitung bas geiftliche Leben ber Gefammtheit wie ber Einzelnen nicht gedeihen könnte, die Ebe aber biene bazu, die Gesammtheit felbft immer von Neuem zu vervollständigen 217).

7. Endlich hob man hervor, daß die Saframente auch dadurch ver= schieden feien, daß fie das chriftliche Leben entweder als etwas Neues in's Dafein rufen (constituunt hominem in esse spirituali), ober bas bereits vorhandene nur fördern und zur Bollendung bringen. In Diefer Hinsicht stellte man die Taufe und Buße fämmtlichen übrigen Satramenten gegenüber, indem man lehrte, daß jene beiden, und zwar fie nur allein gratiam primam mittheilen, b. h. daß fie das Nichtvorhandenfein criftlichen Lebens zur Voraussetzung und die Bestimmung haben, folches Leben erst zu gründen, die Taufe nämlich ba, wo es überhaupt noch nicht vorhanden gewesen, die Buße da, wo es zwar vorhanden gewesen, aber durch die Sünde des Menschen wieder verloren gegangen fei, während die übrigen fünf Satramente gratiam secundam mittheilen, b. h. ftets an eine bereits vorhandene Gnade anknüpfen, alfo ein gemiffes Maß des christlichen Lebens zu ihrer nothwendigen Boraussegung haben und bestimmt feien, diefes burch neue Gnade, welche fie selbst vermitteln, nur zu fördern und zu vollenden 218).

C. Nähere Bestimmung der Enadenwirkung der einzelnen Sakramente.

## 1. Die Laufe.

Die Taufe ist nach der Lehre der Scholastik das Sakrament, mittels beisen ber Mensch von den Folgen des Sündenfalles geheilt, also bie Sünde sammt ihren Folgen in ihm getilgt (medicina curativa, quae curat simul et totaliter) 219), bagegen ein neues geiftiges Leben aearündet wird (sacramentum regenerationis) 220). Da die Ursache aller Sünde der Stolz, die hauptfolge des Sündenfalles aber die Erbfünde ift, so ift die Taufe einerseits gegen den Stolz 221), andererseits gegen bie Erbfünde 222) vorzugsweise gerichtet. Da aber bas neue geiftige Leben feine Burgel im Glauben bat, fo ift von ben verschie-

<sup>218)</sup> Biel lib. II. dist. 26. qu. un. art. 3. dub. 2. lib. IV. dist. 7. qu. un. art. 3. dub. 6. dist. 26. qu. un. art. 3. dub. 2.

<sup>219)</sup> Bergl. Anm. 213-215. 220) Bergl. Anm. 217. - Außerdem Petr. Lomb. dist. 3. L.: Causa institutionis baptismi est innovatio mentis: ut homo, qui per peccatum vetus fuerat, per gratiam baptismi renovetur. - Durand. dist. 4. qu. 2. §. 4: Baptismus est sacramentum, per quod regeneramur in spiritualem vitam.

<sup>221)</sup> Bergl. Anm. 207 u. 208. 222) Bergl. Anm. 209.

#### Eilfter Abschnitt.

benen Tugenden es vorzugsweise ber Glaube<sup>223</sup>), der durch die Taufe hervorgerusen und gefördert wird. Mit der Tause beginnt der Mensch eine ganz neue Laufbahn, die er während seines weiteren Lebens immer weiter zu versolgen hat, die Laufbahn eines Kriegers Christi (sacramontum intrantium)<sup>224</sup>). Hiernach ist die Wirkung der Tause sowohl eine negative als eine positive<sup>225</sup>). Näher ist dieselbe folgende:

### a. Die negative Birfung.

Diefelbe besteht im Allgemeinen darin, daß die gesammte Sünde mit allen ihren Folgen, welche die Tause in dem Menschen vorfindet, in ihm getilgt wird <sup>226</sup>), aber auch nur diese, nicht zugleich die Sünde, die der Mensch nach ter Tause begeht <sup>227</sup>). Wie nun die Sünde im Menschen in einer breisachen Beise sich äußert a. in der Sündenschuld,  $\beta$ . in der Sündenstrafe,  $\gamma$ . in der Concupiscenz, b. h. in dem Misverhältniß der im Menschen vorhandenen Triebe, welches sortwährend zu einzelnen Thatsünden reizt (fomes peccati), so zeigt sich auch

223) Bergl. Anm. 212. 224) Bergl. Anm. 216.

226) Biel dist. 4. qu. 1. art. 2. concl. 1: Licet gratia baptismalis sit ineipientium et ita imperfecta quantum ad habilitandum ad bonum, tamen quantum ad liberandum a malo habet vim gratiae perfectissimac, et hoc ex divina ordinatione, qui per illud sacramentum tanquam per remedium perfectum vult omnia peccata delere et perfectam innocentiam restituere.

227) Guil. A ltissiod. lib. IV. tr. 3. c. 2: Baptismus non est institutus ad delendum omnia peccata futura, sed tantum practerita et praesentia. — Albert. M. dist. 4. art. 4: Virtute baptismatis non delentur in isto nisi quae usque ad horam baptismi commiserit, sed virtute pocnitentiae delentur sequentia. — Baptismus delet quicquid invenit.

228) Albert. M. dist. 4. art. 10: Actus gratiae baptismalis est deletio universalis culpae. — Biel l. l. art. 2. concl. 1: Effectus baptismi in suscipiente eum non indigne est universalis remissio culpae.

229) Petr. Lomb. lib. II. dist. 32. A. B. — Guil. Altiss. lib. IV. tr. 3. c. 6. qu. 2. — Thom. Aqu. Summ. P. II. qu. 81. art. 3: Peccatum originale per baptismum aufortur reatu. — Biel 1. 1. art. 1. not. 1. art. 2. concl. 1. — Concil. Trid. sess. V. 5: Per Jesu Christi domini nostri gratiam, quae in baptismate confortur, reatus originalis peccati remittitur. — Cat. Rom. P. II. c. 2. qu. 31.

230) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 2. art. 1: Cum baptismus sit regeneratio in vitam spiritualem, omne quod est vitae spirituali contrarium, quod seil. cum gratia stare non potest, quae est spiritualis vitae principium, per baptismum tollitur et ideo baptismus delet et originalem et actualem culpam mortalem et, quantum est de se, etiam venialem, quae disponit ad privationem gratiae, quamvis quandoque culpa venialis remaneat post baptismum mortali remota propter indispositionem recipientis baptismum. — Quantum est de se, baptismus tollit omnem culpam originalem et actualem, non so-

334

<sup>225)</sup> Petr. Lomb. l. l.: Renovatio fit depositione vitiorum et collatione vir tutum. Sic enim fit quisque novus homo, cum abolitis peccatis ornatur virtutibus. Abolitio peccatorum pellit foeditatem. Appositio virtutum affert decorem, et hace est res hujus sacramenti, scil. interior munditia. — Biel dist. 4. qu. 1. art. 1. not. 1: Effectus quidam respiciunt remotionem mali, quidam collation nem boni.

bie negative Birtung ber Taufe als eine breifache. Sie besteht nämlich a. barin, daß fie alle Sündenschuld, die fie in dem Menschen vorfindet, tilgt 228), und zwar zunächft die Schuld ber Erbfünde 229), welche sich in Allen ohne Ausnahme findet, welche getauft werden, in ben Kindern ebenso, wie in ben Erwachsenen, sobann aber auch die Schuld der Thatfünden, sowohl der mortalia als ver venialia 280), welche nur in denen, welche in reiferem Alter getauft werden, sich vor= findet, B. barin, baß fie von ben Sündenstrafen bie gefammte ewige Strafe, und zwar sowohl die durch die Erbfünde, als die burch Thatfünden zugezogene, Die zeitlichen Strafen aber wenig= stens zum Theil, nämlich die poenae satis/actoriae, d. h. die zur Tilgung ber Thatfünden frei auferlegten, wie Fasten, Nachtwachen, Bebete, Rasteiungen des Rörpers aufhebt, während die natürlichen Strafen ber Erbfünde (poenalitates praesentis vitae), wie Hunger, Durft, Krankheit, das ganze Elend biefes Lebens fammt dem zeitlichen Tod noch zurückbleiben 231), 7. darin, daß sie das Mißverhältniß der

lum mortalem, sed venialem, quae quanvis non coutrarietur gratiae simpliciter, contrariatur tamen gratiae baptismali, quae debet esse perfecta ratione novitatis vitae. Sed potest impediri effectus ejus ex parte recipientis, si sit indispositus. — Peccatum veniale, quod in actu vel in proposito est — impedit effectum baptismi quantum ad remissionem illius venialis. — Durand. dist. 4. qu. 2. §. 4. 5.

<sup>231)</sup> Petr. Lomb. dist. 4. F.: Exteriores satisfactiones et afflictiones, sc. sordes poenitentium' ibi dimittuntur. - Cum vero in baptismo peccatum delcatur et satisfactio exterior non imputetur, quaeritur, cur poenalitas, cui pro peccato addicti sumus, non tollatur. Hoc ideo tradunt fieri sancti, quia, si a poena homines per baptismum liberarentur, ipsam putarent baptismi praemium pretium, non acternum regnum. Ideo soluto reatu peccati temporalis poena tamen manet, ut illa vita studiosius quaeratur, quae erit a poenis omnibus aliena. Ideo etiam manet, ut sit fideli et certandi materia et vincendi occasio, qui non vinceret, si non pugnaret, nec pugnaret, si in baptismo fieret immortalis. - Guil. Altissiod. tr. 3. c. 6. qu. 2: Duplex est poena peccati. Est ci quaedam poena, quae essentialiter et per se facit pecestum, sc. subtractio gratiae et amaritudo cordis et tristitia, quae est ex amissione dulcedinis dei. Et alia est pocna inflicta a deo pro peccato. Primam igitur pocnam aufert gratia totaliter, secundam non nisi quantum judicat deus auferendo. Et propter hoc baptismus non aufert mortem corporalem et alias poenas, quas deus infligit pro peccato. Immo remanent post baptismum quinque de causis: Prima est humiliatio, seil. ut per miseriam humilictur, qui per superbiam cecidit; secunda est incussio timoris: ut homo intendens erudeli-tatem sive severitatem virgae domini caveat sibi a gladio i. e. a poena inferni, quae in infinitum crudelior est virga; tertia causa est stimulatio: ut hominem quasi vinctum trahat dominus ad se; quarta est: ut homo ante se videns hujus vitae miseriam conctur quaerere meliorem; quinta est: ne homines magis appeterent baptizari propter vitam corporalem, quanı propter vitam spiritualem. — Albert. M. dist. 4. art. 11: Non potest tolli tota poenalitas in hac vita, nec iste potest esse effectus sacramenti, sed potius est effectus gloriac. - Thom. Aqu. 1.1.: Baptismus hoc ab homine tollit, quod ex corruptione naturae in persona redundabat, et propter hoc ipsam infectionem culpae, prout afficit personam et poenam illam, quae actum personae privabat, scil. carentiam visionis divinae,

### Eilfter Abschnitt.

in dem Menschen vorhandenen Triebe (inordinatio partium inferiorum animae et ipsius corporis oder den somes peccati, concupiscentia) zwar nicht ganz hinwegnimmt, aber doch mäßigt, die Kraft der Concupiscenz vervingert, so daß der Mensch ihren Reizungen zu widerstehen im Stande ist und sie sortan nicht mehr den Charakter der Sünde hat <sup>232</sup>).

#### b. Die positive Birtung.

Diese besteht im Allgemeinen darin, daß dem Menschen die gratia operans et cooperans mitgetheilt, oder, falls diese schon in ihm vor-

baptismus aufert. Sed non aufert -- poenas, quae consequuntur principia naturae destitutae gratia innocentiae primi status, cujusmodi sunt rebellio carnis ad spiritum, mors et hujusmodi poenalitates, quae consequentur ex hoc ipso, quod homo ex contrariis compositus est et quantum ad corpus et quantum ad animam quodammodo, scilicet quantum ad appetitum sensus et intellectus. Sed per gratiam baptismalem efficitur, ut hae poenae remanentes non dominentur in personam, sed magis ei subjiciantur et in utilitatem ipsius cedant, in quantum sunt materia virtutis et occasio humilitatis et exercitii. Cf. lib. II. dist. 32. qu. 1. art.2 - Durand. dist. 4. qu. 3. §. 4: Per baptismum tollitur omnis poena per se de bita cuicunque peccato quantum ad forum dei et ecclesiae, non autem quanta ad forum mundanum. - §. 9: Per baptismum tollitur omnis poena originalis peccati, quae est poena ejus per se, sicut privatio gratiae in praesenti et carentis gloriae in futuro. Poena autem, quae debetur originali peccato per ascidens, non tollitur, ut est fames, sitis, passibilitas corporis et hujusmodi, quia ista sunt a natura per se, licet sint a peccato originali sicut a causa removente prohibens, quia peccatum originale tollit justitiam originalem, quae impediebat istos defectus in esse naturae, nec fuit conveniens, ut isti defectus in praesenti vita auferrentur. - Biel l. l. art. 2. concl. 2: Baptismus rite susceptus remittit omnem poenam aeternam originali et actuali debitam, et temporalem pro actuali peccato ut tali satisfactoriam. — Poena temporalis inflicta originali, quae facta est velut naturalis homini, miseria scilicet et mortalitas praesentis vitac, manet et per baptismum non aufertur, nec in exteriori homine nec interiori. - Licet baptismus non tollat temporalem poenam pro originali omnibus inflictam, remittit tamen omnem poenam satisfactoriam pro peccatis actualibus commissis. - Cat. Rom. P. II. c. 2. qu. 33 -- 36.

232) Petr. Lomb. lib. II. dist. 32. A: Licct remaneat concupiscentia post baptismum, non tamen dominatur et regnat sicut ante, immo per gratiam baptismi mitigatur et minuitur, ut post dominari non valeat, nisi quis reddat vires hosti eundo post concupiscentias. Nec post baptismum remanet ad reatum, quia non imputatur in peccatum, sed tantum poena peccati est, ante baptimum vero poena est et culpa. - B: Per gratiam baptismi vitium concupiscentiae debilitatur atque extenuatur, ita ut jam non regnet, misi consensu reddantur ei vires, quia et reatus ipsius solvitur. — Guil Altisa lib. II. tr. 27. c. 2: Fomes est peccatum originale. Et dicimus, quod fomes deletur in baptismo non in quantum est fomes, sed in quantum est peccatum. Sicut fides formata facit dignum vita aeterna in intensione, in qua formata est, sed adveniente peccato mortali non facit dignum vita aeterna, licet eadem remaneat, quia non remanet in cadem intensione, ita fomes peccati ante baptismum facit dignum morte aeterna, sed quia in baptismo debilitatur et remittitur, ideo post baptismum non facit dignum morte aeterna, nec est peccatum, sicut fides informis non est vera virtus; et est macula ante baptismumpost baptismum autem est signum, quod sumus filii Adae, et quodammodo macula in anima inseparabilis. - Albert. M. lib. II. dist. 32. art. 1: Quoddam est mahanden ift, gemehrt wird <sup>233</sup>). Doch war man barüber nicht einig, ob Allen, welche die Taufe würdig empfangen, ohne Ausnahme solche positive Gnade zu Theil werde, oder nur den Erwachsenen. Die Einen, wie z. B. Betrus Lombardus <sup>234</sup>), glaubten, daß das Letztere der Fall sei, während die Meisten, wenn auch unter verschiedenen Modificationen, sich zu der entgegengesetzten Ansicht bekannten: daß nämlich auch den Kindern mittels der Taufe dieselbe zu Theil werde <sup>235</sup>). Näher sah man diese positive Wirkung in Folgendem:  $\alpha$ . Man nahm an, daß burch die Taufgnade der Gottlose und Sünder zu einem Gerechten, ber bereits Gerechtsfertigte aber noch höherer Gerechtigkeit theilhaftig

tariale in originali et quoddam formale. Materiale remanet in baptizato, formale autem non, sc. carentia debitae justitiae, quia non exigitur a baptizato justitia, quam perdidit in Ada, quia recuperavit eam per justitiam Christi sive per baptismum, ex quo fuit institutus, sive per sacrificia et fidem et circumcisionem, antequam esset baptismus institutus. - lib. IV. dist. 4. art. 11: Fomes manens in carne non manet in cadem vi infectionis animae, cujus ipse est subjectum. - Thom. Aquin. 1. 1.: Baptismus non aufert actu infectionem, prout afficit personam, quod patet ex hoc, quod baptizatus per actum naturae originale transmittit in prolem. — lib. II. dist. 32. qu. 1. art. 1: Illa dispositio ad malum, quae fomes et concupiscentia dicitur, non ex toto tollitur, quia illa dispositio sequitur conditionem naturae, baptismus autem non purgat naturam, nisi quantum pertinet ad infectionem personae, et ideo illa dispositio ex toto non tollitur usque ad statum beatitudinis, quo perfecte curabitur, sed tamen dispositio illa per baptismum minuitur, in quantum gratia, quam quis in baptismo consequitur in contrarium inclinat ei, ad quod fonces disponebat, et ita virtus foni-tis in nobis minuitur per auxilium gratiae. Cf. Summ. P. II. qu. 81. art. 3. — Durand. lib. II. dist. 32. qu. 1. §. 7. - Biel l. l. concl. 3: Quamvis baptismus fomitem peccati in rite baptizato non penitus extinguat, ipsum tamen minuit et remittit. - In baptismo quamvis flat plena remissio peccatorum, nondam tamen plena est novitas et mutatio perfecta, quia adhuc remanet cor-raptio, non solum in corpore, sed etiam in animo. — Fomes dicitur diminui non quantum ad ejus essentiam, sed quantum ad effectum. — Concil. Trident. sess. V. de pecc. orig. §. 5: Manere autem in baptizatis con-cupiscentiam vel fomitem, hace sancta synodus factur et sentit, quae cum ad agonem relicta sit, nocere non consentientibus, viriliter per Christi Jesu gratiam repugnantibus non valet, quin imo "qui legitime certaverit, coronabitur." Hanc concupiscentiam, quam aliquando apostolus peccatum appellat, sancta synodus declarat, ecclesiam catholicam numquam intellexisse peccatum appellari, quod vere et proprie in renatis peccatum sit, sed quia ex peccato est, et ad peccatum inclinat. - Cat. Roman. P. II. c. 2. qu. 32.

283) Biel l. l. art. 1. not. 1. u. art. 2. concl. 4. — Cat. Rom. 1. l. qu. 38. 234) Petr. Lomb. lib. IV. dist. 4. H. — Cf. Thom. Aqu. scntt. lib. IV. dist. 4. qu. 2. art. 1: Quidam dixerunt, quod pueris in baptismo nullo modo virtutes dantur, sed solum a peccato originali mundantur, sed postea, quando decedunt vel quando ad perfectam actatem veniunt, eis virtutes conferuntur, si innocentiam servent.

235) Petr. Lomb. l. l.: Quidam putant gratiam operantem et cooperantem cunctis parvulis in baptismo dari in munere, non in usu, ut, cum ad majorem venerint actatem, ex munere sortiantur usum, nisi per liberum arbitrium usum muneris extinguant peccando. — Guil. Altiss. lib. IV. tr. 3. c. 6. qu. 1. — Albert M. lib. IV. dist. 4. art. 13: Parvuli habent virtutes in munere, et non habent eas in usu, et hoc non contingit propter imperfectionem virtutum, sed potius propter imperfectionem liberi arbitrii, quod est subjectum virtutum. —

 $\mathbf{22}$ 

werbe <sup>236</sup>),  $\beta$ . daß der Glaube, die Liebe und überhaupt alle Tugenden dem Menschen eingeslößt werden, doch so, daß der eigenen Thätigkeit des Menschen überlassen werde, das keimartig ihm Mitgetheilte zur Entwickelung und Ausbildung zu bringen <sup>237</sup>),  $\gamma$ . daß die geistigen Kräfte des Menschen erhöht, sein Berstand erleuchtet, sein Gefühl beseligt, sein Wille gestärkt <sup>238</sup>),  $\delta$ . endlich, daß der Mensch durch sie zu einem Gliede der Gemeinschaft Christi gemacht, und ihm die Thür zum Himmelreich geöffnet werde <sup>239</sup>).

In Allem dem glaubte man habe nur die Jungfrau Maria eine Ausnahme gemacht, von welcher man annahm, daß ihr durch die Taufe weder eine Erlassung der Schuld, noch eine Aushbebung der Strafe, noch auch eine Minderung der fomes pescati habe bewirkt werden können, weil Alles dieß schon vorher, bei der Empfängniß ihres Sohnes, gänzlich in ihr getilgt worden. Aus demselben Grunde habe ihr bei ver Taufe auch keine positive Gnade mitgetheilt oder die bereits in ihr vorhandene gemehrt werden können, da sie schon bei der Empfängniß Jesu mit der ganzen Fülle der Gnade, für welche sie ausersehen, augerüftet worden, so daß sie eines Zuwachses der Gnade nicht mär fähig gewesen<sup>240</sup>).

### 2. Die Confirmation.

Da dem Bisherigen zufolge durch die Taufe der fomes peccati nicht getilgt, sondern nur gemindert wird, so bedarf der Mensch, nach

236) Bergl. 3. B. Cat. Rom. 1. 1. qu. 38.

237) Albert. M. l. l.: Sacramentum baptismi pro tanto dicitur esse sacramentum fidei, quia dat fidem in habitu licet nou in actu. — Thom. Aqu. l.: Fides principaliter est ex infusione, et quantum ad hoc per baptismum datu, sed quantum ad determinationem suam est ex auditu, et sic homo ad fidem per catechismum instruitur. — Biel l. l. — Cat. Rom. l. l. qu. 39.

238) Biel l. l.: concl. 9: Gratiam cum virtutibus theologicis infusam in baptismate concomitatur intellectus illuminatio, affectus foccundatio et incorporatio baptizati Christo et ecclesiae. — Cat. Rom. l. l. qu. 38: Hujus sacramenti virtute etiam eximiis bonis et muneribus augemur. Animus enim noster divinto gratia repletur, qua justi et filii dei effecti aetornae quoque salutis heredes i stituimur. — Est etiam gratia, per quam divina qualitas in anima inhaerens veluti splendor quidam et lux, quae animarum nostrarum maculas omnes de ipsasque animas pulchriores et splendidiores reddit.

239) 3. B. Guil. Altiss. tr. III. c. 8. – Biel l. l. concl. 10. – C = t Rom. l. l. qu. 44.

240) Biel l. l. concl. 4. Cf. Conc. Trid. Sess. V. de pecc. origin. §. 5-

338

Thom. Aqu. Summ. qu. 69. art. 6. — Sentt lib. IV. 1. 1.: Alii dicunt, quod pueris in baptismo dantur gratia et virtutes non in se ipsis, sed in radice sua, scil. gratia, quae est radix virtutum, sicut essentia animae potentiarum, sed postea, quando solvuntur potentiae perfectis organis effluant virtutes in ipsi ab ipsa essentia animae. — Alii dicunt, et mclius, quod pueris in baptismo dantur gratia et virtutes, sed habitas illi ligati sunt propter pueritism, sicut in dormiente propter somnum, sed puerita discedente inclinat ad bese operandum, nisi aliquis spiritui sancto resistat. — Biel 1.1. concl. 5—8.

339

bem er bie Taufe empfangen, auch noch anderer Sakramente, welche bie aus bem noch Borhandensein des fomes hervorgehenden Mängel in ihm heben. Zunächst wird bierdurch die Confirmation nöthig gemacht, welche die Bestimmung hat, die durch die Taufe bereits mitgetheilte Gnade zu verstärken, und bas neue Leben, welches die Taufe in bem Menschen gesetht hat, zur Reife zu bringen 241). Die Confirmation ift baber nur die Ergänzung und Vollendung der Taufe, wenngleich bie burch sie ertheilte Gnade eine neue genannt werden muß 242). Hatte bie Taufe die Bestimmung, den Menschen in die Reibe ber Krieger Chrifti überhaupt aufzunehmen, fo ist die Confirmation bas Sakrament, welches ihn tüchtig macht, sich als solchen Rrieger zu bewähren, welches ihm die Fähigkeit zu dem Rampfe mittheilt, welchen er als Krieger Ebrifti zu führen hat (sacramentum procedentium ad pugnam, pugnantium in bello) 243). Da aber ber Rampf mit der Welt nur bann mit Erfolg geführt werden tann, wenn einerseits die durch die Taufc mitgetheilte Gnate erhalten, andererseits die trop diefer Gnade noch borbandene Schmäche zum Rampf aufgehoben, ftatt berfelben aber eine höhere Rraft mitgetheilt wird, fo ift die Wirfung der Confirmation näber eine breifache.

a) Zunächst hat die Confirmation die Bestimmung, die Taufgnade zu erhalten, daher sie denn als medicina conservativa bezeichnet wird <sup>244</sup>).

244) Guil Altiss. tr. III. init.: Confirmatio est medicina conservativa Santitatis spiritualis, in qua datur Spiritus sanctus ad robur et ad conservationem

<sup>241)</sup> Guil. Altiss. tr. IV. c. 2: In sacramento confirmationis non datur alia res, scil. alia gratia, quam in baptismo, scd, quae data est in baptismo, confirmatur et roboratur, quod sonat ipsum nomen confirmationis. — Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 1: Perficitur corporalis vita secundo per augmentum, quo aliquis perducitur ad perfectam quantitatem et virtutem, et loco hujus in spirituali vita est confirmatio. — Durand. dist. 2. qu. 2. §. 6. — Conc. Florent. l. l.: Per confirmationem augemur in gratia et roboramur in fide. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

<sup>242)</sup> Albert. M. dist. 7. art. 5: Dicimus specie differre gratiam confirmationis a gratia baptismali. — Non fictus recipiens confirmationem recipit in ea gratiam, quam prius non habuit, non quoad gratificationem sui vel operis sui, quia hoc prius habuit, quia in hoc etiam non differt gratia confirmationis a gratia baptismali, sed quoad actum curationis morbi, qui prius non fuit curatus, et haec cura expulsio est debilitatis relictae ex fomite retrahentis ab audaci fidei confessione. — Cf. Thom. Aqu. Sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 2. art. 2. — Anders urafficient biel. Cf. dist. 7. qu. un. art. 3. dub. 4: Gratia confirmationis est cadem specie cum gratia baptismali, differt tamen numero, sicut duae partes fuedem qualitatis.

<sup>243)</sup> Guil. Altiss. l.l. c. 1: Sacramentum confirmationis est sacramentum **Perfi**cientium et pugnantium contra mundum, carnem et daemonia. — Datur **autem** hoc sacramentum ad robur, ut idonei simus pugnare et portare nomen **Christi coram regibus et principibus.** — Albert. M. dist. 2. art. 1. — Bona-**Vent. Comp. theol. verit.** lib. VI. c. 5. — Guil. Cadurc. l. l. p. 680.

#### Eilfter Abschnitt.

b) Nicht minder aber ist sie auch dazu bestimmt, einen gewissen in bem Getauften noch vorhandenen Mangel aufzuheben. Zwar ist sie nicht gegen eine besondere Urt ber Sünde felbst gerichtet, wie bie Taufe gegen die Erbfünde, wohl aber gegen eine bestimmte Folge der Sünde<sup>245</sup>), nämlich bie burch ben fomes peccati, welcher trop ber Taufe noch in bem Menschen vorhanden ist, bewirkte Schwäche, foweit biese den Christen hindert im Guten fortzuschreiten und fich öffentlich vor ber Welt als Chriften zu bemähren 246). Da diese Schwäche als pronitas ad malum, und zwar vorzugsweise als tadelnswerthe Sicherheit (anndera) oder auch als Furcht famteit ober als Liebe zu den Gütern diefer Welt fich zeigt, fo tann man auch sagen, daß die Confirmation gegen die pronitas ad malum, b. h. gegen die Geneigtheit des Menschen, den Versuchungen der Belt nicht ben gehörigen Widerstand entgegenzustellen, wie fie aus bem nochvorhandensein der Concupiscenz von selbst sich ergibt 247), speciell aber gegen die falsche Sicherheit des Christen 248), sowie gegen bie Furchtsamkeit249) und gegen den Geiz250) gerichtet fei. 3mm

gratiae datae in baptismo. — Dicjelben Borte bei Bonavent. Compend. theol verit. lib. VI. c. 5.

245) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 7. qu. 2. art. 2: Confirmatio ordinatur contra poenam, quae est ex culpa causata et ad culpam inclinans, et ideo er consequenti habet repugnantiam ad gratiam.

246) Alex. Hales. qu. 8. membr. 7. art. 2. — Albart. M. dist. 7. art. 5: Sacramentum confirmationis confert gratiam ordinatam contra debilitatem relictam ex infirmitate fomitis deprimentis. — Ordinatur contra poenam, quae est impeditiva boni et incitativa nali, et hoc habet similitudinem quandam cum culpa. — Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 1: Confirmatio ordinatur contra infirmitatem animi, quae in nuper natis invenitur. — Sentt. lib. IV. l. 1: Gratia confirmationis datur contra defectum oppositum robori, quod exigitur in confessoribus nominis Christi, scil. infirmitati. — Gratia confirmationis respicit nuagis irascibilem, ad quam pertinet fortitudo et robur. — Bonavent. l. l. — Biel l. l.

247) Alex. Hales. l. l.: Est poena contracta in ingrediente ad vitam, scilicet pronitas ad malum, quae contrahitur cum peccato, et contra hoc est confirmatio, in qua datur firmitas, ne cadat homo per tentationem peccati.

248) Albert. M. dist. 2. art. 1. - 249) Idem dist. 7. art. 7.

250) Berthold von Chiemfce 58, 8. 414.

251) Albert. M. dist. 7. art. 5: Gratia confirmationis ordinatur contra culpam, sed non immediate. — Thom. Aqu. 1. 1.: Confirmatio, si invenit aliquam culpam, quae fietum non faciat, delet illam, sicut patet de culpa veniali, quamvis non principaliter contra culpam ordinetur. — Biel dist. 7. qu. un. art 3. dub. 4: Peccatorum remissio sequitur gratiam confirmationis, immo omnem gratiam. Omnis enim gratia peccatum, si invenit, remittit, et praeservat a mortali peccato, sin non sponte expellitur. Repugnat enim omni peccato mortali. — Cf. Cat. Rom. P. II. c. 3. qu. 16.

252) Thom. Summ. qu. 72. art. 1: Vitam spiritualem homo accipit per baptismum, qui est spiritualis regeneratio. In confirmatione autem homo accipit quasi quandam perfectam actatem spiritualis vitae. Cf. qu. 65. art. 1: Confirma-

340

tann man auch fagen, baß, wie jede Gnadenmittheilung Vergebung ber in dem Menschen vorhandenen Sünde herbeiführe, so auch die Gnade der Confirmation mit Sündenvergebung verbunden sei, doch liegt hierin jedenfalls nicht der eigentliche Zweck der Confirmation, denn letztere ist nicht direct gegen die Sünde selbst, sondern nur gegen die Sünden= strafe gerichtet 251).

c) Endlich ift sie aber auch dazu bestimmt, die burch die Taufe mitgetheilte Gnade zu vermehren, einen höheren Grad verselben mitzutheilen, indem sie das in der Tause erzeugte neue geistige Leben des Menschen zu einer gewissen Reise und Vollendung hinanführt<sup>252</sup>). Während in der Tause der heilige Geist vorzugs= weise zur Vergebung der Sünden mitgetheilt wurde, wird derselbe hier ad robur gegeben <sup>253</sup>), um sich frästig zu erweisen, und zwar vorzugs= weise um ein frästiges und furchtloses Vetenntnis des Na= mens Christi vor der Welt ablegen<sup>254</sup>), von den einzelnen Tugenden aber Tapferkeit<sup>255</sup>) und Hoffnung<sup>256</sup>) beweisen zu tönnen.

253) Guil. Altiss. tr. 4. c. 1: Datur hoc sacramentum ad robur. — Robur gratiae datur in sacramento confirmationis. — Sacramentum confirmationis est ad hoc, ut detur spiritus sanctus ad robur. — Distinguitur duplex plenitudo, scil. plenitudo sufficientiae, et haec datur in baptismo, et plenitudo copiae, et haec datur in confirmatione. — Thom. Aquin. Summ. qu. 65. art. 1.

254) Guil Altiss. l. l. — Durand. dist. 7. qu. 1. §. 5: Licet ad simplicem confessionem fidei tempore pacis sufficiat virtus fidei, tamen ad confessionem fidei coram persecutore, ubi est periculum mortis, non sufficit fides, sed cum fide requiritur virtus fortitudinis, quae est circa pericula mortem inferentia. Ergo praeter sacramentum baptismi, quod est in adjutorium fidei ad eredendum, requiritur aliud sacramentum, quod fit in adjutorium fortitudinis ad audacter confitendum, et hoc est sacramentum confirmationis. Ad hoc enim ordinatur, ut homo coram persecutore audacter fidem confiteatur. — Biel dist. 7. qu. un. art. 1. not. 1.

255) Albert. M. dist. 2. art. 1. — Thom. Aquin. Summ. qu. 65. art. 1. — Durand. dist. 2. qu. 2. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

256) Alex. Hales. qu. 8. membr. 7. art. 2. — Bonavent. Compend. theol. 11b. VI. c. 5. — Berthold von Chiemsee l. l.

tione aliquis perducitur ad pertectam quantitatem et virtutem. — Biel l. l.: Confirmatio non confert primam gratiam, sed augmentat pracexistentem — inducit novum gradum gratiae, quae pracexistenti unitur, et cum ea unam gratiam totalem constituit majorem intensive. — Cat. Rom. l. l. qu. 4: Confirmationis virtute fideles augescunt et perfectum animi robur assumunt. — qu. 16: Confirmatio baptismi gratiam perficit. Qui enim per baptismum Christiani effecti sunt, quasi infantes modo geniti teneritatem adhue et mollitiem quandam habent, ac deinde chrismatis sacramento adversus omnes carnis, mundi et diaboli impetus robustiores fiunt, et corum animus in fide omnino confirmatur ad confitendum et glorificandum nomen domini nostri Jesu Christi. — Hujus sacramenti virtute deus in nobis id confirmat, quod baptismo operari coepit, nosque ad Christianae soliditatis perfectionem adducit. Nee vero confirmat solum, sed auget etiam. Deinde non suget modo, sed admirabili quadam ratione auget.

#### Eilfter Abschnitt.

#### 3. Die Eucharistie.

Gab die Confirmation dem Streiter Christi Kraft zum Rampfe, so ist die Eucharistie das Sakrament, mittels dessen der mitten im Rampfe mit Welt und Satan stehende Streiter Christi immer von Neuem Erquickung und Kraft erhält, um in dem Rampse nicht zu erschlaffen oder gar zu unterliegen (sacramentum progredientium, vires resumentium)<sup>257</sup>). Näher ist die Wirkung der Eucharistie eine sechssache.

a) Zunächst ift sie dazu bestimmt, die Gnade der Taufe und Confirmation, d. h. einerseits das geistige Leben, welches die Taufe gewirkt hat, andererseits die Kraft zum Kampfe mit Welt und Satan zu erhalten, und zwar mittels der Nahrung, die sie immer von Neuem dem Menschen durch Darreichung des wahren Leibes und Blutes Christi zuführt <sup>258</sup>). Aus diesem Grunde kann sie mit Recht als eine medicina conservativa <sup>259</sup>) bezeichnet werden.

b) Sie ift aber nicht minder gegen einen bestimmten Mangel ge richtet, ber auch in den bereits Getauften und Confirmirten sich mit vorfindet. Daß der Streiter Christi immer von Neuem Nahrung braucht, um in dem Streite nicht zu ermüden, hat nämlich seinen Grund barin; daß auch der Confirmirte trotz der in der Confirmation ihm gewährten Kräftigung wegen des in ihm noch vorhandenen somes peccati eine Schwäche in sich trägt, welche ihn zu allerlei Thatsünden, theils läßlichen, theils aber auch Tobsünden, und in Folge deffen zum

<sup>257)</sup> Bonavent. l. l. — Guil. Cadurc. l. l.: Eucharistia est clypeus progredientium huc et istuc in bello mundi et viaticum appellatur. — Dagegen Albert. M. l. l.: contemplativorum gustantium est eucharistia vel etiam activorum intrantium propter hoc, quod est viaticum.

<sup>258)</sup> Guil. Altissiod. tr. 3. init.: Eucharistia confirmat gratiam inventam in homine et ita conservat. Panis enim cor hominis confirmat. — Thom. Aqu Summ. qu. 65. art. 1. Perficitur corporalis vita tertio per nutritionem, qua conservatur in homine vita et virtus. Et loco hujus in vita spirituali est eucharistia. — Bonavent. 1. 1. — Durand. dist. 13. qu. 4. §. 4: Proprius effectas ejus positivus est conservatio vitae spiritualis et ejus fortificatio cum augmento. Cujus ratio est, quia istud sacramentum sumitur per modum alimenti. Igitur qualem effectum corporalem habet alimentum corporale in suscipiente ipsum dbite, talem effectum spiritualem habet hoc sacramentum in suscipiente ipsum digne. Sed per alimentum corporale debite sumptum conservatur vita restaurando deperditum, confortatur et roboratur natura et augmentum recipit, quamdu durat tempus augmenti. Ergo per hoc sacramentum tanquam per alimentum spirituale conservatur vita spiritualis per restaurationem fervoris charitatis et devotionis quandoque deperditi etc. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1: per eucharistiam homo accipit nutritionem gratiae et conservationem. Cf. dist. 8. qu. 1. art. 1. not. 1. dist. 12. qu. 2. art. 2. concl. 3. — Concil. Trid. Sess. XIII. cap. 2. — Cat. Rom. P. II. c. 4. qu. 54.

<sup>259)</sup> Guil. Altiss. 1. 1. - Bonavent. 1. 1.

Fall aus ber Gnade führen kann. Die Eucharistie ist nun dazu bestimmt, dieser Schwäche entgegenzuwirken, und so ben Fall bes Menschen aus ber Gnate möglichft zu verbüten 260). Aus biesem Grunde wird sie als eine medicina praeservativa bezeichnet 261).

c) Sie hat aber nicht bloß die Bestimmung, die Begehung von Thatfünden zu verhüten, sondern auch die von ihnen, wenn sie bennoch eingetreten und burch bie Buße getilgt worden, zurüchleis bende Schwäche aufzuheben 262). Sie ist also ebenso wenig, als. bie Confirmation, gegen eine bestimmte Urt ber Sünde birect gerichtet, fondern nur gegen eine Folge ber Sünde, aber gegen eine andere, als welche bie Confirmation aufzuheben bestimmt war. Denn während lettere es nur mit einer Folge der Erbfünde zu thun hatte, hat die Eucharistie es auch mit einer Folge ber Thatfünden zu thun; während lettere nur bie Schwierigkeit, fich activ als einen Chriften zu beweisen, zu beben hatte, hat die Eucharistie die Schwierigkeit zu beseitigen, sich überhaupt im Stande der Gnade zu behaupten. Da die genannte Folge ber Sünde vorzugsweise im Neid und in ber Bosbeit zur Erscheinung tommt, fo tann man auch fagen, daß die Eucharistie gegen diese vorzugsweise gerichtet sei 263).

d) Nur nebenbei ist sie auch gegen eine bestimmte Art ber Sünde gerichtet, nämlich gegen bie läflichen Sünden, wenngleich bierin nicht ihr eigentlicher Zweck besteht 264). Sofern sie aber auch biefe bin= wegnimmt, wird sie nicht felten als medicina meliorativa bezeichnet, ba bie läßlichen Sünden bas geiftige Berberben bes Menschen zwar

- 260) Alex. Hales. 1. 1.: Ratione difficultatis standi in bono contra tentationes datur sacramentum eucharistiae. — Eucharistia est contra fragilitatem cadendi in malum — contra facilitatem amittendi bonum. — Thom. Aquin. l. l.: Eucharistia ordinatur contra labilitatem animi ad peccandum. - Durand. 1.1. - Concil. Trident. Sess. XIII. cap. 2: antidotum, quo a peccatis mortalibus praeservemur. -- Cat. Rom. P. II. c. 4. qu. 40.
- 261) Guil. Altiss. l. l. Bonavent. l. l. 262) Alex. Hales. l. l.: Est poena in progrediente, quam accipit ex actualibus, scil. infirmitas ad recidivum. Et contra hanc indiget sacramento eucharistiae, quod est viaticum quotidianum, ut sustentetur homo in via. 263) Albert. M. l. l. — Bonavent. l. l. — Biel l. l. — Berthold von
- Chiemsee l. l.

264) Guil. Altiss. l. l. Expellit venialia, quae sunt occasio ruinae spiritualis. cf. tract. V. c. 1. - Albert. M. dist. 8. art. 1: Septima utilitas hujus sacramenti est diminutio venialium, licet non propter venialia sit principaliter institutum. - Thom. Aquin. sentt. lib. IV. dist. 12. qu. 2. art. 2: Virtute hujus sacramenti fit quaedam transformatio hominis ad Christum per amorem et hoc est proprius ejus effectus. Et quia ex fervore charitatis peccata venialia dinit-tuntur, propter hoc, quod dicto fervori contrariantur, ideo ex consequenti virtute hujus sacramenti venialia delentur. — Durand. 1. 1. §. 5. — Concil. Trident. Sess. XIII. cap. II: antidotum, quo liberemur a culpis quotidianis. - Cat. Roman. P. II. c. 4. qu. 40.

nicht felbst hervorrufen, aber boch veranlassen können, eine Beseitigung biefer also jedenfalls eine Verbesserung des Zustandes des Menschen ift 265).

e) Ferner vereinigt sie ben Menschen mit Christo, ber sich in ihr selbst ihm zu essen und zu trinken darbietet und ihn gleichsam in sich verwandelt <sup>266</sup>). Eben dadurch erquickt und erfrischt <sup>267</sup>) sie ihn immer von Neuem auf seinem Wege nach der himmlischen Heimath (viaticum), und wirkt und fördert in ihm jegliche christliche Tugend, insbesondere die Liebe.<sup>268</sup>). Aus diesem Grunde wird ihr auch der Name einer medicina curativa zugetheilt <sup>269</sup>).

f) Endlich können durch die Eucharistie überhaupt alle, nicht bloß geistliche, sondern auch zeitliche, Uebel abgewendet und dagegen allerlei, geistliche und zeitliche, Güter ihm zugetheilt werden, da das in ihr dargebrachte Opfer den Zorn Gottes beschwichtigt und ihn geneigt macht, in jeder Weise dem Menschen seine Gnade zuzuwenden, ja nicht bloß dem, welcher das Sakrament empfängt, sondern auch jedem Anderen, für welchen das Opfer daraebracht wird 270).

#### 4. Die Buße.

Durch die Taufe ist der Mensch zu einem Streiter Christi geworden, durch die Confirmation erhielt er die Kraft, sich als solchen

265) Guil. Altiss. l. l. - Bonavent. l l.

266) Thom. Aqu. 1. l. art. 1: Spiritualis cibus non convertitur in manducantem, sed eum ad se convertit. Unde proprius effectus hujus sacramenti est conversio hominis in Christum, ut dicat cum apostolo: "Vivo ego jam non ego, vivit vero in me Christus." Et ad hoc sequuntur duo effectus: augmentum spiritualis quantitatis in augmento virtutum et restauratio deperditorum in remissionem venialium vel reparationem cujuscunque defectus praecedentis. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1: Eucharistia mutat suscipientem in susceptum, incorporat et unit et per hoc voluntatis inclinationem malam in bonam transformat. — Cat. Roman. P. II. c. 4. qu. 39: Quos usus corpori panis et vinum affert, eos omnes animae saluti et jucunditati, ac meliori quidem ac perfectiori ratione, eucharistise sacramentum praebet. Neque enim hoc sacramentum in substantiam nostram, ut panis et vinum, mutatur, sed nos quodammodo in ejus naturam convertimur.

panis et vinum, mutatur, sed nos quodammodo in ejus naturam convertimur. 267) Cat. Rom. l. l. qu. 40: Uti corpus cibo naturali non conservatur modo, sed etiam augetur, gustusque novam quotidie ex co voluptatem et suavitatem percipit, ita etiam sacrae eucharistiae cibus non solum animam sustentat, sed vires illi addit efficitque, ut spiritus divinarum rerum delectatione magis ac magis commoveatur.

268) Alex. Hales. l.l. — Albert. M. dist. 2. art. 1. — Thom. Aquin. Snmm. qu. 65. art. 1. — Bonavent. Comp. theol. lib. VI. — Durand. dist. 2. qu. 2. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1. — Bertholb von Chiemfeea. a. D. — Cat. Rom. l.l. c. 5. qu. 40.

269) Guil. Altiss. tr. 3. init.

270) Thom. Aquin. Sentt. lib. IV. dist. 12. qu. 2. art. 2: Eucharistia non solum est sacramentum, sed etiam est sacrificium. — In quantum est sacrificium, habet effectum etiam in aliis, pro quibus offertur, in quibus non praeexigit vitam spiritualem in actu, sed in potentia tantum, et ideo si cos dispositos inveniat, zu bewähren, endlich durch die Eucharistie die Kraft, in diesem Kampfe auszuharren. Die genannten drei Sakramente stehen also in engerem Zusammenhange mit einander, indem eines das andere ergänzt, um dem Menschen möglich zu machen, dasselbe Ziel zu erreichen. Unders verhält es sich mit den übrigen Sakramenten, von denen wieder je zwei und zwei in engerem Zusammenhang mit einander stehen, auf der einen Seite die Buse und letzte Oclung, auf der anderen die Ordination und Ehe. Die beiden jetzt zunächst zu betrachtenden haben das Gemeinsame, daß sie eine durch Thatsünden eingetretene Störung in der Entwickelung ves christlichen Lebens zur Boranssezung haben.

Ungeachtet aller bisher bem Menschen zu Theil gewordenen Kräftigung ist es nämlich vermöge bes in dem Menschen noch vorhandenen fomes peccati nicht nur möglich, sondern ein sogar häusig eintretender Fall, daß er sich nicht als Streiter Christi bewährt, indem er die ihm durch die früheren Sakramente gespendete Gnade nicht benutzt, so daß er, statt zu siegen, vielmehr von der Sünde, von Welt und Teusel verwundet und bessiegt wird, daß er, statt vorwärts zu schreiten, vielmehr zurückschreitet. Darum hat Gott auch für diesen Fall ein Sakrament geordnet, damit die Gefallenen von ihrem Fall sich wieder erheben, die Berwundeten von ihren Bunden geheilt werden können. Dieses Sakra-

eis gratiam obtinet virtute illius veri sacrificii, a quo omnis gratia in nos influxit, et per consequens peccata mortalia in eis delet, non sicut causa proxima, sed in quantum gratiam contritionis eis impetrat. — Eucharistia, in quantum est sacramentum, non habet effectum poenae mortalis dimissionem, sed in quantum est sacrificium, accipit rationem satisfactionis, et secundum hoc in parte vel in toto poenam tollit, sicut et aliac satisfactiones secundum mensuram poenae debitae pro peccato et devotionis, qua sacramentum offertur, nec tamen semper virtute hujus sacramenti tota poena tollitur. - Durand. dist. 13. qu. 4. §. 5: In quautum hoc sacramentum est quoddam sacrificium deo acceptissimum, habet vim satisfactionis ad tollendum poenam debitam illi, pro quo offertur, sive sit pro peccato mortali sive veniali tam in vivis, quam in mortuis, nec illam totam semper tollit, sed quantum extendit se devotio ministri offerentis et virtus sacrificii secundum beneplacitum dei et dispositionem illius, pro quo offertur. Culpam autem mortalem non delet in suscipiente, sed potius multiplicat. In illo autem, pro quo offertur, valet ad dimissionem peccati mortalis non per modum sacramenti, quod solum prodest suscipienti, sed per modum sacrificii, quo ipsi venia impetratur, non immediate, sed mediante contritione, quia ex merito Christi et virtute hujus sacrificii et intentione ac devotione offerentis pro ipso praedictum sacrificium ipsi contrito impetratur quandoque. — Biel dist. 12. qu. 2. art. 2. concl. 1. — Concil. Trident. Sess. XXII. cap. 2. — Cat. Rom. P. II. c. 4. qu. 54. 63. - Mitunter wird ber Euchariftie, fofern fie ein Opfer ift, geradezu biefelbe Kraft zugefchrieben, welche man bem Saframent der Buge beilegte. Bergl. Cajetani opuscul. edit. Venet. 1543. tom. III. tr. IX. de missae sacrif. c. 6 : Si qui inter christianos sunt egentes post baptisma remissione peccatorum, eucharistiae hostia prodesse potest illis ad remissionem peccatorum applicando efficaciam mortis Christi ad illos; non egentibus autem remissione peccatorum prodest ad vegetationem animae.

ment ist die Buße, welches eben darum sacramentum regredientium ober resurgentium ober sanantium sua vulnera genannt wird <sup>271</sup>).

Die Buße ist hiernach für alle biejenigen bestimmt, welche nach ber Taufe in Todfünden verfallen und hierdurch der Taufgnade und überhaupt aller Gnade, die sie bisher erhalten, verlustig gegangen sind, und hat den Zweck, den Menschen von diesen Todsünden und ihren Folgen zu heilen<sup>272</sup>) (medicina curativa). Näher ist die Wirkung dieses Sakramentes solgende:

a) Vor Allem wird durch die Buße das in Folge der begangenen Todsfünden in dem Menschen unwirksam gewordene Taufsakrament<sup>273</sup>) von Neuem lebendig gemacht, so daß der Mensch der Taufgnade, deren er verlustig gegangen war, in vollem Umfange wieder theilhaftig wird, was durch Vermittelung des Tauscharakters zu Stande kommt<sup>274</sup>), welcher ungeachtet des Falles in ihm zurückgeblieden war. Doch bedarf es, um dieser Wirkung theilhastig zu werden, nicht nothwendig des äußeren Sakramentes der Buße, son-

273) Thom. Aqu. Sentt. lib. IV. dist. 22. qu. 2. art. 1: In eo, qui post baptismum mortaliter peccat, spiritualis vitae firmitas tollitur, quia gratia et charitas tolluntur. Sed tamen adhuc spiritualis vita manet in radice sui, scil in fidei sacramento, sicut in eo, qui infirmatur perniciose, adhuc manet radix vitae in corde.

274) Thom. Aquin. dist. 4. qu. 3. art. 2.

275) Guil. Altiss. tr. 6. c. 2. qu. 2. — c. 8. qu. 2: Deus inchoat solutionem dimittendo culpam et poenam acternam, sacerdos vero consummat dimittendo aliquid de poena ex vi clavium per impositionem manuum. — Non evolabit poeni-

<sup>271)</sup> Albert M. dist. 2. art. 1. - Bonavent. 1. 1. - Guil. Cadure. 1.

<sup>272)</sup> Alex. Hales. l. l. - Thom. Aquin. Summ. qu. 65. art. 1: Poenitentia ordinatur contra actuale peccatum post baptismum commissum. - Sentt. lib. IV. dist. 14. qu. 2. art. 1: Poenitentia secundum quod est novae legis sacramentum, gratia in ea datur ad defectum illum sanandum, contra quem inducta est, scilicet al dimissionem culpac actualia. — Durand. dist. 14. qu. 5. §. 5. – Biel dist. 14. qu. 2. art. 3. dub. 2: Baptismus non est iterabilis, homo vero fre-quenter iterat peccata actualia. Ideo necessaria sunt non solum baptismi tabula, sed et poenitentia, quae iterari potest, quoties peccatum iteratur. Et quoniam primum peccatum, in quo nascimur, est originale, contra quod ordinatus est baptismus, ideo baptismus ipse dicitur prima tabula post illud generale naufragium naufrago generi humano a misericordiarum patre concessa et ordinata, sequentia peccata sunt actualia, per quae similiter homo periclitatur, contra quae est ordinata poenitentia, ideo dicitur secunda tabula. Nec opus est tertia, quia poeni tentia sufficit contra omnia actualia. — art. 1. not. 1: Cum dicitur: "Absolvo te a peccatis," onunia peccata includuntur, et ab omnibus absolvitur, si non ponit obicem. Unum enim peccatum mortale sine alio non remittitur. — Concil Trident. Sess. VI. c. 14: Qui ab accepta justificationis gratia per peccatum exciderunt, rursus justificari poterunt, cum excitante deo per poenitentiae sacramentum merito Christi amissam gratiam recuperare procuraverint. Hic enim justificationis modus est lapsi reparatio, quam secundam post naufragium deperditae gratiae tabulam sancti patres apte nuncuparunt. Etcnim pro iis, qui post baptismum in peccata labuntur, Christus Jesus sacramentum instituit poenitentise. - Sess. XIV. cap. 1. 2. - Cat. Roman. P. II. c. 5. qu. 9. 10. 17.

bern nur bes inneren Aftes einer wahren Reue, welche ber Regel nach bem Empfang bes äußeren Bußsakramentes schon vorangeht.

b) Dagegen können bie nach ber Taufe begangenen Tobfünden felbst sammt den unmittelbar an sie geknüpften Folgen nur durch das Bußsatrament selbst getilgt werden. Letteres hebt nämlich a. die gesammte Schuld auf, welche der Mensch sich durch diese Todsfünden zugezogen hatte, und stellt die verlorene Gerechtigkeit wieder her. Nicht minder tilgt dasselbe  $\beta$ . die ewigen Strafen dieser Iodfünden, oder verwandelt dieselben in zeitliche. Dagegen werden  $\gamma$ . die zeitlichen Strafen jener Sünden nur zum Theil durch die Buße erlassen, während der übrige Theil von dem Sünder selbst abgebüßt werden muß<sup>276</sup>).

c) Ferner bewirkt die Buße, daß die vor dem Fall erworbenen Berdienste des Menschen, welche durch den Fall ihre Kraft verloren hatten, wieder lebendig werden, so daß um dieser willen der Mensch nun auch wieder ein Anrecht zur ewigen Seligkeit hat 276).

tens illa completa, immo faciet residuum in purgatorio. Non enim sacerdos pe-nitus consummat solutionem, sed in parte consummat. — Albert. M. dist. 17. art. 1. dist. 18. art. 7. - Thom. Aquin. dist. 18. qu. 1. art. 4: Virtus clavium operatur ad culpae remissionem vel in voto existens vel etiam in actu se exercens. - Illi, qui per contritionem consecutus est remissionem peccatorum quantum ad culpam et per consequens quantum ad reatum poenae aeternae, quae simul cum culpa dimittitur, ex vi clavium ex passione Christi efficaciam habentium augetur gratia et poena remittitur temporalis, cujus reatus adhuc remanserat post culpae remissionem, non tamen totus, sicut in baptismo, sed pars ejus. - Ex vi clavium, quac operatur in sacramento poenitentiae non tota poena remittitur, sed aliquid de poena temporali, cujus reatus post absolutionem a poena aeterna remanere potuit. Nec solum a poena illa, quam habet et suscipit ab ca poenitens in confitendo, sed etiam de illa poena, quae in purgatorio debetur, aliquid remittitur, ut minus a purgatorio puniatur absolutus ante satisfactionem decedens, quam si ante absolutionem decederet. — Non remittit poenam totam temporalem, sed partem, et ideo adhuc manet obligatus ad poenam satisfactoriam. — Illud residuum poenae, ad quod obligat, est medicina purgans peccati impuritatem. - Durand. dist. 14. qu. 5. §. 5. 9. - dist. 18. qu. 2. - Biel dist. 14. qu. 2. art. 2. concl. 4-6. - Cat. Rom. 1. l.

<sup>276)</sup> Thom. Aquin. dist 14. qu. 2. art 3. Opera in charitate facta, etsi transeant actu, manent tamen quantum ad meritum in dei acceptatione, et secundum quod sie manent, habent efficaciam, quantum in ipsis est, inducendi facientem ad vitam acternam, et sie dicuntur viva manere. Sed quod hune effectum in peecatore non habeant, est per accidens propter peecatum, quod facit peecatorem indispositum ad percipiendum effectum praceedentium meritorum. — Ideo remota indispositione a peecatore per poenitentiam opera illa praceedentia effectum suum in ipso iterum habere incipiunt et secundum hoc vivificari dicuntur. — Durand. dist. 14. qu. 5. §. 6: Mortificata dicuntur opera, quae sunt ex charitate, quae est principium vitae, sed per meritum non possunt efficaciter perducere ad vitam gloriae propter impedimentum peecati supervenientis, vivificatur autem, quando impedimentum mortificans ea amovetur, et hoc est peecatum mortale sequens, cum quo nullus venire potest ad vitam gloriae. — Sed per poenitentiam amovetur peecatum mortale, quod mortificat praceedens opus meritorium. Ergo per poenitentiam vivificatur opus mortificatum prius.

#### Eilfter Abschnitt.

d) Endlich wirkt die Buße auch positive Gnade, indem sie dem, welcher nur mit ungenügender Vorbereitung das Sakrament empfängt, diesen Mangel ersetzt, die attritio zur contritio macht <sup>277</sup>), dem aber, welcher mit vollkommen genügender Vorbereitung (mit contritio) an dasselbe herantritt, die Kraft der contritio in ihm seiende positive Gnade vermehrt <sup>278</sup>), den Menschen aber in die innigste Gemeinschaft mit Gott versetzt, ihm das Gefühl des Friedens mit Gott und innerer Seligkeit schaft <sup>279</sup>), und allerlei Tugenden in ihm hervorruft <sup>280</sup>).

Da die Sünde der Rückfälligen vorzugsweise in der Genußsucht (gula) zur Erscheinung kommt, wurde nicht selten gesagt, daß die Buße vorzugsweise gegen diese Sünde gerichtet sei <sup>281</sup>), während von den einzelnen Tugenden die Gerechtigkeit als diejenige genannt wurde, welche durch sie mitgetheilt und gesörbert werde <sup>282</sup>).

## 5. Die lette Delung.

Ift die Taufe das Sakrament der in den Kampf für die Sache Christi Eintretenden, so ist die letzte Oelung das für die den Kampfplatz Berlassenden bestimmte (sacramentum egredientium, exemtium et emeritorum <sup>283</sup>). Mit jenem beginnt der Mensch die christliche Laufbahn mit diesem schließt er sie (sacramentum extremae unctionis), indem dieses die Bestimmung hat, dem Menschen, welcher dieses Leben zu verlassen im Begriff ist, den Uebergang aus die sem in jenes

277) Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 14. membr. 2. art. 1. §. 3. qu. 17. membr. 5. art. 4. — Guil. Paris. de sacram. poenit. c. IV. (Opp. Paris. 1674. T. I. p. 462). — Thom. Aquin. dist. 18. qu. 1. art. 3. — Bonavent. sentt lib. IV. dist. 17. P. II. art. 1. qu. 4: Hace autem dispositio attritio est, quae frequenter ob confessionem super adjunctam et absolutionem sucerdotis formatur per gratiam, ut fiat contritio sive ut ad ipsam contritio subsequatur. — Durand. dist. 18. qu. 2: Attritio, quae superveniente sacramento virtute clavium efficitur sufficiens. — Dunc. Scot. dist. 14. qu. 4. §. 6.

278) Biel dist. 14. qu. 2. art. 2. concl. 5: Quamvis regulariter per contritionem praeviam peccatum dimittitur et gratia prima justificans confertur ante susceptionem sacramenti poenitentiae, ipsum tamen sacramentum semper est efficax signum gratiae per sacramentum confitenti non ficto collatae, quia — non ficte accedenti ad poenitentiae sacramentum confertur gratia priori per contritionem collatae addita. Nam omne sacramentum digne acceptum — si gratiam in subjecto invenit, auget. Quandoque per contritionem praeviam tota poena dimittitur, si fuerit perfectissima, et tune nihil remanet per sacramentum remitendum, in quo casu, licet sacramentum poenitentiae non remittat poenam neque culpam, non tamen frustra suscipitur, quia augmentat gratiam et liberat ab obligatione praecepti et confessione.

279) Guil. Altiss. tr. VI. c. 2. qu. 2. — Cat. Roman. P. II. c. 5. qu. 17: Poenitentiae omnis in eo vis est, ut nos in dei gratiam restituat cum coque summa amicitia conjungat. Hanc vero reconciliationem interdum in hominibus piis, qui hoc sacramentum sancte et religiose percipiunt maxima conscientiae pax et tranquillitas cum summa spiritus jucunditate consequi solet.

280) Thom. Aquin. dist. 14. qu. 2. art. 2: Gratia et virtutes in animam causantur ex influentia divini luminis, quae quidem influentia impeditur per pec-

zu erleichtern und für jenes tüchtig zu machen (hominem paratum reddit ad finalem gloriam) <sup>284</sup>). Wenn in diefer Hinsicht die letzte Delung der Tause entgegengeset ist, so kann man mit gleichem Rechte sagen, daß sie in gewisser Hinsicht auch zur Confirmation einen Gegensatz bilde. Denn während diese Sakrament der Starken, der christlichen Helben ist (sacramentum robustorum), ist jene recht eigentlich das Sakrament der Schwachen und Kranken<sup>285</sup>) (sacramentum insirmorum). Dagegen hat sie mit der Buße gemein, daß sie Thatsünden <sup>286</sup>), mit der Eucharissie daß sie auch die Folgen der Thatsünden zu ihrer nothwendigen Boraussetzung, und beide in einem gewissen Maße zu tilgen die Bestimmung hat.

In der nährren Bestimmung der Wirkung der letzten Oelung waren die Scholastister nicht ganz einig. Zwar stimmten Alle darin überein, daß dieselbc, wie sie Thatsünden zu ihrer nothwendigen Boranssjezung habe, so auch gegen solche und deren Folgen gerichtet sei, ferner: daß sie dem Menschen Gnade mittheile, um den letzten Kampf gegen den Teufel, der durch Erinnerung an die begangenen Sünden den Ausgang des Menschen aus diesem Leben zu erschweren suche, zu erleichtern 287), endlich auch darin, daß sie, wenn es dem Menschen zuträglich sei, die körperliche Gesundheit herstelle oder wenigstens die

281) Albert. M. dist. 2. art. 1. — Berthold von Chiemsee a. a. D.

282) Siehe oben Unmerf. 212.

283) De caerimoniis, sacram. offic. et observat. eccles. lib. I. c. 12. — Guil. Altissiod. tr. 7. qu. 1. — Albert. M. dist. 2. art. 1. — Bonavent. Compend. theol. verit. lib. VI. c. 5. — Guil. Cadurc. l. l.

284) Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 1. — Sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 1: Hoc sacramentum immediate hominem ad gloriam disponit. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1. — Cat. Rom. P. II. c. 6. qu. 1: Deus, ut ex hac mortali vita decedentes expeditiorem ad caelum viam haberenus, extremae unctionis sacramentum instituit.

285) Biel dist. 23. qu. 1. art. 2. concl. 6: Sicut in sacramento confirmationis augetur gratia et datur gratia sacramentalis ad robur, ad confitendum fidem Christi etc. perseveranter et constanter in mundo, ita hie datur gratia ad robur exituro contra diabolum et omnes mentis dejectiones potentes venirge ex peccatorum commissorum recordatione, ne desperet in domino, sed ejus gratia sacramentali adjutus constans permaneat in fide catholica cum spe certa futurae retributionis et remissionis peccatorum Christi merito. Item orante pro eo ecclesia consequitur auxilium sanctorum et remissionem poenarum etc. Videtur esse magna similitudo hujus sacramenti ad sacramentum confirmationis, quod est robustorum, illud infirmorum.

286) Siehe oben S. 330. 333.

287) Biel l. l. concl. 7: Hoc sacramentum est exituro medicamentum salubre resistendi tentatori diabolo, qui tunc plurimum ejus insidiatur calcaneo. Cum

catum, quod animam a deo avertit, sicut nubes interposita inter nos et solem radium ejus a nobis prohibet. Et quia per poenitentiam peccata dimittuntur, ideo, sicut ventus auferens nubem nobis lumen solis restituit, ita poenitentia tanquam removens prohibens gratiam gratum facientem et omnes virtutes nobis restituit.

förperliche Schwäche erleichtere 288). Dagegen war man 1. darin uneinig, worauf bieses Saframent vorzugsweise gerichtet fei, ob auf die Herstellung der körperlichen oder auf die der geistigen Gesundheit, 2. welcher geistige Mangel es eigentlich sei, der durch dasselbe gehoben werden solle. Bas den ersteren dieser beiden Punkte betrifft, so urtheilten bie Einen, wie Wilhelm von Auxerre 289) und Wifliffe 290), mit ben Lehrern ber älteren Rirche, bag bie Berftellung ber torperlichen Gesundheit Hauptzweck dieses Saframentes sei, die auf ben Beift sich beziehende Wirkung bagegen nur nebenher gebe, wenn auch thatsächlich die Erreichung jenes hauptzweckes durch bas Sakrament nicht ebenso ficher herbeigeführt werde, als bie bes Nebenzweckes, sonbern nur bann, wenn es bem Menschen bienlich fei, mährend bie bei Weitem meisten Scholastifer umgekehrt die geistige Wirkung für die · burch Einsezung bieses Sakramentes vorzugsweise beabsichtigte erklärten 291), wofür sie sich besonders darauf beriefen, daß die geiftige Birfung bei würdigem Empfange biefes Saframentes immer eintret, Die förperliche dagegen nur ausnahmsweise. Bas aber ben zweiten Bunkt betrifft, fo bestimmte man den geistigen Mangel, gegen welen Die lette Delung eingesett fei, näher in dreifacher Weife.

a) Die Einen sprachen sich ganz allgemein aus, indem sie die

enim homo naturaliter diligat corpus suum, ideo tunc plus sibi timet, cum verisimiliter cognoscit sibi de propinquo imminere multifariam poenam propter peecata praeterita, quae forte cogitat non esse sufficienter detestata. Occurrunt denique homini morituro visiones horribiles. Ideo necesse est ei, ut quasi pugil inungatur contra daemonem tune plurimum infestum, sicut confirmandus inungitur contra mundum. - Concil. Trident. Sess. XIV. de sacram. extr. unct. procem.: Clementissimus redemptor noster, qui servis suis quovis tempore voluit de salutaribus remediis adversus omnia omnium hostium tela esse prospectum, quemadmodum auxilia maxima in sacramentis aliis praeparavit, quibus Christiani conservare se integros, dum viverent, ab omni graviori spiritus incommodo possint, ita extremae unctionis sacramento finem vitae tamquam firmissimo quodum praesidio munivit. Nam etsi adversarius noster occasiones per omnem vitam quaerat et captet, ut devorare animas nostras quoquo modo possit, nullum tamen tempus est, quo vchementius ille omnes suae versutiae nervos intendat ad perdendos nos penitus, et a fiducia etiam, si possit, divinae misericordiae deturbandos, quam cum impendere nobis exitum vitae prospicit. — Cat. Roman. P. II. c. 6. qu. 14.

<sup>288)</sup> Guil. Altiss. tr. VII. qu. 1: Digne suscipiens salutem corporalem non semper consequitur, quia non semper utilis est. — Alex. Hales. qu. 8 membr. 7. art. 2. — Albert. M. dist. 23. art. 2: extrema unctio, si expedit, alleviationem fert corporis infirmitati. — Thom. Aqu. dist. 23. qu. 1. art. 1: Ex hoc sacramento non sequitur corporalis sanatio semper, sed quando expedit ad spiritualem sanationem, et tunc semper eam inducit, dummodo non sit impedimentum et parte recipientis. — Durand. dist. 23. qu. 1. §. 11. — Concil. Florent. l. l. — Biel dist. 23. qu. 1. art. 2. concl. 7. — Conc. Trident. l. l. cap. 2. — Cat Rom. 1. l.

<sup>289)</sup> Lib. IV. tr. 7. qu. 1: Principalis et proprius effectus hujus sacramenti sanatio est corporalis, sed dignissimus effectus est remissio peccatorum.

Sünde überhaupt als bas bezeichneten, beffen Bergebung burch bas Saframent herbeigeführt werden solle. So hatten sich, wie früher ge= zeigt worden ift, bie älteren Kirchenlehrer in der Regel ausgesprochen, wie Halitgar, Rabanus Maurus, die Concile zu Chalons (a. 813), zu Aachen (a. 836), ju Pavia (a. 850), Gottfried von Bentome, Sugo von St. Bictor, Abälard, Bernhard, Beter von Elugny, und auch noch Betrus Lombardus. Seitdem befriedigte diefe Bestimmung als zu allgemein die meisten Kirchenlehrer nicht mehr. Doch waren es noch immer wenigstens Einzelne, welche bei ihr beharrten, wie Bilbelm von Auxerre 292), das Concil zu Florenz 298), Gabriel Biel 294) und Johann Ed 295).

b) Andere meinten, daß die letzte Delung hinsichtlich ihrer Wirtung ber Taufe und Buße coordinirt fei, fofern fie gleich diefen gegen eine besondere Art der Sünde gerichtet sei. Während nämlich bie Taufe bestimmt sei, die Erbsünde, die Buße die nach der Taufe begangenen Tobfünden aufzuheben, habe die lette Delung die läflichen Sünden zu ihrem Begenfate, nämlich alle biejenigen unter ben letsteren, welche, wenn ber Mensch im Begriff fei, biefes Leben zu verlaffen, noch unvergeben fich in ihm vorfinden 296) (medicina curativa). Doch wurde von Anderen bagegen eingewendet, daß bie Bufe zur Bergebung ber läßlichen Sünde ausreiche, wie benn überhaupt alle Saframente nebenbei auch zur Bergebung dieser Sünden dienen, daß es aber

292) Tract. VII. qu. 1.

293) L. l.: Effectus est mentis sanatio. 294) L. l. concl. 6. 295) Loc. theol. ed. Colon. a. 1600. p. 118. — Ebenfo urtheilt auch die grie: cifche Rirche.

296) Alex. Hales. 1. 1.: Ratione venialis peccati principalitor data unctio extrema. - Bonavent. Comp. theol. verit. lib. VI. c. 5. sentt. lib. IV. dist. 23. art. 1. qu. 1. - Scot. Op. Paris. dist. 23. qu. un.: Congruum est instituere tale signum ad illum effectum (sc. remissionem peccatorum venialium) significandum. Cum enim de lege communi non oporteat venialia deleri per poenitentiam sacramentum, quia poenitentia est secunda tabula post naufragium ordinata in remedium contra naufragos et peccatum mortale, quod submergit, et non necessario contra illos, qui sunt intra navem ecclesiae et navem charitatis, quia illi, etsi habent peccata venialia, possunt salvari sine poenitentia; cum autem non possit homo esse gloriosus nec intrare beatitudinem, cum habeat venialia, quae retardant eum a gloria, quia nullus potest simul esse miscr et beatus, congruum fuit, deum, qui nunquam reliquit hominem sine aliquo remedio ad salutem, ordinare aliquod sacramentum, quod efficaciter et de proximo et plene significaret in suscipiente ipsam remissionem finalem omnium peccatorum venialium, per quam introduceretur ad salutem incorruptibilem vitae aeternae. - Durand. dist. 23. qu. 1. Lesterer sucht auch die Urt, in welcher durch die lette Delung die läßlichen Sünden getilgt werden, zu bestimmen. Bergl. §. 10: Hoe modo operatur extrema

<sup>290)</sup> Dialog. IV. c. 25.

<sup>291)</sup> Albert. M. l. l. art. 1. - Thom. Aqu. dist. 23. qu. 1. art. 2. qu. 2. art. 2. -Durand 1.1.

eines besonderen Sakramentes gegen dieselben überhaupt nicht bedürfe, da es andere Mittel genug gebe, um dieselben zu tilgen 297).

c) Enblich noch Andere, wie Albert der Große und Thomas Uquin betrachteten die letzte Oelung als das Sakrament, welches dan bestimmt sei, die Wirkung der Buße zu ergänzen und zu vollenden <sup>298</sup>). Wenn nämlich gleich durch die Buße die in dem Menschen vorhandenen Todsünden völlig getilgt und der Stand der Gnade wieder hergestellt werde, so bleibe doch von den Todsünden, ebenso wie von der durch die Tause getilgten Erbsünde, noch eine gewisse geistliche Schwäche, eine Mattigkeit und Untüchtigkeit zum Guten als Rest zurück. Durch jene beiden Sakramente sei die Krankheit selbst zwar geheit worden. Deßhalb befinde sich aber der Mensch frast jener beiden noch nicht wieder in voller geistiger Rüstigkeit, Gesundheit und Friche,

297) Thom. Aqu. dist. 2. qu. 2. art. 1: Poenitentia purgativa est universiliter omnis peccati actualis, mortalis et venialis. Unde ad hoc non opertebut aliquod sacramentum institui. — Et ideo dicendum, quod contra veniale non ardinatur aliquod sacramentum ad curationem ipsius principaliter institutum, qua vis ex consequenti multa sacramenta contra venialia valeant. Veniale enim # culpa est et dispositio ad culpam, imperfectam tamen rationem habens culpa, ita quod gratiam non excludit, et ideo, in quantum culpa est, potest tolli pr omnia sacramenta, quae contra culpam tollendam ordinantur; in quantum vat est dispositio ad culpam ex ablata mortali culpa remanens, potest tolli etim per sacramenta illa, quae contra poenam ex culpa relicta et ad culpam inclimi-tem ordinantur. Cf. Summ. qu. 88. art. 3: Ad remissionem venialis peccati m requiritur novae gratiac infusio, sed sufficit aliquis actus procedens ex grain quo aliquis detestetur peccatum veniale vel explicite vel saltem implicite: int cum aliquis ferventer movetur in deum. — Et ideo triplici ratione aliquis causant remissionem venialium peccatorum. Uno modo in quantum in subfunditur gratia, quia per infusionem gratiae tolluntur venialia peccata; et 🗯 modo per eucharistiam et extremam unctionem et universaliter per omnia sacramenta novae legis, in quibus confertur gratia, peccata 🕬 lia remittuntur; secundo, in quantum sunt cum aliquo motu detestationis por catorum; et hoc modo confessio generalis, tunsio pectoris et orstie dominica operantur ad remissionem venialium peccatorum; nam in ontion dominica petimus "dimitte nobis debita nostra;" tertio modo, in quantum 🗯 cum aliquo motu reverentiae in deum et ad res divinas, et hoc modo beat dictio episcopalis, aspersio aquae benedictae, quaelibet sacramer talis unctio, oratio in ecclesia dedicata et si aliqua alia sunt bu modi, operantur ad remissionem venialium peccatorum.

unctio ad dimissionem peecati venialis, quia per eam datur digne suscipient quaedam spiritualis hilaritas mentis, non quidem contra illam debilitatem ud difficultatem ad bonum nobis innatam, ut alii dicunt, sed contra oppression, quam infirmus tunc patitur tum debilitate corporis tum ex memoria peccana praecedentium, propter quae posset facilius in desperationem cadere, quantur ritatem mentis forte vocat beatus Jacobus alleviationem, cum dicit: "et alleviati eum dominus." Ad hanc autem sequitur conversio mentis in deum et genetie displicentia omnium delictorum, quae sufficit ad deletionem peccatorum venielium. — Et sic primus effectus hujus sacramenti est exhilaratio mentis, sed non pricipalis nec principaliter intentus, quia ille est remissio peccatorum venielium, quoad culpam vel quoad poenam in toto vel in parte. — Cf. Biel dist 2. q. 1. art. 1. not. 1.

1m alle Thätigkeiten, wie sie einem Gesunden zukommen, übernehmen u können. Die letzte Delung nun sei dazu bestimmt, jenen Rest ver Sünde zu tilgen, und dadurch die völlige geistige Ge= undheit und Frische wieder herzustellen<sup>299</sup>).

Das Concil von Trient und der römische Katechismus anden hiernach einander widersprechende Ansichten über die Wirkung ver letzten Delung vor, und derselbe Widerspruch zeigt sich auch in ihren igenen Bestimmungen, sofern sich das Concil selbst für eine andere Ansicht entschied, als der Ratechismus, jenes mit Thomas die Ausschebung ver Ueberreste der Sünde <sup>300</sup>), dieser die Tilgung der läßlichen Sünxen <sup>301</sup>) als das nannte, wozu das Sakrament vorzugsweise bestimmt sei.

Bas die einzelnen Sünden betrifft, so ist nach ber berrschenden

299) Albert. M. dist. 23. art. 1: Illud sacramentum est ordinatum contra norbum specialem peccati, contra quem nullum aliud specialiter ordinatur, etsi secondario aliud possit cooperari. Est autem ille morbus reliquiae infirmiatis spiritualis ex originali et actuali remanentis. Cf. art. 14. --Chom. Aquin. Sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 1. art. 2: Principaliter hoc sacramentam est institutum ad sanandum infirmitatem peccati, ut, sicut baptismus sst quaedam spiritualis regeneratio et poenitentia quaedam spiritualis suscitatio, ita et extrema unctio sit quaedam spiritualis sanatio vel medicatio. Sicut autem corporalis medicatio praesupponit cor-poralem vitam in medicato, ita spiritualis spiritualem, et ita hoc sacramentum non datur contra defectus, quibus spiritualis vita tollitur, scil. peccatum originale st mortale, sed contra illos defectus, quibus homo spiritualiter infirmatur, ut non habeat perfectum vigorem ad actus vitae gratiae et gloriae, et hic defectus nihil staliud, quam quaedam debilitas et ineptitudo, quae in nobis relinstitur ex peccato actuali et originali, et contra hanc debilitatem homo mooratur per hoc sacramentum. Sed quia hoc robur gratia facit, quae secum non compatitur peccatum, ideo ex consequenti, si invenit peccatum ali-quod vel mortale vel veniale quoad culpam, tollit ipsum, dummodo son ponatur obex ex parte recipientis, sicut ctiam de cucharistia et confirmatione mpra dictum est. Et ideo etiam Jacobus de remissione peccati conditionaliter loquitur dicens: "Si in peccatis sit, dimittuntur ei quoad culpam." Non enim emper delet peccatum, quia non semper invenit. Sed semper remittit quoad lebilitatem praedictam, quam quidam reliquias peccati dicunt. - Summ. qu. 65. rt. 1. Est restitutio valetudinis pristinac per convenientem diactam et exerci-um, et loco hujus in spirituali vita est extrema unetio, quae removet peccatoum reliquias et hominem paratum reddit ad finalem gloriam. - Extrema unctio rdinatur contra reliquias peccatorum, quae scil. non sunt sufficienter per poeni-Intiam sublatae aut ex negligentia aut ex ignorantia.

300) L. l. c. 2: Res hujus sacramenti gratia est Spiritus s.; cujus unctio Dicta, si qua sint adhuc expianda, ac peccati reliquias abstergit et Sgroti animam alleviat et confirmat, magnam in eo divinae misericordiae fiduam excitando etc.

301) L. l.: Docebunt pastores, hoc sacramento gratiam tribui, quae peccata

23

<sup>298)</sup> So auch Guil. Altissiod. tr. VII. qu. 1: Per extremam unctionem fit completio remissionis peccatorum. — Extrema unctio est sacramentum institutum ud consummationem poenitentiae, ut quod in poenitentia dimissum non est, in xtrema unctione dimittatur. — Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 2: Poenitentia nchoat sanationem, extrema unctio consummat. — Concil. Trident l. 1.: Jacramentum extremae unctionis non modo poenitentiae, sed et totius christianae itae, quae perpetua poenitentia esse debet, consummativum existimatum est a patribus.

Lehre ber Scholastik die letzte Delung gegen dem Zorn <sup>302</sup>), nach Anderen gegen die Trägheit <sup>303</sup>) gerichtet. Von den einzelnen Tugenden aber ist es nach Einigen die Tapferkeit <sup>304</sup>), nach Anderen die Geduld <sup>305</sup>), nach den Meisten die Hoffnung <sup>306</sup>), welche durch sie unterstützt wird.

# 6. Die Ordination.

Wenn die bisher besprochenen Sakramente bestimmt waren, die einzelnen Menschen in den verschiedenen Stadien ihres Lebens je nach der Verschiedenheit der mit diesen Etadien eintretenden Bedürfnisse zu heilen und zu vollenden, die Tause und Consirmation nämlich für den Ansang, die letzte Delung für das Ende des Lebens, die Eucharistie und Busse für die in der Mitte liegende Zeit, haben dagegen die beiden noch übrigen Sakramente eine wesentlich andere Bestimmung. Sie such nämlich nicht etwas für den Einzelnen, sondern nur für das Ganze der Kirche Nothwendiges, daher denn auch nicht alle Einzelnen, sondern nur Manche diese beiden Sakramente empfangen (darum so eramenta particularia genannt, während die früheren als generalia w zeichnet werden) <sup>307</sup>).

Bas zunächst die Ordination betrifft, so ergibt sich ihre Rochwendigkeit einmal daraus, daß die christliche Gemeinschaft hinsichtlich der Zahl ihrer Glieder die zum Ende der christlichen Entwickelung noch immer eine unvollständige ist und daher der Vermehrung ihrer Glieder bedarf, andererseits daraus, daß dieselbe, wie jede Gemeinschaft, einer einheitlichen Leitung und Regierung und der Pflege ihrer einzelnen Glieder bedarf. Wie das bürgerliche Gemeinwessen, der Staat, der Fürsten und Obrigkeiten bedarf, welche das Ganze regieren, und für

307) De caerimon, sacram., offic. et observationibus eccl. lib. I. c. 12.

308) Alex. Hales. l. l.: Sacramentum ordinis requiritur ad multiplicatīonem spiritualem. — Bonavent. l. l. c. 36: Ordo pertinct ad generationem spiritualem.

et imprimis quidem leviora et, ut communi nomine appellantur, venialia remittit. Exitiales enim culpae poenitentiae sacramento tolluntur. Neque enim hoc sacramentum primario loco ad graviorum criminum remissionem institutum est, sed baptismus tantum et poenitentia vi sua hoc efficiunt. Altera est sacrae unctionis utilitas, quod animam a languore et infirmitate, quam ex peccatis contraxit, et a ceteris omnibus peccati reliquiis liberat. — Dagegen wir c. 1. qu. 12. geigagt: Extrema unctione peccatorum reliquiae tolluntur et animum virtutes recreatur.

<sup>302)</sup> Albert. M. dist. 2. art. 1.

<sup>303)</sup> Berthold von Chiemsce a. a. D. §. 9.

<sup>304)</sup> Alex. Hales. qu. 8. membr. 7. art. 2.

<sup>305)</sup> Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 5. — Berthold von Chiem 7 « a. a. D.

<sup>306)</sup> Albert. M. l. l. — Thom. Aquin. Summ. qu. 65. art. 1. — Durar d dist. 2. qu. 2. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

as Bobl aller Ginzelnen forgen, ebenfo auch ber Bottesstaat auf Erben. Bie bei den gewöhnlichen Kriegen Führer und Feldherren unentbehrlich nb, ebenso auch bei bem Rampfe, welcher für die Sache Gottes ge= Ihrt wird. Die Ordination ift nun bas Saframent, welches die Be= immung hat, einmal für bie Vermehrung ber Glieder ber trche zu forgen (ordinatur ad multiplicationem spiritualem) 808), ntererscits ihr immer von Neuem bie nöthigen Führer und eiter ju geben (sacramentum ducum ober ministrantium) 309) und mit ber Unordnung in ber Kirche entgegenzumirten 310). Da nun biefer Zwed nur burch etwas Doppeltes erreicht werben tann, inmal durch Verwaltung ber Saframente, welche ja vorzugsweise bazu eftimmt find, bas chriftliche Leben zu weden, zu erhalten, zu nähren nd zu vollenden, sobaun burch angemessene Belehrung und Pflege, so ift far, baß bas Sakrament ber Orvination bei näherer Betrachtung einen oppelten hauptzweck hat, nämlich bie Rirche 1. mit folchen Berfonen u verforgen, welche bie Fähigkeit und bas Recht haben, ie Saframente zu verwalten 811), 2. zugleich mit folchen, velche von oben erleuchtet und mit höheren Rräften auserüftet bie Einzelnen zu belehren und zu pflegen und fo er in ber Menge herrschenden geistlichen Unwissenheit ntgegenzuwirfen im Stande finb 312). Um bie Erreichung bes rfteren biefer Zwecke berbeizuführen, ift vorzugeweife ber Charakter, m ben zweiten bie Gnadenwirkung ber Ordination bestimmt. Da aber ie Erreichung res ersten Zweckes bas bei Weitem Wichtigere ift, fo it flar, daß die Hauptwirkung bei diesem Sakramente nicht, wie bei n übrigen, in ber Gnadenwirfung, sondern im Charakter besteht 813).

312) Cf. Biel dist. 24. qu. 1. art. 3. dub. 8.

313) Thom. Aqu. 1. 1. art. 1: Hoc sacramentum principaliter consistit in otestate tradita. – Effectus proprius hujus sacramenti est character.

23\*

<sup>809)</sup> Albert. M. l. l. — Bonavent. l. l. c. 5. — Biel l. l.: Per ordinem communitas accipit multiplicationem ministrorum ecclesiae ad totius corporis regimen. — Thom. Aqu. Summ. qu. 65. art. 1: Perficitur homo in ordine ad totam communitatem uno modo per hoc, quod accipit potestatem regendi multitudinem t exercondi actus publicos. Et loco hujus in spirituali vita est sacramentum rdinis.

<sup>310)</sup> Thom. Aqu. Summ. l. l.: Ordo ordinatur contra dissolutionem multidinis.

<sup>311)</sup> Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 24. qu. 1. art. 2: Sicut in baptismo, r quem homo fit susceptivus aliorum sacramentorum, datur gratia gratum fans, ita in sacramento ordinis, per quod homo ordinatur ad aliorum sacramenum dispensationen. — S c o t. Op. Paris. dist. 24. qu. un. schol. 3. — Duran d. it. 24. qu. 1. §. 8: Per ordinem efficitur homo dispensator sacramentorum, per ae confertur spiritualis gratia et sanitas. — Cat. Roman. P. II. c. 1. qu. 12: dine publica sacramentorum ministeria perpetuo in ecclesia exercendi sacrasque anes functiones exsequendi potestas traditur.

Zugleich kann nicht zweifelhaft sein, daß die Ordination, da sie vorzugsweise dazu bestimmt ist, eine Fähigkeit zum Handeln mitzutheilen <sup>314</sup>), mehr darauf berechnet ist, dem Ganzen der Kirche von Nutzen zu sein, als dem Einzelnen, dem sie zu Theil wird <sup>315</sup>).

Doch nütt die Ordination nicht bloß der Kirche als Ganzem, sonbern auch dem Einzelnen, dem sie zu Theil wird. Denn a) sie theilt letzterem eine höhere Gnade mit, kraft welcher er im Stande ift, das ihm übertragene Amt in der rechten, seiner hervorragenden Stellung entsprechenden, Weise zu verwalten <sup>316</sup>), insbesondere eine höhere Einsicht und Klugheit<sup>317</sup>), um die ihm Untergebenen in der rechten Weise leiten und belehren zu können (medicina meliorativa) <sup>318</sup>); b) sie ist, wie alle Sakramente, für den Empfänger auch mit Bergebung der Sünden verbunden, wenn hierin auch nicht der eigentliche Zweck ver Ordination besteht<sup>319</sup>). Bon den einzelnen Sünden und Mängeln sind es aber insbesondere der Geiz<sup>320</sup>) und die Unwissen heit ober die Schwierigkeit, zwischen Gut und Böse zu unterschei, ben <sup>821</sup>), benen die Ordination entgegenwirkt.

#### 7. Die Che.

Auch das Sakrament der Ehe wird vorzugsweise durch das Be

<sup>314</sup>) Thom. Aqu. l. l. qu. 2. art. 1: Illa sacramenta dantur ad effectus aliquos percipiendos, sed hoc sacramentum datur principaliter ad actus aliques agendos.

315) Durand. dist. 24. qu. 1. §. 8: Sacramentum ordinis est spirituale medicamentum, non tamen illius, qui ordinem suscipit, quia jam debet esse sanus, sed communitatis. — Thom. Aqu. Sentt. lib. IV. dist. 24. qu. 1. art. 2: Ordo datur non in remedium unius personae, sed totius ecclesiae. Unde quod dicitar contra ignorantiam dari, non est intelligendum ita, quod per susceptionem ordinis pellatur in suscipiente, sed quia suscipiens ordinem praeficitur ad pellendum ignorantiam in plebe. - Biel l. l. art. 1. not. 1: Ordo non confertur pro utilitate unius personae duntaxat, sed totius ecclesiae, et, ut communiter dicitur, datur contra defectum ignorantiae depellendae, non personae unius, sed totius ecclesiae, quam ordinatus habet sua doctrina illuminare. Ideo ordinatus tanta indiget gratia, quanta sibi necessaria est etiam pro aliorum salutifera eruditione. Sicuti ergo apostolis etiam pro utilitate ecclesiae data fuit gratia spiritus sancti, its ordinatis. - art. 3. dub. 8: Cur in hoc sacramento plus, quam in aliis totupler gratia et character confertur? -- In digna actuum ordinis ecclesias ici executione tota salus et devotio fidelium pendet et subsistit ad propellendum impediens # habendum conducens et necessarium ad salutem; si quidem per ecclesiae hierarchas omnis ignorantiae nebula propellitur, veritas aperitur, mysteria panduntur, sacramenta conficiuntur et ministrantur. Datur enim gratia in hoc sacramento non solum pro suscipientis justificatione, sed totius ecclesiae utilitate, ut ministri ea, quae sunt ordinis digne exequi possint. - Cat. Rom. P. II. c. 7. qu. 28: Ordinis sacramentum maxime ad ecclesiae utilitatem et pulchritudinem spectat.

316) Thom. Aquin. l. l. Confertur in ipsa susceptione ordinis amplius gratiae munus, per quod ad majora reddantur idonei. — Scot. l. l. : Isti effectui (sc. characteri) semper conjungitur, quantum est ex vi sacramenti, effectus ultimus et principaliter intentus, scil. gratia invisibilis gratum faciens ac disponens ad congrue et digne exequendum actum convenientem tali gradui in ecclesia circa

bürfniß bes Ganne ber Rirche nothwendig gemacht. Diefe Nothwenbigkeit liegt ebenfalls barin, bag bie Bollzahl ber Glieder, welche bie ewige Seligkeit erlangen, und hier auf Erden den Rampf für die Sache Christi führen sollen, noch nicht erreicht ift. Benn nun biefem Mangel abzuhelfen zunächst und unmittelbar bas Sakrament ber Ordination bestimmt war, sofern nur dieses die Fähigkeit mittheilt, neue Glieder mittels ber Verwaltung ber Saframente in die Rirche aufzunehmen und für den Rampf, den sie für die Sache Christi zu führen haben, tüchtig zu machen, fo bient boch mittelbar bemfelben Zwecke auch bas Satrament ber Ebe, fofern burch baffelbe bem Menschen bas natürliche Dafein gegeben 323) und badurch bie Bedingung erfüllt wirb, unter der allein eine Bermehrung der Glieder der Kirche und eine Ergänzung ber Zahl der den Rampf Christi führenden Rrieger möglich ift (sacramentum novos milites introducentium) 323). Es geht hieraus bervor, bağ bie Mittheilung von Gnabe zunächst nicht im Zwede biefes Satramentes liegt. Bielmehr ift ber eigentliche 3wed besselben bie Naturbedingung zu erfüllen, unter ber ber Bollzahl ber Menschen durch die übrigen Saframente bie ihnen zum hcil nothwendige Gnade zu Theil werden tann<sup>324</sup>).

317) Bergl. Anm. 212.

318) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 2. init.: Medicina spiritualis tantum meliorativa est sacramentum ordinis, in quo melioratur gratia et augmentatur. — Bonavent. l. l.

319) Thom. Aqu. dist. 7. qu 2. art. 2.: Quaedam est sanctificatio, quae est communis omnibus sacramentis sc. emundatio a peccato vel a reliquiis peccati. — Summ. qu. 88. art. 3.

320) Albert. M. dist. 2. art. 1. — Berthold von Chiemfee a. a. D.

321) Alex. Hales. l. l. — Bonavent. l. l. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

322) Alex. Hales. l. l.: Requiritur quoad multiplicationem carnalem sacramentum matrimonii. — Bon avent. l. l. c. 36: Matrimonium pertinet ad generationem carnalem. — Thom. Aquin. Summ. l. l.: Matrimonium ordinatur contra defectum multiplicatio, qui per mortem accidit. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1: Ad bonum communitatis requiritur multiplicatio partium communitatis quantum ad esse naturale, ne species humana deficiat per prolis propagationem. — Per matrimonium communitas accipit multiplicationem in esse naturae vel carnali. — Cat. Roman. P. II. c. 1. qu. 12: Postremo additur matrimonium, ut ex maris et feminae legitima et sancta conjunctione filii ad dei cultum et humani generis conservationem proceentur et religiose educentur.
823) Albert. M. dist. 2. art. 1: Numerus militum restituitur per matrimo-

**323)** Albert. M. dist. 2. art. 1: Numerus militum restituitur per matrimonium. — Bonavent. l. l. c. 5: Matrimonium est sacramentum novos milites introducentium.

324) Biel dist. 26. qu. 1. art. 1. not. 1: Matrimonium in officium propaga-

eucharistiam consecrandam. — Biel l. l. art. 1. not. 1. — Conc. Florent. l. l.: Effectus est augmentum gratiae, ut quis sit idoneus minister. — Cat. Roman. P. II. c. 7. qu. 28: Constat, ordinis sacramentum in ejus quoque anima, qui sacris initiatur, sanctificationis gratiam efficere, qua idoneus habilisque ad recte munus suum fungendum sacramentaque administranda reddatur.

Doch wird die Ansicht berjenigen, welche lehrten, das durch dieses Sakrament überhaupt nicht, wie durch die übrigen, Gnade mitgetheilt werde <sup>325</sup>), von der Mehrzahl der Scholastifter verworfen. Fraglich dagegen war, inwiefern man sagen könne, daß auch die Ehe eine Gnadenwirkung ausübe. Die Ansicht hierüber war eine doppelte. a) Die Einen meinten, daß die Ehe nicht sowohl positive Gnade mittheile, sonbern nur die Bestimmung habe, zu verhüten, daß der Mensch burch seine sinnliche Lust zur Sünde fortgetrieben werde. Die Ehe sei daher wohl wie die übrigen Sakramente remedium contra peccatum, aber nicht ein sacramentum collativum, sondern nur conservativum gratiae, es sei nicht eine medicina curativa, sondern nur conservativa und praeservativa) <sup>326</sup>). b) Andere dagegen, wie Albert ber Große <sup>327</sup>), Thomas Aquin <sup>328</sup>), Bonaventura <sup>329</sup>), Betrus de Sa-

tionis humanae naturae institutum est, sine quo homo non nasceretur nec alis suscipere posset sacramenta, si prius esse non haberet.

325) Thom. Aqu. dist. 26. qu. 2. art. 3: Quidam dixerunt, quod matrimonium nullo modo est causa gratiae, sed tantum signum. — Durand. dist. 26. qu. 3. §. 12: Sacramentum aut confert gratiam non habenti nisi ponat obiem aut, si habet, auget eam. Sed matrimonium nullum istorum facit. - Guil Cadure. 1.1. p. 718. XVIII: Licet matrimonium magnum sit in ccelesia sacramentum et prius quam alia sacramenta a deo fuerit in paradiso institutum, quis non tamen per hoe sacramentum confertur gratia, sed per alia sacramenta, et quia in ecclesia dei primum locum obtinent virgines, scilicet continentes, ultimum conjugati, ideo ultimo est de hoc sacramento videndum. — Bergl. oben Abich. VI. S. 121. - Bergl. auch Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 27. art. 2. qu. 2: Voluerunt aliqui dicere, quod illnd sacramentum nullam dat gratiam, et quod dicitur, quod sacramenta novae legis dant gratiam, dicunt intelligi de his, quae in nova lege sunt instituta. Nec est hoc sacramentum remedium per efficaciam, sed per indulgentiam. Et inde est, quod concupiscentiam non minuit secundum habitum, minuit tamen secundum indulgentiam et secundum actum, ut non urat secundum quod dicitur: quod melius est nubere quam uri. Alii dicunt, quod in sacramento matrimonii datur gratia digne et devote suscipientibus ratione benedictionis superadditac. Deus enim eis benedicit ad benedictionem sacerdotis. Sed haee positio non videtur valere, quia illa benedictio est sacramentalis, et si sacramentale efficit, quanto magis sacramentum?

**326**) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 3. init.: Medicina praeservativa proprie est matrimonium. Concupiscentia enim carnalis prona est in turpitudinis ruinam. Excipitur honestate nuptiarum, ut actus non sit peccatum mortale, qui alias esset peccatum mortale. Cf. tr. 9. c. 1: Dicto de sucramentis collativis gratiae dicendum est de sacramentis conservativis gratiae scil. de matrimonio, per quod conservatur gratia. Est enim sicut medicina praeservativa, quia praeservat a lapsu. — Alan. ab Insul. de fide eatholica lib. I. c. 65: Coujugii sacramentum ad hoc instituit, ut qui continentes esse non possunt, ab incontinentiae peccato excusarentur. -- Albort. M. dist. 26. qu. 14: Fuerunt alii, qui dicerent, quod matrimonium confert gratiam scil. recessum a peccato, non autem ordinem ad bonum. Et si quaeritur, quae sit illa gratia, dicunt, quod est illa, quae excipit concupiscentiam, ne ruat in praeceps, et secundum illos oportet dicere, quod secundum istud matrimonium sit gratia illa, vel aliquid ei conjunctum exterius, quod nitigat concupiscentiam, ne furiat ultra nuptiarum honestatem et bona matrimonii. Et dicunt isti, quod haee est causa, quare quidam patres videntur di-

lube 330), Duns Motus 331) und bas Concil von Trient 339) lehrten, daß bie Ehe auch positive Gnade mittheile, indem sie die Gemeinschaft der Ehegatten nicht nur von allem befleckenden Einfluß der Sünde reinige, sondern auch die natürliche Liebe der Gatten hei= lige und die Fähigkeit mittheile, die Kinder im Glauben an Christum und in allen christlichen Tugenden zu er= ziehen.

Bon ben einzelnen Sünden und fittlichen Mängeln nannten bie Scholaftiker die Wolluft oder die Schwierigkeit, den Lüften des Fleisches Widerstand zu leisten, als denjenigen, gegen welchen vorzugsweise die Ehe eingesett sei <sup>333</sup>), von den einzelnen Tugenden aber bie Mäßigung als diejenige, welche durch sie befördert werde <sup>333</sup>).

329) L. l.: Nunc tempore legis novae matrimonium non tantum praestat illud remedium, sed ctiam aliquod gratiae donum digne suscipientibus utpote his, qui ex charitatis consensu uniuntur ad procreandam prolem ad divinum cultum. Ratione enim expressionis consensus in individuam consuetudinem vitae et ratione benedictionis ecclesiae, cujus est sacramenta ecclesiae debite tractare, sublevatur anima a corruptione concupiscentiae inordinata et datur gratia ad copulam singularem et ad copulam utilem et ad copulam inseparabilem. Et ex hac gratia fit remedium contra triplicem inordinationem concupiscentiae et nascitur triplex bonum matrimonii.

330) Dist. 2. qu. 9.

331) Dist. 28. qu. un. schol. 2. (Op. Paris.).

332) Sess. XXIV.: Gratiam, quae naturalem illum amorem perficeret et in-. dissolubilem unitatem confirmaret, conjugesque sanctificaret.

333) Alex. Hales. l. l. — Albert. M. dist. 2. art. 1. — Thom. Aquin. Summ. qu. 65. art. 1. — Bonavent. Compend. theol. lib. VI. c. 5. — Biel dist. 2. qu. 1. art. 1. not. 1.

cere, quod non confert gratiam, quia non confert cam in ordine ad bonum, sed a malo tantum, ad bonum autem habet quoddam impedimentum, non ex se, sed ex consequentibus oneribus. — Biel l. l. Ad remedium institutum est et indultum (ut qui loquuntur) contra carnis incentivum et concupiscentiae ignem naturalem gladiumque saevientis inimici acutissimum, in remedium non curativum peccati commissi, sicut caetera sacramenta, sed quod longe nobilius est et melius, in remedium praeservativum a peccato, ne conmittatur. Quis enim dubitat eligibilius esse praeservari a lapsu, ne quis labatur, quam facto lapsu relevari ab codem?

<sup>327)</sup> L. l.: Confert gratiam in ordine ad bonum, non quodeunque bonum, sed hoc bonum, quod facere debet conjugatus; et hoc est, quod fideliter conjugi assistat et opera sua illi communicet, prolem susceptam religiose nutriat et hujusmodi.

<sup>328)</sup> L. l.: Matrimonium, in quantum in fide Christi contrahitur, habet, ut conferat gratiam adjuvantem ad illa operanda, quae matrimonio requiruntur; — Ubicunque datur divininitus aliqua facultas, dantur etiam auxilia, quibus homo convenienter uti possit facultate illa, sicut patet, quod omnibus potentiis animae respondent aliqua membra corporis, quibus in actu exire possint. Unde cum in matrimonio datur homini ex divina institutione facultas utendi sua uxore ad procreationem prolis, datur etiam gratia, sine qua id convenienter facere non posset.

## 3wölfter Abschnitt.

# 3wölfter Abschnitt.

# Entstehung und Bedingungen der sakramentlichen Wirkung.

Rachdem wir die Wirkung der Saframente kennen gelernt haben, haben wir endlich auch noch zu untersuchen, wie denn diese Wirkung entstehe, und unter welchen Bedingungen sie überhaupt eintrete. Auch hierin war die Lehre des Augustinus nicht ohne bedeutenden Einfluß auf die späteren Kirchenlehrer, wenn man auch sagen muß, daß in diesem Bunkte der Saframentslehre vielleicht mehr, als in irgend einem anderen die Kirche der späteren Jahrhundentt sich von jenem entfernte.

Nach Augustinus nimmt die saftramentliche Wirkung ihren Ausgang nicht von dem äußeren Zeichen, sondern von der unsichtbaren, durch das Zeichen abgebildeten Sache 1). Das Geistige, Göttliche, welches die Saframente abbilden, ist auch die Kraft derselben 2). Diefes Geistige, Göttliche wirkt aber nicht unmittelbar, sondern nur durch das äußere Zeichen 3). Das äußere Zeichen ist also das Mittel ver sakramentlichen Wirkung, ohne welches diese, wenigstens der Regel nach, nicht eintreten kann. Auf die Frage, wie denn die Wirkung mittels des äußeren Zeichens erfolgen lönne, antwortet Augustinus: Wesentlich badurch, daß es eben Zeichen der Gnade ist, daß es biefe äußerlich abbildet, und so den Geist des Menschen in ähnlicher Weise, als es sonst durch die Predigt des göttlichen Wortes geschicht,

<sup>1)</sup> Sermon. ad popul. 292. (T. V. p. 770.): Quod videtur, speciem habet corporalem, quod intelligitur, fructum habet spiritalem.

<sup>2)</sup> Enarrat. in Psalm. 77. §. 2: Ipsa gratia, cujus ipsa sunt sacramenta, sacramentorum vis est.

<sup>3)</sup> Contra Faust. lib. XIX. c. 16: virtus, quae per ista operatur. — De bapt. contr. Donat. lib. IV. c. 22. §. 29: Per sacramentum deus hominis consecrationem spiritaliter operatur.

<sup>4)</sup> De mendacio §. 40. (T. VI. p. 324.).

<sup>5)</sup> Contr. Faust. l. l.: Quid enim sunt aliud quaeque corporalia sacramenta nisi quaedam quasi verba visibilia? — Cf. in Joann. evang. (c. 15. v. 3.) tract. - De doctr. christ. lib. II. c. 3. — Epist. 138. §. 8.

<sup>6)</sup> In Joann. evang. tr. 8: Et in aqua verbum mundat. Detrahe verbum et quid est aqua nisi aqua? Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum, etiam ipsum tamquam visibile verbum. — Unde ista tanta virtus aquae, ut corpus tangat et cor abluat, nisi faciente verbo, non quia dicitur, sed quia creditur? Nam et in ipso verbo aliud est sonus transiens, aliud virtus manens. Hoe est verbum fidei, quod praedicamus, ait apostolus, quia, si confessus fueris in or

anregt und für die Gnade empfänglich macht 4). 3a das äukere Zeichen wirft nicht nur in ähnlicher Weise, als bas Wort, sonbern es kann wegen seines symbolischen Charakters sogar selbst als Wort bezeichnet werden 5). Es ist ein Wort, das zwar nicht börbar, aber beschalb nicht minder vernehmlich ift, als bas gepredigte, ein Wort, bas in fichtbarer, mit ben Augen wahrnehmbarer Sprache fich barftellt. Dieses Wort rebet aber Riemand Anderes, als Gott felbft. Denn Gott ift es, ber bas Sakrament eingeset und feine Verheißungen an daffelbe gefnüpft hat. Das Sakrament ift ja nichts Unteres, als ein finnlicher Ausbruck bes an tie Menschen in Ebrifto ergangenen göttlichen Wortes, insbesondere des Verbeifungswortes, burch welches Gott bas Sakrament eingesetzt hat 6). Und fo ift benn auch sein Gegenstand kein anderer, als die göttliche Gnade in Chrifto und die durch Chriftum gegebenen Verheißungen 7). Diefe treten in bem Saframent verförvert und versinnlicht bein Menschen gegenüber, und mittels bes Einbruckes, ben bicje Berfinnlichung auf ihn macht, wird der Mensch für die Gnade empfänglich und diefer felbit theilhaftig. So wirken also die Sakramente nicht in magischer Beise, sonbern mittels eines geiftigen Processes, ben fie in bem Empfänger hervorrufen. Hieraus ist denn auch klar, in welchem Berhältniß der Minister des Sakramentes zur Wirkung stehe. Da bas Sakrament wejentlich eine Vertörperung des Wortes Gottes ift, und in ber Weise des Wortes wirkt, fo tann, wie bei ber mündlich - verfündigten Predigt nicht ber menschliche Brediger, sondern Gott es ift, von welchem die Gnadenwirkung ausgebt, chense auch bei dem Satrament nur Gott als die eigentliche Urfache ber Wirfung angesehen Der Minister bagegen ift nur bas Organ, bessen sich Gott werden.

tno, quia dominus est Jesus, et credideris in corde tuo, quia deus illum suscitavit a mortuis, salvus eris. Corde enim creditur ad justitiam, ore autem confessio fit ad salutem. Unde in Actibus apostolorum legitur: "Fide mundans corda eorum." Et in epistola sua beatus Petrus: "Sic et vos, inquit, baptisma salvos facit, non carnis depositio sordium, sed conscientiae bonae interrogatio." Hoe est verbum fidei, quod praedicamus, quo sine dubio, ut mundare possit, conseoratur et baptismus. Christus quippe nobiscum vitis cum patre agricola dilexit ecclesiam et seipsum tradidit pro ea. Lege apostolum et vide, quid adjunget: "ut eam sanctificaret, inquit, mundans eam lavacro aquae in verbo." Mundatio igitur nequaquam fluxo et labili tribueretur elemento, nisi adderetur: "in verbo." Hoc verbum fidei tantum valet in ecclesia dei, ut per ipsum eredentem offerentem, benedicentem, tinguentem etiam tantillum mundet infantem, quamvis nondum valentem corde credere ad justitiam et ore confiteri ad salutem. Totum hoc fit per verbum, de quo dominus ait: "Jam vos mundi estis propter verbum, quod locutus suum vobis."

<sup>7)</sup> Enarr. in Ps. 77. §. 2: ipsa gratia, cujus ipsa sunt sacramenta. — De baptismo contr. Donat. lib. V. c. 21. — Quaest. in Levit. T. III. P. I. p. 391: invisibilis gratiae visibilia sacramenta. — Epist. 98. (ad Bonif.) §. 2.

bei dieser Mittheilung seiner Gnade bedient <sup>8</sup>), sofern dieser die äußere Handlung vollzieht und mittels Anrufung Gottes das Element zum Sakrament macht. Aus diesem Grunde kann denn auch die Wirkung weber von der religiösen und sittlichen Beschaffenheit des Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäftenheit des Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäftenheit des Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäftenheit das Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäftenheit das Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäftenheit das Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäftenheit das Ministers abhängen <sup>9</sup>), so wenig es auch für diesen schäfter beit gleichgültig ist, mit welcher Gesinnung er das Sakrament verwalte <sup>10</sup>), noch auch davon, ob dieser ber allgemeinen Kirche ober einer häretischen Gemeinschaft angehöre. Denn auch ein von einem Häretischen Gemeinschaft angehöre. Denn auch ein von einem Häretischen Gemeinschaft angehöre, Denn auch ein von einem Häretischen Luchten schaften auch ebenso heilfam wirken, als ein innerhalb der allgemeinen Kirche empfangenes <sup>11</sup>).

Weiter fragt sich, ob die Wirkung der Sakramente an gewisse seiter fragt sich, ob die Wirkung der Sakramente an gewisse seitens des Empfängers zu erfüllende Bedingungen geknüpft sei. Hierauf antwortet Augustinus: Nicht daß überhaupt eine Wirkung eintrete, hänge von der Beschaffenheit des Empfängers ab <sup>13</sup>), denn ein Sakrament könne überhaupt nicht zu Stande kommen, ohne sich als kräftig und wirksam zu erweisen. Wohl aber hänge die Art der Krastäußerung von der Beschaffenheit des Empfängers ab. Denn die Sakramente wirken das Heil nur, wenn der Mensch sie würdig empfange, während sie dem unwürdigen Empfänger, wie Simon dem Magier, Berderben bereiten, indem sie bewirken, daß ein solcher dem göttlichen Gerichte versalle <sup>13</sup>). So sind nach Augustinus die Sakramente, obwohl sie unsprünglich dazu bestimmt sind, Gnadenmittel zu sein, dief

12) De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 10. §. 15. lib. IV. c. 2. §. 2. — Contract litt. Petil. lib. II. c. 47. §. 110.

13) De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 10. §. 15: Sacramento suo divina vi tus adsistit sive ad salutem bene utentium sive ad perniciem male utentium. lib. IV. c. 2. §. 2: Aqua ecclesiae fidelibus et salutaris et sancta est bene utentibus. male autem utentibus ad supplicium geritur, non ad pracmium suffre gatur. — Contr. litt. Petil. lib. II. c. 47. §. 110: Memento ergo sacramentis d nihil obesse mores malorum hominum, quo illa vel omnino non sint vel minutes sancta sint, sed ipsis malis hominibus, ut habeant ad testimonium damnationits, non ad adjutorium sanitatis. — De unitate ecclesiae c. 21. §. 57: Facile potestis

362

<sup>8)</sup> Quaest. in Levit. 1. 1.: Quomodo ergo et Moyses sanctificat et dominus? Non enim Moyses pro domino, sed Moyses visibilibus sacramentis per ministerium suum, dominus autem invisibili gratia per Spiritum sanctum, ubi est totus fructus etiam visibilium sacramentorum. Nam sine illa sanctificatione invisibilis gratiae visibilia sacramenta quid prosunt? — Epist. 98. (ad Bonif.) §. 2: Aqu igitur exhibens forinsecus sacramentum gratiae et spiritus operans intrinsecus beneficium gratiae. — Cf. de trinit. lib. III. e. 4. — In epist. Joann. tract 6. §. 11. — De bapt. contr. Donat. lib. IV. c. 26.

<sup>9)</sup> De bapt. contr. Donat. lib. V. c. 21. §. 29. — lib. III. c. 10. §. 15. — Enarrat. in Psalm. 10. §. 5.

<sup>10)</sup> De bapt. contr. Donat. lib. III. c. 10. §. 15. — Contr. litt. Petilia \_\_\_\_\_ lib. II. c. 37. §. 88.

<sup>11)</sup> Contr. litt. Petil. lib. I. c. 2. §. 3. lib. IV. c. 4. §. 5. lib. VII. c. 26. §. 5. cf. lib. II. c. 13. — De bapt. contr. Donat. lib. III c. 10.

boch nicht nothwendig, sondern ob sie dieß wirklich werden, hängt allein von der Bürdigkeit des Empfängers ab.

Beldes find nun bie Bedingungen, unter benen bie Satramente bas wirken, wozu sie bestimmt find, nämlich bas Heil, oder worin beitebt ein würdiger Empfang der Saframente? Da sie in der Art bes Wortes wirken, burch Bermittelung ber äußeren Zeichen als fichtbarer Borte, fo wirken fie unter benfelben Bedingungen, als bas gepredigte Wort. 216 erste Bedingung nennt demgemäß Auguftinus Berständnik bes Beichens. 3ft boch nicht bas äußere Beichen felbit, fondern bie durch tiefes bezeichnete Sache bie bas Heil bewirkende Urfache. Soll daber ber Mensch burch bie Sakramente bes Beiles theilhaftig werden, fo muß er nothwendig mit dem Gegenstande ber Satramente felbit in eine geiftige Bezichung treten, über bas äußere Beichen zum Gegenstande fich erheben. Dieß tann aber zunächft nur geschehen burch bas Berständnig 14). Bie bas gepredigte Bort nur bann seinen Zweck erreicht, wenn ber Zuhörer nicht bloß seinen äußeren Schall vernimmt, sondern zugleich auf ben Sinn deffelben achtet, fo wirten auch bie Saframente nur bann beilfam, wenn ber Empfänger bie Bebentung ber Saframente sich zum Bewußtsein führt 15). Das Berständniß felbst aber hängt ab von dem Verhältniß, in dem der Empfänger zu Chrifto ftcht, auf ben fich alle Saframente beziehen, ber bas Leben derselben ift 16). Empfängt dagegen der Mensch die Sakra-

14) Expos. cpist. ad Gal. §. 19. (T. III. P. II. p. 692): Sacramentorum utiliin intellectu est.

15) De doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13: Qui aut operatur aut veneratur tile signum divinitus institutum, cujus vim significationemque intelligit, non hoc encratur, quod videtur et transit, sed illud potius, quo talia cuncta referenda unt. — Expos. cpist. ad Gal. 1. 1.: Si observentur illa et intelligantur, non modo aihil obsunt, sed etiam prosunt aliquid, si tempori congruant. — p. 693: Omne sacramentum, cum intelligitur, aut ad contemplationem veritatis refertur aut ad bonos mores.

16) Sermon. ad popul. 10, 2: Christum, qui omnium sacramentorum vita est, Quoniam in illo vitaliter intelligitur, quod apud Judaeos visibiliter celebratur.

intelligere et in bonis esse et in malis sacramenta divina; sed in illis ad salutem, in ma is ad damnationem. — In Joann. evang. c. 6. tract. 26. §. 11: Patres Vestri manna manducaverunt et mortui sunt, non quia malum erat manna, sed quia male manducaverunt. — Augustunus gab zwar die Möglichfeit zu, daß auch ber unwurdig die Lauje Empfangende im Mement des Empfanges frait des Saztamentes Sündenvergebung empfange, dech meinte er, daß einem felchen die erläffene Sündenvergebung, in ihm nicht bleibende Behnung nehmen fönne. Bergl. de bapt. contr. Donat. lib. I. e. 12. 13. lib. IV. e. 11. lib. V. e. 23. — Nach allem dem fann man fagen, daß fichen nach Mugustinus in gewiffen Sinne bie Saframente ex Opers operato wirfen, d. h. ex vi sacramenti, aber effenbar in einem burchaus moberen Sinne, als in welchem dies von den Echolaftifern gelehrt wurde, da nach Lugustinus nicht die Geliswirfung, jendern nur die Rraftäußerung überhaupt ex i sacramenti erfelgt.

mente ohne Berftändniß, fo können fie ihm böchstens einen frommen Schrecken, bas Gefühl ber Furcht und Abhängigkeit, erregen, nicht aber bie von Gott beabsichtigte Frucht der Freude und Beilsgewißheit, wie fie ben Kindern Gottes eigenthümlich ift 17), obgleich auch ichon jenes Gefühl der Furcht nicht ganz ohne Nuten ist, da die Furcht ber Anfang ber Frömmigkeit ift 18). Doch ift nach Augustinus es noch nicht genug, wenn ber Mensch ten Gegenstand ber Sakramente nur versteht, fondern es ift nicht minder erforderlich, daß er bem durch bie äußeren Beichen ju ihm rebenden göttlichen Borte fein Berg öffnet und ihm Glauben ichenkt, und damit zu Chriftus felbft in eine lebendige Beziehung tritt 19). Denn auch in diefem Buntte verhält es fich mit bem Saframente ebenso, als mit dem hörbaren Worte der Prediat, welches ja auch nur bann wirkt, wenn es nicht blog verstanden, fondern auch geglaubt wird. Es genügt aber nicht bloß ein Glauben mit bem Munde, fondern der Glaube muß, foll er wirklich das Beil schaffen, ein wahrhaftiger fein, ein in der Liebe thätiger, ber ben ganzen Menfchen umwandelt und in ihm wahre Frömmigkeit wirkt 20). Daber wird bem von Augustinus nicht selten die Liebe auch als besondere Bedingumme nannt, ohne beren Borhandensein die Sakramente feine Frucht schaffen 11), ohne welche sie nur leere Formen seien, mährend, wo bie Liebe bas Berg bes Menschen erfülle, wo wahre Frömmigkeit bestehe, ganz gemit eine heilfame Wirkung eintrete 22). Die Liebe bezeichnet er baber als die Wurzel, aus welcher die Sakramente ihre Kraft ziehen. Wie ein von feiner Burzel abgeschnittenes Reis teine Lebenstraft in fich habe, und baber ins Feuer geworfen zu werden verdiene, ebenso seien auch

21) Serm. ad Caesareensis ecclesiac pleb. §. 3. (T. IX. p. 421.): Si non habeo caritatem, illa inesse possunt, prodesse non possunt.

22) Fragm. ex serm. octav. Paschae §. 4. (T. V. p. 1062): Quae est forma pietatis? Sacramentum visibile. Quae est virtus pietatis? Invisibilis caritas. — Nam sacramenta sancta et magna sunt, sed nihil est homo, si caritatem non habeat. Ergo virtus sacramenti caritas. — Contr. Faust. lib. XIX. c. 12: Verumtamen quia visibilia sacramenta pietatis incesse possunt etiam impiis, sicat habuisse sanctum baptismum etiam magum Simonem legimus, fiunt tales, quales apostolus ait: habentes formam pietatis, virtutem autem ejus abnegantes. Virtus autem pietatis est finis praecepti i. e. caritas de corde puro et conscientia bona et fide non ficta.

<sup>17)</sup> De doctr. christ. lib. III. c. 9. §. 13: Sub signo servit, qui operatur aut veneratur aliquam rem significantem nesciens, quid significet. — Exposepist. ad Gal. l. l.: In observationibus, si non intelligantur, servitus sola est. — Nihil tam pie terret animam, quam sacramentum non intellectum, intellectum autem gaudium pium parit et celebratur libere, si opus est tempori.

<sup>18)</sup> De vera relig. c. 16. §. 33.

<sup>19)</sup> Enarr. in Ps. 10. §. 6. - In Joann. evang. tract. 80. §. 3.

<sup>20)</sup> Contr. litt. Petil. lib. IV. c. 14. §. 21.

bie Sakramente, wo bie Liebe fehle, ohne Lebenskraft und völlig werthlos 23). Die Liebe aber ift nach Augustinus nur ba vorhanden, wo ber Mensch sich von der Einheit der Kirche nicht trennt, wo er also die Sakramente sich nicht außerhalb, sondern innerhalb der allgemeinen Kirche spenden läßt. Denn wo der Mensch freiwillig, ohne durch die Noth gedrängt zu sein 24), die Sakramente außerhalb der allgemeinen Kirche empfängt, empfängt er sie ebenso unwürdig, wie derjenige, welcher innerhalb der Kirche mit sündigem und undußfertigem Herzen an dieselben herantritt. Er zeigt damit, daß sein Herz dem Geiste der Liebe, welcher nur in der allgemeinen Kirche waltet, entfremdet sei. Eben darum dienen einem solchen die Sakramente so lange, als er außerhalb ber allgemeinen Kirche verharrt, nicht zum Rutzen, sondern nur zum Berderben <sup>25</sup>).

Es fragt fich nun aber, ob, wo Berftändniß, Glaube und Liebe vorhanden sind, wo von Seiten des Empfängers alle Bedingungen erfüllt werden, unter denen Gott seine Gnade dem Mcnschen zu gewähren pflegt, Gott nicht auch ohne die äußeren Sakramente seine Gnade mittheile, ob, wenn der Mensch nur dem göttlichen Worte, welches ja auch außerhalb der Sakramente vorhanden ist, glaubt, und im Glauben den Gegenstand der Sakramente erfaßt, er nicht dieselbe Heilswirkung erfahren könne, als durch die äußeren Zeichen. Augustinus antwortet hierauf: Allerdings könne Gott dieselbe Wirkung auch ohne die äußeren Zeichen hervorbringen, und habe sie bisweilen hervorgebracht, wie z. B. bei Moses, bei Iohannes dem Täuser, dem Schächer am Kreuz, welche alle geheiligt worden sein, ohne die äußeren Sakramente empfangen

<sup>23)</sup> In cpist. Joann. tr. 2. §. 9: Bonum est nobis, ut non diligamus mundum, ne remancant in nobis sacramenta ad damnationem, non firmamenta ad salutem. Firmamentum salutis est habere radicem caritatis, habere virtutem pietatis, non formam solam. Bona forma, sancta forma! sed quid valet forma, si non teneat radicem?. Sarmentum praecisum nonne in ignem mittiur? Habe formam, sed in radice. Quomodo autem radicamini, ut non eradicemini? tenendo caritatem, sicut dicit apostolus Paulus: "In caritate radicati et fundati."

<sup>24)</sup> Benn nämlich jemand nicht barum, weil er von ber rechtgläubigen Lehre abweicht ober aus Gleichgultigkeit gegen die allgemeine Kirche, sondern nur barum, weil ihm bei herannahender Todesgefahr ein katholischer Briefter nicht zur hand ift, sich von einem häretischen die Saframente reichen läßt, so kann ihm das nicht zum Borwurf gemacht werden. Augustinus erkennt vielmehr an, daß ein solcher bie volle heilswirfung der Saframente empfange (contr. litt. Petil. lib. I. c. 2. §. 3.).

<sup>25)</sup> Ebendaf. lib. I. c. 4. §.5. lib. III. c. 19. §. 26. vergl. lib. II. c. 13. — In quaest. Orosii: Qui extra ecclesiam baptizantur, non sumunt ad salutem baptismum, sed ad perniciem, habentes forman sacramenti, virtutem ejus abnegantes. — De fide ad Petrum: Si in haeresi quacunque vel schismate quisquam in nomine Patris et Filii et Spiritus s. baptismi sacramentum accepit, integrum sacramentum accepit, sed salutem, quae virtus est sacramenti, non habebit, si extra ecclesiam catholicam ipsum sacramentum habuit.

zu haben 26). Dafür spreche auch, daß Gott ja die heilsame Wirkung nicht immer mit bem Gebrauch der äußeren Zeichen zusammenfallen, fondern bisweilen vorher, bisweilen nachher eintreten laffe, immer nämlich bann, wenn der Mensch sich befehre und zum Glauben gelange 27). Dekbalb bürfe man aber die äußeren Zeichen nicht verachten 28), ba bie angeführten Källe, in denen Gott auch ohne äußere Saframente ge beiligt habe, nur Ausnahmen von der Regel seien, welche nichts Anderes beweisen, als daß Gott selbst nicht an die äußeren Zeichen gebunden fei. Sicher fei, daß Gott der Regel nach nur durch bie äußeren Saframente bie Gnade wirken wolle. So habe ber Menich jedenfalls bie Bflicht, von ben äußeren Zeichen Gebrauch zu machen 29), ebenjo wie Cornelius äußerlich getauft wurde, ungeachtet ihm bie Taufgnabe bereits vorher zu Theil geworden war 80).

Die Kirchenlehrer ber folgenden Zeit bis auf Betrus Lombarbus fchritten im Großen und Ganzen auf dem von Augustinus eingeschlagenn Wege weiter fort, und suchten seine Lehre nur weiter auszubilden, wobi fie freilich in einigen nicht unwesentlichen Bunkten sich auch von ibm entfernten.

Daß die Wirkung der Sakramente von Gott, nicht vom Menfchen, ihren Ausgang nehme, daß Gott die in ihnen wirkende Ursache fei, wurde auch jett von Allen ohne Ausnahme anertannt, wobei man bab Gott im Allgemeinen 31), bald speciell Christum 32), bald den heiligen Beift 33), bald auch alle brei göttlichen Bersonen 34) als wirkend fic

28) De bapt. contr. Donat. lib. IV. c. 25. §. 32: Neque enim ullo modo dicenda est conversio cordis ad deum, cum dei sacramentum contemnitur. - Quaest in Lev. T. III. P. I. p. 391: Neque tamen ideo sacramentum visibile contemnendum est, nam contentor ejus invisibiliter sanctificari nullo modo potest.

29) De bapt. contr. Donat. lib. IV. c. 22. §. 29.

30) Quaest. in Levit. T. III. P. I. p. 391.
31) Gregor. M. in 1 Reg. c. 16. lib. VI. (T. I. p. 459.). — Abael. theol. christ. lib. IV. p. 1302. - Hug. Rotomag. dialogg. lib. V. § 10.

32) Goffrid. Vindoc. de simonia et invest. laicorum (Magn. Bibl. T. X p. 546.). - Abael. epitom. theol. christ. c. 28.

38) So fcon Ambros. de sacram. lib. I. c. 5. p. 350. lib. IV. c. 4. p. 3 - Isidor. His, etymolog. lib. VI. c. 19. §. 29. — Theodulph. Aurel. ordine bapt. Bibl. max. T. XIV. p. 11 etc. — Hugo a St. Vict. de sacra-leg. nat. et script. dial. p. 413. — de sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 4. 34) Gregor. M. T. V. p. 106 sq. (feria V. in coena dom.).

35) Hugo a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 4: Sanctiff sacerdos neque per se neque in suo, quia nec solus ipse est, qui operatur,

<sup>26)</sup> Quaest. in Lev. (T. III. P. I. p. 391.): Colligitur invisibilem sanctificationem quibusdam affuisse atque profuisse sinc visibilibus sacramentis.

<sup>27)</sup> De bapt. contr. Donat. lib. VI. c. 26. Deus adest evangelicis verbis, sine quibus baptismus Christi consecrari non potest, et ipse sanctificat sacramentum suum, ut homini sive antequam baptizetur, sive cum baptizetur, sive postes quandoque ad se veraciter converso id ipsum valcat ad salutem, quod ad permiciem, nisi converteretur, valeret.

vorstellte. Den die Sakramente verwaltenden Priester dachte man sich zwar auch als mitthätig, um die Wirkung der Sakramente hervorzubringen, sofern ja nur durch seine Anrusung Gottes dem Elemente die Krast zu heiligen mitgetheilt werden könne, so daß also die Wirtung als Resultat der gemeinsamen Thätigkeit Gottes und des Priesters vorgestellt wurde <sup>35</sup>). Doch wurde in der Regel die Thätigkeit des • Priesters als eine nur untergeordnete bezeichnet, da diesen krast, sons er thue, um die Wirkung hervorzurussen, nicht durch eigene Krast, sondern nur durch die Krast Gottes thue. Gott wurde baher allein als der eigentliche Urheber der Wirkung, der Priester dagegen als Werkzeng gedacht, ohne dessen

Als Voraussetzung der Wirksamkeit der Sakramente wurde allgemein das Leiden und der Tod Christi bezeichnet, sofern durch biese die Bergebung der Sünden und die Gnade, welche durch die Sakramente mitgetheilt werte, erworben worden <sup>37</sup>). Dagegen wurde diese Birksamkeit nur höchst selten mit der Einsetzung derselben in Verbindung gebracht, wie man denn auch keineswegs alle Sakramente auf göttliche Einsetzung zurücksührte. Gewöhnlich nahm man an, daß Gott nur auf Grund des seiner Kirche im Allgemeinen verheißenen Gnadenbeistandes in den Sakramenten wirke, um dessen wielen er die Kirche überall da, wo diese burch ihre Diener seine Gnade auf das Element herabruse, nicht im Stiche lassen <sup>38</sup>).

36) Abacl. epit. c. 28. — Hug. a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 4. — Hug. Rotom. dialogg. lib V. §. 10.

virtus ipsius est, quae ad sauctificationem tribuitur. Ipse enim ministranti cooperatur, cujus virtute per ministerium ministrantis quod sanctificandum est sanetificatur, ut sit quidem una virtus per unum opus ad unum effectum, quae quidem virtus in duobus simul operantibus sie discernitur, quoniam per alterum datar, per alterum ministratur. Alter est, a quo datur, alter, per quem mittitur. Et eum venit ipsa gratia ad nos, per illum venit, a quo venit, quoniam ministranti cooperatur auctor muneris, sed non similiter ab illo venit, per quem venit, quia auctor muneris esse non potest, qui solum est minister dispensationis.

<sup>37)</sup> hierher gehören alle die Stellen, welche ausfagen, daß die Saframente aus ber Seite des gefreuzigten Christius hervorgestoffen. Außerdem vergl. Ambros. de initiand. e. 4: Quid est aqua sine eruce Christi? Elementum commune sine ullo saeramenti effectu. — Rupert. Tuit. de sapientia lib. II. e. 1: Quaeque saeramenta nobis de sonte passionis ejus profudit idem sapientiae spiritus. eft. c. 18. — Hug. a St. Viet. de saerann. leg. nat. et script. dial. p. 414. — Petr. Lomb. lib. IV. dist. 2. B: saeramenta ex ipsius morte et passione virtutum sortita sunt.

<sup>38)</sup> Synod. Attreb. (a. 1025.) d'Acherii Spie. T. I. p. 609.) — Abael. theol. christ. lib. IV. p. 1302. — Damit stimmt auch überein, wenn huge von St. Nictor auf die Einschung Christi ausdrücklich nicht die den Saframenten eigen= thümliche Kraft, sondern nur die significatio zurückführt. Vergl. de saeram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 2.

Berschieden bachte man barüber, ob bie religiöse und sitt. liche Beschaffenheit des Ministers auf die Wirkung des Saframentes einen Einfluk ausüben könne over nicht. Bährend die bei Beitem meiften Rirchenlehrer, tem Augustinus bierin folgend, einen folchen Einfluß leugneten 39), fehlte es boch auch nicht ganz an folchen, welche behaupteten, daß zur beilfamen Wirfung ter Saframente Glaube und Frömmigkeit des Ministers durchaus nothwendig feien, bag baber bie von einem gottlosen Minister verwalteten Sakramente Verdammig bewirken 40). Dem entsprechend lehrten Manche auch, bag bie von einem nicht katholischen Briefter verwalteten Sakramente, wenn sie gleich als wirfliche Saframente zu betrachten feien, boch entweder gar feine 41) ober wenigstens teine fegensreiche 42) Wirfung ausüben. Eigenthumlic ift die von Hugo von St. Victor an einer Stelle ausgesprochene Anficht, bag zur Hervorrufung einer heilfamen Wirkung auch bie 3n. tention bes Ministers, bie Handlung ju keinem anderen 3mede # vollziehen, als, um bas Sakrament zu verwalten, nothwendig fei 43;.

Ueber das Verhältniß ber Wirkung zum äußeren Satrament war die Ansicht eine verschiedene. Zwar stimmte man darin mit einander überein, daß die Wirkung nicht von dem äußeren Saka-

40) Algeri lib. de misericordia et justitia P. I. c. 48: Solemnis oratio sacerdotis sacramenti efficit veritatem, merita vero salutis ejus obtinent effectum et virtutem. — P. III. c. 2. (p. 1099): Omnia sacramenta a quocunque in trinitalis nomine consecrata sunt quantum ad se vera et sancta, sed quantum ad effectus suos neque vera neque sancta, sed polluta et sacrilega, quia non conferunt salutem sed damnationem. — c. 7. (p. 1103.): Notandum facientibus sacramenta vel miracula fidem esse necessariam.

41) Leo M. epist. 129. ad Nicet. c. 7: Qui baptismum ab hacreticis acceperunt, cum antea baptizati non fuissent, sola invocatione spir. s. per impositionem manuum confirmandi sunt, quia formam tantum baptismi sine sanctificationis virtute sumpserunt. — Gratian. P. II. caus. 24. qu. 1. c. 37.
42) Pseudo-August. lib. de fide §. 43. (Opp. August. T. VI. p. 507.). —

42) Pseudo-August. lib. de fide §. 43. (Opp. August. T. VI. p. 507.). – Geroch. Reichersb. unterscheitet de simonia §. 21. zwischen ter Ukirfung, welche bie Saframente auf ben Empfänger ausüben over dem effectus activus, und ber Birfung, durch welche sie u Staube femmen over dem effectus passivus, und et flärt, daß wohl legterer, nicht aber ersterer außerhalb ber fathelichen Kirche statt finden könne. Sacramentorum effectus non est uniformis, quia dicitur sacramentorum offectus passive, ille seilicet, quo ipsa sacramenta effici designamus; dicitur etiam active, ille seilicet, que efficiunt sacramenta. Et prior quides effectus in eo consistit, ei ritu ecclesiastico integre celebratur. – At ille activus effectus, quem agunt et efficiunt sacramenta, non est nisi in catholica eeclesis

<sup>39)</sup> Gregor. Nazianz. orat. 40. — Isidor. Hisp. etymol. lib. VI. c. 19. §. 30. — Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11. — Abael. epit. c. 28. — Hug. a St. Vict. de anima et ejus institutione lib. III. c. 50. (Opp. ed. Rotom. 1648.) T. II. p. 197: Divina gratia ita est libera, ut nullis hominum meritis vel officiis sit adstricta, sed quando vult, quomodo vult, ubicunque vult, semetipsan infundat. Propterea intra catholicam ecclesiam in sacramento corporis Christi nihil a bono majus, nihil a malo minus perficitur sacerdote, quia non in merito consecrantis, sed in verbo efficitur creatoris et virtute Spiritus s. Omnia vero sacramenta cum obsint indigne tractantibus, prosunt tamen per eos digne sumentibus.

ment, sonbern nur von der res sacramenti ausgebe und durch das äußere Beichen nur vermittelt werde 44), inwicfern man aber fagen könne, baß bas äußere Zeichen die Wirfung vermittele, barüber mar man nicht einig. a) Die Einen nämlich, aber gewiß im Ganzen nur Wenige, nahmen mit Augustinus an, daß das äußere Zeichen nur durch feinen Charafter, den es als Zeichen habe ober als verbum visibile, wirke, baß es also nicht magisch auf ben Empfänger einwirke, sondern mittels eines geiftigen Processes, ben es in bemselben hervorrufe 45). b) Die bei Beitem meisten Kirchenlehrer dagegen, sowohl vor als nach Auguftinus, gingen von der Anficht aus, daß in Folge der Anrufung Gottes feitens bes Ministers Gott seine Gnadengaben ben äußeren Zeichen in ber Art mittheile, daß die Onade fortan etwas ben äußeren Zeichen fubstanziell Inhärirendes, lettere gleichfam Gefäße ber Gnade feien, aus benen bie Gnate beim rechten Gebrauch ber äußeren Zeichen von felbst auf ben Empfänger überströme. In diesem Sinne hatte sich fcon Tertullian<sup>46</sup>) ausgesprochen. Ebenso Cyprian<sup>47</sup>), Cyrill ron Alexandrien 48), Gregor von Ruffa49), Gregor ber Große<sup>50</sup>), Theodulph von Orleans<sup>51</sup>), Nabanus Mau≠

48) În Joann. III, 5: Διά τῆς τοῦ πνεύματος ένεργείας το αἰσθητον ὑδωο προς θείαν τινα καὶ ἄφῷητον ἀναστοιχειοῦται Δύναμιν.

49) De bapt. Chr.

51) De ordine baptismi p. 11.

<sup>§. 22:</sup> Si nullus catholicus sacerdos vel bonus vel facinorosus affuerit, rectius
est, sine communicane manere visibili et invisibiliter a domino communicari, quam ab haeretico communicari et a Christo separari. — Gratian P. II. Caus. 1. qu. 1.
e. 97. §. 5: Possit generaliter dici, sacramenta, quae apud haereticos non aliter quam in ecclesia dei celebrantur — esse falsa et inania quantum ad effectum et in iis,
a quibus male tractantur et in illis, a quibus male suscipiuntur, — quia, cum illicite dantibus perfidis sint ad judicium, illicite ab eis accipientibus non conferant spiritum s. — quia, quod promittunt et conferre creduntur, non tribuunt.
43) Summ. tr. VI. c. 4.

<sup>44)</sup> Theodulph. Aurel. de ordine bapt. p. 11. — Rabanus Maur. lib. adv. Judaeos c. 32., de universo lib. V. c. 11. — Paschas. Ratb. de corpore **et sanguine** domini c. 3. — Humbert. cardin. adv. Simoniacos lib. 11. c. 39. 45) Son mie es foinint . 91. 99 Potenzanus (unit)

<sup>45)</sup> So, wie es scheint, z. B. Ratramnus (vergl. de corpore et sanguíne domini p. 88.), Berengar von Lours, Algerus (lib. de misericordia et justitia P. III. c. 7 ).

<sup>46)</sup> De baptismo c. 4: Omnes aquae de pristina originis praerogativa sacramentum sanctificationis consequentur invocato deo. Supervenit enim statim spiritus de coelis et aquis superest, sanctificans eas de semet ipso et ita sanctificatae vim sanctificandi combibunt. Cf. c. 8.

<sup>47)</sup> Epist. 74. (ad Pompejum): Peccata purgare et hominem sanctificare aqua sola non potest, nisi habeat et Spiritum sanctum.

<sup>50)</sup> Feria V. in coena domini (Opp. Tom. V. p. 106. sq.): Te igitur deprecamur domine sancte, ut hujus creaturae pinguedinem sanctificare tua benedictione digneris et sancti spiritus ei admiscere virtutem cooperante potentia Christi etc. — Dom. V. post Theophan. p. 80: Quae hostia est salutifera et ineffabile divinae gratiae sacramentum, quae offertur a plurimis et unum Christi corpus sancti spiritus infusione perficitur.

rus<sup>52</sup>) und die meisten übrigen Kirchenlehrer<sup>53</sup>). c) Endlich eine britte Klasse von Rirchenlehrern nahm, wie es scheint, an, daß Gott nicht sowohl dem Element seine Gnade mittheile, und durch das Element auf den Empfänger übergehen lasse, sondern daß Gott während des Gebrauches des Saframentes auf den Empfänger unmittelbar einwirke. Der Empfang der saframentlichen Gnade geschehe also, meinten sie, nur gleichzeitig mit dem Gebrauch des äußeren Zeichens, geschehe nicht durch, sondern mit dem äußeren Zeichen, und werde durch letzteres nur insofern vermittelt, als der Gebrauch der äußeren Zeichen die Bedingung sei, unter der Gott seine Gnade mittheilen wolle. Doch tritt diese Ansicht in der Periode, von welcher wir jetzt handeln, noch ziemlich unentwickelt auf <sup>54</sup>).

Bas endlich bas Verhältniß bes Empfängers zur Entstehung ber Wirfung betrifft, so stimmten Alle barin mit einander überein, buf zwar nicht ob die Saframente überhaupt eine Kraft änßern, will aber die Art ber Kraftäußerung von ber Beschaffenheit des Empfängen abhängig sei 55). Zwar wurde nicht selten gesagt, daß dem unwürdigen Empfänger nur die Form, nicht aber die Kraft des Saframentes p

53) So heißt es in dem Formular der chaldäischen oder neftorianischen Ghriften (Assem. I, 195.): Te, domine noster — invocamus et deprecamur, ut — — adveniat gratia ex dono Spiritus s. — admisceaturque oleo huie et tribut omnibus iis, qui eo unguntur, arrhabonem resurrectionis ex mortuis etc. — Perficiatur itaque nune quoque, domine, per gratiam tuam magnum illud divinunque sacramentum, et adveniat gratia ex dono Spiritus s. et inhabitet maneatque super oleum istud, et benedicat ipsum et signet ipsum et sanctificet ipsum etc. Bergl auch das Sacram. Gelasii bei Murator. lit. Rom. vet I. 555. — Humbertcardin. adv. Simoniac. lib. I. c. 39. — Petr. Cellens. tract. de disciplina elaustrali c. 25. — Rupert. Tuit. de sapientia lib. II. c. 12. — Hurgo a St. Viet de sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 3: Dona gratiae spiritualia quasi quadam invisibilia antidota sunt, quae in sacramentis visibilibus quasi quibusdam vasculis homini porriguntur. — c. 4: vasa sunt spiritalis gratiae sacramenta. — c. 3: aqua visibilis ex sanctificatione continens spiritualem gratiam. — Cf. de sacram. leg. nat. et script. p. 414.

54) So Cyrill. İlieros. cat. III, 4. XXI, 3. — Isidor. Hisp. etymol. lib. VI. c. 19. §. 30. — Rabanus Maur. lib. adv. Judacos c. 32: Sciendum vero est, ut tam in baptismo, quam etiam in linitionis chrismate duplex flat scermentum, unum videlicet propter exteriorem homineun, aliud vero propter interiorem. Sicut enim per aquam visibilem abluitur corpus visibile, ita per confessionem fidei nundatur anima invisibilis, quia unum absque alio non valet. Et sicut per chrisma visibile consecratur corpus visibile, ita per invisibilem unctionem Spiritus s. sanctificatur anima invisibilis. — Paschas. Ratb. de corp. et sag. dom. c. 3. — Guitmundi archiepisc. Averseni (c. a. 1075.) de corporis et sag. Christi veritate in eucharistia lib. II. (Bibl. max. T. XVIII. p. 455.): Est name baptismus exterior aqua visibilis carnem abluens, est baptismus interior fides ir visibilis animam simili modo purificans.

55) Fulberti Carnotensis Serm. contr. Judaeos p. 47. (Bibl. max. T. XVIII): Sacramentum sumitur quibusdam ad vitam, quibusdam ad exitium. — Algeri lib. de misericordia et justitia P. I. c. 48. c. 62. -- Guigo Carthus. I. († 1137)

<sup>52)</sup> De universo lib. V. c. 11., de sacris ordinibus c. 13.

Theil werbe, ober bag ein folcher zwar bas äußere Saframent erhalte, nicht aber auch ben Gegenstand beffelben 56), fo bag ce fo fcheinen tonnte, als hätte man dem Unwürdigen gegenüber das Saframent über= baupt für unwirksam und kraftlos erklären wollen. Doch war, wie bie Bergleichung ber verschiedenen Stellen zeigt, die wirkliche Meinung nur bie, bag bas Saframent auf ben Unwürdigen nicht bie Birtuna ausübe, für welche es bestimmt fei, und welche durch bas äußere Zeichen abgebildet werbe, nicht aber, daß es, recht verwaltet, in irgend einem Falle unwirtsam sein könne. Dagegen bestand, wie gesagt, kein Ameifel barüber, bag bie Urt ber Wirfung durch bie religiös - sittliche Beschaffenheit des Empfängers bedingt fei, indem allgemein gelehrt wurde, daß nur ber würdige, b. h. ber gläubige und fromme Empfänger burch bie Saframente Gnade und Segen, ber unwürdige bagegen Tob und Berdammniß davon trage 57). Demgemäß lehrte man auch, bag nur, wer fich innerhalb ber allgemeinen Rirche befinde und . von einem katholischen Kleriker sich die Sakramente reichen lasse, bie beilsame Wirfung berselben erfahre 58), indem man bie anders

epist. ad fratres de Monte Dei c. 10. (Bernardi Clarevall. Opp. edit. Venet. 1726. T. III. p. 238.). — Petr. Abael. epit. theol. christ. c. 28. — Hug. a St. Vict. Summ. tr. VI. c. 7. p. 466 sq.

56) Abael. epitom. c. 28: Qui vere accedunt, et rem et sacramentum accipiunt, qui autem ficte, tantum sacramentum. — Hug. a St. Vict. Summ. tract. VI. c. 7: et boni et mali sacramentum corporis et sanguinis domini sumunt, rem vero sacramenti boni tantum accipiunt. — Qui sine fide operante per dilectionem accedunt, etsi in sacramento verum corpus Christi accipiant, rem tamen sacramenti non habent. Cf. tr. V. c. 8. — Petri Cellens. tract. de discipl. clanstr. c. 26: Rem, si totus accesseris, totam habebis, si dimidius dimidiam, id est sacramentum, non rem sacramenti, ut sis palmes in vite, qui non fert fructum, sed qui excidetur et in ignem mittetur.

67) Se fabon in älterer Zeit Tertull. de poenit. c. 6. de bapt. c. 18. — Gregor. Nyssen. de scop. Christi p. 299. (Edit. Paris. a. 1638.). — Gregor. Nazianz. orat. 40. — Hieron. enarrat. in Ps. 77: Qui non plena fide accipiunt baptisma, non Spiritum, sed aquam accipiunt. — Bon ben Späteren: Isidor. etymol. lib. VI. c. 19. §. 30. — Be da hom. VI. p. 349. — Ahythonis episc. Basil. capitul. (c. a. 820.) d'Acherii spicil. T. I. p. 584. — Jonas Aurel. de instit. laic. lib. I. c. 7. — Raban i Maur. de universo lib. V. c. 11. de instit. cleric. lib. I. c. 32. — Paschas. Ratb. de corp. et sang. dom. c. 3. — Ratramni de corp. et sang. dom. p. 60. 62. 88. — Goffrid. Vind. tract. de corp. et sang. dom. p. 544. — Abael. epit. c. 28. 29. — Befonberé oft unb bcullich (pricht fich Hugo a St. Viet. hierüber aus. Bergl. 3. B. Annot. in epist. I. ad Cor. T. I. p. 375: Fidem non habentibus non prosunt sacramenta. — De sacr. christ. fid. lib. I. P. X. c. 9: Sacramenta fidei — cum fide percipienda sunt et ad sanctificationem fidelium praeparata sunt. — Sacramenta fidei dicta intelligi poesunt, quae a fidelibus tractantur et cum fide ad sanctificationem suscipiuntur. — De anima et ejus institutione lib. III. c. 50. (T. II. p. 196.). — Algeri lib. de misericordia et justita P. I. c. 48: Quantum ad virtutem sacramenti et effectam pro fide et meritis sumentium datur aliis ad salutem, aliis ad judicium. P. III. c. 7. ef. c. 58: Sacramenta unicuique talia sunt, quali corde vel conscientia accipiuntur.

58) Pseudo-August. de fide (Opp. August. T. VI. p. 507.) §. 43: Salutem,

24\*

Handelnden als solche ansah, welche nicht in dem rechten Glauben und ber würdigen Gemüthsstimmung das Sakrament empfangen und schon barum unfähig seien, die Gnarenwirkung zu empfangen. Ausgenommen wurde nur der Fall der Noth, sowie der Fall, in welchem jemand aus Unwissenheit von einem nicht katholischen Priester das Sakrament empfange<sup>59</sup>).

Wenn hiernach barin, daß zum Empfang der sakramentlichen Gnade eine gewisse Disposition des Empfängers erforderlich sei, kein Zweisel bestand, wich man dagegen in der Begründung dieser Nothwendigkeit von einander ab. Der kleinere Theil der Kirchenlehrer nahm, dem Augustinus hierin folgend, au, daß der Glaube des Empfängers deßhalb nothwendig sei, weil er selbst die die Gnadenwirtung hervorrusende Botenz sei. Der Glaube wurde nämlich von ihnen nicht bloj als das, was dem Menschen die Empfänglichkeit mittheile, die Gnade in sich aufzunehmen, sondern als Wertzeug der Gnadenerlangung al das, was der dem Sakramente innesseinen allgemeinen Kraft erst eine heilfame Richtung gebe, oder auch als verdienstliches Werk, das als solches die sakramentliche Gnade mit Nothwendigkeit nach sich ziehe, betrachtet <sup>60</sup>). Man nahm also, wenn man den später in Gebrauch ge-

quae virtus est sacramenti, non habebis, si extra catholicam ecclesiam ipsum sacramentum habuerit. — Leo M. epist. 129. ad Nicet. c. 7. — Geroch. Beichers b. de simonia §. 24: Sacramenta operantur salutem, quia fideles digne sa cramentis participantes et in unitate perseverantes per ea salvantur. (X §. 21. 22. — Gratian. P. II. Caus. 24. qu. 1. e. 37. u. Caus. 1. qu. 1. c. 97. §. 59) Hug. a St. Vict. Summ. tract. V. c. 8: De illis, qui ab haereticis ba

by) Hug, a St. vict. Summ tract v. c. S: De lins, qui ab naeretais applicantur nescientes eos hacreticos esse, et in nullo eorum errori consentiente, potest dici, quod sacramentum et rem sacramenti suscipiunt, et tamen, cum al ecclesiam veniunt, manus superimponitur eis, ut ostendatur error detestari.

60) So in álterer Beit Gregor. Nyss. de scop. Christ. p. 299: Τό γάφ πλούσιον και άφθονον πνεθμα το φέον άει τοις θεχομένοις την χάριν, τούτο τοις την δωρεάν είλικομινώς δεξαμένοις κατά το μένον της έκάστον τών μετειληγότων πίστως συνεργών και σύνοικον παραμένει, οίκοδομοῦν ἐν ἐκάστη το άγαθών πρός την της ψοχής έν τοις τής πίστωσ έργοις σπουθήν. — Unter νεταληγότων πίστως συνεργών και σύνοικον παραμένει, οίκοδομοῦν ἐν ἐκάστη το άγαθών πρός την τής ψοχής έν τοις τής πίστωσ έργοις σπουθήν. — Unter νεταληγότων πίστως συνεργών και σύνοικον παραμένει, οίκοδομοῦν ἐν ἐκάστη το άγαθών πρός τήν τής ψοχής έν τοις τής πίστωσ έργοις σπουθήν. — Unter νεταληγότων πίστως συνεργών και σύνοικον παραμένει, οίκοδομοῦν ἐν ἐκάστη το άγαθών πρός τήν τής ψοχής έν τοις τής πίστωσ έργοις σπουθήν. — Unter νετα Späteren, wie cs ſcheint, Beda Venerabilis. Cf. hom. VI. p. 349: Per haee saneti mysteria lateris (Blut und Baffer, bie Cymbele bes beiligen Møndmafles und ber Σαυίς, welche aus ber Seite ves gefreugigten (beriftus hervorffoffen) merito invisibilis fidei ascendimus de praesenti ecclesiae vita, quae pergrinatur in terria, in vitam supernae beatitudinis. — Raban. Maur. lib. de Jud. c. 32: Sicut per aquam visibilem abluitur corpus visibile, ita per coafessionem fidei mundatur anima invisibilis. — Ratramni lib. de corp. et sang, dom. p. 88. — Ahythonis capitul. p. 584: in eisdem mysteriis visibilis creatura videtur et tamen invisibilis salus ad acteraitatem animae subministratur, quod in sola fide continetur. — Guitmundi archiepiscopi Aversesi (c. a. 1075.) de corp. et sang. Christi veritate in eucharistia lib. II. (Bibl. mar. T. XVIII. p. 455.). — Algeri l. l. P. III. c. 7., wo bie Borte Auguftin's angejüht und gebilligt werbeu: Unde ista tanta virtus est aquae, ut corpus tangat et cor abluat, nisi faciente verbo, non quia dicitur, sed quia creditur? — Hugo s St. Viet. de anima et ejus institut. lib. III. c. 50. (Opp. T. II. p. 196.): Creder in eum hoc est accipere panem, vinum. Nos credimus et dicimus, quoniam cor-

tommenen Ausdruck brauchen barf, an, bag bie Sakramente ex opere oporantis bas Heil wirken. Dagegen urtheilte ber bei Weitem größere Theil ber Rirchenlehrer in gerate entgegengesetter Beise, bag, wenngleich bie satramentliche Gnade nur dem zu Theil werbe, der sich in ber rechten, würdigen Gemütheverfassung befinde, bief boch nicht fraft biefer Gemutheverfassung geschehe, fondern weil nur ein fo bisponirter fähig jei, bie fatramentliche Gnade in fich aufzunehmen, aber traft bes Saframentes felbft, bem bie Gnade fubstanziell inhärire, ober an beffen Gebrauch fie burch ben Billen Gottes gefnüpft fei, und von bem fie fich jerem ihrer fähigen Empfänger von felbft mittheile, während bem unwürdigen Empfänger die bem Saframente innefeiende graft burch eine Machtwirkung Gottes zu einer Berderben bringenden werbe 61). Dieje letzteren nahmen baber au, daß die Sakramente ex opere operato wirken, wenngleich fich biefer Ausbrud in tiefer Beriote noch nicht in biesem Sinue gebraucht findet. Auch wurde lettere Auffaffungsmeife, fo fehr sie bie berrichende war, in diefer Beriode noch nicht in Gegensatz zur ersteren gestellt 62). Daber es benn wohl auch vortommt, bag bie im Allgemeinen ihr folgenden Rirchenlehrer fich mitunter auch fo aussprechen, als ob sie die erstere billigten.

pus Christi tale unicuique sit, qualis accesserit, ut offerat, et qualis accesserit, ut accipiat. Nam unum idemque corpus propter nomen domini, quod invocatur, semper sanctum est, et tale unicuique fit, quali corde ad accipiendum accessorit. Si offerat deo malus et accipiat bonus, tale utrique erit, qualis uterque fuerit. p. 197: Ideireo tantopere fides in sacramento exigitur, quia falsa fide mundus periit, quando Adam plus diabolo falsa suggerenti, quam deo vera promittenti eredere praesunpsit. Dum vero in sacramento plus deo quam hosti (ut dignum est) creditur, sanatur hac fide vera illa perfida fides.

61) So 3. B. Theodulph. Aurel. de ordine baptismi (Bibl. max. T. XIV. p. 11.). — Raban. Maur. de universo lib. V. c. 11., de sacris ordinibus c. 13. — Paschas. Ratb. lib. de corp. et sang. dom c. 3. — Syn. Attrebat. (a. 1025.) c. 1. (l. l. p. 609.). — Humberti cardin. adv. simoniacos lib. I. c. 39. — Hildeb. Turon. sermon. de diversis 45. p. 857. — Petr. Cellens. l. l. Much Gugo von St. Bict. icheint in manchen Etellen viefer Auffählung beigustimmen, J. B. wenn er als bas Eigenthümliche ber neutestamentlichen Zaframente im Unterichiebe von ben alttestamentlichen bezeichnet, taß sie nicht wie tie legteren nur ex significatione, fondern auch ex sanctificatione wirfen. Bergl. de sacram. ebrist. fid. lib. I. P. XI. c. 2. c. 6. de sacram. leg. nat. etseript. p. 414. — Jedenfalls nimmt Huge bas Saframent ber Buße hiervon aus, infosern er ausdrücklich left, baß schen in Folge ver ber Beichte und Absolution verangehenden vell= fommenen Reue die Sündenschut ben Mott unmittelbar getilgt werbe, baß alfo bie confessio und bie auf sie felgente absolutio des Briefters (ras opus operatum) die Befreiung ven der Echuld schon veraussieke und nur ucch die Befreiung von der Strafe hinzufüge. Bergl. de sacram. chr. fid. lib. II. P. XIV. c. 8. Summae tr. VI. c. 11.

62) Der erste Kirchenlehrer, ber dies gewissermaßen thut, ift hugo von St. Bictor, sofern er, wie in der verigen Anmertung gezeigt worden, hierin eben das Charafteristische der neutestamentlichen Saframente siebt, daß sie nicht in der ersteren, sondern in der zweiten Weise wirten. Zu einer relativen Ausbildung gelangte die Lehre von der Entstehung und den Bedingungen der sakramentlichen Wirkung erst seit Petrus Lombardus. Die Gestalt, welche seit diesem diese Lehre erhielt, war im Wesentlichen folgende:

1. Für's Erste zeigt sich eine Fortbildung ber Lehre hinfichtlich ber Art, in welcher man fich Gott als thätig bachte, um bie Wirfung ber Saframente bervorzurufen, und binfichtlich der Art, in welcher man bie Annahme einer solchen göttlichen Thätigkeit begründete. Daß nämlich bie Sakramente nicht von bem fie verwaltenten Priefter, fonbern von Gott ihre Rraft- erhalten, bag, während ber Minister in fichtbarer Beije bas äußere Sakrament vollziehe, Gott in unfichtbarer Beije mb weder mittelbar ober unmittelbar bie Birtung hervorrufe, wurde von ben Scholastifern diefer Beriode ebenso einstimmig anertannt, als bis von Seiten ber früheren Kirchenlehrer geschehen war 63). Dabei gin man jedoch jett über die früheren Kirchenlehrer in doppelter Bin hinaus, einmal insofern, als man die Ueberzeugung, daß Gott gan gewiß in ben Sakramenten wirksam sei, nicht mehr, wie es bis rabin meist geschehen war, auf die der Kirche im Allgemeinen gegebenen Ber heißungen gründete, sondern auf die göttliche Einsetzung ber Su framente, die man schon aus diesem Grunde jetzt vielmehr bervorhok, ba man nur bann, wenn man gewiß sein konnte, daß ein Sakrament von Gott eingesett fei, eine Garantie dafür erblickte, daß durch daffelbe eine Gnade mitgetheilt werbe. Ein weiterer Fortschritt bestand barin, bağ man die Art näher zu bestimmen suchte, in welcher Gott zur bevorrufung ber sakramentlichen Wirkung thätig sei, worin bie Scholastikt nach brei verschiedenen Seiten bin auseinander gingen.

Ein Theil der Scholastiker nämlich betrachtete die Einsetzung ber Sakramente selbst schon als den Beginn der Thätigkeit, durch welche Gott die Wirkung der Sakramente hervorruse, indem sie lehrten, des

65) Lib. IV. dist. 1. art. 5.

66) Summ. qu. 62. art. 3. 4. — In sentt. lib. lV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Virtus sacramentorum est ex institutione divina sicut ex principali causa agente. — Instrumento datur virtus agendi instrumentaliter dupliciter: uno modo quasi in-

<sup>63)</sup> Petr. Lomb. lib. IV. dist 5. A. B. — Guil. Altissiod. lib. IV. tr.3 fol. 7. — Albert. M. dist. 1. art. 5: Nihil est causa efficiens gratiae, nisi solus deus. — Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 1. P. L. art. 1. qu. 3: Gratia non est a sacramentis, nec de sacramentis, sed oritur a fonte aeterno et ab illo hauritur ab ipsa anima in ipsis sacramentis. — Thom. Aq. summ. qu. 64. art. 1. — in IV. libr. sentt. dist. 1. qu. 1. art. 4: Deus solus est causa gratiae quasi principale agens. — Scot. dist. 1. qu. 5. — dist. 2. qu. 1: Sacramenta novae legis a sole deo habent efficaciam tanquam a causa principali. — Durand. dist. 1. qu. 4. — Biel dist. 1. qu. 1. art. 2.

<sup>64)</sup> P. IV. qu. 8. membr. 3. art. 5. cf. qu. 5. membr. 3. art. 4.

Gott damals, als er die Sakramente eingesetzt, ihnen auch ein für alle Male, dadurch, daß er sie zu Instrumenten seiner Gnade gemacht, ideell vie Kraft zu wirken mitgetheilt habe. Zu dieser ursprünglichen Thätigkeit trete aber noch eine weitere hinzu, die, vermöge deren Gott fortwährend, d. h. so oft die Sakramente in der rechten Weise verwaltet werden, die ursprünglich ihnen gegebene Kraft in Wirksamkeit treten lasse, und den Empfängern der Sakramente zueigne dadurch, daß er die äußeren Zeichen als seine Instrumente handhabe. Sie unterschieren also eine zwiesache Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung der sakramentlichen Wirkung: eine bereits der Bergangenheit angehörige, durch welche er inchoative die Wirkung der Sakramente hervorgerufen habe, und eine fortwährende, durch welche er dieß completive thue. Die Hauptvertreter dieser Unsicht waren Alexander von Hales<sup>64</sup>, Albertus der Große<sup>65</sup> und besonders Thomas von Aquino<sup>66</sup> mit sciene zahlreichen Schülern.

Ein anderer Theil der Scholastitter betrachtete dagegen die Einsetzung ber Sakramente nur als einen Vertrag, den Gott mit der Kirche geschlossen, durch welchen er sich verpflichtet, so oft die Sakramente in ber vorgeschriebenen Beise verwaltet und empfangen werden, die an dieselben geknüpfte Wirkung eintreten zu lassen. Sie sahen daher den Beitpunkt der Einsetzung der Sakramente nicht als den Moment an, in welchem Gott seine auf die sakramentliche Wirkung gerichtete Thätigkeit selbst bereits begonnen, sondern nur als einen vorläufigen Uft, als die Berheißung, künftig wirken zu wollen, während sie den Beginn ber göttlichen Thätigkeit selbst als erst der Folgezeit angehörig, nämlich als in usu sacramentorum eintretend, und diese nicht als eine auf die Sakramente, sondern auf die Empfänger unmittelbar gerichtete ansahen. Bertreter dieser Ansicht waren unter Anderen Bonaven= tura 67, Skotus 68, Durandus 69, Richard von Middleton 70,

69) Dist. 1. qu. 4. §. 19: Ex divina pactione vel ordinatione sic fit, quod recipiens sacramentum recipit gratiam, nisi ponat obicem, et recipit gratiam non a sacramento, sed a deo.

70) Sentt. lib. IV. dist. 1. art. 4.

chostive, quando instituitur in specie instrumenti, alio modo datur complete, quando actu movetur a principali agente, sicut quando carpentarius utitur serra. Et similiter complete datur virtus sacramentorum in ipso usu sacramentorum.

<sup>67)</sup> Dist. 1. P. 1. art. 1. qu. 5: Causalitas sacramentorum non est aliud, quam quacdam efficax ordinatio ad recipiendam gratiam ex pactione divina.

<sup>68)</sup> Op. Oxon. dist. 1. qu. 5: Susceptio sacramenti est dispositio necessitans ad effectum signatum, non quidem per aliquam formam intrinsceam — sed tantum per assistentiam dei causantis illum effectum non necessario absolute, sed necessitate respiciente ad potentiam ordinatam. Disposuit enim deus universaliter et de hoc ecclesiam certificavit, quod suscipienti tale sacramentum ipse conferret effectum signatum. Cf. Op. Paris. dist. 1. qu. 4. sch. 5.

Wilhelm Offam 71), Thomas von Strafburg. Beter b'Ailly 72), Witliffe, Gabriel Biel 73).

Bon biefen beiden Anfichten läßt fich endlich auch noch eine britte unterscheiden, bie man als bie vulgäre bezeichnen tann, die 2. B. von Alanus ab Infulis 74), Wilhelm von Auxerre 75), Heinrich von Muba 76), Berthold von Chiemfee 77) vorgetragen murbe, und auch vom Concil von Trient 78) und bem römifchen Rates chismus 69) gebilligt zu werden scheint. Rach biefer Anficht wäre. wenn sie volltommen entwicklt würde, zwischen einer breifachen Thätigfeit Gottes zur Entstehung ber faframentlichen Birfung zu unterscheiden, indem nach ihr anzunehmen wäre, daß Gott a) durch bie Einsetzung ber Sakramente ein für alle Male die durch den Tod Chrifti erworbene Gnade vertragsweise an die Saframente gefnühft habe. b) in Kolge ber Anrufung feitens bes Briefters in jedem einzelnen Salle. in welchem bie Sakramente rite verwaltet werden, die verheißene und ber Rirche ideel überlieferte Gnade thatsächlich den Sakramenten mittheile fo bak fie in letteren gleichwie in Gefägen enthalten fei, c) endlich, bag er bie fo von den Saframenten gleichsam eingeschloffene Gnadenfülle burch ben Gebrauch auf bie Empfänger überftrömen laffe.

2. Einen weiteren Fortschritt finden wir in diefer Beriode barin, baß man auch den Antheil, welcher speciell Christo bei ber Entstehung der sakramentlichen Wirkung zuzuschreiben sei, näher zu beftimmen suchte. Diesen Antheil bachte man fich in folgender Beife:

a) Christus wurde als ber vorgestellt, welcher in besonderem Sinne

F

71) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1.

72) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 1. concl. 2.
73) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 1. not. 2. Deus constituit sacramenta sensibilia tanquam signa certa gratiae, quam ipse creando producit in anima suscipientis sacramentum aut in ipso sacramento effectum gratuitum ad hominum salutem ordinatum (quod additur propter sacramentum eucharistiae). Statuit enim, quod adhibito tali signo secundum modum et formam suae institutionis infallibiliter vult assistere suo signo producendo gratiam, si non ponatur ober in snscipiente sacramentum, quam gratiam alias non produceret, si sacramentum illud non exhiberetur. Et de hoc fecit ecclesiam suam certam. Et ista ordinatio sive institutio divina vocatur pactum dei initum cum ecclesia.

74) Serm. III. de timore judicii in Quadrag.

75) Lib. IV. tr. 3. fol. 7.

76) Theol. quodlib. in sentt. lib. IV. qu. 37.

77) Deutsche Theol. 4, 15. 58, 13 78) Sess. VII. de sacram. in gen. can. 6.

79) P. II. c. 1. qu. 4. 7. 13-15. 17. 18. 80) Bonav. Comp. lib. VI. c. 3. - Thom. Summ. qu. 64. art. 2. - Scot. (Op. Paris.) dist. 2. qu. 1. sch. 1. - Durand. dist. 2. qu. 1.

81) Biel dist. 5. qu. un. art. 1. not. 2: Sacramenta habent efficaciam suam ab instituente sc. Christo.

82) Thom. Summ. qu. 63. art. 3: Character est quaedam participatio sacerdotii Christi ab ipso Christo derivata.

ren Sakramenten die Kraft zu wirken mitgetheilt habe, sofern er, wenigstens von den meiften Scholastifern, als der eigentliche, entweder unmittelbare ober mittelbare, Ginfeger aller neutestamentlichen Sa= framente gebacht 80), die Kraft der Sakramente aber als wesentlich auf ber Einfetung beruhend betrachtet murbe 81).

b) Ferner wurde Chriftus als die Boraussetzung gedacht, unter ber bie Sakramente gerade bas wirken tonnen, mas fie nach ber herrichenden Borftellung wirken. Denn a. ter unvertilgbare Charafter, welchen gewiffe Saframente mittheilen, wurde als ber Charafter Chrifti, als von ihm abgeleitet, speciell als Ausfluß seines Priefter= thums vorgestellt 82). B. Ebenso wurde bie faframentliche Gnabe als in Chrifto ihre Quelle habend gedacht, fofern fie durch fein Leiden erworben worden 83). Das Blut Christi dachte man sich daber gleichsam in ben Sakramenten enthalten und burch fie ben Menschen mitgetheilt werbend 84). y. Bon ber Taufe und Euchariftie nahm man an, baß fie noch in speciellem Sinne ihre Wirtung Chrifto verbanken, die Taufe, fofern das Glement derfelben, das Baffer, feine wiedergebärende Rraft nicht haben wurde, wenn nicht der beilige Leib Christi bei ber Taufe burch Johannes mit demfelben in Berührung gekommen wäre 85), rie Eucharistie, sofern in ihr sogar Christus selbst leibhaftig gegenwärtig sei und ben Empfängern zum Genuffc sich barbiete 86).

c) Endlich wurde mitunter auch gelehrt, daß Christus bei der Darreichung ber von ihm erworbenen und durch bie Sakramente den Menschen mitzutheilenden Gaben thätig sei 87). So betrachtete Thomas

85) Alan. ab Insul. de fide cath. lib. I. c. 44. - Thom. dist. 23. qu. 1. art. 3: Omnis efficacia sacramentorum a Christo descendit, et ideo sacramenta illa, quibus ipse est usus, habent efficaciam ex suo usu, sicut tactu suae carnis vim generativam contulit aquis. — Scot. (Op. Oxon.) dist. 7. qu. 1: Christus contactu suae carnis mundissimac omnem aquam consecravit in usum baptismi. Biel dist. 3. qu. un. art. 3. dub. 4. — Catech. Rom. P. II. c. 3. qu. 9. —
86) Bergl. 3. B. Thom. Summ. qu. 65. art. 3.
87) Albert. M. dist. 2. art. 5: Principalis operatio tota fuit Christi, scilicet

interior operatio vel baptizatio. Cum enim duae sunt operationes in baptizmo,

<sup>83)</sup> Petr. Lomb. dist. 2. B. - Thom. Summ. qu. 62. art. 5. - Sacramenta ecclesiae specialiter habent virtutem ex passione Christi, cujus virtus quodammodo nobis copulatur per susceptionem sacramentorum, in cujus signum de latere Christi pendentis in cruce fluxerunt aqua et sanguis. Cf. qu. 80. art. 7. u. Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4. — Albert. M. dist. 2. art. 2. cf. dist. 26. art. 14., wo es von ber Che heißt: trahit efficiendi virtutem ex unione naturarum in Christo, in quibus naturis sponsus ecclesiac passus est. — Scot. dist. 2. qu. 1. — Biel dist. 1. qu 2. art. 3. dist. 2. qu. 1. art. 3. dub. 1. — Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 7.

<sup>84)</sup> Melch. Cani relectio de sacramentis in gen. P. IV. (Op. ed. Serry Vienn. 1754. T. II.) p. 901: Crumena siquidem continere dicitur captivi redemptionem, quoniam pecuniam continet: et sacramenta, quac continent sunguinem Christi, continere dicuntur gratiam et remissionem peccatorum. - Virtus sacramentorum sanguis Christi est, qui in sacramentis adhibetur.

#### 3wölfter Abschnitt.

bie Menschheit Christi als das (unmittelbare) Bertzeug, mit beffen Hülfe Gott ben Empfängern ber Sakramente bie Gnade mittbeile, mabrend er in ben Sakramenten jelbst die Fortsetung, gleichsam bie Berlängerung, jenes Bertzeuges fab 88). Die Menschbeit Christi felbit wurde aber wieder als wirkend gedacht durch ihr Leiden, bas, wenn es aleich als äußere Thatsache ber Bergangenheit angeböre, boch feinem Befen nach fortbauere und im Glauben und in den Sakramenten sich fort und fort thätig erweise 89). Ueberhaupt spricht fich unter ben Scholaftikern besonders Thomas Aquin ausführlich über bie Thatigkeit aus, welche Christus hinsichtlich der Sakramente ausgeübt habe und noch ausübe. So schreibt er jeder von beiden Naturen Christi eine besondere die sakramentliche Wirkung betreffende Function zu 90). Bon ber göttlichen Ratur, lehrt er, nehme die faframentliche Gnade ihren Ausaana, die menschliche Natur dagegen sei das Mittel, burch welches jene hierbei thätig sei 91). Während aber durch die menschlich Natur die fakramentliche Gnade erworben worden, fei wiederum bie göttliche bie Botenz, welche die Gnade auf die einzelnen Menschen fiberleite 92). Thomas unterscheidet näher eine breifache potestas, vermöge beren Chriftus biefe verschiedenen Thätigkeiten ausübe: die potestas auctoritatis, excellentiae und ministerii. Die erstgenannte befteht ihm überhaupt in der in dem eigenen Wesen einer Berson gegründeten, nicht von einem Höheren abgeleiteten, Macht. Da bieje Macht ber natur ber Sache nach nur ber breieinige Gott befiten tann,

90) Summ. qu 64. art. 3: Interiorem sacramentorum effectum operatur Christus et secundum quod est deus et secundum quod est homo, aliter tamen et aliter.

exterior et interior, interior est priucipalior — et ideo baptismus illius dicitur, qui operatur principaliore operatione. — Thom. dist. 1. qu. 1. art. 4. — Durand. dist. 1. qu. 3. — Biel dist. 25. qu. 1. concl. 8: Nec episcopus dat characterem, sed facit actum sacramentalem, ad quem Christus characterem.

<sup>88)</sup> Summ. qu. 62. art. 5. — qu. 48. art. 6: Duplex est efficiens, principale et instrumentale. Efficiens quidem principale humanae salutis est deus. Quis vero humanitas Christi est divinitatis instrumentum, ideo ex consequenti omnes actiones et passiones Christi instrumentaliter operantur in virtute divinitatis ad salutem humanam. Et secundum hoc passio Christi efficienter causat salutem humanam.

<sup>89)</sup> Summ. qu. 48. art. 6: Passio Christi, licet sit corporalis, habet tamen spiritualem virtutem ex divinitate unita, et ideo per spiritualem contactum efficaciam sortitur, scilicet per fidem et fidei sacramentum secundum illud apostoli: quem proposuit deus propitiatorem per fidem in sanguine ipsius. Cf. qu. 64. art. 3: meritum et virtus passionis ejus operatur in sacramentis. Bergl. aud Cajetan. P. III qu. 48. art. 2. (Op. Venet. 1593. T. XII.): Passio Christi tenet locum medicinae. Et quemadmodum medicina corporaliter adhibita infirmo instrumentaliter sanat, ita passio Christi spirituali contactu fidei seu fidei sacramentis adhibita fit instrumentum naturae ipsius infirmi, medicina autem passionis venit instrumentum deitatis et sola adhibitione per fidem seu sacramenta eget ad hoc, ut nos sanet.

so schreibt sie Thomas Christo nur nach seiner göttlichen Natur zu, und lehrt, daß Christus vermöge derfelben mittels der Sakramente Bergebung ber Sünden und Gnade ben Menschen zueigne 93). Da= gegen schreibt er bie potestas excellentiae, unter ber er bie von einem Höheren als Brivilegium überkommene Gewalt versteht, Christo nach feiner menschlichen Ratur, sofern biefelbe mit ber gottlichen in einer Berson verbunden sei, also Christo als Gottmenschen, ju, und lehrt, baß Christus von tiefer in vierfacher Weise hinsichtlich ber Sakramente Gebrauch gemacht habe: «. baburch, baß er vermöge feines Leidens bie Gnabe ber Satramente erworben, B. badurch, daß er mährend feines irbischen Lebens bie Satramente eingesett, mas er principaliter vermöge feiner göttlichen natur, ministerialiter aber, b. b. promulgando vermöge feiner menschlichen Natur gethan, y. baburch, baß er während scines irdischen Lebens mitunter die Wirfung ber Satramente hervorgerufen, ohne fich babei ber äußeren Safra= mente als Mittel zu bedienen, 3. B. als er der Maria Magdalena ohne jedes äußere Mittel die Sünden vergeben 94), d. badurch, baß er in der Urkirche den Sakramenten auch da, wo sie nicht im Namen ber Trinität, sondern nur im Namen Christi allein (weldes ber Name bes Gottmenschen) verwaltet wurden, Kraft verlieben habe. Endlich unter der potestas ministerialis verstand Thomas die Bollmacht, bie Sakramente im Auftrage Gottes einzuseten ober zu verwalten. Bon ihr nahm er an, baß sie Christus allein nach seiner

93) Summ. qu. 8. art. 1: Dare gratiam aut spiritum sanctum convenit Christo, secundum quod est deus auctoritative, sed instrumentaliter convenit etiam ei, secundum quod est homo, in quantum scilicet ejus humanitas instrumentum fuit divinitatis ejus. Et ita actiones ipsius ex virtute divinitatis fuerunt nobis salutiferae, utpote gratiam in nobis causantes et per meritum et per efficientiam quandam. — Qu. 64. art. 3: Secundum quod est deus, operatur in sacramentis per auctoritatem; secundum autem quod est homo, operatur ad interiores effectus sacramentorum meritorie et efficienter, sed instrumentaliter.

94) De veritate qu. 29. art. 4: Alii ministri ecclesiae non disponunt nec operantur ad spiritualem vitam quasi ex propria virtute, sed virtute aliena, Christus autem virtute propria, et inde est, quod Christus poterat per se ipsum effectum sacramentorum praebere, quia tota efficacia sacramentorum in eo originaliter erat.

<sup>91)</sup> Summ. qu. 62. art. 5: Virtus salutifera a divinitate Christi per ejus humanitatem in ipsa sacramenta derivatur.

<sup>92)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Christus secundum quod homo est, causa meritoria nostrae justificationis, secundum quod deus est causa influens gratiam. — Cf. Bonavent. sentt. lib. III. dist. 13. art. 2. qu. 1: Influere per modum praeparantis est Christi hominis, per modum impartientis est Christi dei. Vel per alia verba, et in idem redit, influere per modum merentis Christi hominis, per modum efficientis Christi dei. Vel influere quantum ad remissionem poenae Christi hominis, quantum ad remissionem culpae Christi dei. — Durand. dist. 1. qu. 3. §. 6: Christus sanctificat nos effective in quantum deus, sed meritorie in quantum homo.

menschlichen Natur besitze und von ihr Gebrauch gemacht habe, inbem er die Apostel getauft, ihnen die Eucharistie und andere Satramente persönlich bargereicht habe. Sie habe er auch auf die Diener ber Kirche übertragen, während hinsichtlich der potestas auctoritatis eine solche Uebertragung unmöglich, hinsichtlich der potestas excellentiae unwahrscheinlich sei 95).

3. Auch über ben Antheil, welchen bie Rirche bei ber Birtfamteit der Sakramente habe, geben die Scholastiker biefer Periode mannigfache Andeutungen. In der Regel wurde die Kirche als Aufbewahrerin der durch Christus erworbenen und an die Sakramente geknüpften Gnade vorgestellt, mitunter auch als Ranal, durch welchen die aus Chrifti Leiren als Quelle gefloffene Gnade mittels ber Diener und der äußeren Satramente auf die Empfänger übergeleitet werde. Jeden= falls galt fie als ein nothwendiges Mittelglied zwischen Chriftus und bem Minister 96). Letterer handelt, wie allgemein gelehrt wurde, zwar im Namen und Auftrage Christi, aber doch nur mittelbar, unmittelbar bagegen im Namen ber Kirche 97), und wäre baher nicht im Stande, die Sakramente zu vollbringen und die mit ihnen verbundene Gnade auf den Empfänger überzuleiten, wenn er bei feiner Berwaltung nicht burch die Intention, das zu thun, was die Rirche glaubt und thut, sich mit letzterer in Verbindung setzte, und überhaupt nicht in fide ecclesiae handelte 98). Daber tann benn ein von ber allgemeinen Rirche getrennter (fcbismatischer ober ercommunicirter) Minister, wenn er auch

95) Sentt. lib. IV. dist. 5. qu. 1. art. 1. Summ. qu. 64. art. 3. 4. - Cf. Alex. Hales. P. IV. qu. 15. - Durand. dist. 5. qu. 3. 4. - Petr. Palud. dist. 5. qu. 1. art. 1. — Biel dist. 5. qu. un. art. 3. dub. 3.

96) Thom. Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4. 97) Thom. Summ. qu. 64. art. 8: Minister sacramenti agit in persona totius ecclesiae, cujus est minister. — Bonavent. breviloqu. P. VI. c. 5: Ipsa ecclesia

sicut sacramenta a Christo accepit, sic ad fidelium salutem dispensat. 98) Biel dist. 6. qu. 1. art. 3. dub. 6: In sacramentis dirigit fides ecclesiae intentionem, eo quod intentio requisita est intendere facere id, quod ecclesia credit seu intendit. Unde sic intendendo quod eeclesia intendit, baptizans fit minister ecclesiae, etiamsi fuerit haereticus. Facit enim opus ecclesiae.

99) Petr. Lomb. dist. 5. A: Si in haeresi quacunque vel schismate quisquam in nomine patris et filii et spiritus sancti baptismi sacramentum acceperit, integrum sacramentum accepit, sed salutem, quae virtus est sacramenti, non ha-bebit, si extra ecclesiam catholicam ipsum sacramentum habuerit. Debet ergo ad ecclesiam redire, non ut sacramentum baptismi iterum accipiat, quod nemo debet in aliquo repctere, sed ut in societate catholica vitam accipiat. Baptismus enim extra ecclesiam nequit prodesse. Ibi enim cuique prodesse potest baptismus, ubi potest prodesse eleemosyna, sc. in ecclesia. — Guil. Altiss. lib. IV. tract. 8. qu. 3. — Thom. Sentt. lib. IV. dist. 25. qu. 1. art. 2: Haeretici praecisi vera sacramenta conferunt, sed cum eis gratiam non dant. — Haereticus non potest absolvere, sicut nec gratiam in sacramentis conferre. — Etwas anders urtheilten hieruber freilich Stotus, Durandus und manche andere ber fpateren Scholaftifer, fofern fie von der Anficht ausgehend, daß das Saframent überall da, wo es überbie Sakramente selbst zu Stande zu bringen vermag, boch die Gnade der Sakramente nicht mittheilen. Und ebenso kann Niemand die sakramentliche Gnade empfangen, der nicht der allgemeinen Kirche angehört und sich zu ihrem Glauben bekennt <sup>99</sup>). Hieraus erklärt es sich, daß der Glaube der Kirche auch ausdrücklich als einer der Faktoren bezeichnet werden konnte, welche zusammenwirken müssen, um den Satramenten ihre Kraft zu verleihen <sup>100</sup>). Der persönliche Glaube des Ministers wurde nur darum nicht für nöthig gehalten, weil man von der Ansicht ausging, daß der Minister nicht im eigenen Namen, sonbern im Namen und Auftrage der Kirche handele, und daß daher, wenn dieser nur bei der Verwaltung der Sakramente das Bewußtsein habe, als Repräsentant der Kirche dazustehen (d. h. wenn er die erforderliche intentio habe), das Mangelhafte seines persönlichen Glaubens durch den Glauben der Kirche ergänzt und erset, werbe.

4. Bie die Kirche, so wurde ferner von den Scholastiktern auch der Minister der Sakramente als wesentlicher Faktor gedacht, um die Birkung der Sakramente bervorzurussen, indem man annahm, daß nur durch seine Thätigkeit die äußeren Sakramente mit Gnade gestüllt oder überhaupt zu kräftigen Zeichen gemacht werden können <sup>101</sup>). Dabei stimmten Alle darin mit einander überein, daß der Minister nicht als selbstiständige Ursache auf die Wirkung einen Einfluß habe, sondern nur als Wertzeug <sup>102</sup>), daß er hierbei nicht im eigenen Namen und in

haupt zu Stande komme (opus operatum), auch Gnade zu wirken im Stande fei, annahmen, daß an sich auch ein außerhalb der allgemeinen Kirche gespendetes Saframent Gnade mittheilen könne, sobald nur seitens des Empfängers der Gnade kein Hindernis entgegengestellt werde. Sei daher, (werücher man nicht zweiselte.) der Fall möglich, daß jemand, ehne damit eine Lodjunde zu begehen, von einem außerhalb der allgemeinen Kirche stehenden Kleriker ein Saframent empfange, so fei fein Grund vorhauden, um dessen willen man zweiseln sollte, daß ein solcher such die jaframentliche Made empfange.

100) Thom. Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Efficacia sacramentorum est ex tribus sc. ex institutione divina sicut ex principali causa agente, ex passione Christi sicut ex causa prima meritoria, ex fide ecclosiae sicut ex continuante instrumentum principali agenti. - Cfr. Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 8. P. I. art. 1. qu. 3.

101) Hugo a St. Vict. de sacram. christ. fid. lib. I. P. IX. c. 2: Debet omne sacramentum habere sanctificationem, per quam gratiam contineat et efficax sit ad eandem sanctificandis conferendam. — Omne sacramentum habet sanctificationem ex apposita verbi vel signi benedictione. — Accedit verbum sanctificationis ad elementum et fit sacramentum. — c. 4: gratia infusa per benedictionem. — Postremo dispensator per benedictionem hace ipsa mundavit et gratia implevit. — Petr. Lomb. dist. 3. A. — Albert. M. dist. 1. art. 5: ex sanctificatione formae verborum habet conferre gratiam invisibilem. — Thom. Sunm. qu. 64. art. 1. — Sentt. lib. IV. dist. 5. art. 2. — Bonavent Comp. theol. verit. lib. VI. c. 3. — Durand. Sentt. lib. IV. dist. 5. qu. 4.

102) Thom. Summ. qu. 64. art. 1: Eadem ratio est ministri et instrumenti. Utriusque enim actio exterius adhibetur, sed sortitur effectum interiorem ex vir-

1

eigener Kraft, sonbern im Namen und in der Kraft Gottes 103) und Jefu Christi 104) handele, näher vermöge der von Christus auf ihn übertragenen potestas excellentiae und ministerii <sup>105</sup>). Mitunter wurde der Minister auch als Ranal vorgestellt, durch welchen die von Christus ausströmende Gnade bindurchgebe, um fich zunächft dem äußeren Satrament und burch biefes dem Empfänger mitzutheilen 106). Als indifferent wurde es babei angesehen, ob ber Minister bas burch die Saframente Mitzutheilende felbst besitze oder nicht 107). Doch fab man den Minifter, wie schon früher bemerkt worden, bei diefer feiner Thätigkeit, nicht als in unmittelbarem, sondern nur als in mittelbarem Dienstverhältniffe zu Christo stebend an, sofern man annahm, bag Christus zunächt nur bie Rirche im Ganzen mit ber Bollmacht, bie Satramente zu verwalten und bieselben zu Trägern der Gnade zu machen, betraut babe. bie Rirche aber wieder die ihr verliehene Bollmacht auf die einzelnen Minister als ihre Stellvertreter übertrage 108). Man nahm baber mit Recht an, daß, damit die Gnade Chrifti durch die Sakramente auf ba Empfänger übergeleitet werde, es nicht sowohl auf den versönlicher Glauben des einzelnen Minifters, als auf den Glauben der Rirche, in welchem bas Sakrament verwaltet werbe, aufomme-109). 3m Glauber

tute principalis agentis, quod est deus. Cf. art. 9. — Ueberhaupt concurring hiernach zur herverbringung der faframentlichen Wirfung nach Thomas dreietle verschiedene Werfzeuge: die Menschheit Christi als das instrumentum divintati conjunctum, die äußeren Saframente als instrumenta separata, und endlich die Minister als zwischen beisen in der Mitte stehend, von Thomas als instrumenta extrinseea bezeichnet. Bergl. Summ. qu. 64. art. 3: Quin est bamanitas instrumentum conjunctum divinitati in persona, habet quandam principalitatem et causalitatem respectu instrumentorum extrinsecorum, qui sunt ministri ecclesiae.

<sup>103)</sup> Hugo a St. Vict. de sacram christ. fid. lib. I. P. IX. c. 4: Apparet mirabile, quod, qui major fuit, quod minus erat, fecit, et, qui minor fuit, fecit, quod majus fuit. Plus enim contulit sanctificatio, quam creatio, quoniam in creatione naturam acceperunt, ut essent, in sanctificatione gratiam, ut bona et sancts essent. Si ergo deus creat et sacerdos sanctificat, plus homo facere videtar, quam deus, quod omnino absurdum et inconveniens esset, si non, quod homo fa-cit, hoc etiam faceret et deus. Deus enim sine homine creat, sed homo sine deo non sanctificat. - Sanctificat sacerdos neque per se neque in suo, quia nec solus ipse est, qui operatur, nec virtus ipsius est, quae ad sanctificationem tribuitur. Ipse enim ministranti cooperatur, cujus virtute per ministerium ministrantis, quod sanctificandum est, sanctificatur. - Innocent. III. mysteriorum misse lib. III. c. 5: Sacramentum non in merito sacerdotis, sed in verbo conficitur crestoris. - Nur das Saframent der Ordination betrachtete Thomas als Ausnahme, von dem er lehrte, daß es seine Kraft nicht bloß von Gott, sondern in ge-wissem Maße auch von der Person des Ministers erhalte. Bergl. Sentt. lid. IV. dist. 24. qu. 1. art. 1 : Hoc, quod in sacramentis confertur, in aliis sacramentis derivatur tantum a deo, non a ministro, qui sacramentum dispensat. Sed illud, quod in hoc sacramento traditur sc. spiritualis potestas, derivatur etiam ab eo, qui sacramentum dat, sieut potestas imperfecta a perfecta. -- Efficacia hujas sacramenti principaliter residet penes cum, qui sacramentum dispensat.

ber Kirche werbe aber bas Sakrament verwaltet, auch wo ber perfönliche Glaube des Minifters fehle, fobald nur auf Seiten des Minifters bie intentio id faciendi, quod facit ecclesia, porhanden sei 110). Um biefer Stellung des Ministers willen erklärte man überhaupt die Birkfamteit ber Satramente für völlig unabhängig von ber persönlichen Bürdigkeit des Minifters 111). Zwar wurde hervorgehoben, daß die größere Bortrefflichfeit bes Minifters eine Bergrößerung ber fegens= reichen Wirfung der Saframente bervorrufen könne, wegbalb von einem guten und frommen Minister die Sakramente sich reichen zu lassen mehr anzurathen fei, als von einem schlichten. Doch wurde ausbrücklich bemerkt, bag biefe Berschiedenheit ber Wirkung nicht auf Rechnung bes Sakramentes komme. Bielmehr sei die Birkung, welche das Satrament als Sakrament habe, überall gauz gleich, möge ber Diener fromm ober gottlos sein. Berschieden tönne nur die zu der faframentlichen hinzukommende Wirkung fein. Wenn also anzunehmen sei, daß bas von einem frommen Minister dargereichte Sakrament größeren Ruben gewähre, als das von einem gottlosen gesvendete, so sei das doch nicht fo anzusehen, als habe bas Saframent felbst barum, weil es von einem frommen Minister verwaltet worden, eine reichere Birfung, son=

104) Cat. Rom. P. II. c. 1. qu. 16: Ministri in sacra illa functione non suam, sed Christi personam gerunt. 105) Thom. Sentt. lib. IV. dist. 5. art. 2. 3. -- Durand. dist. 5. qu. 4. 106) Guil. Altiss. lib. IV. tr. 7. qu. 2. fol. 43: Solus deus infundit gra-

tiam, quae datur in baptismo, nec ministri operantur nec ministri cooperantur ad effusionem gratiae. Unde non sunt ibi nisi canales. Unde sicut canales non dant pluviam, ita nec ministri dant gratiam. - Petr. Palud. Sentt, lib. IV. dist. 1. qu. 1: Ab anima baptizantis, ordinantis et confirmantis mediante sacramento transfunditur character in animam baptizati, confirmati et ordinati.

107) Petr. Palud. Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1., wo bemerft wird, daß der Rinifter nicht immer als causa univoca, fendern auch als acquivoca thatig fei, at quando non baptizatus baptizat, vel impoenitens absolvit poenitentem, vel non inunctus inungit morientem.

108) Thom. Summ. qu. 64. art. 8. — Bonavent. brevil. P. VI. c. 5. — Biel Sentt. lib. IV. dist. 6. qu. 1. art. 3. dub. 6.

109) Biel dist. 3. qu. un. art. 2. concl. 3 : Sacramenta habent veritatem in fide ecclesiae, non personae.

110) Biel dist. 6. qu. 1. art. 3. dub. 6 : Si, quando baptizat fidelis, intentionem ejus dirigit fides propria, sic, quando biptizat haereticus, intentionem ejus dirigit fides ecclesiae, quia intendit quod ecclesia intendit.

111) Petr. Lomb. dist 5. A. - Innocent. III. mysteriorum missae lib. III. c. 5: Non ergo sacerdotis iniquitas impedit effectum sacramenti, sicut nec infirmitas medici virtutem medicinae corrumpit. Quamvis igitar opus operans aliquando sit immundum, semper tamen opus operatum est mundum. - Thom. Summ. qu. 64. art. 5. 9. -- Durand. dist. 5. qu. 1. cf. dist. 25. qu. 1. S. 4: Illud, quod habet efficaciam ex opere operato, non frustratur ex demerito operantis, dummodo concurrant ea, quae sunt de necessitate operis. - Thom. Waldens. Op. de sacram. Salmant. 1557. fol. 12. - Conc. Trident. Sess. VII. de sacram. in gen. can. 12. - Cat. Roman. P. H. c. 1. qu. 16.

vern es komme vielmehr zu der Wirfung, welche das Sakrament als folches hervorbringe, in diefem Falle noch eine andere dazu, welche durch die Verdienste des Ministers verursacht werde, und dem Maße diefer entspreche <sup>112</sup>).

5. Die Scholaftiker stimmten ferner barin mit einander überein, baß auch bas äußere Sakrament in gewissem Sinne als causa effectus anzusehen sei, wie schon die Definitionen des Sakramentsbegriffes hinreichend zeigen<sup>118</sup>). In welchem Sinne man aber dies anzunehmen habe, darüber bestanden drei verschiedene Ansichten.

a) Die Einen lehrten, indem sie von der dis dahin vorzugsweise herrschend gewesenen Ansicht, nach welcher die Sakramente als Gefäßt der göttlichen Gnade im eigentlichen Sinne anzusehen sind, aus gingen, daß letztere insofern causae gratiae seien, als sie die ihnen substanziell inneseiende, in ihnen gleichwie in Behältnissen enthaltene, Gnade aus sich ausströmen und auf den Empfänger, der mit ihnen in die geeignete Berührung trete, überströmen lassen. Bertreter dieser Ansicht waren unter vielen Anderen z. B. Alanus ab Insulis<sup>114</sup>), Wilchelm von Augerre<sup>119</sup>, Heinrich von Muda<sup>116</sup>) (oder von Gent, † 1293), Berthold von Ehiemse<sup>117</sup>) (a. 1528), Cochläus<sup>118</sup>) (a. 1534).

Doch erschien ben meisten Scholastikern im engeren Sinne bieje

113) 3war wurde nicht von allen Scholaftifern für angemeffen gehalten, bie Bezeichnung des Saframentes als causa gratiae in die Definition aufzunehmen. So bezeichnete es Durandus als eine erst vom kombarben willführlich eingeführte Neuerung, wenn man in der Gegenwart das Saframent gewöhnlich als causa gratiae bezeichne. Bergl. dist. 1. qu. 4. §. 26: Nullus sanctus posuit in diffinitione sacramenti, quod esset causa gratiae. Sed solum magister sontentiarum, qui acepit ab Augustino, quod sacramentum est invisibilis gratiae visibilis forma. Et addidit de suo, quod sequitur, videlicet: "ut imaginem gerat et causa existat." – Off am fagt fogar geradezu: Sacramenta novae legis non sunt causae effectivæ gratiae (Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1.). Dech wollten fie damit nicht fagen, baf man das Saframent nicht in einem gewiffen Sinne causa gratiae nennen fönne, fondern wollten eigentlich nur der thomistifichen Auffaftung entgegentreten.

114) Serm. III. de timore judicii in Quadrag. p. 123: Latet sive continetur sub sacramentis divina gratia, unde et ipsa vasa dicuntur in evangelio, ubidici-

<sup>112)</sup> Thom. Aquin. dist. 13. qu. 1. art. 1: De missa possumus loqui dupliciter: aut quantum ad id, quod est essentiale in ea, sc. corpus Christi, et sic, a quocunque dicatur, aequaliter bona est, quia opus operatum aequaliter bonum est et virtuosum, vel quantum ad id, quod est annexum sacramento et quasi secundarium, et sic missa boni sacerdotis melior est, quia non solum habet effeaciam ex opere operato, sed ex opere operante, et ideo caeteris paribus melior est audire missam boni sacerdotis, quam mali. — Biel dist. 4. qu. 2. art. 2. concl. 7: Magis optandum est, pueros baptizari a bono ac devoto sacerdote, quam a male, quia propter personale meritum sacerdotis et ejus orationes cum affectu ante et post lectas gratia puero augetur plus, quam si a sacerdote indevoto baptizaretur. Haee autem inaequalitas gratiae non est ex virtute baptismi, sed meritorum. Cf. dist. 13. qu. 1. dub. 3.

Auffassung als eine zu finnliche und äußerliche, und fie ftellten ihr baber zwei andere entgegen, die man als Modificationen der beiden Aufichten, welche schon in der vorigen Periode, wenngleich noch unentwickelt, neben ber traditionellen hergegangen waren, ansehen kann.

b) Die eine biefer beiden Ansichten, deren hauptvertreter Albertus Magnus<sup>119</sup>) und besonders Thomas von Aquino<sup>120</sup>) und bes letteren zahlreiche Schüler, 3. B. Betrus be Balude 121) († 1342), Berveus Natalis 122) († 1323), Johann Capreolus 128) († 1444), Antoninus von Florenz<sup>124</sup>) († 1459) und Cajetan<sup>125</sup>) (Jacob de Bio von Gaëta, † 1534) waren, hat eine gewisse Aehnlichkeit mit der Augustinischen, mit der sie jedoch nicht ganz zusammentrifft. Nach ihr wirken tie Saframente zwar die Gnade 126), aber nicht als felbstiftändige Ursachen, wie man sie wohl nach der vorigen Ansicht nennen könnte, fondern als Bertzeuge in ber hand Gottes. Bie man bas Wertzeug mit Recht als Ursache ber Wirfung bezeichnen tann, welche burch daffelbe hervorgerufen wird, aber nicht als felbstiftändige, fondern nur als Mittelurfache, fofern baffelbe von bem, welcher es braucht, in Bewegung gesetzt wird, so find auch die Sakramente Urfachen der geiftigen Wirtung, zu deren hervorrufung fie eingesett find, aber nur Mittelursachen, nämlich causae instrumentales, während Gott allein die causa principalis ift 127). Gott setzt bie Saframente in Bewegung,

tur : "oleum recondite in vasis vestris," et in Isaia: "Mundamini, qui fertis vasa domini Haec vasa in quibusdam sunt vacua, in quibusdam semiplena, in quibusdam vero plena.

115) Lib. IV. tr. 3. fol. 7: Cum dicitur: sacramenta justificant, attribuitur continenti, quod est contenti. Est enim seusus: gratia contenta in sacramentis justificat. Unde sacramenta non justificant tanquam causa efficiens, sed tanquam causa materialis. -- Gratia justificat ut medicina expellens morbum spiritualem. Sacramenta justificant tanquam medicinalia vasa, quia in ipsis sacramentis datur gratia.

116) Theol. quodlib. in sentt. lib. IV. qu. 37. Nach ihm ift ce nicht sowohl bie gottliche Gnade, als vielmehr Gott felbit, welcher den äußeren Beichen der Ga-- tramente einwohnt.

117) Teutsche Theol. c. 4. §. 15 : Der Mensch wird gerecht burch die Saframent als burch Buren, in benen zugetragen wird göttliche Gnad und geiftliche Arznei. 118) Philipp. quatuor in apolog. Melanchthonis III, 10: Per sacramenta

velut per canales quasdam gratiam nobis influit deus.

119) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 5.

120) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4. -- Summ. qu. 62. art. 1. 3. 5.

121) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. 123) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. 122) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1.

124) Op. Veron. 1740. T. III. p. 689. 125) Bergí. f. Comment. zu Thom. Summ. qu. 78. art. 4. und andere Stellen. 126) Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Omnes coguntur ponere, sacramenta novae legis aliquo modo causas gratiae esse propter auctoritates, quae hoc expresse dicunt.

127) Thom. Aqu. de veritate qu. 27. art. 4: Sacramenta operantur ad gra-

um burch fie ben Erfolg zu erreichen, ben er burch biejelben erreichen will, ebenso wie ber Mensch ben Stock in Bewegung fetzt, um ju schlagen, bie Art ober Säge, um bas Holz zu zertheilen ober irgend ein fünstliches Hausgeräth zu fertigen 128). Sind nun die Saframente Wertzeuge in ber hand Gottes, durch welche biefer die fakramentliche Birtung hervorruft, fo fragt fich zunächft, wie fie in diefer Hinsicht zur menschlichen Natur Christi fich verhalten, welche ja ebenfalls Bertzeug ist, burch welches Gott das Heil der Menschen wirkt. Thomas antwortet hierauf, die Sakramente feien gleichsam bie Berlängerung oder bas Supplement ber menschlichen Natur Christi. Lettere fei das nächste, unmittelbare Werfzeug, deffen fich Gott bediene, um unser Heil zu wirken (instrumentum conjunctum), bie Sakramente bas entferntere, mittelbare (instrumentum separatum), bas Wertzeug bes Wertzeuges, bas was unmittelbar an die einzelnen Menschen bin anreiche und das durch bie Menschheit Chrifti Bollbrachte ben einzelnen Menschen communicire. Jene fei gleichsam bie hand, bieje ber Stot in ber Hand 129). Von jedem Wertzeuge nun könne man sagen, bas baffelbe eine boppelte Birfung auszuüben vermöge, einmal eine folde, zu welcher dasselbe vermöge der in seiner eigenen Natur liegenden Rraft befähigt fei, und sobann eine folche, welche es als Bertzeug bervorzubringen im Stande sei, wie die Barme von Natur bie Kraft

tiam prout sunt quasi mota a deo ad hunc effectum, qui quidem motus attenditur secundum institutionem, sanctificationem et applicationem ad eum, qui accedit ad saoramenta. — Summ. qu. 62. art. 1: Duplex est caussa agens, principalis et instrumentalis. Principalis quidem operatur per virtutem suae formae, cui assimilatur effectus, sicut ignis suo calore calefacit. Et hoc modo nihil potst causare gratiam, nisi deus, quia gratia nihil est aliud, quam quaedam participats similitudo divinae naturae. Causa vero instrumentalis non agit per virtutem suae formae, sed solum per motum, quo movetur a principali agente. Unde effectus non assimilatur instrumento, sed principali agenti. Et hoc modo sacramenta novae legis gratiam causant. Adhibentur enim ex divina ordinatione hominibus ad gratiam in eis causandam. — Sentt. lib. IV. 1. 1.: Agens principale est primum movens, agens autem instrumentale est movens motum. — Ex sacramentis causatur per modum influentiae gratia, nec tamen sacramenta sunt, que influunt gratiam, sed per quae deus sicut per instrumenta animae gratiam influit.

<sup>128)</sup> Sentt. lib. IV. l. l. art. 1: Sacramentum est causa instrumentalis et ideo virtus agentis principalis occulte in ipso operatur sicut virtus artis vel artificis in serra.

<sup>129)</sup> Thom. Aqu. Summ. qu. 62. art. 5: Sacramentum operatur ad gratiam causandam per modum instrumenti. Est autem duplex instrumentum, unum quidem separatum, ut baculus, aliud autem conjunctum, ut manus. Per instrumentum autem conjunctum movetur instrumentum separatum, sicut baculus per manum. Principalis autem causa efficiens gratiae est ipse deus, ad quem comparatur humanitas Christi sicut instrumentum conjunctum, sacramentum autem sicut instrumentum separatum. Et ideo oportet, quod virtus salutifera a divinitate Ohristi per ejus humanitatem in ipsa sacramenta derivetur. — Cf. Thom. Quodlibet. XII. qu. 10. art. 14: Sacramenta habent virtutem instrumentalem ad spirtualem effectum. — Et hoc est conveniens, quia verbum, per quod omnis sacra

habe zu verzehren, als Wertzeug eines lebendigen Wefens aber die Rraft, Leben hervorzurufen, bas Beil von Natur die Kraft, vermöge feiner Schärfe Holz zu zerschneiden, als Wertzeug aber in der Hand eines Rünftlers ein kunftvolles Geräth berzuftellen 130). Ebenfo haben nun auch die Sakramente eine doppelte Kraft, eine natürliche, welche ihnen an sich zukomme als aus materiellen Elementen bestehend, wie 3. B. das Baffer der Taufe die natürliche Eigenschaft habe, den Körper zu reinigen, bas Del ober Chrisma anberer Sakramente die Eigenschaft, den Körper glänzend zu machen, und eine folche, welche ihnen nur zufomme, fofern fie Berfzeuge ber göttlichen Barmherzigkeit feien 181). Sene fei eine rein natür= liche Kraft, Dieje gebe über die ursprüngliche Natur hinaus, ebenso wie ber Stab baburch, bag er von einer hand geschwungen werbe, eine Rraft erhalte, die er an sich nicht habe. Jene entspreche dem, was die Satramente als sinnliche Zeichen seien, diese ber Beschaffenheit dessen, ber sie als Wertzeug in Anwendung bringe, ebenso wie die Art ober Säge, wenn sie von einem geschickten Meister gehandhabt werden, im Stande seien, ein nicht bloß dem Wesen der Art und Säge, sondern auch ber Runft bes Meisters entsprechendes hausgeräth berzustellen, jene erstrecke sich nur auf den Körper, diese reiche bis zur Seele 182). Lettere Rraft rube aber auf ber ersteren, b. b. bie Sakramente können

menta virtutem habent, habuit carnem et fuit verbum dei; et sicut caro Christi habuit virtutem instrumentalem ad faciendum miracula propter conjunctionem ad Verbum, ita sacramenta per conjunctionem ad Christum crucifixum et passum.

Cf. Melch. Cani relectio de sacramentis in gen. P. IV. (Opp. ed. Serry Vienn. 1754. T. II. p. 900.): Fides sana atque catholica docet duo. Alterum est, deum per Christi humanitatem redemisse genus humanum, remisisse peccata, contulisse gratiam et gloriam. Item humanitatem Christi instrumentum fuisse, quo deus operatus est mirabilia haec in medio terrae. — Alterum: sacramenta novae legis instrumenta esse Christi ad hanc redemptionem, gratiam gloriamque complendam. Quemadmodum ergo esset erroneum asserere, sanguinem Christi vel passionem vel humanitatem non esseveras causas nostrae justificationis et gratiae, ita quoque error est manifestus negare, sacramenta esse causas efficientes instrumentales nostrae salutis, gratiae et justificae.

mentales nostrae salutis, gratiae et justitiae. 130) Thom. Aqu. sentt. lib IV. dist. 1. qu. 1. art. 4: Instrumento competit duplex actio, una, quam habet ex propria natura, alia, quam habet prout est motum a primo agente, sicut calor ignis, qui est instrumentum virtutis nutritivae, ex natura propria habet dissolvere et consumere et hujusmodi effectus, sed in quantum est instrumentum animae vegetabilis generat carnem.

131) L. l.: Hujusmodi materialibus instrumentis competit aliqua actio ex natura propria, sicut aquae abluere et oleo facere nitidum corpus, sed ulterius in quantum sunt instrumenta divinae miscricordiae justificantis, pertingunt instrumentaliter ad aliquem effectum in ipsa anima. — Summ. qu. 62. art. 1.
132) Sentt. lib. IV. l.l.: Instrumentum agit ut motum ab alio, et ideo com-

132) Sentt. lib. IV. l. l.: Instrumentum agit ut motum ab alio, et ideo competit sibi virtus proportionata motui. — Actio instrumenti semper pertingit ad aliquid ultra id, quod competit sibi secundum suam naturam. — Effectus non proportionatur instrumento, sed principali agenti, qui quandoque per vilia instrumenta nobiliores effectus inducit. — Sciendum, quod actio instrumenti quandoque

25\*

nur dadurch die übernatürliche bis zur Seele dringende Kraft äußern, bak bie natürliche in Wirkfamkeit gesetzt werde, die übernatürliche Thätigkeit werbe vermittelt burch die natürliche. Bie das Beil gur Hervorbringung des Kunstwerkes nur insofern diene, als es feine natürliche Kraft äußere, nämlich bas Holz burchschneide, ebenso tonnen auch bie Saframente nur mittels ber ihnen eigenen ben Rörper angebenden Thätigkeit aus göttlicher Kraft ihre wertzeugliche Wirkung in der Seele bervorbringen. Indem das Taufwasser gemäß der ihm eigenen Kraft ben Körper abwasche, wasche es zugleich als Wertzeug ber Rraft Gottes die Secle rein von den Sündenflecten 133). Diese übernatürliche Kraft fei bem Saframent inchoative ichon bei ber Einsebung gegeben worben, badurch, daß Gott baffelbe zu feinem Wertzeug beftimmt babe, completive werde sie ihm aber erst dadurch gegeben, daß Gott sich that fächlich bes äußeren Zeichens als Wertzeuges bediene, mithin beim Gebrauche ber Sakramente, sie höre aber sogleich mit bem Gebrauche wieber auf, wie auch ber Stab nur fo lange, als er geschwungen werbe, Die ihm von der hand mitgetheilte Rraft in fich habe 134). Ueberhaupt

133) Thom. Aqu. 1.1.: Omne instrumentum agendo actionem naturaleu, quae competit sibi, in quantum est res quaedam, pertingit ad effectum, qui competit sibi, in quantum est instrumentum, sicut dolabrum dividendo suo acumine pertingit instrumentaliter ad formam scanni; ideo etiam materiale elementum exercendo actionem naturalem, secundum quam est signum interioris effectus, pertingit ad interiorem effectum instrumentaliter. Et hoc est, quod Augustinus dieit, quod aqua baptismi corpus tangit, et cor abluit, et ideo dicitur, quod sacramenta efficiunt, quod figurant. - Summ. qu. 62. art. 1: Instrumentum habet duas actiones: unam instrumentalem, secundum quam operatur non in virtute propria, sed virtute principalis agentis, aliam autem habet actionem propriam, quae competit sibi secundum propriam formam, sicut securi competit scindere ratione suae acuitatis, facere autem lectum, in quantum est instrumentum artis. Non autem perficit instrumentalem actionem nisi exercendo actionem propriam, scindendo enim facit lectum. Et similiter sacramenta corporalia per propriam operationem, quam exercent circa corpus, quod tangunt, efficiunt operationem instrumentalem ex virtute divina circa animam, sicut aqua baptismi abluendo corpus secundum propriam virtutem abluit animam, in quantum est instrumentum virtutis divinae.

134) Sentt. lib. IV. l. l.

135) L. l.: Propter auctoritates inductas necesse est ponere aliquam virtutem supernaturalem in sacramentis. — Intentio illa, quae et virtus dicitur, est in

388

pertingit ad ultimam perfectionem, quam principale agens inducit. — Wie es möglich sei, daß ein Saframent, ungeachtet es seiner Natur nach etwas Körperliches sei, doch auf die Seele eine Birfung auszuüben vermöge, sucht des Cardinal Cajetan dadurch flar zu machen, daß er auf die Abhängigkeit des Geschöps von Gott als seine Schöpfer hinweist. Es liege in der Natur des Beschöpfe, daß es sich müsse zu Allem brauchen lassen, nozu es der Schöpfer gebrauchen wolle. Dadurch, daß es letzterer in die Hand nehme, und sich seiner als Wertzeus bediene, um etwas auszuführen, erhalte es eo ipso die Krast, dies zu Wege zu bringen (potentia obedientialis). Bergl. s. Comment, zu Thom. Aqu. qu. 78. art. 4: Sicut omnis creatura est in potentia obedientiali ad hoc, quod de es sist quidquid deus vult, ita est etiam in potentia obedientiali ad hoc, ut sit instrumentum dei ad quodeunque faciendum deus illa uti voluerit.

1

fei sie in bem Sakramente nicht lokal enthalten, wie in einem Gefäße, sondern nur in der Weise, in welcher in jedem Wertzeuge dadurch, daß jemand dasselbe handhabe, eine von diesem hineingelegte Kraft enthalten fei 135), nicht als ens completum 136), wie venn überhaupt in einer förperlichen Sache eine geiftige Rraft nicht als ens completum ober als ens fixum enthalten sein könne 137), wohl aber als via in ens, nämlich als motus oder als intentio 138), ebenso wie in einem Stabe, wenn er geschwungen werbe, bie Rraft zu wirken nur als intentio, nämlich die intentio deffen, ter ihn schwingt, vorhanden sei 139). Auch fei die Kraft nicht in irgend einem einzelnen Theile bes Saframentes enthalten, sondern in allen zusammen, welche bas Sakrament ausmachen 140). Wenn nun die natürliche Kraft ber Sakramente bis zum Körper, die wertzeugliche (übernatürliche) bis zur Seele reiche, so erftrecke sich dagegen auch die werkzeugliche Kraft des Sakramentes nicht in gleicher Weise auf beide Wirfungen, welche durch das Sakrament in ber Ceele des Empfängers bervorgerufen werden follen, nämlich bie unmittelbare (b. h. ben Charafter oder Schmuck ber Scele), und bie

sacramento sicut in subjecto. — Pulcherrime dictum est, gratiam contineri in sacramentis sicut in vase per quandam similitudinem. Sicut enim quod est in vase non denominat vas, sed in eo conservatur, ut possit inde accipi cum libet, ita gratia, quae continetur in sacramentis, non denominat ipsa nec qualificat ea secundum aliquod esse completum, sed gratiam in eis accipere poterit, qui eis uti voluerit. — Summ. l. l. art. 3: nou sicut in vase, prout vas est locus quidam, sed prout vas dicitar instrumentum alicujus operis faciendi.

136) Sentt. lib. IV. l. l.: Virtus spiritualis est in eis non quasi ens fixum, sed sieut ens incompletum.

137) L. l. In re corporali non potest esse virtus spiritualis secundum esse completum, potest tamen ibi esse per modum intentionis, sicut in instrumentis motis ab artifice est virtus artis, et sermo audibilis existens causa disciplinae continet intentiones animae quodammodo, etiam in motu est virtus substantiae separatae moventis et semen agit in virtute animae.

138) L. l.: Motus non est ens completum, sed est via in ens, quasi medium quid inter potentiam puram et actum purum. — Hujusmodi entia consueverunt intentiones nominari, et habent aliquid simile cum ente, quod est in anima, quod est ens diminutum. — Non est in eo per modum intentionis quiescentis, sicut sunt intentiones rerum in anima, sed per modum intentionis fluentis duplici fluxu, quorum unus est de potentia in actum, sicut etiam in mobili est forma, quae est terminus motus, dum movetur ut fluens de potentia in actum (et inter haec cadit medium motus, cujus virtute instrumentum agit), alius de agente in patiens, inter quae cadit medium instrumentum, prout unum est movens et alterum motum.

139) Bergl. auch Petr. Palud. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. concl. 3: Sicut forma scanni est in dolabra in fluxu non formaliter, sed in virtute, et in fluxu non nisi quandiu movetur, sie etiam character, qui manet in anima, est etiam in sacramento virtute solum, quandiu sacramentum est in usu in conjunctione materiae ad formam a ministrante applicante suscipienti.

140) Thom. Aqu. l. l.: In omnibus, quae exiguntur ad sacramentum, est illa virtus sin:ul acceptis complete, in singulis autem incomplete.

5

mittelbare (d. h. die Gnadenwirkung), vielmchr erstrecke fie sich direct nur auf die erstere, auf die zweite aber nur indirect oder dispositive, d. h. sie theile der Seele des Empfängers durch Hervorrufung der ersten Wirkung zugleich die Empfänglichkeit für die zweite mit, indem sie auf die Seele dessellt einen solchen Eindruck mache, welcher die Mittheilung der Gnade zur nothwendigen Folge habe, falls auf Seiten des Empfängers dem Einströmen der Gnade kein Hinderniß entgegengestellt werde <sup>141</sup>).

c) Befentlich verschieden von dieser Ansicht ist die andere, welche ebenfalls der vulgären entgegengestellt wurde, deren Hauptvertreter Alexander von Hales<sup>142</sup>), Bonaventura<sup>143</sup>), Richard von Middleton<sup>144</sup>), Duns Stotus<sup>145</sup>), Durandus<sup>146</sup>), Wilhelm Occam<sup>147</sup>), Thomas von Straßburg, Beter d'Ailly<sup>148</sup>) und Gabriel Biel<sup>149</sup>) waren. Nach ihr sind die Sakramente nur uneigentlich als causae effectus spiritualis oder als causae gratiae zu bezeichnen<sup>150</sup>), denn sie wirken überhaupt nicht vermöge einer ihnen selbst mitgetheilten Kraft, weder wie Gesäße, welche die Gnade in sich enthalten und auf den Empfänger überströmen lassen, noch wie Wertzeuge, deren sich Gott bedient, um die Menschen für den Empfang der Gnade zu disponiren, sondern sie wirken nur als causae sine quibus non<sup>151</sup>), d. h. sie felbst vermögen überhaupt nicht irgend eine geistige

142) P. IV. qu. 5. membr. 3: Actio sacramenti, ut est sacramentum, non est per sensibilem qualitatem in se, sed per virtutem formae intelligibilis, quae est benedictio.... ut tali facta intinctione vel inunctione circa corpus, fiat a virtute spirituali talis sanctificatio in anima.

143) Sentt. lib. IV. dist. 1. P. I. art. 1. qu. 3: Nullo modo dicendum est, quod gratia continetur in ipsis sacramentis essentialiter tanquam aqua in vase aut medicina in pyxide, imo hoc intelligere est erroneum, sed dicuntur continere gratiam, quia ipsam significant, et quia, nisi ibi sit defectus ex parte suscipientis, in ipsis gratia semper confertur, ita intelligendo, quod gratia sit in anima, non in signis visibilibus. Pro tanto etiam dicuntur vasa gratiae. — Qu. 5. Causalitas sacramentorum non est aliud, quam quaedam efficax ordinatio ad recipiendam gratiam ex pactione divina.

144) Sentt. lib. IV. dist. 1. art. 4.

145) Op. Paris. lib. IV. dist. 1. qu. 4. schol. 4: Nullum sacramentum ulle modo agit ad creationem gratiae nec principaliter, nec instrumentaliter nec dispositive per aliquam actionem supernaturalem virtute alicujus alterius ad gratiam. — Pactione deus pepigit assistere sacramentis, ut conferrent, quod signant. Sacramenta dicuntur continere gratiam ut signa effectiva et vera demonstrativa in signato, non quia dant gratiam vcl quia ab eis sit gratia, sed a deo per ipsa. — schol. 5: Sacramentum semper habet secum sugnatum, quantum est er parte sui. — Semper enim deus assistit suo signato, ut veraciter et efficaciter insit quod demonstrat, nisi sit impedimentum ex parte suscipientis, et ipso ablato

<sup>141)</sup> L.l.: Ad ultimum effectum, qui est gratia, non pertingunt sacramenta etiam instrumentaliter nisi dispositive, in quantum hoc, ad quod instrumentaliter effective pertingunt, est dispositio, quae est necessitas, quantum in se est, ad gratiae susceptionem.

Wirfung hervorzurufen weder als felbstftändige noch als Mittel-Urfachen, fondern Gott wirkt allein bie Gnade unmittelbar, die Beobachtung ber Sakramente ift aber bie von Gott gestellte, vom Menschen zu erfüllende, Bedingung, unter ber jener allein bem Menfchen scine Gnade mittheilt. Denn Bott habe mit ber Kirche den Bertrag geschlossen, daß er in keinem andern Falle feine Gnade den Menschen mittheilen wolle, als wenn lettere biefe Bedingung erfüllen 152). Hiernach können die Sakramente in Bahrheit nur als bie Gnadenwirtsamkeit Gottes begleitend bezeichnet werden. Sie find nach biefer Anficht nicht Gnadenmittel, fondern nur Unterpfänder ber göttlichen Gnade, nicht folche Beichen, welche bie Gnabe, bie fie bebeuten, felbst berbeiführen, wohl aber folche Zeichen, welche, falls fie nur recht verwaltet werben und auf Seiten bes Empfängers tein hinderniß entgegengestellt wird, dieje Gnade ficher bei fich haben (signa certa, efficaciter significantia). Es verhalte sich mit ihnen binsichtlich ber an fie gefnüpften geiftigen Birfung ebenso wie mit einem bleiernen Denar, ben ein Mann vom Könige mit der Bestimmung erhalten, bak ihm bei Ablieferung beffelben 100 Pfund ausgezahlt werden follen. Wie in tiesem Falle nicht ber Denar, welcher als solcher gar keinen Berth habe, sondern nur ber Wille des Rönigs die wirfende Urfache fei, welche dem Manne die 100 Bfund zuwende, der Denar aber mit

152) Demgemäß wird von Decam (qu. 9.) die fakramentliche Gnade, vermöge beren Gott wirkt, befinirt als gratuita dei voluntas, quae coexistit sacramentis ex pactione divina et aliquid efficit in anima.

statim inest signatum. — Dist. 2. qu. 1. schol. 1: Deus est causa immediata effectus sacramenti per assistentiam suam sacramento, cui disposuit semper assistere et gratiam conferre, misi propter indispositionem susceptivi impediretur de congruo et ita sola voluntas est prima causa et principalis hujus effectus invisibilis. — Deus ex eadem ordinatione, qua instituit sacramenta ut signa efficientia et vera respectu gratiae, quam designant, ex eadem assistit ad immediate causandum illam, ne hujusmodi signa ab eo instituta sint falsa. Sicut omnia sacramenta voluntate ejus sunt immediate instituta, ita voluntate ejus habent efficientiam suam et gratiam, quam signant, et hoc immediate, et etiam eadem pactione, qua illa instituit.

<sup>146)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 4.

<sup>147)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1.

<sup>148)</sup> Sentt. lib. IV. qu. 1, art. 1. concl. 2.

<sup>149)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 2.

<sup>150)</sup> Occam fagt in der angeführten Stelle geradezu: Sacramenta novae legis non sunt causae effectivae gratiae.

<sup>151)</sup> Ucber ben Sinn bes Ausbrucks' Causa sine qua non vergl. 3. B. Biel dist. 1. qu. 1. art. 3. dub. 3: Causa sine qua non dicitur causa, ad cujus esse ex sola voluntate alterius sequitur aliud esse; omnis causa secunda est causa sine qua non, quia omnis causa secunda sic se habet, quod ad positionem ejus ex sola voluntate divina se determinantis producere aliud ad illius causae positionem sequitur aliud, quod circumscripta divina voluntate contingenter agente nunquam ad positionem causae secundae sequitur aliud. 152) Demgemäß wird von Decam (qu. 9.) bie faframentliche Gnade, vermöge

Recht als causa sine qua non bezeichnet werten könne, so sei auch bei den Sakramenten die wirkende Ursache nur der Wille Gottes.

Die Concile von Florenz und von Trient haben nicht gewagt, sich für eine dieser drei Ansichten ausdrücklich zu entscheiden, sonbern sprachen nur aus, daß die Sakramente des Neuen Bundes die Gnade, welche sie bedeuten, auch in sich enthalten <sup>153</sup>). Dagegen bebienen sich die Berfasser bes römischen Katechismus an mehreren Stellen <sup>154</sup>) solcher Ausdrück, welche nicht undeutlich zu erkennen geben, daß die erstgenannte, die vulgäre, Ansicht von ihnen gebilligt werde.

6. Besondere Ausbildung erfuhr in tiefer Periode die Sakramentslehre dadurch, daß man den Einfluß näher zu bestimmen suchte, welchen ber Empfänger auf die sakramentliche Birkung auszuüben vermöge.

a) Benn man in der vorigen Periode allgemein gelehrt hatte, daß die Sakramente ohne Unterschied in jedem Falle, in welchem sie überhaupt zu Stande kommen, eine von der religiösen und sittlichen Beschaffenheit des Empfängers unabhängige Birkung ausüben, indem sie diesem eine allgemeine geistige Araft mittheilen, welche aber erst burch die subjective Beschaffenheit des Empfängers eine bestimmte Qualität und Richtung erhalte, so daß sie in Folge dessen eine Berschieden der zum Berberben gereiche, so trat jetzt hierüber eine Berschiedenheit der Ansicht hervor, indem nur ein Theil der Scholastiker, nämlich Alexander von Hales und die Thomistische Schule, allen Sakramenten ohne Unterschied eine von der subjectiven Beschaftlenheit des Empfängers unabhängige Wirkung zuschrieb, die übrigen Scholastiker vagegen dieß nur von fünf Sakramenten annahmen, indem sie lehrten,

<sup>153)</sup> Concil. Florent. decret. pro Armen.: Nostra sacramenta et continent gratiam et ipsam digne suscipientibus conferunt. — Concil. Trident. Sess. VII. de sacram. in gen. can. 6: Si quis dixerit, sacramenta novae legis non continere gratiam, quam significant, — anath. sit. 154) In ben meisten Stellen bedient sich auch ber römische Katechiemus

<sup>154)</sup> In ben meisten Stellen bebient sich auch ber römische Katechismus ziemlich allgemeiner und undestimmter Ausdrück, z. B. P. II. c. 1. qu. 13: Omnia sacramenta divinam et admirabilem virtutem in se continent. — qu. 14: Sacramenta justitiae adipiscendae mirisica quaedam instrumenta sunt. — Sacramenta eam vim et efficientiam continent, quae ad intimam animam penetrat. — qu. 17: sacramenta divinam virtutem, quae illis inest, nunquam amittere. Dagegen tritt in solgenden Stellen deutlich herver, von welcher Ansicht sie ausgehen: Qu. 7: Virtutem, quae ex passione Christi manat, hoe est gratiam, quem ille nobis in ara crucis meruit, per sacramenta quasi per alveum quendam in nos ipsos derivare oportet. — Qu. 18: Quo pacto tanta et tam admirabilis per sacramentum efficiatur, ut, quemadmodum s. Augustini sententia celebratum est, aqua corpus abluat et cor tangat; id quidem humana ratione atque intelligentia comprehendi non potest. Constitutum enim esse debet, nullam rem sensibilem suapte natura ea vi praeditam esse, ut penetrare ad animam queat. At fidei lumine cognoscimus, omnipotentis dei virtutem in sacramentis inesse, qua id efficiant, quod sua vi res ipsae naturales praestare non possunt.

baß die Laufe, Confirmation und Ordination in jedem Falle bem Empfänger einen unvertilgbaren Charatter aufprägen <sup>155</sup>), die Eucharistie in jedem Falle den wahren Leib und das wahre Blut Christi mittheile, das Sakrament der Ehe in jedem Falle die Gemein= schaft der Ehegatten zu einer unauflöslichen mache, von den beiden übrigen Sakramenten dagegen, nämlich der Buße<sup>156</sup>) und letzten Delung <sup>157</sup>), annahmen, daß sie für denjenigen, der sie ohne die erfor= berliche Disposition empfange, ohne alle Wirkung bleiben.

Dagegen nahm man jett allgemein nicht mehr, wie früher, an, baß burch die Unwürdigkeit des Empfängers ber allgemeinen Kraft, welche bie Sakramente mittheilen; eine für bie Empfänger Berberben bringende Richtung gegeben werden könne, indem man, wie früher ge= zeigt worden, den unvertilgbaren Charafter, welchen gemiffe Saframente aufprägen, sowie auch ben Ornatus animae, welchen bie übrigen mittheilen, nicht für durchaus qualitätlos ansah, sondern in ihnen vielmehr eine dispositio ad gratiam fah. Zwar wurde auch jett allgemein anertannt, daß der unwürdige Empfänger in Folge seines unwürdigen Empfanges tem göttlichen Zorne verfalle, daß ihm biefer Empfang ftatt zum Segen, vielmehr zum Berberben gereiche 158). Doch murbe tiefe nachtheilige Birfung jest nicht mehr, wie früher, als zu der allgemeinen Wirfung ber Sakramente in einem Caufalitäts-Berhältniß stehend angefeben und baher von dem Saframent als folchem (opus operatum) abgeleitet, fondern lediglich als Birfung ber Sünde angesehen, welche ber Mensch damit begebe, daß er das Seilige unheilig empfange, also tem Opus operans zugeschrieben 159). Man tann alfo fagen, bak nach

156) Scot. Op. Oxon. lib. IV. dist 14. qu. 4. — Biel lib. IV. dist. 16. qu. 1. art. 2. concl. 3.

157) Scot. Op. Oxon. lib. IV. dist. 23. qu. un.

158) Petr. Lomb. dist. 9. C. - Joann. Wessel de or. lib. VII. c. 6. p. 148.

159) Petr. Lomb. dist. 9. B: Qui manducat et bibit indigne, judicium sibi manducat et bibit, non quia res illa mala est, sed quia malus male accipit quod bonum est. — Thom. Aqu. dist. 9. qu. 1. art. 3: Quilibet cum conscientia peccati mortalis manducans corpus Christi peccat mortaliter, quia abutitur sacramento, et quanto sacramentum est dignius, tanto abusus est periculosior.

<sup>155)</sup> Taß ber unvertilgbare Charafter ganz unabhängig von ber religiöfen und fittlichen Beichaffenheit in jedem Falle dem Empfänger mitgetheilt werde, war allgemein anerfannt. Bergl. z. B. Albert. M. dist 4. art. 4: Fietus recipit characterem. -- Character non habet contrarietatem ad peccatum. -- art. 2: Quod contrariatur fidei, dummodo intendat suscipere, quod facit ecclesia, non contrariatur nisi gratiae sacramentali et non characteri, et ideo suscipitur character. -- Discredulitas omnium articulorum impedit rem sacramenti. Et si omnes simul discredat, et tamen velit suscipere id, secundum quod nihil credit facere ecclesiam, ipse suscipit characterem. -- Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 3. art. 2: Hune effectum voluntatis indispositio non impedit.

## 3wölfter Abschnitt.

ber Lehre der späteren Scholastik die Sakramente nur ex opere operante, nicht aber auch ex opere operato, verberblich zu wirken im Stande seien.

b) Was speciell die Gnadenwirkung der Sakramente betrifft, so wurde auch jetzt, ebenso wie früher, allgemein gelehrt, daß alle Sakramente ohne Unterschied diese nicht wie die allgemeine Wirkung in jedem Falle hervorrufen, sondern nur dann, wenn der Empfänger mit der zur Aufnahme der Gnade ersorderlichen Disposition an das Sakrament herantrete <sup>160</sup>). Fehle dagegen die Disposition, so erhalte der Empfänger vorläufig nur den Charafter oder den Seelenschmuck, bei der Eucharistie den wahren Leib und das wahre Blut Christi, bei der Ehe die Unaussichklichkeit, welche der chelichen Gemeinschaft, sofern die selbe sakramentliche Natur habe, eigenthümlich sei, nicht dagegen zugleich auch die Gnade der Sakramente, doch so, daß mit dem Aufhören der Nicht-Disposition nachträglich um des empfangenen Charakters oder Seelenschmucks willen sofort die Gnadenwirkung eintrete <sup>161</sup>).

c) Dagegen war man in der Angabe des Grundes, weßhalb eine bestimmte Gemüthsverfassung auf Seiten des Empfängers zum Empfang der Gnade nothwendig sei, verschiedener Ansicht. Im Ganzen kann in dieser Hinsicht eine dreifache Lehrweise unterschieden werden.

a. Die Mehrzahl der Scholaftiker hielt die Würdigkeit bes Empfängers nicht deßhalb für nothwendig zum Empfang der sakramentlichen Gnade, weil man in ihr ein Motiv gesehen hätte, welches Gott zur Ertheilung dieser Gnade bewege, oder weil man in dem Glauben oder überhaupt einer bestimmten inneren Beschaffenheit des

161) Albert. M. dist. 4. art. 4: Baptismus manet in ficto per mansionem

<sup>160)</sup> Guil. Altiss. lib. IV. tr. 3. c. 2. fol. 9: Ficte accedens ad baptismum suscipit baptismum, sed non effectum baptismi, quamdiu durat fictio. - Adultus non salvatur ctiam baptizatus, nisi habeat pocnitentiam interiorem sc. contritionem. -- Albert. M. dist. 4. art. 3: Fictio impedit ex eo, quod ponit obicem spiritui sancto per dissensum actualem voluntatis ad effectum sacramenti. Vult enim aliquid, quod non potest stare cum gratia sacramentali. - art. 4: Spiritus sanctus, in quantum sanctus, effugiet fictum, quia non operatur in eo sanctitatem. -- Bonavent. sentt. lib. IV. dist. 17. P. II. art. 1. qu. 4: Sacramenta non habent cfficaciam nisi in eis, qui se disponunt. — Thom. Aqu. sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 3. art. 2: Ad hunc effectum (sc. gratiam) percipiendum non sufficit quaelibet voluntas sacramentum recipiendi, sed requiritur voluntas talis, a qua removeatur omnis indispositio contraria gratiae baptismali, quia contraria non se compatiuntur, unde manente contraria dispositione baptismus ultimum suum effectum habere non posset. - dist. 6. qu. 1. art. 3: Qui fidem non habet, reputatur fictus et rem sacramenti cum sacramento non recipit. — Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 1. qu. 5. sch. 3. cf. dist. 4. qu. 4. — Durand. lib. IV. dist. 1. qu. 4. §. 4. 5. — Joann Wessel. de commun. sanctor. (ed. Groning. 1614.) p. 817: Effectus sacramentorum sunt secundum dispositionem suscipientis et secundum requisitam illi intentioni dispositionem. - De sacr. poenit. p. 803. - Biel dist. 23. qu. 2. art. 3. dub. 2: Sacramenta conferunt gratiam sacramentalem subjecto rite disposito ad gratiae susceptionem.

Empfängers einen nothwendigen Faktor zur hervorrufung ber fakramentlichen Gnade gesehen hätte, fondern lediglich beschalb, weil man nur ben mürbigen Empfänger für fähig bielt, bie fatramentliche Gnade in fich aufzunehmen<sup>162</sup>). Man fab bie Bürdigkeit bes Empfängers nicht irgendwie als wirkende Urfache biefer Gnade an, sondern nur als die durch die Natur ber Sache geforderte und barum von Gott gewollte Bedingung (causa sine qua non) bes Gnadenempfanges. Die Scholastiker, welche von tiefer Ansicht ausgingen, bedienten fich in ber Regel eines beftimmten terminus technicus, um biefen Gedanten auszudrücken, indem fie lehrten: bie Gaframente bes neuen Bundes theilen bie Gnade nicht, wie bie alttestamentlichen, ex opere operante, fondern ex opere operato mit 163). Man barf biesen Ausbruck nicht dahin migverstehen, wie er oft migverstanden worden ist, als habe man mit ihm sagen wollen, baß, wenn es sich um ben Empfang ber fakramentlichen Gnade bandele. die subjective Beschaffenheit bes Empfängers völlig aleichgültig fei, und es nur auf den äußeren Bollzug der fakramentlichen handlung antomme, bag bas empfangende Subject religios und sittlich beschaffen fein könne, wie es wolle, wenn nur die sakramentliche Handlung ber Vorschrift gemäß an ihm vollzogen werde. Bielmehr forderte man, wie von uns gezeigt worden ift, allgemein eine bestimmte religiöse und fittliche Beschaffenheit des empfangenden Subjectes, und nahm au, daß, wo bieje fehle, die Ertheilung der fakramentlichen Gnade nicht erfolge 164).

characteris, qui vocatur proprie sacramentum, et ideo non habens obstaculum operatur gratiam eo modo, quo ipsum est causa sc. disponens, et deus tunc efficit gratiam in isto. -- Baptismus ex eo tempore incipit valere, quo recedit fictio.

gratiam in isto. -- Baptismus ex eo tempore incipit valere, quo recedit fictio. 162) Biel dist. 23. qu. 2. art. 2. prop. 2. -- Berthelb von Chiemfec, teutsche Theol. S. 41: Nach göttlicher Allmächtigkeit möcht ber Mensch ohn sein zuthun gerecht werden, aber es wäre wider göttliche Ordnung. Dieselb ist, daß sich der Miensch aus freiem Willen zubereit, sähig zu werden göttlicher Gnaden. Gleicherweis: Willst Du aus saurem hartem Teig juß Bret basten, muß derselb Teig ehemals geweicht und dermaß zubereit werden, daß er geschilt will ein Mensch, der in dittere Eunden erhärtend und ungerecht ist, rechtsertig werden, muß er sich gegen Gott busten und neigen, und mit Reu seviel erweichen, daß er geschilt will ein mensch, der im werden und neigen, und mit Reu seviel erweichen, daß er geschilten schuten göttliche Gnade, die seine Mayl und studig Schulden gar austig.

163) Guil. Altissiod. lib. IV. tr. 1. fol. 2. — Alex. Hales. P. IV. qu. 3. membr. 4. art. 1. — Albert. M. lib. IV. dist. 1. art. 1. — Thom. Aqu. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 5. — Bonavent. Comp. theol. lib. VI. c. 8. — sentt. lib. IV. dist. 1. P. I. art. 1. qu. 5. — Scot. lib. IV. dist. 1. qu. 6. n. 10. — Durand. lib. IV. dist. 1. qu. 5. — Petr. Palud. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. — Antonini summ. theol. P. III. tit. 14. c. 11. — Biel dist. 1. qu. 3. art. 1. not. 2. — Concil. Trident. Sess. VII. de saeram. in gen. can. VIII. — Der römijche Ratchies mus brancht zwar biefen Ausbruck nicht, lehrt aber ber Sache nach ebenfalls baffelbe. 164) Freilich war bas, was manche Schelaftifer auf Seiten bes Empfängers

## 3wölfter Abschnitt.

Wohl aber wollte man allerdings fagen, daß die Bürdigkeit des empfangenden Subjectes nicht irgendwie als Urlache der fakramentlichen Gnade angesehen werden könne, daß vielmehr die Ursache allein außerhalb des Empfängers liege, und daß die innere Beschaffenheit des letz teren nur deßhalb nicht gleichgültig sein würde, die durch das Sakrament vargebotene Gnade in sich aufzunehmen 165).

Doch war allerdings der Gedanke, den man aussprechen wollt, wenn man lehrte, daß die neutestamentlichen Sakramente ex opere operato Gnade wirken, nicht überall ganz gleich, wie sich denn überhaupt in dem Gedrauche des Ausdruckes opus operatum in feinem Unterschiede vom opus operans eine Entwickelung wahrnehmen läßt <sup>169</sup>. Wir wollen daher hier noch die Frage zu beantworten suchen, in welchem Sinne man überhaupt diesen Ausdruck angewendet, und welchen Gegensatz man durch opus operatum und opus operans habe andentu wollen. Eine Beantwortung dieser Frage scheint um so nothwendign, als in neuerer Zeit dem Ausdruck mitunter eine Bedeutung beigelegt worden, welche wenigstens der Periode der eigentlichen Scholastist durchaus fremd war <sup>167</sup>). Die Anwendung des Ausdruckes war nun eine ziemlich mannigfaltige.

forderten, damit dieser fähig sei, die sakramentliche Gnade in sich aufzunchmen, wie unten gezeigt werden sollt, nur ein Minimum, und die Protestanten hatten dahre ein volles Necht, die so vorgetragene Lehre von der Wirffamkeit der Sakrament ex opere operato mit allen Kräften zu befämpfen. Allein unrichtig bleibt es dech, wenn man die Lehre oft so vorträgt, als ob nach ihr von dem Empfänger ger nichts gesorbert werde, um der sakramentlichen Gnade theilhaftig zu werden.

165) Biel dist. 23. qu. 2. art. 2. prop. 2: ut subjectum sit capax talis gratise sacramentalis, requiritur in peccatore opus operans et tale, quod de congruo posit mereri prioritate temporis vel naturae gratiae infusionem. - Joan. Fischer, assertionis Lutheranae confutatio 1523. fol. 32. 2: Quis negat fidem necessaria esse suscepturo sacramentum, quum Paulus dicat: accedentem ad deum oports crederc, et: sinc fide impossibile est placere deo? — fol. 76: Confitemur, que qui fide caret, effectum sacramenti non consequitur. Sacramentum haud duie nullam nisi credenti confert gratiam. - Ruard Tapper, explicatio articulor facultatis sacrae theol. Lovanensis Tom. I. p. 16. (Lovan. 1555.): Non scholas in telligunt ex opere operato sacramentorum quasi ex conditione et natura oper aut sine ullo motu cordis adultis conferri gratiam. — Quando igitur sacrament dicuntur gratiam conferre ex opere secundum praescriptum Christi operato, etcluduntur merita conferentis et suscipientis, non fides nec poenitentia nec preparatio aut bonus motus cordis in adultis. - Cf. Bellarmin. de sacram. IL t. N. 22: Voluntas, fides et poenitentia in suscipiente adulto necessario requirante ut dispositiones ex parte subjecti, non ut causae activae. Non enim fides etper nitentia efficiunt gratiam sacramentalem, neque dant efficaciam sacramentis, solum tollunt obstacula, quae impedirent, ne sacramenta suam efficaciam exercit possent.

166) Vergl. Schähler, die Lehre von der Wirkfamkeit ver Sakramentes opere operato u. f. w. München 1860. 1. Absch.

396

Der älteste Gebrauch des Ausdruckes scheint der zu sein, welcher sich bei Betrus von Poitiers Sentt. lib. V. P. I. c. 16 findet, an welcher Stelle derselbe die einzelnen Handlungen, mit denen der Teusel operirt, um einen bestimmten Zweck zu erreichen, als opera operantia, das durch diese Handlungen erreichte Refultat dagegen als opus operatum, ebenso die Machinationen der Juden, durch welche diese den Tod Jesu herbeizuführen suchten, als opera operantia, dagegen ben burch viese Ränke herbeigeführten Tod Jesu schlußt als opus operazeichnet <sup>168</sup>).

Benn nach diefer Stelle der Gegensatz von opus operans und opus operatum kein anderer ist, als der einer Handlung, sofern man sie nach ihrer rein subjectiven Seite betrachtet, b. h. fofern dieselbe aus einer bestimmten Absicht hervorgeht und einen bestimmten religiös-sittlichen Werth hat, und eben dieser Handlung, sofern man das Objective derselben, ihr Resultat, den durch dieselbe erreichten Erfolg, ins Auge faßt, so bedient strück auch zur Bezeichnung eines etwas anderen Gegensatzes. Dieselbe Pandlung ist ihm ein opus operans, wenn man sie mit Rücksicht auf den betrachtet, der sie thut, auch abgeschen von ihrem sittlichen Berthe, ein opus operatum dagegen, wenn sie vom Standpunkte bessen

167) Es gilt vieß 3. B. von Möhler und Hilgers, wenn fie den Ausbrud opus operatum auf bas von Christus vollbrachte Merf oder auf den von ihm erworbenen Gnadenschatz beziehen. Bergl. Möhlers Symb. 5. Auft. E. 258 ff.: "Das Saframent wirft in uns vernöge feines Charafters als einer von Christus zu unstrem heil bereiteten Anstall (ex opere operato sc. a Christo, anstatt quod operatus est Christus) b. h. die Saframente überbringen eine vom heilande uns verdiente göttliche Kraft, die durch feine menschliche Stimmung, burch feine geistige Verfassung und Anstrengung verursacht werden fann, sondern von Gott um Christi willen schlechtsin im Saframent gegeben wird." — hilgers Symbol. S. 157: "die Saframente ertheilen die Gnade ex opere operato, b. h. aus einem Schaß, der bereits erw orden vir. Jest der die hat nämlich vurch feine Genugthung die Onade der Rechtfertigung für uns verdient, sie liegt gleichsam bereit und wird uns sofort zugeeignet, wenn wir nur die gefesten Bedingungen erfüllen, das Saframent mit einer inneren Berfassung umpfangen, zurch welche der zu ertheilenden Gnade fein Hinderniß gelegt wird." — In biesem Sinn wird ber Ausbruch während der ganzen Zeit der Schasstift sicher nicht gebraucht, son Vereguerst, wie unten gezeigt werden wird, son einigen römlichen Theologen der Rechtermationszeit, wie von den damaligen Theologen der Parifer Universtität, von Wenfing u. AU.

ź

168) Deus approbat diaboli opera, quae operatur, non quibus operatur; opera operata, ut dici solet, non opera operantia, quae omnia mala sunt, quia nulla ex caritate, sicut approbavit deus passionem Christi illatam a Judaeis et quod fuit opus Judaeorum operatum, non approbavit opera Judaeorum operantia et actiones, quibus operati sunt illam passionem. Pro actione enim diaboli offenditur deus, sed non pro acto, nec vult deus, ut diabolus faciat eo modo, quo facit, quod praecipit ei facere dominus. wird, der sie an sich erfährt. So ist ihm die Handlung dessen, welcher die Taufe vollzicht (bas Werk des Taufenden), ein opus operans, die Tause dagegen, sofern sie jemand empfängt (das Werk des Getausten), ein opus operatum <sup>169</sup>).

Der erste Rirchenlehrer, ber sich biefer Ausbrücke bebient, um mit ihnen die verschiedene Art der Wirksamkeit der alt= und neutestamentlichen Sakramente zu charakterisiren, Wilhelm von Auxerre, bezeichnet mit opus operans die Handlung nach ihrer subjectiven Seite, mit opus operatum ben objectiven Gehalt, bie Materie ber handlung, das, womit biefe vollzogen wird und woburch fie einen objectiven Werth erhält. So ift ihm bei ten alttestamentlichen Opfern die Opferhandlung (ipsa actio, oblatio vituli vel agni) bas opus operans, bagegen bas Opfer felbit, b. b. bas geopferte Thier (ipsa caro vituli vel agni sc. ipsum oblatum) bas opus operatum. Dem entsprechend ist ihm bei ben neutestamentlichen Sakramenten die handlung, durch welche diese vollzogen ober em pfangen werden, das opus operans, dagegen ber am Rreuze geopferte Leib Chrifti, welcher ben neutestamentlichen Sakramenten ihre rechtfertigende Kraft gibt, das opus operatum 170). In demfelben Sinne bedient sich dieser Terminologie auch Alexander von Hales 171).

Etwas anders stellt sich der Gegensatz, der durch beide Ausbrück bezeichnet wird, bei Thomas Aquin<sup>172</sup>) und Durandus<sup>175</sup>), sofern diese mit opus operatum die durch menschliches handeln zu Stande gekommene Sache, mit opus operans dagegen das handeln selbst

<sup>169)</sup> Ibid. P. V. c. 6: Ablutio exterior est opus alicujus aut baptizantis aut baptizati. — Baptizatio dicitur actio illius, qua baptizat, quae est aliud opus, quam baptismus, quia est opus operans, sed baptismus est opus operatum, ut ita liceat loqui. — Nemo meretur nisi actione, qua agit aliquid ex caritate, quae est opus operans. — Baptismus est proprietas abluti, id est passio. — Baptismus est opus baptizati.

<sup>170)</sup> Lib. IV. art. 1. fol. 2: Distinguendum est duplex opus, videlicet opus operans et opus operatum. Opus operans est ipsa actio sc. ipsa oblatio vituli vel agni. Opus operatum est ipsa caro vituli vel agni sc. ipsum oblatum, — in nova lege — ipsa caro Christi.

<sup>171)</sup> Summ. theol. P. IV. qu. 3. memb. 4. art. 1: Non quaeritur de opere operante, sed de ipso operato, ut de agno paschali vel de ipso sacrificio sive holocausto et de aqua expiationis. — Opus operatum dicitur operatio relata ad rem oblatam sive immolatam ut in sacrificiis et in alijs.

<sup>172)</sup> Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 5: In sacramento est duo considerare sc. ipsum sacramentum et usum sacramenti. Ipsum sacramentum dicitur a quibusdam opus operatum, usus autem sacramenti est ipsa operatio, quae a quibusdam opus operans dicitur.

<sup>173)</sup> Lib. IV. dist. 1. qu. 5. §. 5: Est duo considerare sc. ipsum sacramentum, quod vocatur communiter opus operatum, et usum sacramenti tam ex parte conferentis, quam ex parte suscipientis, qui vocatur operans.
174) Summ. theol. P. III. tit. 14. c. 11. §. 3: Sic dicitur conferre gratiam ex

sowohl bessen, ber die Sache zu Stande bringt, als dessen, ber von der Sache Gebrauch macht, bezeichnen. Das Sakrament selbst ist ihnen also das opus operatum, dagegen die Thätigkeit dessen, der das Sakrament verwaltet oder empfängt, das opus operans.

Antoninus von Florenz († 1459) ferner unterscheidet an ben einzelnen menschlichen Handlungen etwas Doppeltes: das, was sie an sich sind, nach ihrem objectiven Werthe, und das, was sie an sittlichem Werthe durch die Gesinnung des Handelnden gewinnen. Jenes nennt er das opus operatum, dieses das opus operans, und sagt bemgemäß, daß alle von Gott gebotenen und daher an sich guten Handlungen, mithin auch alle Saframente (die alttestamentlichen eingeschlichsen, ex opere operato, dagegen die sittlich indifferenten Handlungen nur ex opere operato ben Menschen rechtfertigen 174).

Dagegen wurde es in der späteren Zeit der Scholastist gewöhnlich, unter opus operatum die äußere Handlung als solche, unter opus operans aber die Gesinnung zu verstehen, mit der die Handlung vollbracht werde, auf das Sakrament angewendet also: unter opus operatum den äußeren Sakramentsvollzug, d. h. alle die einzelnen Handlungen und Cerimonien, welche für nothwendig gehalten wurden, um das Sakrament zu Stande zu bringen, unter opus operans aber das innere Verhalten des Empfängers dem Satrament gegenüber. So, wie es scheint, schon Albert der Große <sup>175</sup>), sodann jedenfalls Bonaventura <sup>176</sup>), Stotus<sup>177</sup>), Antoninus von Florenz <sup>178</sup>), Gabriel Biel<sup>179</sup>), unter den späteren

177) Lib. IV. dist. 1. qu. 6: Sacramentum ex virtute operis operati confert gratiam, ita quod non requiritur ibi bonus motus interior, qui mereatur gratiam.

opere operato id quod de se est bonum moraliter sine hoc, quod accipiat bonitatem ex operante: sicut diceretur dare elemosynam et quodcunque de genere bonorum conferre gratiam ex opere operato, in quantum de se natum est conferre gratiam vel disponere ad gratiam, et sic contrario, diceretur id, quod de genere malorum, auferre gratiam ex opere operato. Et quae sunt indifferentia de se, dicerentur ex opere operante conferre vel auferre gratiam secundum intentionem facientis.

<sup>175)</sup> Sentt lib. IV. dist. 1. art. 2: ex parte operais operati, quod facit ecclesia. 176) Sentt lib. IV. dist. 1. P. I. art. 1. qu. 5: Opus operans est fides, sed operatum exterius est sacramentum.

<sup>178)</sup> Summ. theol. P. III. tit. 14. c. 11. §. 3: Sufficiens per se sine opere operante ex parte gratiam suscipientis; et sic omne sacramentum — conferebat gratiam ex opere operato — quia ex hoc, quod exhibebatur — — sine aliquo alio deus infundebat gratiam.

<sup>179)</sup> Lib. IV. dist. 1. qu. 3. art. 1. not. 2: Intelliguntur sacramenta conferre gratiam ex opere operato: quod ex ipso, quod opus illud, puta signum aut sacramentum, exhibetur — gratia confertur; — ex opere operante, quando ultra hoc requiritur bonus motus seu devotio interior suscipientis etc.

römischen Theologen namentlich Melchior Canus 180) und Bellar= min 181).

Endlich mehrere Theologen ber Reformationszeit verftanden unter opus operatum das Wert Christi, und zwar entweder die für uns geschehene Genugthuung, das Verdienst Christi, fraft dessen die Saframente rechtfertigen <sup>182</sup>), oder das, was Christus fortwährend thut, um durch die Saframente Gnade mitzutheilen, im Gegensatz zu dem, was der Empfänger dabei zu thun im Stande ist, welches letztere man als opus operans bezeichnete <sup>183</sup>).

Man erkennt hieraus, wie, wenn auch im Allgemeinen nicht zweifelhaft sein kann, was die Kirchenlehrer damit sagen wollten, wenn sie lehrten, daß die neutestamentlichen Sakramente nicht bloß ex opers operante, sondern auch ex opere operato heiligen, doch die nähere Beziehung und Deutung dieser Ausdrücke dis zum Concil von Trient teinesweges seststand, sondern daß darüber die verschiedensten Ansichten bestanden, Uebereinstimmung eigentlich nur darüber Statt fand, daß das Bort operatum passivisch zu nehmen sei. Das Concil von Trient selbst nun hat es nicht für gut gefunden, diese Undestimmtheit auszuheben, indem es ohne irgend eine Erläuterung des Ausdruckes zu geben, einfach nur die Lehre selbst bestätigt, daß die neutestamentlichen Sakramente ex opere operato Gnade wirken <sup>184</sup>).

β. Eine andere Rlaffe von Rirchenlehrern, aber ficher nur eine fehr kleine Minderzahl, trug das gerade Gegentheil der eben vor-

181) De sacram. II, 1: Id quod active et proxime atque instrumentaliter efficit gratiam justificationis, est sola actio illa, externa, quae sacramentum dicitur, et haec vocatur opus operatum, accipiendo passive operatum, ita ut idem sit sacramentum conferre gratiam ex opere operato, quod conferre gratiam ex vi ipsius actionis sacramentalis a deo ad hoc institutae, non ex merito agentis vel suscipientis. -- I, 6: sacram. gratiam conferre ex opere operantis est gratiam conferre ex dignitate et merito operis. 182) Facultatis Theol. Paris. instructio in art. Melanchth. a. 1535. in

182) Facultatis Theol. Paris. instructio in art. Melanchth. a. 1535. in Gerdesii historia reform. Tom. IV. Monum. p. 81: Missa non solum ex devotione valet celebrantis, sed praecipue ex virtute et merito Christi, quod ibi applicatur ex ejus ordinatione et a plerisque opus operatum solet appellari.

183) Mensing, Antapologie Th. II. (a. 1533-35.) p. 109 f.: "Run erfenne 183) Mensing, Antapologie Th. II. (a. 1533-35.) p. 109 f.: "Run erfenne wer da fann, ob nicht in meiner Taufe Chriftus Berf mehr und bester sei, denn meins. Bann ich glaube, daß ist mein Berf, doch unter Christo. Benn mich Christus tauft, ist sein Berf. Mein Glaube in meiner Tause ist opus operans, die Tause an ihr selbst und ohne meinen Glauben angeschen ist opus operatum, da Christus ohne mich wirfet, der Effect ist die Rechtfertigung ober Bergebung der Eunde. Wer nun will, ertenne, ob ich mit meinem Glauben da mehr thue zu

400

<sup>180)</sup> Loci theol. lib. XII. c. 12: ex opere operato i. e. ex vi rei factae. – Si semel nos Christi sacramenta conficimus eaque aliis admovemus, ex vi rerum effectarum et aliorum culpas poenasque resolvimus et gratiam Christi impartimur, non nostram.

getragenen Lehre vor: bag nämlich die Sakramente für sich allein, abgesehen von ber inneren Rene bes Empfängers über bie Sünden und vom Glauben gar teine Gnade zu vermitteln im Stande scien, sondern baß alle Gnade alleinige Folge der bußfertigen Gesinnung und des Glaubens sei. Die Sakramente haben nur die Bestimmung, theils öffentlich zu veclariren, was der Mensch durch Reue und Glauben unabhängig vom Saframent bereits erhalten, ihn gewiß zu machen, daß er ein Begnadigter und Gerechtfertigter fei 186), theils bie innere Reuc und ben Glauben burch die änkere Handlung anzuregen und zu fräftigen ibe), damit dieser start genug sei, um die von Gott verheißene Gnade bem Menschen zuzueignen. Die Rirchenlehrer Diefer Rlasse verwarfen also entweder ausdrücklich oder doch thatsächlich die Lebre, daß die Sakramente ex opere operato die Gnade mittheilen. Bir murben fie aber gewiß burchaus falfc beurtheilen, wenn wir ihnen beschalb tie Lehre zuschrieben, daß die neutestamentlichen Sakramente ex opere operante rechtfertigen, ba fie die innere Buße und ben Glauben nicht als Wert bes Menschen, sondern als Wert Gottes ansahen 187), und barum auch nicht annahmen, daß Reue und Glaube dem Menschen als Berdienft angerechnet; und auf Grund eigenen Berdienstes ihm die Bnade zugewendet werde, ober bag ber Glaube felbstiftanbig bie Gnade bervorrufen könne, sondern daß Gott allein in den Sakramenten durch Reue und Glauben, und zwar jedes Mal nach bem Maße dieser die fatramentliche Gnade wirke. Als Bertreter Diefer Anficht find zu nennen 2. 28. Robert Pulleyn 185), Wilhelm von Aurerre 188), 30=

mento pandat.

186) Petr. Pictav. Sentt. libri quinque P.V. c. 6: Fides augetur per baptismum, nam fides in aquis nutritur.

187) Albert. M. dist. 17. art. 48: Per interiorem gratiam disponitur homo ad suscipiendum baptismum, ue fictus inveniatur.

188) Summa, lib. IV. tr. 3. c. 2: Baptismus per fidem mundat, sed non per solam fidem, sed quod baptismus fit in similitudine mortis Christi. — Baptismus

meiner Rechtscrtigung oder Christus, der mir den Glauben gibt fammt der Bergebung der Sünde. Darum wenn die Theologi sagen, die sacramenta Christi scien gnadenreich oder geben Gnade ex opere operato, reden sie das Christo, dem obersten Saframentsaustheiler zu Chren."

<sup>184)</sup> Sess. VII. de sacram. in gen. can. VIII.

<sup>185)</sup> Robert. Pull. sentt. libri octo P. V. c. 13: Homini peccata remittit fides, ne damnetur, baptismus, ne puniatur. Quod fides facit, baptismus ostendit; fides peccata delet, baptismus deleta docet, unde sacramentum dicitur. — P. VI. c. 61: Absolutio, quae peracta confessione super pownitentem a sacerdote fit, sacramentum est, quoniam sacrae rei siguum est Et cujus sacrae rei est signum, nisi remissionis et absolutionis? Nimirum confitentibus a sacerdote facta a peccatis absolutio remissionem peccatorum, quam antea peperit cordis contritio, designat. A peccatis ergo presbyter solvit, non utique, quod peccata dimittat, sed quod dimissa sacra-

bann Beffel 189). Biele Antere stimmten ihr wenigstens hinsichtlich bes Saframentes ber Bufc ju, 3. B. Petrus Lombarbus 190), Petrus von Poitiers 191), Alanus ab Infulis 192), Inno= cenz III. 193), Alexander von Hales 194), Bonaventura 195), Rahmundus von Bennaforte 196), Heinrich von Gent 197), fofern fie also Alle lehrten, daß im Fall des Borhandenscins mahrer contritio die Sündenvergebung (d. h. die Vergebung ter Sündenschuld und ber ewigen Strafe) nicht erst bei der Absolution, sondern schon vorber, nämlich gleichzeitig mit bem Eintreten ber contrition, und zwar burch Gott unmittelbar erfolge, während die Absolution bes. Briefters nur Declaration dessen sei, was bereits eingetreten, mit Hinzufügung des Erlasses der zeitlichen Sündenstrafen. Nach Bilhelm von Aurerre ist zwar auch die Beichte nicht überflüssig, aber sie wirkt nicht als folche, fondern nur, fofern ber Beichtende nicht felten erft burch fie bie Bröße feiner Sünden erkennt, mit Scham erfüllt und fo fein hartes Sera erweicht wird 198).

y. Eine britte Rlaffe von Rirchenlehrern endlich nahm an, bag bas Saframent auf der einen und Reue und Glauben auf ber anderen Seite zusammenwirten müßfen, um die fattementliche Gnade in bem Empfänger hervorzurufen, bag alfo bie fatra-

ergo per fidem delet culpam, et per mortem Christi, ad cujus similitudinem fit, delet omnem poenam.

189) De commun. Sanctor. (ed. Groning. 1614.) p. 818: Semper sacramenta fidei sunt instrumenta tanto semper efficacia, quanto est fides negotiosa. - p. 817: Effectus sacramentorum sunt secundum dispositionem suscipientis et secundum requisitam illi intentioni dispositionem. -- Dispositio vero requisita huic sacramento, ut efficax fiat, est fames et sitis hujus vivifici cibi et potus. Unde quanto minus cum esurit et sitit, pro tanto minorem etiam effectum consequitur.

191) Sentt. P. III. c. 16. 190) Dist. 17. B. 22. C.

192) De arte seu articulis catholicae fidei lib. IV. init. 193) In II psalm. poenitent. Opp. ed. Colon. 1552. fol. 116. 194) Summ. P. IV. Qu. 21. memb. 1: Si loquamur de potestate illa, prout operatur in actu absolvendi, sic non potest in culpam, pro eo quod digne accedens ad absolutionem accedit contritus et spiritualiter suscitatur, et ita est ei culpa jam remissa. - Cf. qu. 14. membr. 2. art. 1. §. 3: Duplex est poenitentia; quaedam, quae solummodo consistit in contritione; quaedam, quae consistit in contritione, confessione, satisfactione; utraque est sacramentum. Sed primo modo sumpta non est sacramentum ecclesiae, sed secundo modo. Sacramentum poeni-tentiae est signum et causa et quantum ad deletionem culpae et quantum ad deletionem poenac. Contritio enim est signum et causa remissionis peccati et quantum ad culpam et quantum ad poenam (poenam dico infinitam quoad infinitatem illius commutandam in finitam). Confessio vero cum subjectione arbitrio sacerdotis est signum remissionis peccati quantum ad culpam, et signum et causa remissionis quantum ad poenam aliquam. 195) Sentt. lib. IV. dist. 18. P. I. art. 2. qu. 2.

a a a square

196) Summ. lib. III. §. 12.

197) Quodlibet. I. qu. 29. Tom. I. p. 35.

14

mentliche Gnade bas gemeinfame Produkt tiefer beiden Faktoren fei, ber an ben äußeren Sakraments=Bollzug gefnubften göttlichen Thätigfeit, und ber Thätigfeit bes in Reue und Glauben fich bem Saframent untermerfenden Menichen. Bu biefer Klaffe geborte z. B. Betrus von Boitiers, fofern derfelbe ichrte, daß durch das Opus operatum ber Taufe nur ein gemiffer habitus, ber Reim bes Glaubens, ber Hoffnung und der Liebe mitgetheilt werde, daß es aber des Gebrauches bes freien Billens feitens bes Empfängers bedürfe, um biefen Reim aur Entwidelung au führen 199). Nehnlich betrachtete auch Alerander von Hales bie faframentliche Gnade als Produkt beffen, mas tem Menschen burch bas Saframent zu Theil wird, und feines eigenen perfönlichen Berdicustes 200). nicht minder gehören bierber Albert ber Große 201), Thomas Aquin 202), Petrus be Palube 208), und viele Andere, welche lehrten, daß ras Saframent unmittelbar ex opere operato nicht die Gnate selbst, sondern nur die dispositio ad gratiam mittheile, und bak vs ber eigenen Glaubensthätigkeit bes Empfängers bebürfe, um der Gnade sclbst, für welche er durch das Sakrament bisvonirt worden, theilhaftig zu werden. Daber fprechen benn Albert ber Große 204) und Thomas Aquin 205) in einer Reibe von Stellen

199) Sentt. libr. quinque P. V. c. 6. cf. P. III. c. 1.

200) Summ. P. IV. qu. 8. membr. 8. art. 3. §. 2: Cum dicitur, quod gratia fidei per baptismum in immensum erescit, hoc est, quia gratia fidei, quae prius infuit adulto, adveniente baptismo alium habet effectum merito Christi, quem non habebat prius. Si vero ipsa gratia augeatur in se, id est fiat major, hoc accidit secundum quod homo per gratiam meretur augmentum gratiae, quae est in ipso.

201) Sentt. lib. IV. dist. 1. art. 5.

202) Sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 1. art. 1.

203) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. concl. 1.

204) Sentt. lib. IV. dist. 1 art. 1: In sacramento non est visibile elementum tantum, sed sanctificatio conjuncta, cujus virtus per fidem pertingit in animam, et ideo alterat et sanat eam. — dist. 17. art. 10: Passio Christi non causat gratiam in nobis, nisi continuata nobis, continuatur autem per fidem et devotion em. — Auch gehört hierher, menn Albert ven ben Saframenten ber Buße und Che fagt, baß fic non trahunt vim ab opere operato tantum, sed etiam ab opere operante (dist. 26. art. 14.).

205) Sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 5: Etiam sacramenta novae legis a fide et significatione causandi efficaciam habent. — art. 4: Fides dat efficaciam sacramentis, quantum causac principali ea quodammodo continuat. — qu 2. art. 6: Fidei efficacia non est diminuta, cum omnia sacramenta ex fide efficaciam habeant; sed est aliquid adjunctum, quod necesse est observari. — dist. 4. qu. 3. art. 3: In sacramentis praecipue fides operatur, per quam sacramenta quodammodo continuantur suae causae principaliter agenti et etiam ipsi recipienti.

26\*

<sup>198)</sup> Summ. lib. IV. tr. 6. c. 3. qu. 1. fol. 28: Confessio utilis est ad infusionem gratiae. Aliquando qui siccus vadit ad confessionem, humidus recedit, quia saepe in ipsa confessione maxime dolet confitens de peccatis et infunditur ei gratia. — Confessio dicitur purgativa et sacramentum, quia introducit motum erubescentiae poenalem et purgativum.

auch ausbrücklich aus, daß ber Glaube als eine ber Urfachen ber fatramentlichen Gnade zu betrachten sei. Endlich haben wir hierber auch eine Reibe römischer Theologen des Reformations = Zeitalters ju rechnen 206). Was bas Saframent ber Buße betrifft, fo lehrten bie Kirchenlehrer dieser Klasse, daß zwar schon vor der Absolution in Folge einer wahren Reue (contritio) die Schuld und ewige Strafe ber Sünde getilgt werde, boch nicht fraft ber Reue allein, fondern zugleich fraft ber übrigen Theile bes Buffatramentes, welche, folle jene fräftig fein, in voto in ibr enthalten fein müffen, alfo burch bas Bufammenwirten ber fubjectiven Thätigkeit des Sakraments-Empfängers und ber dem Saframent als solchem eigenthümlichen, d. h. dem Priejter von Christo übergebenen Löse=Gewalt. In diesem Sinne fprach fich z. B. Richard von St. Bictor 207), Cafarius von Heisterbach 208), Albert der Große 209), Thomas Aquin 210), Wilhelm Occam<sup>211</sup>), Gabriel Biel<sup>212</sup>) aus.

d) So fehr, wie wir gezeigt zu haben glauben, alle Kirchenlehrer biefes Zeitraumes barin mit einander übereinstimmten, daß zum Em-

206) Bertholb, teutsche Theologie (a. 1528.) 60, 6: Die Saframent sein Staffel geistlicher Stieg, daran Gott herab, und ber Mensch hinauf steigt und da felbst zusammenkommen. 54, 10: Bas in unserem Thun und Bermögen abgebt. felbst zusammenkommen. 54, 10: Bas in unferem Ahun und Bermögen abgeht, daffelbe wird in Saframenten erstattet in Kraft des Verdienstes Christi. --Wimpina, anacephal. (a. 1528.) I, 6, 52: Habent totam efficaciam suam sacramenta ex tribus: ex deo videl uti causa praecipua, ex passione Christi uti meritoria, ex fide ut uniente sacramenti susceptorem cum virtute sacramentorum et cum Christo. — Jo. Fisher, assertion. Luther. confut. (a. 1523.) p. 74: Voluit immensa Christi benignitas, ut quum nemo per solam fidem de sua justificatione poterit certus esse, jam per sacramenta suppleretur, quicquid fidei sufficientiae defuerit. — p. 75: Quoties cum pusilla fide sacramentum ad justificationis gratiam concurrit, non soli fidei (quae certe causa remotior est) tribuendus est effectus, sed sacramento potius utpote causae magis peculiari. — p. 77: Si non absque fide sacramentum justificat, non ideo sola fides justificat, sed fides cum sacramento. - p. 81: Concedimus, fidem et promissionem suum habere vigorem; negamus tamen, has solas its vigere, ut sacramentis nihil efficiatur. - Henrici VIII. assert. septem sacrament. (a. 1521.) p. 36: Fidei ego nihil derogo, sed ut solam fidem sine sacramento non puto sufficere in eo, qui sacramenti compos esse potest, ita neque sacramentum sufficere sinefide, sed utrumque oportere concurrere etutriusque robur cooperari.

207) De potestate ligandi et solvendi c. 8: Vinculum damnationis dominus solvit conditionaliter, minister vero domini simpliciter et, ut sic dicam, integraliter. Poenitentem namque à debito damnationis deus absolvit sub tali conditione, ut eum oporteat, prout potest, sacerdotis absolutionem quaerere et ad ejus arbitrium debito more satisfacere.

208) Dialog. miraculorum dist. 3. c. 1: Non nisi per contritionem peccatori culpa dimittitur, et hoc sub quadam conditione, scilicet ut confessio subsequatur.

209) Sentt. lib. IV. dist. 17. art. 53: In contritione partes etiam aliae poeni tentiae per hoc, quod sunt in proposito contriti, operantur, et dant virtutem con•

pfang der faframentlichen Gnade eine gewisse Disposition auf Seiten bes Empfängers erforderlich sei, so verschieden urtheilte man doch wieder über die erforderliche Disposition selbst, d. h. barüber, welches benn die Gemüthsverfassung sei, welche den Empfänger fähig mache, die sakramentliche Gnade in sich aufzunehmen, und wodurch wiederum seitens des Empfängers das Einfließen der Gnade verhindert werden könne.

Zwar scheint es, wenn wir nur beim Allgemeinen stehen bleiben, als ob hierüber gar kein Zwiespalt bestände. Fragt man nämlich, welche Disposition auf Seiten des Empfängers von den Kirchenlehrern für nothwendig gehalten werde, damit dieser der satramentlichen Gnade theilhaftig werde, so ist die einstimmige Antwort: die erforderliche Disposition bestehe in nichts Anderem als in der Abwesenheit eines Impedimentum oder eines Obex im Innern des Empfängers<sup>213</sup>). Der Empfänger sei von berseite bei Gnade disponirt und diese sins ohne Weiteres zu, wenn verselbe tein Impedimentum oder keinen Obex ihr entgegenstelle. Doch ist hiermit nur wenig gewonnen, da es sich ja eben darum handelt, was unter dem Impedimentum oder bem Obex,

211) Sentt. lib. IV. qu. 9.

•••

212) Sentt lib. IV. dist. 17. qu. 15. art. 1: Causat effectum sive culpae deletionem in voto, quod includitur in contritione, et sic quodammodo operatur in contritione, antequam exhibetur in opere, eo modo, quo sacramenta habent causalitutem respectu sui effectus; quod statuit deus, quod, cum quis conteritur habens votum seu propositum suscipiendi sacramentum, assistere vult sic contrito ad deletionem peccati, quod non faceret, si votum recipiendi sacramentum non esset.

213) Albert. M. sentt. lib. IV. dist. 4. art. 4. — Thom. sentt. lib. IV. dist. 1. qu. 1. art. 4. — Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 1. qu. 4. sch. 5. — dist. 14. qu. 4. — Durand. lib. IV. dist. 1. qu. 4. — Antonini Opp. T. III. p. 688. — Biel dist. 1. qu. 3. art. 1. not. 2. dist. 13. qu. 2. art. 1. not. 2. dist. 23. qu. 2. art. 2. p. 35. — Der Ausbruck obicem ponere in bicfem Jufammenhange icheint zuerft won Auguftinus gebraucht werden zu fein. Bergl. Epist. 98, 9: Parvulus, qui, etiamsi fidem nondum habeat in cogitatione, non ei tamen obicem contrariae cogitationis opponit, unde sacramentum ejus salubriter participat.

tritioni, sicut dicit Augustinus, quod fides redemptoris etiam valuit, antequam esset redemptor, quia licet non fuerit per naturam assumptam, fuit tamen in fide credentium. Cum igitur confessio sit in voto vere contritorum, operatur in voto ad peccati dimissionem.

<sup>210)</sup> Summ. T. III. qu. 86. art. 6: Sicut remissio culpae fit in baptismo non solum virtute formae, sed etiam virtute materiae, seil. aquae, principalius tanen virtute formae, ex qua et ipsa aqua virtutem recipit, ita etiam remissio culpae est effectus poenitentiae, principalius quidem ex virtute clavium, quas habent ministri, ex quorum parte accipitur id, quod est formale in hoc sacramento, secundario autem ex vi actuum poenitentis pertinentium ad virtutem poenitentiae; tamen prout hi actus aliqualiter ordinantur ad claves ecclesiae. — De veritate qu. 28. art. 8: Contritio, si secundum se consideretur, non se habet ad gratiam, nisi per modum disponentis, sed, si consideretur, in quantum habet virtutem clavium in voto, sie sacramentaliter operatur in virtute sacramenti poenitentiae.

beffen Abwesenheit die erforderliche Disposition ausmachen foll, verstanden worden sei. Nicht viel mehr Licht wird über den in Rede ftehenden Gegenstand baburch verbreitet, daß dieselben Rirchenlehrer einftimmig als Bedingung des Empfanges der fakramentlichen Gnade bezeichnen: ber Empfänger dürfe nicht nicht, b. b. eum fiotions ober als fictus bie Sakramente empfangen 214). Denn bierdurch wird in der That nur der allgemeine Gedanke ausgesprochen: bag der Empfänger nicht unvorbereitet au bas Saframent berantreten bürfe. Fictus würde er nämlich sein, wenn er einen falschen Schein erweckte, wenn er mit einer von der, welche er äußerlich zu erkennen gibt, abweichenden Gemäthsverfassung das Sakrament empfinge. Nun erklärt aber jeder, ber an das Sakrament berantritt, in ber Absicht, es zu empfangen, baburch factisch, daß er sich in der erforderlichen Gemuthsverfassung befinde, da er ja, wäre er unvorbereitet, thöricht handeln mürde, das Sakrament, das ihm in diesem Falle nur zum Berderben gereichen könnte, zu verlangen. Ift er nun bessen ungeachtet unvorbereitet, fo macht er sich eben dadurch der fictio schuldig 215). Auch hiermit bleibt also die Frage, auf deren Beantwortung cs eigentlich antommt, immer noch unbeantwortet, die Frage, welche Gemuthsverfassung benn tie rechte sei, und welche als Obex ober Impedimentum ber Gnade angesehen werden müsse, beren Vorhandensein ten Empfänger bes Satramentes zu einem fictus mache. Forschen wir nun banach, wie bie Scholastifer über die erforderliche Gemüthsverfassung felbst urtbeilen, fo finden wir, daß sie barin nicht unbedeutend von einander abweichen. Und zwar scheinen brei hauptansichten von einander unterschieden werben zu müffen.

<sup>214)</sup> Thom. dist. 6. qu. 1. art. 3: Fictus rem sacramenti cum sacramento percepto non percipit. — Durand. dist. 1. qu. 4. §. 5: Fictus respectu praeparationis non recipit sacramenti effectum, qui est gratia, cum ad eam non sit dispositus. — Biel dist. 4. qu. 2. art. 1. not. 3. — dist. 13. qu. 2. art. 1. not. 2. 215) Durand. lib. IV. dist. 1. qu. 4. §. 4: Fictus dicitur aliquis, cum unum

<sup>215)</sup> Durand. lib. IV. dist. 1. qu. 4. §. 4: Fictus dicitur aliquis, cum unum practendit interius et aliud ostendit exterius. — Est aliquis fictus respectu praeparationis ad sacramentum, quia, cum velit suscipere sacramentum, ipso facto ostendit se dispositum et paratum, et tamen non est. — Thom. Aquin. lib. IV. dist. 4. qu. 3. art. 2: Fictio proprie est, cum aliquis aliquid ostendit dicto vel facto, quod non est in rei veritate. — Quicunque ad baptismum accedit, ostendit se veleri vitae abrenunciare et novam inchoare, unde si voluntas ejus adhuc in vetustate vitae remaneat, aliud ostendit, quam sit in rei veritate, et ideo est fictio.

<sup>216)</sup> Außer riefer allgemeinen erferbert jebes einzelne Saframent nech eine befondere, specielle Disposition auf Sciten des Empfängers, wenn diefer es mit Mußen empfangen sell. Bergl. hierüber 3. B. Biel dist 23. qu. 2. art. 3. dub. 2: Concedi potest, quod ad gratiae sacramentalis consecutionem sufficit in omnibus sacramentis: non ponere obieem. Sed ad dignam et inculpatam sacramenti hujus vel illius sumptionem alia et alia requiruntur vel sufficiunt. De adulto baptizando et peccatore absolvendo quid requiratur, dictum suit. Ad eucharistiae dignam perceptionem requiritur judicium duplex praevium discretionis, se

or. Nach der einen Anficht besteht die erforderliche Disposition. foweit sie nämlich für ben Empfang aller Sakramente in gleicher Beise nothwendig ift 216), in einer positiv frommen, Gott wohlge fälligen Gesinnung (bonns motus interior). Ausgegangen wird von der Ansicht, daß die göttliche Gnare nur dann in Empfang ge= nommen werden könne, wenn die Gesinnung des Menschen mit diefer harmonire, der Mensch ihr gleichsam entgegentomme durch eine auf das Göttliche hingerichtete Gemüthsverfassung 217), und zwar nicht nur durch inniges Berlangen und Sehnsucht nach ber göttlichen Gnade, fondern auch burch aufrichtige Reue über bie begangenen Sünden (contritio) und Glauben, namentlich Glauben an die Birtfamfeit des Satramentes, fowie auch burch Berbienfte, bie ber Menfch fich burch fein inneres und äußeres Berhalten erworben. 3war wird nicht eine icon vollendete gute Gemütheverfassung, nicht icon vollendeter Glaube verlaugt, benn das Saframent hat ja zum Theil den Zweck, biesen erft hervorzurufen, wohl aber der Aufang einer folchen positiv guten Gemutheverfaffung und ber aufrichtige Bunfch, ben wahren und vollen Glauben zu erlangen. Nach dieser Ansicht besteht also ber Obex, welcher ben Empfang ber faframentlichen Gnade zu bindern im Stande ift, nicht bloß in dem Borhandensein einer positiv irreligiösen und unfittlichen Gesinnung, sondern auch ichon bas Richtvorbandenfein einer positiv guten Gesinnung, wie fie eben beschrieben worden, wird als für die fakramentliche Gnade unempfänglich machend und bas Einfließen berselben in die Seele bes Menschen verbindernd angesehen. Für dieje Anficht erklärten fich unter Anderen Petrus Lombardus \*18),

218) Dist. 4. A: Adulti, qui cum fide baptizantur, sacramentum et rem suscipiunt. — B: Qui vero sine fide vel ficte accedunt, sacramentum, non rem

quo discernat cibum illum animae plena fide a cibo corporis, quo discernat se ipsum, si sit in peccato, si ab ecclesia prohibitns, si jejunus, si denique a peccatis absolutus etc. Ad aliorum saoramentorum perceptionem forte sufficit contritio sine confessione sacramentali, nisi consuctudo aliud habeat, quae est lex non scripta. Requiritur denique, quod quis non sit prohibitus ab alicujus sacramenti perceptione. Sie bigami ab ordine sacro et clerici a matrimonio, sani ab unctione extrema prohibiti sunt etc. — Cum ergo Paludanus dioit, quod quis potest esse fictus respectu unius et non respectu alterius, intelligitur de dispositione ex parte suscipientis sacramentum, quae respectu diversorum sacramentorum est alia et alia.

<sup>217)</sup> Jo. Eck, apologia contr. Carlstadii conclusiones 6. Söfcher, vollftänbige Reform-Acte u. f. wo. II, 168: Deus nunquam deest facienti quod in sc est. — Biel dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 2: Non inducitur forma in subjectum indispositum et habens contrarium formae inducendae. Ergo necesse est disponere subjectum ad gratiam, per quam expellitur peecatum. Et quamvis hoe fleri posset a deo size nobis, requirit tamen etiam aliquid a nobis secundum illud Augustini: Qui creavit te, non justificabit te sine te. Illud autem, quod a nobis requirit deus, cst aliquis motus voluntatis respectu peccati prohibentis gratiae infusionem per diplicentiam mortalium peccatorum, est etiam aliquis motus respectu dei, qui est conversio per amorem in deum.

## 3wölfter Abschnitt.

Alexander von Hales 219), Thomas Aquin 220), Johann Beffel 221), Bilhelm Occam 222), Gabriel Biel 223, und befonters eine Reibe römischer Theologen Des Reformationszeitalters, z. B. Wimpina 224), Fisher 225), Rouard Tapper 226), Heinrich VIII. von England 227), von den fpäteren Theologen auch 3. B. Bellarmin 228).

Da nun eine wirklich gute Gefinnung nach ber berrschenden Lebre auch schon an sich Gnade verdient und nicht gebacht werden tann, ohne daß der ihr gebührende Lohn ihr von Gott wirkich zu Theil werde, fo lehrten bie genannten Theologen, daß die nentestamentlichen Satramente, falls sie in der rechten Weise (cum bono motu, ohne bessen Borhandensein eine Mittheilung von Gnade überhaupt nicht erfolgen

suscipiunt. — His aliisque testimoniis ostenditur, adultis sine fide et poenitentis vera in baptismo non conferri gratiam remissionis, quia nec parvulis sine fide aliena, qui propriam habere nequeun<sup>t</sup>, datur in baptismo remissio. Si quis ergo ficte accedit, non habens veram cordis contritionem, sacramentum sine re accipit.

219) Summ. P. IV. qu. 8. membr. 8. art. 3. §. 3. 220) Sentt. lib. IV. dist. 4. qu. 3. art 2: Indispositus reputatur et qui non credit et qui indevotus accedit. — Indispositus est qui contemnit. — Similiter oportet, quod disponatur aliquis adhibendo necessarium sc. fidem, quae cor purificat et quod removeat contrarium sc. peccatum per contritionem, et ideo Ambrosius dicit, quod non sunt necessaria ex hac parte, nisi fides et contritio.

In sacramentis praecipue fides operatur. - Ideo defectus fidei specislius pertinet ad fictionem, quae est in sacramentis, quam defectus aliarum virtutum. — dist. 6. qu. 1. art. 3: In adultis requiritur fides etiam personalis, quia, nisi credat, reputatur fictus, et ita non consequitur rem sacramenti. — Ad hoc, quod homo praeparet se ad gratiam in baptismo percipiendam, praeexigitur fides, sed non charitas, quia sufficit attritio praecedens, etsi non sit contritio. - Meritum Christi operatur in baptizato per fidem propriam in adultis vel per fidem ecclesiae in pueris.

221) Bergl. oben Anm, 189.

222) Sentř. lib. IV. qu. 9: Per nullum sacramentum potest remitti peccatum mortale sine omni contritione in generali vel in speciali.

223) Dist. 14. qu. 2. art. 1. not. 2: Ad justificationem impii requiritur motus liberi arbitrii ut dispositio praevia. — Motus fidei primo requiritur ad purificationem. - Peccatum non remittitur, quamdiu voluntas ejus, quod prius volebat, manet in co. Voluntatem autem recedere ab eo, quod prius volebat, est displicere ei, quod prius placebat, in qua displacentia consistit contritionis dolor. - Secundum dei ordinationem non est possibile aliquem a peccatis liberari sine actu amoris praevio. Nam sicut in omni peccato fit aversio a deo ad creaturam plus deo dilèctam, propter cujus dilectionem divinum praeceptum contemnitur, ita in conversione necesse est se avertere a creatura et peccato propter deum, per cujus amorem creatura contemnitur. - Dist. 23. qu. 2. art. 2. concl. 2: Si quaeritur: Quid est obicis remotio? non videtur esse aliud, nisi voluntatis peccantis correctio. Talis enim voluntas tamdiu dicitur manere, quousque peccator contrarium eliciat voluntati priori. Quia sicut peccatum actuale sola libera voluntate committitur, ita etiam non sine voluntate ipsum detestante remittitur. - Nec videtur obicis remotionem dicere dumtaxat actus peccati sive interioris sive exterioris cessationem, ctiam cum intentione recipiendi, quod ecclesia intendit in sacramento conferre, quia transcunte hujusmodi actu adhuc manet reatus culpae et offensa dei, et ita adhue vere dicendus est peccator, de-

408

fönne), enipfangen werden, stets eine boppelte Gnade nach fich zieben, eine ex opere operato und eine ex opere operante erfolgende 229). Die ersterc sei die eigentlich sakramentliche, b. b. die bestimmte von Gott an die neutestamentlichen Sakramente geknüpfte Gnade. Diefe werbe taber traft des Satramentes felbst gegeben, ex opere operato, b. b. ber Empfänger werbe berfelben, wenn nur feinerfeits tein hinderniß entgegengestellt werde, schon auf Grund dessen theilhaftig, daß die fatramentliche handlung gemäß ter göttlichen Einsetzung äußerlich vollzogen werde. Die andere dagegen sei eine von der eigentlich sakramentlichen verschiedene, zu tiefer aber ftets hinzutretende Gnade. Sie werde bem Empfänger nicht ex vi sacramenti, sondern ex merito zu Theil, nämlich um ber Disposition willen, welche er bem Sakrament entgegen-

224) Anacephal. I, 6, 52. Bergl. oben Anm. 206.

225) Assertionis Luther. confut. fol. 32. 74-77. vergl. oben Anm. 165. u. 206. 226) Explicat. articul. facult. saer. theol. Lovanensis Tom. I. p. 16. vergl. oben Anm. 165.

227) Assert. sept. sacram. p. 36. Bergl. oben Anm. 206. 228) De sacram. H. 1. N. 22. vergl. oben Anm. 165. 229) Robert. Pull. sentt. libb. P. V. c. 14: Recte in remissionem peccatorum baptisma sumitur, quod - - vitam ex fide natam confortat. - Regeneratio inchoata fide aqua promovetur cumulanda confirmatione. - P. IV. Justus ex fide fit, in fidei justitiaeque signum, conservationem atque incrementum suscipiens baptismum. - Petr. Lomb. dist. 1. K: Quantumcunque per fidem et charitatem ante habitam aliquis justus ad baptismum accedit, uberiorem ibi recipit gratiam. Cf. dist. 4. F. - Guil. Altiss. lib. IV. tr. 1. fol. 2: In nova lege et ipsum opus operans et ipsum opus operatum justificat. — Bonavent. Compend. theol. lib. VI, c. 8: Sacramenta novae legis justificant et quantum ad opus operatum et quantum ad opus operans. — Scot. Op. Paris. lib. IV. dist. 1. qu. 4. sch. 4: In sacramento datur duplex gratia, una virtute sacramenti, alia ratione boni motus interioris, si insit in susceptione sacramenti. Doch betrachtete Stotus, wie fpäter gezeigt werben wird, einen bonus motus nicht als nothwendige Bedingung bes Empfangs der faframentichen Gnade, daher denn nach ihm der Eaframente-Empfang für den Fall, daß fein Obex bestecht, nicht immer jene doppelte Inden nach sich sicht, fondern mitunter auch nur die eigentlich faframentliche. — Antonini Summa theol. P. III. tit. XIV. c. 11. §. 3: Sacramenta N. L. per se quidem ex opere operato, sed per accidens ex opere operante sicut causa sine qua non in adulto gratiam conferunt. - Biel dist. 4. qu. 2. art. 2. concl. 4: Confert gratiam ex opere operato, non quod non requirat praeviam dispositionem suscipientis, sed quod super gratiam dispositioni suscipientis correspondentem gradum gratiae addit praecise correspondentem sacramenti perceptioni.

nec corde pro peccato poeniteat cum voluntate suscipiendi sacramentum poenitentiae. Requiritur ergo voluntatis, quae peccavit, vera correctio, quae mereatur de congruo gratiae infusionem. - Poncre obicem est habere voluntatem, propesitum aut complacentiam peccati praesentis, praeteriti aut futuri actualiter vel virtualiter. Removere obicem est hujusmodi voluntatem ex dilectione dei naturali super omnia corrigero et oppositam elicere formaliter vel virtualiter. Et cum tripliciter aliquis dicitur esse in peccato, potest consequenter dici, quod aliquis tripliciter ponat obicem, et ex consequenti, quod obicis remotio tripliciter fiat, sc. cessando pracaise ab actu peccati, detestando peccata in genere et in specie et de eis contritionem eliciendo cum proposito es rite confitendi et absolutionem sacramentalem recipiendi tempore et loco opportunis.

bringe, oder auf Grund dessen, daß er in der rechten, würdigen Genüthstimmung sich dem Sakrament unterwerse, also ox opere operante <sup>230</sup>). Diese letztere Gnade könne an Größe verschieden sein, da sie immer dem Maße der Bürdigkeit des Empfängers entspreche <sup>231</sup>), während die erstere, die eigentlich sakramentliche Gnade, überall, wo sie überhaupt gegeben werde, quantitativ gleich sei <sup>232</sup>).

β. Nach einer andern Ansicht ist unter ber erforderlichen Dis position nicht eine positiv fromme Gesinnung zu verstehen, sendern nur die Ubwesenheit einer entschieden unfrommen. Es wird von der Ansicht ausgegangen, daß die göttliche Gnade, wenn sie in den Menschen einzichen solle, nicht sowohl nöthig habe, etwas ihr Berwandtes bereits in dem Menschen vorzussinden, an das sie sich anschliefen fönne, als vielmehr: daß nichts in dem Menschen vorhanden sei, was mit der göttlichen Gnade geradezu in Widerspruch stehe. Alles

231). Alex. Hales. Summ. P. IV. qu. 8. membr. 3. art. 3. §. 3: Secundum fidei proportionem majorem et minorem habet gratia baptismalis majorem et minorem effectum, — Albert. M. dist. 4. art. 10: Licet baptismus sit causa una, tamen non eodem modo se habent accedentes ad baptismum tanquam ad causan illam, et ideo fit differens effectus quoad meritum, sicut ettem ignis causa una est incendii, tamen inaequaliter incendit ligna viridia et arida. — S c ot. dist. 4. qu. 7. §. 5: Cum illi per motum proprium possint esse inaequaliter dispositi et in hoc sacramento confertur gratia secundum proportionem dispositionis in suscipiente.

232) Bergl. 3. B. Scot. dist. 4. qu. 7. sch.: Si attendatur acqualitas in effectu baptismi penes agens principale, sic dico, quod effectus baptismi est acqualis in omnibus, quia deus in se acqualis disposuit hoc signo baptismali semper com-

<sup>230)</sup> Wendelini Stambach Butzbachensis (Supplem. in Comment Gabr. Biel) sentt. lib. IV. dist. 23. qu. 2. art. 2. prop. 2: In unctionis extremes d cujusvis legis novae sacramenti perceptione sufficit ad consecutionem gratiae secramentalis opus operatum cum obicis remotione, nec per se requiritur beens motus, qui mercatur gratiam istam sacramentalem; attamen ut subjectum sit capax talis gratiae sacramentalis, requiritur in peccatore opus operans et tale, quod de congruo possit mereri gratiae infusionem. - Ex ille, sumi potest, quomede sacramentum dicitur conferre gratiam ex opere operato: quia posita bona dispesitione sumentis ultra eam gratiam, quae debetur de congruo suae bonae dispositioni naturali, confert ex solo Christi merito et sponsione divina alium gradum gratiae correspondentem praecise sacramentali sumptioni rite factae. Ex quo etiam colligi potest differentia sacramentorum legis novae a sacramentis legis veteris, quia novae legis sacramenta ultra priorem gratiam de congruo debiam bonae sumentis dispositioni, conferunt et causant veluti certa et efficacia signs alium gradum gratiae. — Sacramenta N. L. ultra bonam suscipientis praeparationem et obicis remotionem etiam conferunt vi sacramenti gratiam sacramentalem ex opere operato ex solo Christi merito. Et ita dignae susceptioni dupler correspondet gratia: una operanti, quae tempore vel natura gratiae praecedit infusionem, alia operi operato praecise. Sed quod praerequiritur obicis remotio, verum est propter dignam sacramenti susceptionem. Verum ad effectum sacra-menti consequendum sufficit opus operatum, priori tamen dispositione non ex-clusa, sed posita. — Probabiliter teneri potest, omne sacramentum N. L., si digne suscipitur ab adulto, duplicem eidem conferre gratiam. Vel: cuilibet adulto digne suscipienti sacramentum aliquod N. L. duplex confertur gratia, una correspondens operi operanti, alia operi operato.

Derartige wird daher, da es mit der Gnade nicht in demselben Subject zusammen bestehen tönne, als Obex oder Impedimentum, Obstaculum gratiae bezeichnet <sup>233</sup>. Nach dieser Ansicht wird demnach unter dem Obex nicht, wie nach der ersteren, das Nichtworhandenseine eines bonus motus, sondern nur die Anwessen heit eines malus motus verstanden <sup>234</sup>). Fragen wir weiter, was man sich als mit der Gnade in Biderspruch stehend gedacht, worin man also näher den Obex gesehen habe, so zeigt sich, daß als solcher gewöhnlich: Verachtung des Sakramentes. Unglaube, überhaupt jede Todsünde begangen hat, teren Schuld noch an ihm hastet, oder sei es, daß er im Augenblicke ves Sakraments-Empfanges dieselbe begehe, indem er entweder ein Wohlgefallen am Bösen empfünde, oder den Vorsak fasse, fünstig eine Sünde zu begehen <sup>236</sup>). Bertreter dieser Ansicht waren unter Anderen Albertus Magnus<sup>237</sup>), Duns Stotus<sup>238</sup>), Antoninus von

234) Dicje Anficht wird von Bilhelm Decam mit folgenden Borten bargestellt: Si aliquis cum debita intentione recipiat sacramentum poenitentiae sine omni bono motu vel contritione virtute sacramenti poenitentiae, sibi remittitur culpa et infunditur gratia.... ita in proposito ad deletionem peccati actualis non solum attritus usque ad certum gradum in adulto recipit gratiam, sed non habens talem actum, habens tamen voluntatem suscipiendi sacramentum poenitentiae sine omni obice peccati mortalis actualiter in haerentis. aecipit gratiam non ex merito, sed ex pacto divino, si nullum obicem ponat (Sentt. lib. IV. qu. 9.).

235) So beftimmit Scotus dist. 14. qu. 4. ben Obex als peccatum mortale actualiter sibi factum vel in voluntate inhacrens. — Cf. Wend. Stambach Butzbach. 1. 1: Ponere obicem est habere voluntatem, propositum aut complacentiam peccati praesentis, praeteriti aut futuri actualiter vel virtualiter. — Biel dist. 9. qu. 2. art. 1. not. 2: Aliquem esse in peccato mortali tripliciter intelligitur: vel quia adhuc est in affectu peccandi aut quia de commisso peccato non est absolutus, quia non sufficienter contritus est, vel quia licet in foro conscientiae, non tamen in foro poenitentiae absolutus, quia non confessus.

. 236) Diefe Anficht wird von Gabriel Biel in folgender Meife ausgefprochen: Ad susceptionem gratiae per sacramentum non requiritur aliquis bonus motus, quia nullum opus intrinsecum, sed tantum opus exterius sc. susceptio voluntaria sacramenti cum remotione impedimenti interioris, hoc est fictionis vel obicis. Et iterum ista remissio peccatorum virtute sacramenti requirit solam intentionem suscipiendi sacramentum poenitentiae sine obice contra ejus effectum. — Si ergo susceptio sacramenti, quod est signum exterius sensibile sufficit, non requiritur aliqua attritio interior, duntaxat non ponatur impedimentum obicis.

237) Dist. 4. art. 3.

238) Dist. 14. qu. 4. (Op. Oxon.): Non solum attritus per aliquod tempus

forre sequalem gratiam et acquale signatum, si alia sint acqualia. Ucrgl. oben Anm. 112.

<sup>233)</sup> Albert. M. dist. 4. art. 3: Fictio impedit ex co, quod ponit obicem spiritui sancto per dissensum actualen voluntatis ad effectum sacramenti; vult enim aliquid, quod non potest stare cum gratia sacramenti. -- Antoniui Opp. Tom. III. p. 688: In sacramentis novae legis, in quibus datur gratia, nisi homo ponat obicem, non requiritur per se, quod homo se disponat, sed solum, quod se non opponat. Ergo per ipsum sacramentum disponitur. 234) Dieje Mnficht wird von Wilhelm Decam mit folgenden Worten bar.

Florenz<sup>239</sup>), in späterer Zeit z. B. Mensing<sup>249</sup>). Ueberhaupt scheint diese Ansicht zur Zeit der Reformation die herrschende in der römischen Kirche gewesen zu sein<sup>241</sup>).

2. Endlich noch Andere vertraten eine zwischen ben beiden beschriebenen in der Mitte liegende Ansicht, indem sie unter der erforderlichen Disposition werer nur die Abwessenheit einer positiven Todsünde, noch auch die Anweschheit einer positiv frommen Gesinnung, sondern etwas

usque ad certum instans in ultimo instanti recipit gratiam delentem peccatum, tanquam per virtutem meriti de congruo, ut declaratum est in solutione praccedente, sed non habens talem actum, qui sufficiat ad meritum de congruo, sed tantum habens voluntatem suscipiendi sacramentum ecclesiae, et sine obice peccati mortalis actualiter sibi facto vel in voluntate inhacrentis, recipit, non ex merito, sed ex pacto divino, effectum istius sacramenti, ut sic parum attritus, etiam attritione, quae non habet rationem meriti ad remissionem peccati, volens tamen recipere sammentum poenitentiae, siout dispensatur in ecclesia et sine obice in voluntate peccati mortalis in actu in ultimo instanti illius prolationis verborum, in quo scilicet est vis sacramenti istius, recipiat effectum sacramenti, scilicet gratiam poenitentialem, non quidem ex merito, quia dispositio interior non crat sufficiens per modum meriti, sed ex pacto dei assistentis sacramento suo ad effectum illum, ad quem instituit sacramentum, alioquin non appareret, quomodo sacramentum poenitentiae esset secunda tabula, si nunquan per ipsum, ut sacramentum est, posset recuperari secunda gratia amissa, sed tantum per attritionem tanquam per praeviam dispositionem et per contritionem tanguam per dispositionem camplen vam. — Darin eben besteht nach Stotus ber Unterschied zwischen ber burch bes Saframent vermittelten und ber nichtsaframentlichen Gnade, daß mährend zum Em-pfang letzterer ein motus meritorius erforderlich ift, erstere nichts Anderes, als die Abwefenheit cince peccatum mortale vorausscht. Bergl. b. a. St.: Ad primam susceptionem gratiae (der nichtsaframentlichen) requiritur aliquis motus meritorius de congruo, ad secundam autem (ber faframentlichen) non requiritur nisi voluntaria susceptio baptismi et sine fictione, hoc est, cum intentione suscipiendi quod confert ecclesia, et sine actu vel voluntate peccati mortalis, ita quod in primo requiritur aliquod opus intrinsecum aliquo modo acceptum tanquam meritum de congruo, in secundo solum requiritur opus exterius cum amotione interioris impedimenti. -- Cf. Op. Paris. dist. 14. qu. 4. sch. 2: Dico, quod virtute hujus sacramenti poenitentiae confertur gratia suscipienti et dimittitur culpa, nisi suscipiens ponat obicen, sicut in aliis sacramentis. Nam in omnibus sacramentis virtute sacramenti in se confertur gratia suscipienti, quia aliter non designarent veraciter gratiam, quam ostendunt, quod est inconveniens, nec requiritur aliqua alia dispositio in sacramentis, qua confertur gratia per modum sacramenti, quam ipsamet sacramenta, licet aliqua dispositio possit conferre gratiam in sacramento per modum meriti. Requiritur tamen, ut dixi, in hoc sacramento sicut in aliis, quod in suscipiente non sit contraria dispositio effectui hujus sacramenti ponendo obicem actualem illi. Unde si aliquis confiteatur non contritus, dummodo non actu peccet mortaliter, recipit effectum hujus sacramenti. Si vero confitens conteratur de peccato suo, recipit gratiam, antequam absolvatur, et tune per absolutionem fit gratiac illius prachabitae augmentatio. — Unde poenitens accedens ad sacramentum poenitentiae oportet quod atteratur vel quod non ponat tune obicem per dispositionem contrariam et peccatum actuale, et non oportet, quod tune habeat contritionem veram et formatam, quis tunc remitterentur peccata ante susceptionem, et per consequens non video, quomodo sacramentum poenitentiae possit tunc salvari esse secunda tabula post naufragium, quia per contritionem praceedentem posset homo sufficienter salvari. -

Mittleres verstanden, nämlich eine Gesinnung, welche zwar die Sünde verabscheue, ohne daß dieß jedoch aus solchen Mostiven geschähe, welche den Menschen der Gnade würdig machten und ihm einen Anspruch auf die Gnade gäben. Diese für den Empfang der nicht sakramentlichen Gnade nicht genügende Gemüthsverfassung, welche man als attritio im Unterschied von der contritio<sup>243</sup>) bezeichnete, sei, lehrten sie, sür den Empfang der sakras

Befonders beutlich ift Op. Oxon. dist. 19. qu. un. Susceptio istius sacramenti est instrumentum ad gratiam h. c. dispositio efficax necessaria ex statuto divino ad gratiae susceptionem. Instrumentum autem vel dispositio praevia non est signum rememorativum sive ostensivum alicujus ut jam praeteriti, sed futuri. Ergo collatio sacramenti poenitentiae ad hoc, ut fiat digne, non oportet ut sit signum absolutionis divinae praecedentis. - Sacramentum poeuitentiae potest recipi ab attrito, et hoc tanta attritione, quae non sufficeret per modum meriti ad justifica-tionem suscipiendam in termino attritionis. Et si non ficte recipiatur, in termino recipitur gratia prima, quia a deo confertur. Et absolutio sacramentalis est signum efficax illius absolutionis sequentis in ultimo instanti ipsius, sicut prolatio verborum est signum confectionis corporis Christi. Et secundum hoc patet, quomodo sacramentum hoc est instrumentum ad gratiam primam sicut dispositio praevia. — Haec est excellentia sacramentorum novae legis, quod eorum susceptio est disposițio sufficiens ad gratiam. Illorum autem legalium nec susceptio erat dispositio efficax ad mundationem corporalem leprae vel hujusmodi foeditatis. - Doch bleibt fich Stotus allerdings nicht immer gleich. Daber wir ihn mit Recht im Folgenden auch als Bertreter ber britten Anficht an= führen werben.

239) Opp. Tom. III. p. 688. Bergl. oben Anm. 178,

240) Antapologie II. fol. 109 f. Vergl. Lammer, die vortrident. fathol. Theos logie d. Reformations: Beitalters. Berl. 185%. S. 220 f.

241) Cf. Apolog. Confess. August. art. 13. p. 203: Hic damnamus totum populum scholasticorum doctorum, qui docent, quod sacramenta non ponenti obicem conferant gratiam ex opere operato sine bono motu utentis. Haec simpliciter judaica opinio est sentire, quod per ceremoniam justificemur sine bono motu cordis, hoc est, sine fide. Et tamen haec impia et perniciosa opinio magna auctoritate docetur in toto regno pontificio.

242) Ueber bas Mejen ber attritio im Unterfchiebe von ber contritio vergl. Scot. Op. Paris. dist. 14. qu. 1. schol. 3: Actus poenitentiae, ut praecedit remissionem peccati, dicitur attritio; ut vero sequitur et continuatur usque ad instans infusionis gratiae, dicitur contritio, et sic ut praecedit, potest dici poenitentia i nformis, ut sequitur poenitentia formata. — Peccator in puris naturalibus suis potest cousiderare sua peccata ut dei offensiva, quia contra praecepta et leges, et ita ca nolle fuisse, et ex hoc potest de illis habere displicentiam vehementem, quae est poena interior, quia tristitia. Tristitia enim est de illis, quae nobis nolentibus accidunt. Et dicitur formaliter poena, est autem in

illis, quae nobis noientabus accidunt. Et dicitur formaliter poena, est autem in se formaliter passio et involuntaria, quia nullus eligit contristari, quando actu contristatur. Dicitur etiam voluntaria, quia a voluntate ipsa dependet in esse consecutive et volitive cum detestatione peccati jam commissi et ista poenitentia est informis, non formata. Possumus igitur loqui de poenitentia praecedente remissionem culpae, et hace est informis, quia omnis poenitentia praecedente remissionem peccati est informis, quia praecedit gratiam —, quia gratia est forma cujuslibet virtuosi operis. Poenitentia vero consequens remissionem peccati est formata, quia acceptans deus actum poenitentiae voluntarie toleratae ut dispositionem de congruo ad gratiam in ultimo instanti dat gratiam et remittit peccatum. Et potest aliquis sine gratia habere illum actum praecedentem poenitentiam formatam et remissionem peccati, ut attritionem, sed nullo modo contritiomentlichen Gnade ausreichend, da das Saframent selbst die Krast habe, wenn der Empfänger sich nur redlich bemühe, sich in den Stand der Contrition zu versetzen, das zu einer vollkommen genügenden Disposition Fehlende zu ergänzen und die attritio zur contritio zu erheben. Auch in solchem Falle werde die sakramentliche Gnade nicht ertheill ohne eine vollkommen genügende Gemüthsversafigung (contritio), die Hervorrufung dieser sein Zum Theil selbst erst wes Sakramentes (des opus operatum). Diese Ansicht war ebenfalls ziemlich verbreitet, und wir sinden sie mitunter auch von denen ausgesprochen, die wir bereits als Repräsentanten der beiden anderen Lehrweisen genannt haben, ein Beweis davon, daß die Lehre hierüber überhaupt in der vorreformatorischen Zeit noch nicht zu irgend einem Abschluß gelangt, und den einzelnen Lehrern selbst nicht volltommen flar geworden war, da sie sich sont an den verschiedenen Stellen hätten verschieden

243) Summ. P. IV. qu. 14. membr. 2. art. 1. §. 3: Si poenitens praeparatus, quantum in se est, accedat ad confessionem attritus, non contritus, dio, quod confessio cum subjectione arbitrio sacerdotis et satisfactio poenitentiae injunctae a sacerdote est signum et causa deletionis culpae et poenae, quia si subjiciendo se et satisfaciendo gratiam acquirit. — Cf. qu. 17. memb. 5. art. 4: Cum quaeritur, utrum attritio potest fieri contritio, istud potest duobus modis intelligi: vel ita, quod motus attritionis potest informari et ita fieri contritio, vel quod habitus, ex quo quis exit in actum attritionis, potest informari et isceri contritio. Quantum ad primum intellectum non potest, quantum ad secundum potest.

244) De sacram. poenit. c. 4. (Opp. Aurel. 1674.) p. 462: Nondum sanctificatis et gratiae pristinae restitutis, ad gratiam tamen poenitentialis sanctificationis sicut decet appropinquantibus et paratis et peccata sua, prout recolunt, plene confessis credimus et dicimus sacerdotali absolutione et benedictione remissionem peccatorum omnium et gratiam, qua de castero grati deo et acceptabiles vivat, praestari. — Pie etiam credimus et sentimus, iis, qui cum fide hujus sacramenti et vehementi desiderio redeundi in dei pacem et gratiam, licet timore infirmitatis

nem et actum poenitentiae formatae, quae consequitur remissionem culpae et infusionem gratiae, quia attritio, si continuetur usque ad certum tempus wel certur instans, deus in illo instanti infundendo gratiam facit de illa attritione contri tionem et per consequens poenitentiam formatam. - Biel dist. 14. qu. 2. art.1. not. 2. Duo actus interiores respectu peccati pertinent ad attritionem, quae per sacramenti susceptionem fit contritio, unus respectu praeteriti scil. aliqualis displicentia, alius respectu futuri, scil. propositum cavendi de caetere. dist. 16. qu. 5. art. 1. not. 4: Contritio est actus voluntatis sc. dissensus seu displicentia commissi peccati, aut nibil aliud est, quam velle non peccasse. - Est autem haec dissensio scu displicentia duplex: quedam perfecta et auffi-ciens ad dimissionem peccati sc. quae est de omnibus peccatis commissis et debite circumstantionata, praesertim circumstantia finis; -- alia est imperfecta, non sufficiens ex parte poenitentis ad remissionem peccati vel propter objectum: quia non est de omnibus peccatis, vel quia ordinatur is finem inhonestum, vel quia caret circumstantia ultimi finis vel alia circumstantia requisita ad actum perfectum moraliter bonum, et une vocatur attritio, quasi tritio imperfecta vel tritio in partes majores. Perfecta vero displicentia dicitur contritio, quasi tritio omnium simul, puta in partes minutissimas, quae fit, quando est de omnibus peccatis et secundum omnes circumstantias requisitas ad peccatorum remissionem. Et attritio semper est informis, quandoque indifferens, quandoque vitiosa, contritio vero semper formata charitate.

aussprechen können. Borgetragen finden wir diese Ansicht unter Ansteren von Alexander von Hales<sup>243</sup>), Wilhelm von Paris<sup>244</sup>), Thomas Aquin<sup>245</sup>), Bonaventura<sup>246</sup>), Richard von Middles ton<sup>247</sup>), Duns Stotus<sup>248</sup>), Durandus<sup>249</sup>), Heinrich von Muda<sup>250</sup>) († 1293) und Antoninus von Florenz<sup>251</sup>).

Die Vertreter ber beiden letzteren Ansichten nahmen natürlich nicht an, daß tie Sakramente des Neuen Bundes, falls die zum Empfang der Gnade erforderliche Disposition vorhanden sei, oder falls tein Obex ber Gnade eutgegengestellt werde, mit Nothwendigkeit auch ex opers operante rechtfertigen. Zwar leugneten sie nicht, daß die neutestamentlichen Sakramente neben der ihnen eigenthümlichen Nechtfertigung ex opers operato auch ex opers operante rechtsertigen können, und mitunter wirklich in dieser Weise rechtsertigen, aber sie lehrten, daß diese Wirkungsweise nur dann eintrete, wenn der Empfänger dem Sakrament mehr ent=

. 245) Sentt. lib. IV. dist. 18. qu. 1. art. 3: Si ante absolutionem aliquis non fuisses perfecte dispositus ad gratiam suscipiendam, in ipsa confessione et absolutione sacramentali gratiam consequeretur, si obicem non poncret. — Opusc. XXII. de forma absolutionis c. 2: Si ante consecutus non fuerit, ex vi sacramenti, nisi obicem opponat, justificationem consequitur sacramentum suscipiendo. — Summ. qu. 79. art. 3: Forte enim primo non fuit sufficienter contritus, sed devote et reverenter accedens, consequetur per hoc sacramentum (eucharistiae) gratiam caritatis, quae contritionem perficiet et remissionem peccati.

246) Dist. 17. P. II. art. 1. qu. 4: Non habent efficaciam nisi in eis, qui se disponunt. — Hace autem dispositio attritio est, quae frequenter ob confessionem superadjunctam et absolutionem sacerdotis formatur per gratiam, ut fiat contritio, sive ut ad ipsam contritio subsoquatur.

247) Dist. 18. art. 1. qu. 2: Illi, qui per attritionem removit obstaculum gratiae spiritus sancti, sacerdos dispositive remittit maculam peccati, in quantum suo ministerio assistit virtus divina, quae peccatum remittit.

248) Dist. 4. qu 6. schol.: Non requiritur in veniente ad baptismum vers displicentia de peccatis, sicut in veniente ad poenitentiam, sed solum attritio, scil. nou velle peccare.

249) Dist. 18. qu. 2: Attritio, quae superveniente sacramento virtute clavium efficitur sufficiens.

250) Quodlibet. I. qu. 32. p. 22. (ed. Paris. 1518.): Absolutio, quantum est de se ex gratia sacramentali, habet virtutem, ut, quamvis confitens non sit omnino contritus sufficienter de peccatis, ut ei debeant virtute contritionis remitti, sed solum attritus, ut de proximo sit dispositus. Si tamen non apponeretur sacramentum absolutionis, non ei remitterentur. Postquam tamen apponitur absolutio sacramentalis, datur gratia, qua subito perfecte conteratur et a peccato absolvitur virtute absolutionis et aliquid cum hoc de satisfactione remittitur.

251) Summ. III. tit. 14. c. 19. §. 5: Attritus accedit ad confessionem, ex quo ibi fit contritus, unde fugatur fictio. Et sic non habet dubium, quia et sacramentum suscipit et effectum ejus, scil. remissionem peccatorum.

suae et oppressione malae consuetudinis propositum abstinendi consuetis et eadem emendandi non habeant, interdum de divinae pietatis abundantia virtute elavium et sacramenti istius praestari et hujusmodi propositum infundi. Conantibus enim ad deum reverti dexteram auxilii sui porrigere patrem misericordiarum dubitandum non est. — c. 7. p. 469: Necesse etiam est, ut moveatur motu dilectionis alicujus, sive sit illa caritas sive non. Non enim quaereret per poenitentiale sacramentum veniam et gratiam, nisi diligeret et desideraret illas. 245) Sentt. lib. IV. dist. 18. qu. 1. art. 8: Si ante absolutionem aliquis non

- 64

gegenbringe, als durchaus nöthig sei, d. h. wenn er mit einer vollkommeneren Borbereitung an das Sakrament herantrete, als erforderlich sei, um der sakramentlichen Gnade theilhaftig zu werden.

Schließlich haben wir noch die Frage zu beantworten, wie sich das Concil von Trient und der römische Ratechismus diesen eben besprochenen drei Lehrweisen gegenüber verhalten. Darüber glauben wir nun hinsichtlich des Tridentinischen Concils nicht in Zweisel sein zu dürsen, da dasselbe für einen würdigen Empfang des Bußsatramentes, das ja unter allen Saframenten die größte Vorbereitung seitens des Empfängers voraussetzt, mit klaren Worten nur die attricio verlangt <sup>253</sup>). Dagegen spricht sich der römische Ratechismus an den verschiedenen Stellen verschieden aus, indem derselbe bald Glauben und volltommene Reue <sup>253</sup>), bald in Uebereinstimmung mit dem Concil von Trient nur unvolltommene Reue oder attritio <sup>254</sup>), mitunter auch nur die Abweschiet eines positiven Gegensatzes gegen die Gnade <sup>255</sup>) als Bedingung des Empfanges der sakramentlichen Rechtsertigung bezeichnet.

252) Sess, XIV. de sacram, poenit. c. 4: Contritio animi dolor ac detestate est de peccato commisso, cum proposito non peccandi de cetero. Fuit autem quovis tempore ad impetrandam veniam peccatorum hic contritionis motus necessarius; et in homine post baptismum lapso ita demum praeparat ad remissionem peccatorum, si cum fiducia divinae misericordiae et voto praestandi reliqua conjunctus sit, quae ad rite suscipiendum hoc sacramentum requiruntur. Declarat igitur sancta synodus, hanc contritionem non solum cessationem a peccato et vitae novae propositum et inchoationem, sed veteris etiam odium continere. -Illam vero contritionem imperfectam, quae attritio dicitur, que-niam vel ex turpitudinis peccati consideratione vel ex gehennae et poenarum metu communiter concipitur, si voluntatem peccandi excludat, cum spe veniae, declarat non solum non facere hominem hypocritam et magis peccatorem, verum etiam donum dei esse et spiritus sancti impulsum, non adhuo quidem inhabitantis, sed tantum moventis, quo poenitens adjutus viam sibi ad justitiam parat. Et quamvis sine sacramento poenitentiae per se ad justificationem perducere peccatorem nequeat, tamen eum ad dei gratian in sacramento poenitentiae impetrandam disponit. Hoc enim timore utiliter concussi Ninivitae ad Jonae praedicationem plenam terroribus poenitentiam egerunt et misericordiam a domino impetrarunt. Quamobrem falso quidam calumniantur catholicos scriptores, quasi tradiderint sacramentum poenitentiae absque bono motu suscipientium gratiam conferre, quod nunquam ecclesia dei docuit neque sensit. Cf. Sess. XIII. de euchar. sacram. c. 7. u. Sess. VI. c. 6.

253) P. II. c. 4. qu. 43.

254) P. II. c. 5. qu. 32: Ex fidei catholicae doctrina omnibus credendum et constanter affirmandum est: si quis ita animo affectus sit, ut peccata admissa doleat simulque in posterum non peccare constituat, etsi ejusmodi dolore non afficiatur, qui ad impetrandam veniam satis esse possit, ei tamen, cum peccata sacerdoti rite confessus fuerit, vi elavium scelera omnia remitti ac condonari, ut merito a sanctissimis viris, patribus nostris, celebratum sit, ecclesiae clavibus aditum in caelum aperiri. — Cf. c. 2. qu. 30.

255) P. II. c. 1. qu. 16: ut gratiae fructum nulla res impedire possit, nisi qui es suscipiunt se ipsos tanto bono fraudare et spiritui sancto velint obsistere.

## Ramen = und Sach = Register.

chen, d. 2. Concil das. a. 836 über d. Krantenfalbung 98.

lard, Betr., Defin. d. Sakram. 14; Verhältniß d. alt- u. neutekt. Sakr. 47;
Jählung d. neut. S. 102 f.; d. Ebe ein Sakr. im weiteren Sinne 106;
f. Einfluß auf die Jählung des Lombarden 112 f.; Bestandtheile des Sakr. 134; die Sucharistie nicht wiederholdar 255; die Krankenfalbung wiederholbar 261; Verschiedenheit d. SS. hinsichtlich d. Wirtung 285; Berh. d. Taufe 3. Confirm. 287; Wirtung d. einz. SS. 290 ff. 351.

- icht des Ministers siehe: Intention.
- olution 102. 106. 373, 402.
- olutionsformel 150.
- olutionsgewalt 183 ff. 189.
- weihe 103. 104. 108.
- edit verbum ad elementum etc. 137.
- identielle Bestandtheile der Sakramente 158.
- dia 117. 329. 340.
- nlichteit d. äußeren Satr. mit feinem Gegenstande 134. 137; d. geistl. Lebens mit d. leiblichen 116.
- bard v. Lyon 88.
- ippinus, Bisch., über d. Regertaufe 234.
- tho von Basel, Zählung d. Sakr. 88; Confirm. 90; Art d. Wirkfamkeit d. Sakr. 372.
- nus ab Insulis, Defin. d. Sakr. 14; Jählung d. Sakr. 109; adweichende Aufeinandersolge 109; Einsezung d. Consirm. 163; Intention d. Ministers 220. 222; Sakr. d. Häretiker 238; Art d. Wirksamkeit Gottes zur Hervorrufung d. sakr. Wirkung 376; Verhältn. d. Wirkung z. äuß. Zeichen 384; Verh. d. contritio z. advolutio 402.
- ertus M., Begr. d. Sakr. 21; die Ratechumenenweihe ein Sakr. 122; drei Bestandtheile jed. Sakr. 139; verbum et elem. 141; Form u. Materie

ndmahl, siehe Eucharistie.

ogation der Sakram. 42. 74.

145 f.; Form u. Mat. d. Bußfatr. 151 f.; Form d. Sakr. d. Ordin. 152; Ginfezung d. Confirm. 162; Ginfezung d. Buße 41. 59. 165. 166; Ginfezung d. Ordin. 170; Minister d. Sakr. d. Ehe 178, d. Buße 179. 185; Grund, weßhalb gewiffe Sakr. mit geweihter Materie vollzogen werden 217; Intention d. Ministers 223; Bedingungen, unter denen die letzte Oelung zu wiederholen 265; Charakter 306. 310; Wefen d. fakr. Gnade 323 fl.; Berhältniß d. Sakr. zu einander bins. d. Gnadenwirkung 329; Wirkung d. letzten Oelung 352; Wirk. d. Ehefakr. 358; Art d. Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung d. sakr. Wirkung 375; Verh. d. äußeren Sakr. zur göttl. Thätigkeit 385; Sinn d. Ausdr. opus operatum u. op. operans 399; Verh. d. Wirkung z. äußeren Sakramentsvollzug u. z. subj. Thätigk. d. Empfängers 403; der Glaube Miturfache d. sakr. Gnade 403 f.; die Wirkung gemeinsames Produkt d. contritio u. d. übrigen Theile d. Sub fakram. 404; die für d. Empfang d. sakr. Gnade erforderliche Disposition d. Empfängers 411.

Albigenser, verwarfen d. sieben Sakr. 119; lehrten, daß die Eucharistie duch Laien verwaltet werden könne 179; daß die Gültigkeit d. Sakram. v. d. Sittlichkeit des Miniskers abhänge 244.

Alexander, Bijch. v. Aler. 218. 219.

Alexander III., Papit, 276.

Ulerander von Hales, Sahr. d. Natur 61; Beschneidung 70; Jahl der nut. Sahr. 109; Wessen d. Bußfahr. 124; Buße u. Che haden keine Matnie im eigentlichen Sinne 145; Absolutionäformel 150; doppelte Form der Priesterweihe 153; fümfjache Einsehung d. Lanfe 161; Einseh. d. Confirm. durch die Apostel 163; durch die Kirche auf d. Concil zu Meaur 163; Eins. d. Buße 166 f.; d. Ordin. 170; Minister d. Confirm. 200; Jutention d. Min. 225; Ornatus animae 295; Berhältn. zwischen d. um mittelb. u. mittelb. Wirt. d. Sahr. 297; Character indeledilis 300. 303. 305 f. 310. 313. 316; Wessen d. fakr. Gnade 326 ff.; Berdält. d. Sahr. zu einander hins. d. Gnadenwirtung 330; Art d. Lhätigkeit Gottes zu hörevorrufung d. fakr. Wirk. 375; Berhält. d. äußeren Sakr. zu göttl. Lhätigkeit 387; Sinn d. Ausdr. opus operatum u. op. operaas 398; Berh. d. contritio zur absolutio 402; Berh. d. fakram. Wirkung zur äußeren Sakramentsvollzug u. zur Lhätigkeit d. Empfängers 403; die erforderliche Disvosition d. Empfängers 408, 415.

Alerandrinische Rirche 233. 234.

Ulger von Clugny, verschied. Grad d. Nothwendigseit d. Sakr. 29; Zählung d. Sakr. 103; Bestandtheile 134; Abhängigseit d. Wirk. v. d. rel. sittl. Beschaffenheit d. Ministers 368; Art d. Wirksamteit 369. 372.

Alphons Carillus, Erzbijch. v. Tol., 121.

Altäre, Confectation derf. 102. 103. 104. 109. 262; Minister derf. 211.

Alter Bund, verschied. Verhältn. d. neut. Satr. ju dems. 158 f.

Ulttestamentliche Satr., Lehre d. Ambros. 46, Augustin 43, Abäl. 47, Hugo v. St. Victor 47, Betr. Lombard. 55, spät. Scholast. 62 ff., Antonimus v. Flor. 66, Conc. v. Trient 77, röm. Katech. 77, Betr. Orom. 120.

Amalarius Fortunatus, Rrantenfalbung 97; Verbum u. elementum 141; Birtuna d. Safr. 283. Amdrofius, Bijd. v. Mail., Unterscheidung alt: u. neutest. Satr. 46; Jahl der neut. 80; Fußwaschung 85. 288; Verhält. d. Fußwaschung zur Tause 288; Verbum 11. elem. 141.

Ambrofius Catbarinus 223.

Anrufung ber Dreieinigteit 102.

Anfelm von havelberg 103.

Antoninus von Florenz, Wirksamt. d. altt. Sakr. 66 f.; ornatus animae 295; Berhält. d. äußeren Sakram. zur göttl. Thätigkeit 385; Sinn d. Ausdr. opus operatum u. op. operans 66. 399; die erforderliche Disposition d. Empfängers 411 f. 415.

Apostoliter 120.

- Apoftolische Bäter 279.
- Archiepiscopat 321.
- Arma, d. Sakr. als solche betrachtet 284.

Arnold von Brescia 244.

Arras, Synode das. (1025), Zählung der Safr. 103.

Ufche, Benediction derf. 95. 102.

Athanasius, Spieltaufe 219.

Atto II. v. Bercelli, Krankenfalbung 97.

Attritio 348. 411 f. 413-416.

Uguftinus, Saframentsbegriff 11 f.; spätere Beurtheilung der von ihm gegebenen Bestimmungen 15. 19. 20; Berächter d. Satram. 25; Rothwendigkeit d. Sakr. 24. 365; Beränderung d. Sakr. 41 ff.; Unterscheidung alttest. u. neut. Sakr. 43; Jählung d. neutest. Sakr. 87; zu ihnen gehört d. Confirm. 92; d. Benediction u. Darreichung d. Salzes 96, d. Crorcismus 96, d. Ordination 96; Wirtung d. Confirm. 90; Bestandtheile d. Sakr. 133 f.; Accedit verdum ad elem. et sit sacram. 141; Ursprung d. Sakr. 154; Berwaltung d. Sakr. im Spiel 218 f.; die von einem Nichtgetausten vollzogene Tausse ist ungültig 233; Sakram. d. Häretiker 238; Nichtwiederbolbarteit d. Tausse u. Ordination 254; Wiederholbarkeit d. Handaussegung 254; Nichtwiederholbarkeit d. Sakram. überd. 262; Unaussegung 254; Nichtwiederscholbarkeit d. Sakraft d. Sakr. 279; nähere Bestimmung d. Wirkung 360; Bebingungen, unter denen die Sakr. wirken 362 ff.; der Ausdruck obieerm opponere 405.

Ausbreiten der Hände beim Gottesdienst 102. Avaritia 117. 329.

Baier 304.

Beda Venerabilis, Zählung der Safr. 88; Wirfung derfelben 284; Art ihrer Wirfjamteit 372; Zwect der Krankenfalbung 98. 293; Minister derf. 190; Minister d. Confirm. 198.

Bedeutung d. Safr. 44. 50. 51. 58. 63. 72. 134 f. 145. 146.

Bedingungen, unter denen d. Sakr. zu Stande kommen 211—278; Bed. d. sakr. Wirkung 360-ff. 363. 371.

Begräbnisse 103. 108.

Begriff d. Satr. 10-23.

27\*

Beichte, Anordnung einer geheimen Beichte vor d. Priester 99; als Safr. angesehen 101. 102. 104; Safr. nur im weiteren Sinne 121; Befanntmachung ihrer Nothwendigkeit durch d. Apostel 168; ihr Ursprung in der firchl. Tradition 168; Bestimmung über sie durch d. 4. Lateranconcil 267; Berhältniß d. Beichte zur Wirfung d. Bußsafr. 402. 404.

Belchnung der Bischöfe mit Ring u. Stab 103.

Bellarmin 231. 396. 400. 408.

- Benediction, d. Afche 95; d. Salzes 96; der Che 102. 103. 108. 122. 178; ob lestere die fafr. Natur d. Che bedinge 128. 143; f. geschieht nur bei d. ersten Che 130. 260; Minister derselben 192; in ihr erhält d. Satr. d. Che Worte 143.
- Berengar von Tours, Defin. d. Safr. 14; Zählung d. Safr. 104; Bestandtheile d. Safr. 134; Verbum u. elementum 141; Art d. Wirtfamkeit 369.
- Bernhard von Clairvaur, Defin. d. Sakr. 14; Zählung d. Sukr. 103; Berschiedenheit derf. hins. ihrer Wirtung 284. 289; Wirtung der einzelnen Sakr. 289. 351.

Berno von Reichenau 101.

Berthold von Chiemsee, Minister d. Ordination 208; Bedingung, unter der d. letzte Delung zu wiederholen 265; Charact. indel. 308 f.; Berh. d. Sak. zu einander hins. d. Gnadenwirkung 309 f.; Art d. Thätigkeit Gottes; Hervorrusung d. sakr. Wirkung 376; Verhältniß d. äußeren Zeichens; göttl. Thätigkeit 384; die sakram. Gnade gemeinsames Produkt göttl. u menschl. Thätigkeit 404.

Beschneidung 43. 54. 55 f. 62. 69 ff. 77. 316.

Bestandtheile d. Sakram. 133—154; Unterscheidung der wesentlichen und um wesentlichen B. 211.

Bestattung d. Todten 103. 108.

Biel, Gabriel, Begriff d. Satr. 21. 22; dreifache Art von Nothwendigkeit 26; in welchem Sinne die Satr. nothwendig 27 f.; die versch. Satr. haben einen verschied. Grad von Nothwendigkeit 30; necessitas ratione sui 1. ratione praecepti 30; Safr. d. Natur 61; Wirtfamt. d. Beschneidung 71; Abrogation derf. 76; Zählung d. neut. Safr. 122; Wesen d. Eucharifie 124; Wefen d. Bußfatr. 124; verbum u. elementum 141; Begriff d. Form u. Materie 146: d. Eucharistie hat weder Form noch Materie 145; Materie d. Buße 149; doppelte Form d. Briefterweihe 153; Ginfegung b. Laufe 160, d. Confirm. 162; die Ebe erst durch Christus zum Satt. erhoben 172; Minister d. Confirm. 199; Delegationsrecht d. Bapites binf d. Ordin. 208; Grund, weßhalb bei gemiffen Satr. eine geweihte Materie anzuwenden 217; Intention d. Ministers 225. 229; Lehre v. ornatus animae zu verwerfen 295; Verhältniß zwischen d. unmittelb. u. mittelb. Wirtung d. Satr. 297; Urtheil über d. Lehre vom Charatter 301; Begr. d. Charakters 303 f. 306. 311. 313: Babl d. Ordines 321; Wefen ber fatr. Gnade 326 ff.; Verh. d. Satr. zu einander hinf. d. Gnadenwirt. 332; Wirfung d. lett. Delung 351; Art d. Thätigkeit Gottes zur Bervorrufung d. fafram. Wirkung 376; Verhältniß d. äußeren Zeichens zur göttlichen Lhätigf. 390 f.; Sinn d. Ausdrucks opus operatum u. op. operans 399; die Wirfung des Bußsafr. nicht bloß von der contritio abhängig, fondern

auch von den übrigen Theilen deffelben 404; die erforderliche Disposition des Empfängers 408.

- hof, ift Minister d. Handausselbegung 83. 90. 193, der mit ihr verbundenen Chrismation 92. 195; officieller M. d. Taufe 175, d. Eucharistie 180; Träger d. Schlüffelgewalt 183; Min. d. Ordination 205 ff., d. Consecration d. Chrisma 209, d. Deles 210; d. Consecration d. Kirchen, Altäre, kirchl. Gesäße 211; ist Nachfolger d. Apostel 182. 184.
- **hof**sweihe unter d. Sakr. gerechnet 101, 102, 103, 104, 108, 122; weßhalb fie fpäter nicht mehr dazu gerechnet wurde 115; ob f. einen Charakter mittheile 322.
- iner 86.
- 1aventura, versch. Grad d. Nothwendigkeit d. einzelnen Sakr. 30; verdum u. elementum 141; Buße u. Che haben keine Materie im eigentlichen Sinne 145; Cinsegung d. Consirm. durch d. Apostel 163, durch d. heil. Geist 164; versch. Einsegungen d. Sakr. d. Buße 165. 166; d. Beichte v. d. Aposteln eingesest, von Jakobus promulgirt 168; Minister d. Bußsakr. 185, d. Consirm. 200; Grund, weßhald gewisse Sakr. mit geweihter Materie zu vollziehen 217; Intention des Ministers 225; Bedingung, unter der die letzte Delung zu wiederholen 265; die Lehre vom ornatus animae verworfen 295; Verhält. zwischen d. unmittelb. u. mittelb. Wirkung d. Sakr. 297; Character indel. 303. 305 f. 310. 316; Verh. d. Sakr. zu einander hins. d. Gnadenwirkung 331; Wirk. d. Sakr. d. Che 358; Urt d. Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung d. sakr. Mirt. 375; Verhält. dußeren Zeichens zur göttl. Thätigkeit 390 f.; Sinn d. Ausbrucks op. operatum u. op. operans 399; Verhält. der contritio zur absolutio 402; die erforderliche Disposition d. Empfängers 415.

ifacius, Erzbischof von Mainz, 190.

us motus auf Seiten b. Satr. : Empfängers 407 ff.

heit, gegen sie d. Euchar. 343.

utleute sind Minister d. Satr. d. Che 177.

nner 86. 199.

d u. Wein d. heil. Abendmahls 98.

- ber u. Schwestern bes freien Geiftes 179. 180.
- no v. Bürzburg 104.
- ie, ihre Cinfezung 41. 59. 156. 164 f. 167; Begriff 256 f.; öffentl. u. feierl. Buße 257; als Safr. d. Natur 165; ob sie zu d. altt. Safr. gehörte 78. 120. 165; wann sie zu d. neut. gerechnet wurde 98. 102. 103. 104. 107; von ihnen ausgeschlossen 109. 120. 121. 165; Urtheil d. Betr. Orom. 120. 165; d. griech. Kirche 121; verschied. Ansichten über d. Wefen derselben 124; Bestandtheile 140. 146; Schwierigkeit, ein elementum nachzuweisen 143; nähere Bestimmung v. Form u. Materie 149 f.; Minister 179 f. 183 – 189; Buße der Häretiter 240 f. 243; ob sie wiederholbar sei 256 fl.; Bedingungen d. Zustandetommens d. Safram. 218 ff. 240 f. 243. 249. 256. 267. 273. 274. 278; Wirfung 288. 290. 292. 344-48. Berhältniß ders. zu d. Wirfung anderer Safr. 288. 290. 292 ff.; Art u. Bedingungen des Eintretens d. Wirfung 373. 395. 402. 404. 407 ff. rim oniae 212.

j

Cäsarius v. Heisterbach schließt d. Beichte aus d. Zahl d. neut. Sakr. aus 108; Cinsezung d. Sakr. d. Buße 165; d. Buße nur ein Sakr. d. A. B. 165; die Bergebung der Sünde abhängig von der contritio u. confessio 404.

Cajetan 301. 385. 388.

Canones apost. 238.

- Canus, Melch., Minister d. Chesafr. 178; Op. operat. u. op. operans 400.
- Capacitas 247. 248 ff.
- Cardinäle 186.
- Causa, das Safr. ift causa sacrae rei 18. 279. 369. 384; Unterscheidung von causa principalis u. instrumentalis 385; Unterscheidung von causa efficiens u. causa sine qua non 297. 311. 370. 385. 390 f.
- Chaldäische Christen 370.
- Chalons, Concil daf. a. 813, d. Krankenfalbung ein Sakr. 97; Minister ders. 190; Empfänger ders. 268; Hauptzweck ders. 293. 351; Nichtwiederholbarkeit der Confirmation 254.
- Character indelebilis, Vorbereitung de. Lehre vom Character in den älteren Jahrh. 298 ff.; Zeit der Ausdildung derf. 299; Mißtrauen gegen diel. 300 ff.; Begriff d. Ch. 303 ff.; Sik deff. 305 f.; Verhält. deffelben zu fatr. Gnade 297. 307. 310 ff. 389 f.; ift etwas Geistiges 307; ein Ge präge 307 ff.; ist sacram. et res 139. 297; Abbild Christi u. d. Trinitt 308; Verhältn. desj. zur Person Christi 311. 377; eine gewisse Tüchtigtet
  - 310 ff.; Unvergänglicht. 313; welche Safr. einen Ch. mittheilen 266. 295. 314 ff.; ob dieß von d. Beschneidung gelte 74. 316, von d. legten Delung 296. 315; welche Weihen einen Ch. mittheilen 131 f. 316 f. 321; Jahl u. Verschiedenheit der Charaftere 318 f.; Tauscharaft. 320. 346; Charafter d. Confirm. 237. 320; Char. d. Ordination 320 f. 355; Verhält. dess. 300 äußeren Safr. 389 f.; zur Disposition d. Empfängers 392 f.
- Chrisma, geweihtes, als Safr. betr. 98. 101. 103. 123; Confectation deff. zu d Safr. gerechnet 101. 104. 123.
- Chrismation mit d. Handauflegung verbunden 91; zweimalige Chrism. 90. 195; Minister derselben 193. 195; Bedeutung d. Chrismation in d. morgenl. Rirche 195; zu den Safr. gerechnet 103. 123.
- Christus hat die neut. Sakr. eingeset 154. 155. 157. 158. 162. 377; ist Jundament'd. Sakr. 250; Bedeutung s. Taufe für d. Sakram. 156. 160. 266. 377; er ist Quell d. Char. 311, u. Gegenstand desselb. 308; Urheber d. sakram. Wirtung 366. 377; Bedeutung s. Leidens u. Todes 367; er reicht die von ihm erworbene Gnade in d. Sakr. dar 377.

Chrodegang 97.

- Clavis ordinis 185. 187.
- Clavis jurisdictionis 185.
- Clemens v. Alex. 279.

Coclaus 384.

- Commissio papae 207.
- Commixtio sexuum 130. 274 ff.
- Concilium Agath. (a. 506.) 255.
  - ---- Ancyr. (a. 314.) 205.
  - ---- Annham. (a. 1109.) 267.

Concilium Antioch. (a. 339.) 204. 205.

- Araus. I. (a. 441.) 91. 196. 198. 254. 269. - -
- Arelat. I. (a. 314.) 82. 91. 174. 195. 235. 242. 286.
- Arelat. II. (a. 443.) 53. 91. 197. 235.
- \_\_\_\_ Arvern. I. (a. 535.) 270.
- Attreb. (a. 1025.) 103. 242. 367.
- Aurel. II. (a. 533.) 269.
- ------Aurel. III. (a. 538.) 270.
- \_\_\_\_ Aquisgran. II. (a. 836.) 293. 351.
- Barcinon. II. (a. 599.) 192.
- Bracar. I. (a. 563.) 208.
- Bracar. II. (a. 572.) 192.
- Cabillon. (a. 813.) 97. 190. 254. 268. 293. 351.
- \_\_\_\_\_ Camerar. (a. 1567.) 178.
- Carthag. (a. 256.) 82.
- ---Carthag. (a. 348.) 235.
- \_\_\_\_\_ Carthag. (a. 390.) 184. 208.
- \_\_\_ Carthag. (a. 397.) 96. 184. 252.
- Carthag. (a. 398.) 180. 184. 192. 204. 205. 253.
- Chalced. (a. 451.) 204. 205. 278.
- \_\_\_\_\_ Colon. (a. 1281.) 178.
- Colon. (a. 1536.) 178.
- \_. Compend. (a. 757.) 233. 248.
- -----Constantin. (a. 381.) 92. 93. 94. 174. 195. 235.
- . . Constant. (a. 1416.) 199.
- Eliber. (a. 305.) 83. 84. 85. 174. 184. 195.
- ------Epaon. (a. 517.) 195. 198. 269. 270.
- \_\_\_\_\_ Florent. (a. 1439.) fiehe Florentin. Concil.
- \_\_\_\_ Hispal. II. (a. 618.) 176. 180. 184. 193. 197. 204.
- \_\_\_\_\_ Icon. (saec. III.) 234.
- \_\_\_\_ Ilerd. (a. 523.) 253.
- Laodic. (saec. IV.) 93. 195. 235.
- -----Lateran. (a. 1116.) 238.
- -----Lateran. (a. 1139.) 103. 271.
- \_\_\_\_ Lateran. (a. 1179.) 108. 178.
- \_\_\_\_\_ Lateran. (a. 1215.) 108. 175. 178. 181. 187. 188. 234. 255. 267.
- \_\_\_\_\_ Leodic. (Luttich) (a. 1287.) 178.
- \_\_\_\_\_. Martini (a. 572.) 193.
- · Mogunt. (a. 813.) 270.
- Mogunt. (a. 847.) 268. -----
- ---- . Monast. (a. 1313.) 178.
- Nemaus. (a. 1284.) 175. 232. ------
- \_\_\_\_\_ Neo- Caesar. (a. 314.) 180.
- .... Nicaen, I. (a. 325.) 174, 180, 181, 204, 205, 235, 238, 262, 269.
- Nicaen. II. (a. 787.) 205. -----
- Passav. (a. 1284.) 178.
- Placent. (a. 1095.) 103. 238.

Ramen = und Sach = Register.

ł

Concilium Quinisext. (a. 692.) 93. 174. 195. 235.

- Regiatic. (a. 850.) 97. 293. 351.
- Remens. (a. 625.) 190.
- Remens. (a. 1049.) 103.
- Remens. (a. 1119.) 103.
- Roman. (a. 721.) 270.
- Roman. (a. 1049.) 238.
- Roman. (a. 1102.) 239.
- Rotomag. (a. 650.) 91. 93. 195. 235.
- Salisburg. (a. 1420.) 178.
- Sardic. (a. 347.) 205.
- Synnad. (IV. saec.) 234.
- Telept. (a. 418.) 91. 195.
- Tolosan. (a. 1124.) 103.
- Tolosan. (a. 1229.) 109.
- Tolet. (a. 398.) 180.
- Tolet. (a. 400.) 192. 194. 208.
- Tolet. (a. 633.) 88.
- Tolet. (a. 653.) 204.
- Tolet. (a. 681.) 232.
- Trevir. (a. 1227.) 178.
- Trident. fiebe Trident. Concil.
- Turon. (a. 567.) 270.
- Turon. (a. 813.) 255.
- Turon. (a. 1163.) 239.
- Vasens. I. (a. 442.) 192.
- Vernens. I. (a. 755.) 176. 180.
- Vien. (a. 1312.) 191.
  - Wormat. (a. 868.) 197. 208.
- Concupiscentia 116. 329. 330. 334. 336.

Confessio 149. 168, siebe auch Beichte.

- Confirmation, urfpr. jur Taufe gebörig 80 ff. 90 ff.; fpater ju ben Satr. ge rechnet 87. 89 f. 101. 102. 103. 104. 107. 109; abweichende Anficht 106. 123; Betrachtungsweise d. griech. Rirche 80 f.; Urtheil d. Wicliffe 120; Name d. Satr. 93; 3weifel in Bezug auf d. Befen deffelb. 106; Bestandtheile 139; Form und Materie 147 f.; Cinsebung 157. 161 ff.; Minister derf. 192-205; Wiederholbarteit 254 f.; ob sie eine unvertilgbare Wirfung ausübe 236. 283; theilt einen Charafter mit 315; Gigenthümlicht, dieses Char. 320; Gnadenwirtung 286 f. 291. 338-41; Ber: hältniß d. Wirfung zu der anderer Satr. 236 f. 286 f. 291 ff.
- Confectation, des Chrisma 101. 104. 123; des Deles 123. 210; des Leibes u. Blutes Chrifti 102. 103. 122. 124; ber Rirchen 101. 102. 103. 104. 109. 114 f. 211. 262; ber Altäre 102. 103. 104. 109. 211. 262; ber firchl. Gefäße, Gewänder, Gloden u. bergl. 102. 103. 109. 211. 262; der Ratechumenen, siehe Rat.; der Cremiten, Mönche, Nonnen 101. 104. 122. 262. 289; der Fürsten 96. 104; der Nebte 103. 104. 108; der Ranoniker 101. 104; der Kleriker, siehe Ordination.

1sensus 129. 271.

- atritio 131. 149. 168. 348. 407; Berhältniß derf. zur confessio u. absolutio 124. 402. 404; Berbältniß zur attritio 413 ff.
- pula carnalis 129. 274 ff.

enson 223.

- lpa 116. 334 f. 347; c. originalis 116. 289. 330; c. actualis 330. 347.
- tus 54. 311.
- tushandlungen 62.
- )rián, Jahl d. Safram. 80; Handausselegung 82; Ordination 204; Safram. d. Häretiker 238; Häretikertausse 234; Ordination d. Häretiker 238; Wirkung d. Sakr. 279; Urt ihrer Wirksamkeit 369.
- ill v. Aler. 279. 369.
- :ill v. Jeruf. 92. 279. 370.
- majus I., Papit, 239.
- rreichung d. Abendmahls=Elemente 180 f.
- initionen d. Satramentsbegriffs 11—23; Beantwortung der Frage, inwiefern eine folche Definition möglich fei 19.

legationsrecht 186. 189. 200. 201 f. 203 f. 205. 207 f. 209.

- atlichkeit d. neut. Satr. im Verhältn. ju den altteft. 44. 50. 58. 72. 77.
- itonen durften den Relch darreichen 180 f.; d. Confectation war ihnen unterfagt 181; durften ausnahmsweise reconciliiren 184; Beantwortung der Frage, ob ein Diatonus d. Diatonenweibe ertheilen dürfe 207.
- itonenweihe 103. 125. 171. 207. 321 f.

itoniffen 270.

inpfius Areopagita 176. 180. 192. 204. 300.

3position für d. Gnade wird durch d. Sakr. mitgetheilt 297. 390; d. Character u. Ornatus animae ist eine solche Disposition 317. 320. 393; Dispos. d. Empfängers 372. 393. 394 f. 401. 403. 405 ff.; Cinstus ders. auf d. Wirtung d. Sakr. 394 ff.; worin d. erforderliche Dispos. bestehe 405 ff.; specielle Dispos., welche d. einzelnen Sakr. erfordern 406.

ssolutio multitudinis soll durch d. Sakr. d. Ordinat. beseitigt werden 355. natisten, Rehertause 234; Ordination d. Häretiker 238; Ungültigkeit eines von

einem Traditor administrirten Satr. 243.

- randus v. Osta 179. 180.
- randus, Wilh., Begr. d. Sakr. 22; welche Sakr. vorzugsweise nothwendig feien 30; Untersch. von necessitas ratione sui u. rat. praecepti 30; Sakr. d. Ratur 61; Wirksamkeit d. Beschneidung 71; die Ehe ein Sakr. im weiteren Sinne 121. 125; die Bischofsweihe ein Sakram. 122; alle Weihen unter der Priesterweihe sind nur sacramentalia 125. 171; schweigt über Form u. Mat. d. Ordin. 153; Einsehung der Consirm. 162, der Ordination 171. 206; Minister d. Consirm. 199. 202 f; Minister d. nied. Weihen 206. 208; Grund, weßhalb gewisse Sakr. mit geweihter Materie zu vollziehen 217; Intention des Ministers 224 f.; leugnet, daß durch Wiederholung d. Ehe d. Charatter e. Sakr. verliere 261; Bedingung, unter der die letzte Oelung zu wiederholen 265; verwirft die Lehre vom Ornatus animae 295; Char. indel. 303 f. 310. 316; Urt d. Thätigfeit

Gottes zur Hervorrufung der sakram. Wirkung 375; mißbilligt die Bezeichnung d. Sakr. als causa gratiae 384; d. äußere Sakr. nur causa sine qua non 390 f.; Wirksamkeit d. Sakram. ex opere operato 395; Sinn d. Ausdrucks op. operatum u. op. operans 398; die erforderliche Disposition d. Empfängers 405. 415; Begriff der fictio 406.

- Ed, Joh., Cinfezung d. Confirmation durch d. Apostel 163; Wirkung der letten Delung 351; die erforderliche Disposition d. Sakr.-Empfängers 407.
- Effectus, Unterscheidung d. eff. activus u. passivus 368, d. eff. principalis u. minus principalis 294; eff. proximus et immediatus 307.
- Ebe, ob fie ju d. Safr. des Gefetes d. Natur gebore 59; ob ju d. Safr. d. A. B. 62. 78; feit wann sie zu d. driftl. gerechnet wurde 86. 100. 101. 102. 103. 104. 107; von Manchen nur als Satr. im weiteren Sinne angejeben 106. 121. 125: von Anderen ausgeschlossen aus d. Zahl d. Satr. 109. 120; von d. meisten Scholastitern als eigentl. Satr. betrachtet 125; verschied. Unficht über d. Wefen diefes Sakram. 106. 125 f.; doppelter Gegenstand desselben 126; Unterschied zwischen d. sakram. u. nichtsakram. Che 126 ff.; ob d. Che d. Ungläubigen Safr. fei 127. 176. 177. 249; eine ohne hörbare Worte geschlossene Ebe ist kein Sakrament 127 f. 143; ob d. firchl. Einfegnung d. fatr. Natur d. Ehe bedinge 128; von Manchen b. Einfegnung d. Ebe felbst als Satram. angesehen 102. 103. 108. 122. 178; nur d. erste Che ift Safr. 129. 259 f.; nur fie erhält d. Benediction d. Rirche 130. 260; Beftandtheile d. Safr. 140; verbum u. elementum nicht nachweisbar 143; Form u. Materie 153 f.; Einfegung 38. 40. 41. 48. 59. 156. 171 f.; wann fie Safr. geworden 172; Minister 126. 176. 177-178; ob d. Laufe nothwendige Voraussehung fei 127. 176. 177. 249. 250; Unauflöslichkeit b. Che 258; ift ein nicht wiederholbares Gatt. 260. 265; zwijchen welchen Bersonen sie nicht bestehen könne 271 f.; fest zu ihrem Zustandekommen einen positiven Consensus 273, sett Worte oder Zeichen der Einwilligung voraus 274; ob die commixtio sexuum zum vollen Beftehen des Satr. gebore 274 ff.; fie übt eine von b. rel. sittl. Beschaffenheit des Empfängers unabhängige Wirtung aus 393; nähere Bestimmung der Wirtung 290 ff. 356-59; ob sie einen Charakter mittheile 315; ob auch positive Gnade 328.

Che des Joseph u. d. Maria 129. 275.

- Einstegnung der Ehe, als Satr. angesehen 102. 103. 108. 122. 178; ob sie d. satr. Natur d. Ehe bedinge 128. 143; geschieht nur bei der ersten Ehe 130. 260; in ihr erhält d. Satr. d. Ehe Worte 143; Minister ders. 192.
- Cinfezung d. Sakram. 38. 40. 41. 48. 49. 154–172. 367; verschied. Arten der Cinfezung 158; verschied. Bedeutung, welche man der Einfezung zuschrieb 367. 374. 377. 388.

Einsicht, zu ihrer Beförderung dient d. Ordination 356.

Elementum, wesentl. Bestandtheil d. Sakr. 141. 214; Schwierigkeit, dasselbe bei d. Eucharistie, Che u. Buße nachzuweisen 142 ff.; Beschrönkung d. Sases, daß jedes Sakr. ein solches haben müsse 144.

1

Empfänger d. Safr. 247 ff.; bei ihm ist eine capacitas ober potestas receptiva

nothwendig 247. 248 ff.; intentio recipiendi 248. 271 ff.; eine bestimmte äußere Thätigkeit 248. 274 ff.; muß verschieden sein von dem Minister 232; ob d. rel. sittl. Beschaffenheit d. Enwstängers auf d. Zustandekommen d. Sakr. einen Einfluß habe 248. 277 f.; Einfluß ders. auf d. Wirtung d. Sakr. 362 ff. 370 ff. 392 ff.; nähere Bestimmung der auf Seiten d. Empfängers erforderl. Disposition, 405-416.

Empfänglichteit für d. Satr. 247. 248 ff.; für d. fatr. Wirtung 362 ff. 370 ff. 405—416.

- Emplastra 284.
- Ens rationis 303; ens completum, fixum 389.
- Enthaltsamkeit 331.
- Entstehung d. fatram. Wirfung 360 ff.
- (Spistopat, Beantwortung d. Frage, ob er ein ordo sei 182. 321; ob er an sich verschieden sei vom Presbyterat 200.
- Erasmus, Defib., die Che nur ein Satr. im weiteren Sinne 121.
- Erbiduld 116. 289. 330. 335.
- Erbfünde 116; Art d. Tilgung derf. unter d. Gesets d. Natur 59. 61; wird aufgeboben durch d. Beschneidung 56, durch d. Tause 56. 330. 333, durch d. Jußwaschung 85. 288; ohne ihr Vorhandensein kann d. Tause nicht zu Stande kommen 266; die nach Tilgung der Erbsünde zurückbleibende Schwäche 336. 339. 340. 342. 352.

Eremitenweihe 101.

Ergänzung ber Menschheit zur Bollzahl 119. 333. 357.

Erhaltung d. geiftl. Lebens 332. 339. 342.

Erquidung d. geiftl. Lebens 285. 292. 344.

Grabifchof 103. 122. 125. 321.

Essentia animae 306, 323.

Essentialia der Saframente 158. 211.

Eucharistie als Safram. betrachtet 79. 87. 88 f. 101. 102. 103. 104. 107. 109. 119. 120; als Safram. verworfen von den Betrobrusianern 119 f.; verichiedene Ansicht über d. Wessen von den Betrobrusianern 119 f.; verichiedene Ansicht über d. Wessen von den Betrobrusianern 119 f.; verichiedene Ansicht über d. Wessen 106. 123. 124; Bestandtheile 139; bei ihr kein verbum vorhanden 143; Form und Materie 148 f.; nach Biel diese nicht vorhanden 145. 149; Einsexung 156. 164; Minister 178; die Handlung d. Ministers gehört nicht zum Wessen d. Safr. 215; auch ver Empfang seitens einer Verson ist unwessentlich 215. 247. 255. 273; d. Eucharistie d. Horaussjezung d. Euch. 249; ob sie wiederholbar seite vieldet nicht d. Voraussjezung d. Euch. 249; ob sie wiederholbar seit 255. 264; kommt durch d. Consecration zu Stande 255; nähere Bestimmung d. Wirtung 285. 289. 292. 342—44; Verhältniß ihrer Wirt, zu der anderer Safr. 285. 289. 292 fl.; sie übt eine v. der subjectiven Beschäffenheit d. Smpfängers unadhängige Wirtung aus 393; Vedingung des Empfangs d. mit ihr verbundenen Enade 406.

ż

Eunomianer 234.

Eufebius Emif. 286 ff.

Excommunication 183. 185.

Exorcismus 96. 102.

- Fall, Beantwort. d. Frage, ob vor dem Sündenfall Sakr. zwedmäßig gewesen 38; Geneigtheit zum Fall 117; Fall nach der Lause 117. 292. 343. 345 fi.
- Feste 9. 62.
- Fictio 406.
- Fides ecclesiae 227. 246. 380 f.
- Firmilian 82. 204. 234. 238.
- Fisher, Joh. 404. 408.
- Flagellanten 120.
- Fleischliche Lust 117. 358. 359.
- Florenz, Concil das bestätigt die Siebenzahl d. Safram. 130; Minister der Laufe 175; schweigt über d. Minister d. Chejakr. 178; Minister d. Suchar. 181, d. Ordin. 207, d. Confectation d. Deles 210 f.; Intention d. Min. 221. 231. 234; Rezertaufe 235; d. Laufe bildet d. Voraussezung d. übrigen Sakr. 250 f.; Jahl der nicht wiederholb. Sakram. 265; Char. indeleb. 294 f. 300; Wirkung der letzten Delung 351; Urt der Wirksamteit der Sakramente 392.
- Fluth 61.
- Folgen d. Sünde 340. 343. 347. 349.
- Fomes peccati 334. 336. 338. 340. 342. 345.
- Form, wefentlicher Bestandtheil d. Sakram. 144. 214; in welchem Sinne d. Aus druck zu nehmen 145 f.; d. Form gibt d. Sakr. d. Kraft zu heiligen 145; Beschränkung dieses Sakes durch Albert. M. 145; Form d. Tause 147, d. Confirm. 147 f., d. Euchar. 148 f., d. Buse 150 f., d. letzten Delung 151 f., d. Ordin. 152 f., d. Chefakr. 126. 153 f.; d. unwürdige Empfänger erhält nur d. Form d. Sakr. 370.
- Fratricellen 120.
- Fürstenfalbung 96. 101. 104. 108.
- Fulbert v. Chartres, Zählung d. Sakr. 104; Bestandtheile ders. 134.
- Fundament der Rirche 157, b. Cafr. 249. 250.
- Fundator ecclesiae 157.
- Furchtsamkeit, gegen sie b. Confirmation 340.
- Fußwaschung, Sakr. 84 f. 102. 103; später nicht mehr als Sakr. betrachtet 114; Birkung 288. 289. 290; ihr Verhältniß zur Tause 288. 289. 290, zur Eucharistie 289.

Gallikanische Rirche 84.

Geburt des geiftlichen Menschen 82. 118. 285 f. 291. 332.

- Geduld 354.
- Gefäße, d. Gnade 369. 376. 384 f. 392; Confectation d. firchl. Gef. 102. 109. 211. 262.
- Gegenstand, welcher durch d. Sakram. abzebildet wird 51. 63. 134 f. 139. 361; Gegenstand d. Charakt. 308 ff.; Verhältniß d. Gegenstandes zur Wirkung d. Sakr. 134. 360. 368 f.
- Geist, d. heilige, Urbeber d. sakr. Wirtung 366; Mittheilung dess. durch d. Lauje u. Confim. 82. 84. 90. 286. 287. 291.
- Geistliches Leben, Ubwesenheit deffelben 117. 333; Wedung u. Förderung deff.

• •

.

burch d. Sakram. 82. 118. 285 f. 291. 332 f. 341. 342; Aehnlichkeit der Entwickelung d. geiftl. u. d. finnl. Lebens 118.

Geistlicher Tod löft d. nur geistlich geschlossenc Ebe auf 259 f. 276.

Geistliche Verwandtschaft 270.

Geiz 330. 340. 356.

.

Gelafiuê, Satr. d. Ratech. 96; d. von Nichtgetauften vollzogene Taufe ist ungültig 233; Ungültigkeit der von Sündern verwalteten Sakr. 242.

Gemeinde, Trägerin d. Schlüsselgewalt 183.

Gemeinschaft mit Gott 348.

Geneigtheit zur Sünde 116. 117.

Genußsucht 117. 286. 329. 348.

Gerechtigkeit 118. 331. 348.

(Geroch von Reichersberg, Defin. d. Safr. 14; Zählung d. Safr. 104; Unterfcheidung v. verbum u. elementum 141; Safr. d. Häretifer 239. 240; Nichtwiederholbarteit d. Safr. 262; dreifache Wirtung d. Safr. 283. 284 f.; effectus activus u. passivus 368.

Gerfon, Joh. 146. 149.

- Gefetz, Periode d. natürl. Gef. 48 ff. 53. 58. 59 ff. 165. 172; des Mosaischen Gesetzes 48 ff. 54. 62; d. Ges. Christi 48 ff. 172.
- Gesundheit d. Körpers 293. 350; Gef. d. Geistes 353.
- Gewänder, Confectation derf. 102.
- Glaube, als Sakr. 59. 102. 103; als Lugend, welche durch d. Sakr. unterftüht wird 118. 331. 334. 338; Glaube d. Rinche 227. 246. 381 f.; Glaube d. Ministers 242. 246. 381 ff.; Glaube d. Empfängers 67. 364. 372. 394. 400. 401. 402. 404. 407 ff.; ob der Glaube der Chegatten d. Che zum Sakr. mache 127. 249 f.

Glaubensstand, ift ein dreifacher 315.

Gloctenweihe 102.

Gnade, Wesen d. satram. Gnade und ihr Verhältniß zur Gnade an sich 322 ff.; Gnade d. Gaben u. Lugenden 323 ff.; Bestimmung Occams üb. d. satr. Gnade 391; die Satr. Gesäße d. göttl. Gnade 369. 376. 384 f. 392.

Gnadenmittel 280. 362. 368 ff. 384 ff.

Gnadenwirkung 280.-283 f. 296. 322—359; Verschiedenheit derselben von der allgem. Wirkung d. Sakr. 281. 294 ff.; Verhältniß ders. zum Charakter 307. 309. 310; doppelte Gnadenwirk, eine positive u. eine negative 328; Urt ihrer Entstehung 360—416; ob sie ex opere operato oder ex operante eintrete 64 ff. 69 f. 78 f. 328 f. 395 sf.; nähere Bestimmung der Gnadenwirkung d. einzelnen Sakr. 285—293. 333—359.

Göttliche Natur Christi, ihre Thätigkeit hinsichtl. d. Sakr. 378 f.

- (Sott, Urheber d. Sakram. 154. 157. 361; Ursache d. Wirfung 361. 366 f. 374; causa principalis 385; Art f. Thätigkeit 374—376.
- Gottfried v. Bendome, Defin. d. Safr. 14; Krankenfalbung 97 f. 266 f. 351; Jählung d. Safram. 103; Nichtwiederholbarkeit derf. 262; Wirkung der einzelnen Safr. 290 ff.
- Gratia, prima u. secunda 333; communiter dicta 323; gratum faciens 324; operans u. cooperans 336.

Ramen = und Sach = Register.

- Gratian, verschied. Grad d. Nothwendigkeit d. Sakr. 29; Minisker d. Crcommunication u. Reconciliation 185 f.; Sakr. d. Häretiker 239; Biederbolbarteit d. Handauflegung 255; Nichtwiederholdarkeit d. Sakr. überb. 262.
- Gregor d. Gr. rechnet zu d. Sakr. d. Confirm. 92, d. geweihte Salz, d. Ordinat., d. Fürstensalbung 96, d. Reconciliation d. Accommunicirten 100; Min. d. Confirm. 198; Ordinat. d. Häretiker 239; d. Sakram. Gefäße d. göttl. Inade 369.
- Gregor v. Nazianz 279.
- Gregor v. Nyffa 279. 369. 372.
- Gregor III. 233.
- Griechische Rirche, siehe Morgenländ. Rirche.
- Guitmund, Erzbisch. 370. 372.
- Gula 117. 286. 329. 348.
- Mabitus, Beantwortung d. Frage, ob der Charafter ein hab. sei 305; intentio habitualis 222. 228.
- habsucht 329. 330. 340. 356.
- Häretiker, an ihnen zuerst die mit der Handausslegung in Berbindung stebende Chrismation angewandt 91; ob sie gültig taufen können 83. 175. 234 f. 253 f.; ob ihre Handausslegung gültig sei 235; ihre übrigen Sakr. 237 f.; ob die von ihnen gespendeten Sakram. heilfam wirken 362. 365. 368. 380. 382.
- hafenreffer 304.
- Hahn, Aug. 5.
- Hahn, C. U. 179. 320.
- Halitgar 97. 359.
- Handauflegung, ursprünglich Bestandtbeil d. Tauffakram. 80 ff. 90; später besonderes Sakr. 84. 91. 101. 103; geschab durch d. Bischof 83. 90. 193; mit ihr eine Salbung verbunden 91; diente zur Bestätigung der Regertaufe 234; trat in d. griech. Kirche zurück 92 f. 194; Handaussegung der Häretiker 235; ob sie wiederholbar sci 254.
- Hauptsünden 329.
- heiden, die von ihnen vollzogene Taufe 175. 233.
- Heilmittel 54. 115. 116 f. 328.
- Heinrich VIII. v. Engl., Minister d. Ordin. 208; d. sakram. Gnade gemeinsames Produkt d. göttl. u. menschl. Thätigkeit 404; d. erforderliche Disposition des Empfängers 408 f.
- Heinrich v. Muda (od. v. Gent) 376. 384. 402. 415.
- Heilsträftigkeit 46. 51. 64.
- Herakleoniten 97.
- hermann v. Cöln 178.
- Herveus Natalis 385.
- Hieronymus, Wirtung d. Confirm. 90; Safram. d. Häretiker 238; Ordinat. der Häretiker 238; Unauflöslichteit d. Che 259.
- Hildebert v. Tours, Defin. d. Satr. 14; Zählung d. Satr. 102; Wirtung der Taufe u. d. heil. Abendm. 286; Verhältniß d. Taufe zur Confirm. 287. Hilgers 397.

Himmelreich, der Zugang zu demselben nicht geöffnet durch die altteft. Sakram. 52. 57. 72.

- Sinderniß d. Empfangs d. fatr. Gnade, fiehe Obex.
- Hiob, Mönch, zählt die Buße nicht zu d. Sakr. 121; das Mönchsthum Sakr. 122.
- Höfling 81. 94. 146. 147.
- Hoffart 117. 286. 329. 333.
- Hoffnung 118. 331. 341. 354.
- Hugo v. Rouen, Defin. d. Sakr. 14; verschied. Grad d. Nothwend. d. Sakr. 29; Verhältniß d. alt= u. neutest. Sakr. 47; Zählung d. neutest. Sakr. 104; Verhältniß d. Mönchsweihe zur Tause 289; Wirk. d. einzelnen Sakr. 290.
- Sugo v. St. Victor, Begr. d. Satr. 14-17; fpatere Beurtheilung f. Defin. 20; Nothwendigkeit d. Sakram. 24; 3medmäßigkeit derf. 32; sie dienen zur Demüthigung, Belehrung u. Uchung 32; drei Berioden d. menschl. Gefchichte 48; Verschiedenheit d. Sakram. in dief. Ber. 48; verschied. Grad ber Nothwendigkeit 28. 29; Sakr. d. Naturgesestes 53; Verhältniß d. alt- u. neutest. Satr. ju einander 47 ff.; Bahl d. neutest. Satr. 102; drei versch. Maffen neuteft. Safr. 102; f. Einfluß auf d. Zählung d. Lombarden 112 f.; Wefen d. Laufe 123; Bestandtheile d. Safr. 134; fügt zu d. sonft anerkannten beiden Bestandtheilen noch einen britten (sacram. et res) hingu 138 f.; Unterscheidung v. Sachen, handlungen u. Worten b. d. einzelnen Safr. 140; bei ihm Beginn d. Unterscheidung v. Form u. Materie 144; bebt d. Einset, d. neutest. Safr. durch Chr. v. Neuem hervor 155; führt nur d. Bestimmung d. significatio auf Chr. jurud 155. 367; drei Berfonen wirten zufammen zur Entstehung jedes Satram. 155; Einfekuna d. Che u. Krantenfalbung 156; Minister d. Chefatr. 176; Intention des Ministers 219. 225; Che der Ungläubigen 241; d. Sakram. d. Ebe fest nicht d. Taufe, fond. d. Glauben voraus 249; Nichtwiederholbarkeit ber Euchariftie 225; Wiederholbarkeit der Krankenfalbung 261; Nichtwiederholbarteit d. Satr. überh. 262; Wirtung d. Satr. 283. 290 ff.; Wirtung d. Krankenfalb. 351; Art d. Wirkfamkeit d. Sakr. 370. 372 f.

Hugo v. Lusculum, deprecat. Absolutionsform 150.

Humbert, Cardin., Jählung d. Satr. 103; redet von fieben Safr. 115; Bestandtheile d. Safr. 134; Safr. d. Häret. 238; Ordinat. d. Häret. 239.

Hus, Joh., 245.

Jacobus, Apostel, hat d. Sakr. d. Buke 168, d. lest. Delung eingeset 169. Jacob v. Vitry erklärt d. Che für ein Sakr. nur im weiteren Sinne 121.

Janua sacramentorum 249 f.

Jeffe v. Amiens 96. 141.

- Ignatius 180.
- Ignorantia 116. 330. 355.
- Impedimentum, fiehe Obex.
- Impotentia 116. 270 f. 330. 339 f.
- Junocentius I. über d. Krankenfalbung 96 f.; Ordination d. Häretiker 239; Un= auflöslichkeit d. Che 258.
- Junocentius III. erklärt d. Bifchofsweihe für ein Safr. 122. 125; üb. d. Min. d. Chefatr. 176, d. Abfolution 186, d. Confirm. 200; Bestimmung über

b. ordines sacri 206; über d. Intention d. Min. 220; Berhältniß des Sakr. d. Che zur Taufe 250; Beftimmung üb. d. Grad d. Berwandtschaft, welcher d. Ehe nichtig mache 270; spricht zuerst die Lehre vom Character aus 299; Jahl d. Ordines 321; Verhältn. d. contritio zur absolutio 402.

Insinuatio institutionis 158 f. 161. 163. 169.

Instrumentum, als folches betrachtet d. menschl. Natur Christi 378. 382. 386; b. Minister d. Satr. 367. 381. 382; d. äußere Satr. 382. 385 ff.

Intention, d. Ministers, Lehre des Augustinus 218; Hugo v. St. Victor 219 f. 225. 368; die solgenden Rirchenlehrer 220 ff.; Begründung d. Lehre 221; verschiedene mögliche Arten d. Intent. 222; verschiedene Ansichten über d. Wesen d. ersorderl. Intent. 222 ff.; conditionale Intent. 229; Nothwendigkeit d. Intent. 380 f. 383; Interesse, welches d. Lehre hervorrief 227 f.; intentio id faciendi, quod facit ecclesia 228 ff. 247. 383; nachscholastische Lehre 231; Intention d. Empfängers oder intentio recipiendi 248. 271 ff.; die Kraft ist in den äußeren Sakr. als intentio 389.

Investitur d. Aebte 103. 104, d. Ranoniker 104, d. Bischöfe 103. 104.

Invidia 117. 329. 343.

Johannes d. Täufer 156. 160. 269. 365. 377.

Johannes v. Damastus 300.

Johann VIII. 206.

Johannes Capreolus 385.

Johannes v. Straßburg 179.

Jonas v. Orleans 88.

Ira 117. 329. 354.

Jrenäus 96. 279.

Jrrthum über Person u. Stand macht die Ebe nichtig 271.

Fidorus v. Sevilla, Begr. d. Satr. 12 f.; Jählung d. Satr. 88; Confirm. 90; Benediction u. Darreichung des Salzes 96; Fürstensalbung 96; Unters scheidung von verbum u. elementum beim Satr. 141; die von Nichtgetausten vollzogene Taufe 174. 233; Art d. Wirksamteit d. Satr. 370. Jubelgefänge 102.

Juden, die von ihnen vollzogene Taufe 175.

Juenin 223.

Jungfrau Maria 267. 269. 317. 338.

Jurisdictio 147.

Juftin d. Mart. 279.

Joo v. Chartres 260.

Ranoniter, Confectation derf. 101. 104.

Katechumenen, Satr. berf. 93 ff. 98. 101. 102. 104. 106. 114. 122; Wirtung berf. 94 f. 283; Minister 192; Verhältniß berf. zur Laufe 249.

Ratharer verwarfen d. sieben Sakramente 119; Min. d. Bußsakram. 179; ob der juttl. Charakt. d. Min. für d. Gültigkeit d. Sakr. v. Bedeut. sei 244.

Regertaufe, siehe haretiter.

Rinder, find fähig für d. Empfang d. Laufe, Confirm. u. Ordinat. 273; unfähig für d. Empfang d. Bußfatr. 267, d. letten Delung 269, zur Schließung einer gültigen Che 270; Beantwortung d. Frage, ob sie durch d. Taufe positive Gnade empfangen 337; ihr Verhältniß zu den Safr. d. Natur 60 f.

Kirche, von ihr die sacramentalia u. alle unwessentlichen Bestandtheile d. Sakr. angeordnet 213; sie hat die Macht, diesselben wieder abzuschaffen 213; verschied. Ansicht darüber, ob sie auch eigentliche Sakr. eingeseth habe 155. 157. 159. 163. 164. 168. 171; ihr Antheil an d. Wirksamteit der Sakr. 380. 382; d. Glaube d. Ministers wird ergänzt durch d. Glauben d. Kirche 381. 383.

Rirchliche Gefäße, Confectation Derf. 102.

Rirchliche Gewänder, Consecrat. derf. 102.

- Kirchweihe, Sakr. 101. 102. 103. 104. 109; später ausgeschlossen aus d. Zahl d. Sakr. 114 f.; Minister ders. 211; nicht wiederholbar 262.
- Rleider der Priester u. Leviten 55.
- Rleinasiatische Rirche 233. 234.
- Rlugheit 118. 331. 356.
- **Rönigs**salbung 96. 101. 104. 108.
- Kraft d. Sakram. 279 ff.; beruht auf den d. Kirche gegebenen Berheihungen 367, auf d. göttl. Einfehung d. Sakr. 374. 377; hat an sich keine bestimmte Qualität 280 f. 282; der Charakter ist eine Kraft 310 f.; Art, in welcher sie den Sakr. einwohnt 360. 369 ff. 384 ff.
- Krantenfalbung, Safr. 96 f. 101. 102. 103. 104; verschiedene Ansücht über das Wefen derf. 106; Einsezung 106; Min. 98. 180. 190 ff.; ob sie wiederholbar sei 260 f.; ist eine Art öffentl. Buße 97. 261; Empfänger derf. 98. 268; Wirk. 290. 293; siehe auch letzte Delung.

Krankheit, siebenfache d. Menschengeschlechtes 116.

Rreuz, Bezeichnung mit demf. 95. 102.

- **L**ämmer 412.
- Läßliche Sünden 99. 106; sind nicht Gegenstand d. Bußsakr. 267; zu ihrer Tilgung dient d. Suchar. 343, d. letzte Delung 330. 331. 351, verschledene andere Mittel 352.
- Laien können gültig taufen 174; Beantwortung d. Frage, ob sie d. Suchar. ver: walten 178 f. 180, d. Krankensalbung spenden 98. 180. 190, absolviren 179. 185, confirmiren 201, ordiniren dürfen 205. 206.

Lanfrant, Bablung d. Satr. 101 f.; Bestandtheile berf. 134.

Laurentius Hispanus üb. d. Ursprung d. Beichte 168.

Legaten, apostolische 186.

Leib u. Blut Christi als Sakr. betrachtet 101. 103. 106. 122. 124; Consecrat. berselben ebenfalls Sakram. 102. 103. 106. 122. 124; auch d. Empfang berselben mitunter als Sakr. angesehen 106. 122. 124; lesterer später als etwas Unwesentliches beim Sakr. d. Suchar. angesehen 123 f. 247. 255. 273. Leichenfeierlichteiten 103. 108. 122.

Leichte Sünden, Begriff berf. 99; Bergebung berf. burch b. Fußwaschung u.

Krankenfalbung 290, durch d. Euchar. 292.

Leiden Christi 367. 378. 379.

Leitung d. Menge 117. 333. 355.

Leo d. Gr., Berhöltniß d. Confirm. 3ur Taufe 90; d. Ordinat. ein Satram. 16; ordnet eine gebeime Beichte vor d. Priefter an 199; Min. d. Ordin. 216; Satr. d. Häretiter 2318; Ordin. derf. 239.

Yeo IX, 238.

- Lette Oelung, Satram. 107. 109; Urtheil von Joh. Wicliffe 120; Beitandtkile 140; Jorm u. Materie 151 f.; Einsehung 157. 168 ff.; Minister 190. 191; Beantwortung der Frage, ob sie wiederholdar sei 261. 265; Be dingung der Wiederholdarfeit 265; Enwsänger 268 f.; erfordert, damit sie 3u Stande tommen, einen positiven Consensus des Empfängers 273; Dieposition d. Empfängers 278. 406 f.; Wirtung 293. 348-54; ob sie einen Charatter mittheile 315; Verdältnis ihrer Wirtung 31 der anderer Satr. 290 st. 329 st. 348 f. — Siebe auch unter: Krantensalbung.
- Liebe, 118. 331. 338; identisch mit d. Gnade 327; ist auf Seiten b. Empfängere zu einer heilfamen Wirtfamteit d. Satr. erforderlich 67, 364.
- Liebermann 86. 146. 149.
- Limbus patrum 69, 72.
- Luft, fleischliche 117. 358. 359.
- Lutherifche Rirche 367. 378.
- **M**ännliches (Sefchlecht ist allein fähig zu ordiniren 205, und d. Ordination empfangen 269; ist nicht erforderlich zur gültigen Vollziebung der Tauk 174. 175.
- Märtyrer 25. 183.
- Maßigung 118 359.
- Magdeburg, Synode das. (14. Jabrh.) üb. d. Min. d. Chejatr. 178.
- Magifche Wirtfamteit 361.
- Mailändische Rirche 84 f.
- Malitia 116, 330, 343.
- Malus motus 411.
- Maria, siehe Jungfrau Maria.
- Martin 86.
- Martyrium 25. 26 f. 104. 250. 290.
- Materialität 137.
- Materic, wesentl. Bestandtheil d. Sakr. 144. 214; Sinn dieses Ausdrucks 1455: Nachweisung d. Materie b. d. einzelnen Sakr. 147–154; Unterscheidung von materia propinqua und remota 146; remotissima 146; Unter scheidung v. mat. necessaria u. dedita 148; bei welchen Sakr. eine geweihte Materie anzuwenden, u. warum 216 f.

İ

- Meaux, Concil daf., üb. Einfezung d. Confirm. 163.
- Medicamenta 284.
- Medicina 116, 331, 332, 333, 339, 342, 343, 344, 346, 351, 356, 358; med. curativa 116, 331, 333, 344, 346, 351; med. conservativa 116, 331, 339, 342, 358; med. praeservativa 116, 331 f. 343, 358; med. meliorativa 116, 331, 343, 356; med. universalis 116, 331,

Melchiades 83. 287.

Menschliche Natur Christi, Bertzeug Gottes zur Mittheilung.b. fatram. Inabe

378. 382. 386; ibre Ibätigkeit hinsichtlich d. Satr. 378 ff.; ist instrumentum conjunctum 382. 386.

Menfing 401 f. 412 f.

Metropoliten 103.

Minister b. Safr. 173–211; b. Taufe 174–176. 177. 233; b. Confirm. 192;
b. Cucharistie 178. 180–183; d. Bußsafr. 179 f. 183–189; d. Krantensalbung oder letten Oelung 98. 180. 190. 191; d. Ordination 205–208;
b. niederen Weihen 192. 205. 206; d. Safr. d. Ehe 126. 176–178;
d. Einsegnung d. Ehe 192; d. Katechumenenweihe 192; d. Confectation d. Chrisma u. einsachen Oeles 209. 210; d. Confectat. d. Kirchen, Altäre u. tirchl. Gefäße 211; was seitens d. Min. zur Hervorbringung d. einselnen Safr. erforderlich sei 217 ff; nothwend. Verschiedenheit d. Min. v. d. Empfänger d. Safr. 232; rel. u. sittl. Beschaffenheit d. Min. 242 ff. 362. 368. 381 ff.; strchl. Stellung d. Min. siehe unter häretiter; sein Verhältniß zur Wirtung d. Safr. 361 f. 367. 368. 381–384.

Möhler 397.

Möncheweihe 101. 104. 105. 122. 262. 289.

Morgenländische Kirche, Jahl d. Sakr. 80; d. Confirm. tein besonderes Sakr. 80 f.; in ihr nur eine Salbung 91. 197; Tauformel 147; weiß nichts v. d. Nothwendigkeit d. Beichte 168; Min. d. letten Delung 191; Handauflegung b. d. Taufe 194; zur Aufnahme d. Häretiker diente nicht Handaussegung, sondern Chrismation 195; Empfänger d. Krankenfalbung 268; von den klerikalen Würden schließt nur d. bischöfl. d. Ebe aus 271.

Multiplicatio spiritualis 330, 355.

Rahrung d. geiftl. Lebens 118. 292;

- Natalis Alexander 223.
- Natürliches Sein 357.
- Natur, Safram. d. Gefehes der Natur 48. 53 f. 58. 59 ff. 121. 365; ibre Nicht-Nothwendigf. 28. 52; was zu denselben gebört habe 53. 59 ff.; sie waren nur im weiteren Sinne Safr. 53 f. 62.

Reigen des hauptes beim Gottesdienst 102.

Nemesianus v. Thubuna 82.

Restorianische Christen 370.

Neutestamentliche Sakram. 43; ihr Berhältniß zu den altteft 43 ff. 50 ff. 56. 63 ff. 72 ff. 77 ff.; was man zu ihnen rechnete 79–153; sie besteben aus Form u. Materie 145; erhalten ihre Kraft durch d. Weihewort des Priefters 142; Einsehung 154–172; Minister 173–211; Bedingungen, unter denen sie zu Stande kommen 211–278; Wirklung 278–359; Entstehung der Wirkung u. Urt ihrer Mirklamkeit 52. 64. 78. 360–416. Siehe auch d. Namen d. einzelnen Sakr.

Nichtgetaufte, ob sie taufen können 174. 177. 233.

Nicht-Priester, ob sie im Besit d. olavis jurisdictionis seien können 185 f. Nicht wiederholbare Sakr. 252 - 266. 314.

ortan wiederboldare Call. 202 - 200, 514.

Riedere Weihen, Beantwortung d. Frage, ob fie Safr. seien 125. 316 f.; ob sie 28\*

Mofes 25. 45. 48. 365.

Neid 117, 329, 343.

cinen Charakter mittheilen 321; Minister derf. 192. 205. 206; sind nad Durandus v. d. Kirche eingeset 206.

Riedertnien beim Gottesdienst 102.

Riederwerfen fich beim Gottesdienst 102.

Nikolaus Ludiscus (Panormitanus) üb. d. Ursprung d. Beichte 168.

Nikolaus v. Eusa 138.

Nonnenweihe 101.

Nordafrikanische Rirche 84. 233. 234.

- Noth, wer im Fall d. Noth zu taufen befugt fei 175; wer reconciliiren 184, abfolviren tönne 179. 185; ob eine in d. Noth außerhalb d. Grenzen d. pot. jurisdict. geschehene Absolution gültig sei 188; die in der Noth außerhalb d. allgem. Kirche empfangenen Safr. wirken heilfam 365.
- Nothwendigkeit, Unterscheidung dreier Arten von Nothwendigkeit 26. 28; den Sakr. kommt die necessitas ex suppositione finis oder necessitas consequentiae zu 28; nicht nothwendig waren die Sakram. d. Natur 52 f. 59; die alttest. nicht in dems. Sinne nothwendig, als die neutest. 47; Nothwendigkeit d. Beschneidung 56: verschied. Art d. Nothwendigkeit der einzelnen neutest. Sakr. 29 f. 354; Unterscheidung d. sacr. necessaria 11. voluntaria 30; der necessitas ratione sui u. ratione praecepti 30; Nothwendigkeit d. Ordin. 354; der Ehe 357.

Novatianer 234, 256.

Obex, obicem ponere 405. 407. 411.

Obstaculum gratiae 411.

Occam, Wilh., Defin. d. Satr. 22; verwirft d. Lehre vom Ornatus animae 255: character indel. 310; Wefen der fakram. Gnade 326 ff. 391; Urt dr Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung d. fakr. Wirkung 375; leugnet, das d. Sakr. causae gratiae seien 384; Verhältniß d. äußeren Sakram. zu göttl. Thätigkeit 390 f.; die Wirk. d. Bußfakr. ist gemeinsames Produkt der contritio u. d. äußeren Sakram. Bollzugs 404 f.; die erforderliche Disposition d. Empfängers 408.

Del, geweihtes, 98. 103. 123; Consecration desselben 123; Anwend. dess. 123. Delung lette, siehe Lette Delung.

Olivi, Bet. Joh., schließt d. Che aus d. 3ahl d. Safr. aus 120.

- Opfer 43, 53, 54 59, 62, 344.
- Opus operatum u. op. operans, Sinn beider Ausbrücke 65. 395-400; Bitt famkeit d. altteft. Sakr. ex op. operante 64. 78 f. 213. 395, nur im uneigentl. Sinne ex op. operato 66; Beantwort. d. Frage, ob d. Refchneid. eine Ausnahme mache 69 f. 74. 79; Birtfamkeit d. neuteft. Sakr. ex opere operato 64. 78 f. 363. 373. 396. 400; abweichende Lehn Augustins u. mancher späteren Lehrer 363. 373. 401. 403; ob sie aud ex op. operante Gnade mittheilen 64. 409. 415; Berhältniß d. ex op. operato 3u der ex op. operante erfolgenden Gnadenwirkung 409 f.; die nachtheilige Birt. d. neutest. Sakr. kann nur ex op. operante erfolgen 294. 296; Wirtfamkeit d. sacramentalia ex op. operante 213

Ordensgelübde macht d. Ehe nichtig 271. Ordination, Sakr. 96. 101. 102. 103. 104. 107. 108. 109; von Skunocen; III

nicht mit aufgeführt 109; verschied. Anslicht darüber, von welchem Puntte an, u. dis zu welchem Puntte sie ein Safr. sei 125; d. Concil v. Trient u. d. röm. Mat. schweigen 131 f.; drei Bestandtheile d. Safr. 140; Form u. Materie 152 f.; Einsetzung 157. 170 f.; sie ist nicht erforderlich, um güstig tausen zu können 174; Minister 205--208; Ordinat. d. Härctiker 238 f.; Zweimal Getauste dürfen nicht ordinirt werden 253; d. Ordinat. ist nicht wiederholdar 253; sübt eine unvertilgdare Wirtung aus 283; theilt einen Charakter mit 313; Sigenthümlichteit dieses Charakters 320 f.; Bedingungen d. Empfangs 269 f.; Simonie hindert das Zustandekommen 278; kann auch zwangsweise ertheilt werden 273; Ordinat. d. höheren Grade schließt d. Ehe aus 271; Gnadenwirkung 290 ff. 293. 354-356; Disposition d. Empfängers 407.

Ordines. Jahl derfelben 131.321; welche zu den majores od. sacri gehören 206; welche d. Satram. ausmachen 125. 317; welche einen Charafter mittheilen 321 f.

Ornatus animae 295, 297, 389 f.

Otto v. Bamberg ift nicht Urheber d. Siebenzählung d. Sakramente 107; sein Biograph 109.

Pacianus von Barcelona 82.

Bäpste, Inhaber d. Schlüffelgewalt 185, d. clavis jurisdictionis im vollen Sinne 186, d. auf d. mystischen Leid Christi sich beziehenden Gewalt 202; sind hinsichtl. d. bischöfl. Gewalt allen übrigen Vischöfen gleich 204.

Panormitanus, fiebe Rit. Ludiscus.

Pariser theol. Fakultät über d. Sinn d. Ausbr. op. operatum 400.

- Paradies, Beantwort. d. Frage, ob d. Einfehung v. Sakr. im Par. zweetmäßig gewesen 38 f.; Einsehung d. Ehe in demselben 41. 48. 156. 171 f., der Buße 41. 165 f.
- Partes integrales ob. constitutivae b. Safram. 214.

Particularia sacramenta 354.

Baschalis II. 238.

Paschasius Ratbertus, Begriff d. Sakram. 13; Jählung d. Sakram. 88; über d. Confirm. 90.

Paffau, Synode das. im J. 1284 üb. d. Min. d. Chefakr. 178.

Patriarchen, Confectation berf. 103.

Pavia, Synode das. im J. 850, üb. d. Krankensalb. 97. 98.

Peccata mortalia, siehe Todsünden.

Peccata venialia, siehe Läßliche Sünden.

Belagius, Papft, 238. 239.

Berioden d. menschl. Geschichte 48 f. 53. 54. 59.

Perrone, Joh., 86.

- Beter d'Ailly, Definit. d. Sakr. 22; Art d. Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung d. fakr. Wirkung 375; Verhältniß d. äußeren Zeichens zur Wirk. 390 f.
- Peter Johann Olivi, siehe Olivi.
- Petrobrusianer 119 f.
- Betrus, Apostel, Empfänger b. Schlüsselgewalt 185.
- Petrus v. Blois 108.

Petrus Cantor üb. d. Intention d. Ministers 220; Begriff d. Intention 222.

Betrus Cöleftinus 321.

Betrus Damiani redet von sieben Safr. 114; Jählung d. eigentl. Safr. 134; Bestandtheile d. Safr. 134; verbum u. elementum 141.

- Petrus Lomb., Begriff d. Sakr. 17; Urtheil d. spät. Scholastiker über f. Defin. 20 f.; Zwecknäßigkeit d. Sakr. 35; Berhältniß d. alt- u. neut. Sakr. 55; Beschneidung 55. 70; bei ihm zuerst d. Siebenzählung d. Sakr. 107; üb. d. Wesen d. Tause 123; Wesen d. Bußsakr. 124; Bestandtheile der Sakr. 139; Unterscheidung v. verbum u. elementum 141; Unterscheid, v. Form u. Materie 144; Einsezung d. neut. Sakr. 156 f.; Einsezung d. lesten Delung durch d. Apostel 157; Min. d. Bußsakram. 179. 185; Min. d. Consirmat. 200; Intention d. Min. 220. 222 f.; Sakram. der Häretiker 239. 240; Berd. d. Ebesakr. zur Tause 251; Begriff d. Mederholung e. Sakr. 264; Zahl d. nicht wiederholkaren Sakr. 265; Bedingungen, unter denen die leste Delung zu wiederholen 265; Cintheilung d. Sakr. in drei Klassen hnsichtlich d. Wirt. 285; Wirtung d. einzelnen Sakr. 290 ff. 350; d. Tause theilt nur den Erwachsenen positive Gnade mit 337; Verhältniß der absolutio zur contritio 402; die erforderliche Disposition seitens des Empfängers d. Sakr. 407 f.
- Betrus Oromensis schließt d. Buße aus d. Zahl d. alt: u. ncutest. Satr. aus 120. 165.
- Petrus de Palude, verschied. Grad d. Nothwend. d. Safr. 30; Safr. d. Natur 61; Min. d. Confirmat. 200; Minister d. Weihung des Chrisma 209; Intention d. Min. 222; Lchre v. Charafter 316; Wirt. d. Safr. d. Che 358; Verh. d. äußeren Safr. zur göttl. Thätigkeit 385; die Safr. wirten unmittelbar nur d. Disposition für d. Gnade 403.
- Betrus v. Poitiers schließt d. Beichte aus d. Zahl d. neutest. Satr. aus 108; d. Buße ein Satr. d. A. B. 165; Einseß, ders. unter d. Mos. Geseg 165; über d. Ausdruck op. operatum u. op. operans 397; Verh. d. safram. Wirt. zum äußeren Satr.:Bollzug u. zur Thätigkeit d. Empfängers 403.

Petrus Venerabilis 261. 351.

Photius 197.

Pikarden 120.

Poena, fiehe Strafe; poena satisfactoriae 335; poenalitates praesentis vitae 335. Potentia obedientialis 388, potentiae der Secle 305 f. 323.

Potestas, dreifache potest. Chrifti hinfichtlich d. Sakram., pot. auctoritatis, excellentiae u. ministerii 378 ff.; pot. feitens d. Min. d. Sakr. 217. 218; pot. receptiva feitens d. Empfängers d. Sakr. 247. 248 ff.; pot. ordinis 187. 241; pot. clavium 183 ff. 189; pot. jurisdictionis 187 ff. 191. 203. 241. 246; pot. executionis 189. 241. 246; d. Charafter ift eine potest. spiritualis 305. 310 ff. 319; Unterscheidung von pot. activa u. passiva 319 f.

Presbyterae 270.

Presbyter, Bollzieher d. mit d. Taufe verbundenen Salbung 91. 193. 195; Min. d. Taufe 176, d. Ratechumenenweihe 192; Beantwortung d. Frage, ob er confirmiren könne 192. 197—205; Lehre d. griech. Kirche 192; Min. d. Eucharistie 181; in d. alten Kirche Vertreter d. Bischöfe in Ausübung

b. Echlüsselgewalt 184, später eigentl. Inhaber diefer Gewalt 185; Min. b. letten Ochung 190 f., d. niederen Weihen 192. 206 f., nach Manchen auch der höheren Weihen 205. 207. 208, d. Einfegnung der Gbe 192; Beantwortung d. Frage, ob der die Ghe benedicirende Priester Minister des Chefakr. sci 177 f.; ob er das Recht habe, das Oel u. Chrisma zu weihen 209. 210; Nachfolger der 72 Jünger 182.

- Presbyterweihe, Safram. 103. 104. 125. 132; Min. derf. 205 ffr; theilt eine doppelte potestas mit 170. 322; Beantwort. d. Frage, wie viele Charaktere sie mittheile 332. Siche auch unter Ordination.
- Presbyterat ist d. volle Priesterthum 182 f.
- Briefterliche Salbung Satram. d. A. B. 74.
- Briefterthum Chrifti 311. 377.
- Promulgation d. Safr. 158; d. Laufe 162 f.; d. Buße 168; d. l. Oelung 170. Pronitas ad malum 116. 340.
- Proprius episcopus 205; propr. sacerdos 187, 191.
- Brosper Aquitanus 238.
- Bjalmisteriat 321. `
- Bulleyn, fiebe Robert Bull.
- Nabanus Maurus, Begr. d. Sakr. 13; Jählung d. Sakr. 88; üb. d. Confirm. 90; Krankenfalbung 97. 351; Beftandtheile d. Sakr. 134. 141; Jahl der Ordines 321; Art d. Wirkfamkeit d. Sakr. 369. 372.
- Ratherius v. Verona 88.

Ratramnus v. Corbie, Begr. d. Satr. 13; Jählung d. Satr. 88; Bestandtheile d. Satr. 134; Urt ihrer Wirksamkeit 369. 372.

- Naymund v. Bennaforte, d. Beichte ein Sakr. im weiteren Sinne 121; Ber= hältniß d. contritio zur absolutio 402.
- Reconciliation d. Sünders 100, 183.
- Regierung d. Gesammtheit 119. 332 f. 354 f.
- Reife d. geiftl. Lebens, durch d. Confirm. herbeigeführt 341.
- Reihenfolge d. Safram. 107; abweichend b. d. Biographen d. Otto v. Bamberg u. Alanus ab Infulis 109; in d. morgenländ. Kirche 107.
- Reinigungen 62. 74.
- Relatio rationis 303.
- Remedium contra peccatum 156. 328. 358.
- Responsorien 102.
- Res sacramenti 133 ff. 138. 139; Unterscheidung von res, facta. dicta 140 f.; von res u. verbum 141 ff.
- Reft ber Sünde nach Empfang d. Bußfatr. 117. 330. 352.
- Reue, vollkommene, 347 f. 373. 401. 402. 404. 407. 413 f. 416; Unterscheidung der vollkommenen von der unvollkommenen Reue 348. 413 ff. Siehe auch unten Contritio u. Attritio.
- Rheims, Conc. daf. (im J. 625) 190; (im J. 1049) 103.
- Richard v. Middleton üb. d. Sakram. d. Natur 60; Buße u. Ehe haben keine Materie 145; Einfezung d. Laufe 161; Min. d. Confirm. 200; kein ornatus animae 295; Charact. indel. 300; Wefen d. fafr. Gnade 326 ff.; Urt d. Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung d. fafr. Wirkung 375; Ver-

hältniß d. äußeren Zeichens zur Wirtung 390; d. erforderliche Disposition d. Empfängers 415.

1

Richard Poore 109.

Richard v. St. Victor 404.

Robert Bulleyn, Zählung d. Satr. 104; die Absolution ein Satr. im weiteren Sinne 106; fein Einfluß auf d. Zählung d. Lombarden 112 f.; bestreitet d. Nothwendigkeit der Intention d. Min. 220; Zahl d. nicht wiederholb. Safr. 265; Verbältn. d. Glaubens d. Smoßängers zur safr. Wirtsamt, 401.

Robertus Baululus 107, 109.

Robulph v. Bourges 190.

Römischer Ratechismus, Begr. d. Sakr. 23; Rothwendigkeit d. Sakr. 30; Berbältniß d. alt- u. neut. Satr. 77; bestätigt u. rechtfertigt d. Siebenzahl b. Satr. 131; spricht sich hinsichtl. d. Euchar. in stot. Sinne aus 131; hinsichtl. d. Buße in thomist. 131; schweigt üb. Form u. Mat. d. Ordin. u. d. Che 153; Cinfegung d. Confirm. 162; Cinfes, d. Safr. d. Bufe 166 f., d. l. Delung 170; d. Che erst burch Christus zum Sakram. erhoben 172; schweigt über d. Minister d. Chefatr. 178; Min. d. Euchar. 183, d. l. Delung 191, d. Orbin. 208, d. Weihung d. Chrisma 209, b. heil. Deles 210 f.; Grund, weßhalb gemiffe Sakram. mit geweihter Materie zu vollziehen 217; Intention d. Min. 221. 231; Bollziehung d. Laufe durch Heiden u. Juden 234; schweigt üb. d. Gültigkeit d. häre. Satr. 242; d. Laufe als Voraussezung d. übrigen Satr. 250 f.; Nicht wiederholbarkeit d. Taufe 252; Unauflöslichkeit d. Ebe 259, 277; Babl d. nicht wiederholb. Safr. 265; Bedingung, unter der d. lette Delung zu wiederholen 265; Grad der Berwandtschaft, welcher die Ghe nichtig macht 270; charact. indel. 295. 300; Wirtung d. letten Delung 353; Art d. Thätigkeit Gottes zur hervorrufung d. fakr. Wirkung 375; d. Sakr. Gefäße b. göttl. Gnade 392; b. erforderl. Disposition b. Empfängers 416.

Römische Rirche, verwarf d. Fußwaschung als Sakram. 85; Rehertaufe 234. Rupert von Deuß 104. 283. 286.

Rouard Tapper 408.

Sabbathfeier 54.

- Sacramentalia, Unterscheidung ders. von d. sacramenta 111. 125. 157. 171. 212 f. 317; Begriff ders. 212 f.; die Weihen unter der d. Presbyter nur sacramentalia 125. 171. 317.
- Sacramentum, Gebrauch dieses Ausbrucks in der Kirchensprache 5-10; sacr. im Unterschiede von d. res sacramenti 133 ff. 138. 139; sacr. et res 139. 297. 309; Unterschied. d. sacr. necessaria u. voluntaria 30, d. sacr. generalia u. voluntaria 354; sacr. principalia 109.
- Sakrament, Begriff 10—23; Nothwendigkeit 24—31; Zwedmäßigkeit 31—40; f. dienen zur Denuithigung, Belehrung u. heilfamen Uebung 32 ff., entfprechen d. göttlichen Barmherzigkeit, Gerechtigkeit u. Weisheit 37; ob sie vor dem Sündenfall zweckmäßig gewesen 38; Verschiedenheit derf. in d. verschiedenen Perioden 41 ff. 48 ff. 57 ff.; ihre Abrogation 42. 74 ff.; Sakram. d. Geseges d. Natur 48. 53. 59; alttestam. Sakr. siehe unter: Alttest. Sakr.; neutest. Sakr. siehe unter: Neutest. Sakr.; was man zu

b. letteren rechnete 79-133; verschiedenc Rlassen 30. 102. 104 f. 157. 159. 173. 266. 294 f. 314 f. 333. 354; hervorragende Safr. 104. 105. 106. 109; Unterscheidung v. nothwendigen u. minder nothwendigen 30. 47. 52 f. 59. 354; verschiedene Ansicht in Bezug auf d. Wesen mancher Safram. 106; seit wann die Siebenzählung begonnen 107 ff.; Ursachen diefer Zählung 110 f. Rechtfertigung derf. 115 ff. 119; Abweichungen von diefer Zählung 108 f. 119 ff.; Bestandtheile d. Satram. 133-154; Einfetzung 154-172; Unterscheid. folcher Satr., welche totaliter ab institutione, u. folcher, welche partim a naturae dictamine feien 157; Eintheilung d. neut. Satr. hinsichtl. d. Zeit ihrer Ginsezung 159; Min. 173-211; Eintheilung derf. binsichtlich des sie verwaltenden Min. 173; Bedingungen, unter denen sie zu Stande tommen 211-278; Unterscheid. v. wefentlichen u. unwefenlichen Bestandtheilen 211 ff.; Birf. 278-359; Unterscheidung folcher, welche gratiam primam und folcher, welche gratiam secundam mittheilen 333, jolcher, welche einen Charatter mittheilen, und welche nicht 266. 294 f. 314 f.; alle Satr. dienen zur Bergebung d. läßlichen Sünden 351. 356; Entstehung u. Bedingungen d. fatr. Wirt. 360-416; fie find causae gratiae 279 f. 384, verba visibilia 43. 361. 369, Gefäße d. göttl. Gnade 369. 384. 392, Unterpfänder d. göttlichen (Inadenwirtsamkeit (causae sine quibus non) 370, 390 ff., 2Bertzeuge in d. Hand Gottes (causae instrumentales) 385 ff.; sie üben eine doppelte Wirtsamkeit aus, eine natürliche u. eine wertzeugliche 386 f.; nothwend. Disposition d. Empfängers 392-416.

Salbung icon frühzeitig als Satr. bezeichnet 62. 74. 82; Salb. mit vom Bifchof geweihtem Del oder Chrisma vor u. nach der Taufe 96. 103. 176, mit d. ubgov in d. griech. Rirche 80; verbunden mit d. Handauflegung 91 f.; Salb. d. Fürsten 96. 101. 104. 108; der Kranten, siehe unter Kranten= falbung; ber Bresbyter, fiebe unter Bresbyterweibe; ber Bischöfe 103. 104. 108. 122; Satr., welche mit Salbungen verbunden find, erfordern eine doppelte Thätigkeit d. Rirche 216; Salb. d. Steins durch Salob 61.

Salmero 223.

Salz, geweihtes, 98. 101. 102; Benediction u. Darreichung deffelben 98. 101. 102; weßhalb es später nicht mehr als besonderes Satr. angesehen wurde 114.

Salzburg, Synode das. (im J. 1420) 178.

Satisfactio 149. 168.

Schächer am Rreuz 25. 365.

Schätler, C. v., 1. 396 f.

Scherz oder Spiel, Beantwortung der Frage, ob die zum Scherz oder im Spiel dargereichten Sakram. gültig seien 219. 231.

Schlachtopfer 53. 59.

Schlachtung d. Widders 61.

Schlagen d. Bruft 102.

Schlüsselgewalt 183-89.

Scholastiter 26 f. 35 ff. 57. 134. 141. 144. 157 ff. 181. 189. 198 ff. 209. 214 ff. 219 ff. 239 ff. 249. 290 ff. 300 ff. 322 ff. 374 ff.

Schooß Abrahams 52. 57. 69.

Sculd 116. 334 f. 347.

Schwäche 116. 117. 340. 343. 352.

Schwere Sünden 99.

Secunda tabula post naufragium 100, 293, 346.

Seelenschmuck (ornatus animae) 295. 297. 389 f.

Sergius I. 233.

Serry 223.

Sieben Saframente, in der alten Rirche nicht nachweisbar 86; feit wann dicfe Jählung begonnen 107 ff.; Urfachen derfelden 110 f.; Rechtfertigung derfelden 115 ff. 1.19; schon vor d. Lombarden sieben Safr. gezählt, aber in anderem Sinne 114.

Siebensache Gestalt d. Sünde 117, d. christlichen Tugend 118; siebensache Berschiedenheit unter den Menschen 117.

Sieben zahl, Bedeutsamkeit derf. 113.

Signatur 308.

Significatio 15, 17, 145, 155, 367.

- Signum, ein folches ist b. äußere Sakr. 136; Bezeichnung deffelben als sig. rememorativum, demonstr., prognost., praenunciat. 136; ein folches d. Charakter 307 ff.; Bezeichnung deffelb. als sign. rememorativ., distinct.. disposit., obligat. 309 f. 318; signum Christi 94.
- Simon d. Magier 362.

Simonie 246, 278.

Sixtus IV. 121.

Stotus, Duns, Begriff d. Sakr. 21; Sakr. d. Natur 61; Wirkfamkeit d. Beschneid. 71; d. Beschneid. theilt einen Charafter mit 74. 316; Abrogation d. Beschneid. 76; die Bischofsweihr ein Satr. 122; Wefen d. Eucharistie 124; Wefen d. Bußfatr. 124; Buße u. Che haben teine Materie 145. 150; Bedeut. v. Form u. Materie 146; Form d. lett. Delung 151; doppelte Form d. Briefterweihe 153; Einsehung d. Confirm. 162; Sinsehung des Diatonates u. d. niederen ordines 171; d. Che erst durch Christus zum Satr. erhoben 172; Minister d. Bußsatr. 185, d. Confirm. 200. 203; Grund, weghalb gemiffe Safr. mit geweihter Materie zu vollziehen 217; Intention des Ministers 225; kein ornatus animae 295; Berhältniß zwischen d. unmittelb, u. mittelb. Wirf. d. Satr. 297; charact. indeleb. 300. 303. 305 f. 310. 313; Bahl d. ordines 321; Wefen d. fatr. Gnade 326 ff.; Wirfung d. Satram. d. Che 359; Urt d. Thätigkeit Gottes jur Bervorrufung d. fatr. Wirfung 375; Verhältniß d. äußeren Reichens zur Wirfung 390 f.; Sinn d. Ausdr. op. operatum u. op. operans 399; die erforderliche Disposition d. Empfängers 411. 415.

Spanische Rirche 85.

Speichel, Benegung d. Ohren u. Nase mit Speichel 95.

Spieltaufe, siehe unter Scherz.

Stambach v. Buzbach 321. 410. 411.

Status fidei genitae, roboratae u. multiplicatae 315 f.

Steit 1. 98. 100. 112.

Stephan de Borbone 206.

Stephanus, rom. Bijch. 235.

Stiftshütte 55.

- Störung in d. Entwickelung d. geiftl. Lebens 332. 345.
- Stolz 117. 286. 329, 333.
- Strafe ber Sünde 116. 330, 334. 335. 347.
- Subdiatonat, ob er ju d. ordines sacri gehöre 206; Einsehung 171.
- Subdiakonen, Ordination derf. 125. 207.
- Substantialia d. Safr. 158, 211 ff.
- Sünde, siebenfache Gestalt derf. 117. 329; Unterscheidung von schweren u. leichten 99, v. Erbfünde, Todsünden u. läßlichen Sünden 99. 116.
- Superbia 117. 286. 329.
- Sylvester, verordnet eine zweimalige Chrismation 90. 195; Bestimmung über d. Beihung d. Chrisma 209.
- Synnada, Synode das. 234.
- Syrifche Rirche 234.
- Taboriten 120.
- Täufer, siehe unter Taufe.
- Tanchelm 244.
- Tapferkeit 118. 331. 341: 354.
- Laufe, Safram. 79. 87 ff. 101. 102. 103. 104. 107. 109; Nothwendigteit berf. 29 f.; Unterscheidung von d. handauflegung 82; bei ihr Salbungen mit geweihter Materie 216; Bestandtheile 139; Form u. Materie 147; Ein= fepung 156. 159--161; Minifter 174-76. 233-35; ob d. Min. aetauft fein muffe 174. 176. 233 ff.; ob er der tathol. Rirche angehören muffe 174. 234 f.; verschied. Unficht über d. Wefen d. Taufe 106; Unficht d. Bugo v. St. Bictor und des Lombarden 123; fie ift janua et fundamentum sacramentorum 249: dieß bestritten von Innocens III. 250: d. Taufe d. Ebegatten macht d. Che zum Safr. 127. 177; fie hat zur Voraussezung die Erbfünde 266, tann auch zwangsweise ertheilt werden 273; ift nicht wiederholbar 252 f., übt eine unvertilgbare Wirfung aus 281. 283, theilt einen Charafter mit 266. 315; Cigenthumlichkeit diefes Charafters 320; Gnadenwirtung 56 f. 285. 286. 288. 289. 290 f. 333 bis 338; ob sie auch den Kindern positive Gnade mittheile 337; Berhältniß zu anderen Sakram. 82. 85. 285-291. 329 ff.; Disposition des Empfängers 405 ff.
- Taufe Jeju 156. 160. 266. 377.
- Laufformel 146 f.
- Taufwaffer, geweihtes 98. 101. 106. 123.
- Tertullian, üb. d. Jahl d. Sakr. 80. 86; Handauflegung 81; Unterscheidung von verbum u. elementum 141; Kehertaufe 234; Nichtwiederholbarkeit der Buße 256; Araft d. Sakr. 279; Art ihrer Wirksamkeit 369.
- Thatfünden 56. 59, 116, 269, 288, 291, 335, 349,
- Theobald v. Sens 261.
- Theodulph v. Orleans, Zählung d. Sakr. 88; über d. Confirm. 92; die Darreichung d. heil. Salzes an d. Katechum. 96; Bestandtheile d. Sakr. 134; Unterscheid. v. verbum u. elem. 141; Art d. Wirksamseit d. Sakr. 369. Thomas v. Nguino, Begriff d. Sakr. 21; drei Arten von Nothwendiakeit 28;
  - Urt b. Nothwendigkeit d. Satr. 28; drei Gafr. vorzugsweife nothwendig

29; Satr. d. Natur 60; Wirkfamkeit d. Beschneidung 71; Berbältnit d. Confirm. jur Taufe 122; Befen b. Bußfafr. 124; Res sacramenti 135; brei Bestandtheile jedes Safr. 139; Unterscheidung v. verbum u. element. 141 f.: Buße u. Ebe haben keine Materie 145: eine in deprecat. Form geschehende Absolution ist nicht satramental 150; Einsetzung b. Confirm. 158. 162; Min. d. Chefatr. 178; d. Bußfatr. 185, d. Confirm. 200 ff.; über d. Delegationsrecht d. Papstes hinsichtlich d. Confirm. u. Ordinat. 202. 207; Begr. d. Sacramentalia 213; Grund, weßhalb gewiffe Satr. mit geweihter Mat. zu vollziehen 217; Intention d. Min. 223; Beding. unter welcher b. lette Delung ju wiederholen 265; ornatus animae 295: Berhältniß zwischen b. unmittelb. u. mittelb. Wirt. d. Safr. 297; Lehre vom char. indeleb. 303. 305 f. 310. 313. 316; 3ahl d. Ordines 321: Wefen d. fakr. Gnade 323; Verhältniß d. Sakr. zu einander binsichtlich b. Gnadenwirfung 330; Wirfung d. letten Delung 352; Wirf. d. Satr. d. Che 358; Urt d. Thätigkeit Gottes jur hervorrufung d. fakr. Birt. 375; Thätigteit Christi hins. d. Sakr. 378; Verhältn. d. äußeren Sakr. jur Wirfung 385; Verhältniß d. Satr. jur menschl. Natur Christi 386: Sinn d. Ausdr. op. operatum u. op. operans 398 f.; d. Gnadenwirt. d. Safr. gemeins. Broduft d. äußeren Safram.= Bollzugs u. d. subject. Thätigkeit d. Empfängers 403 f.; d. Glaube einer d. Faktoren d. fak. Gnade 404; die erforderliche Disposition d. Empfängers 408. 415.

Thomas v. Straßburg 295. 310. 376. 390.

Tod Jeju 160. 367. 378 f. 397.

Todsünden, Verschiedenheit derf. v. d. Erbfünde u. v. d. läßlichen 99. 116; nach d. Laufe begangen machen sie die Buße nothwendig 256 f. 267. 330. 346 f.; ihr Vorhandensein verhindert d. Empfang d. saft. Gnade 411.

Tradition, mündliche 158 f. 168.

Trägheit 329. 354.

Trient, Concil das. (a. 1545—63) gibt keine Begriffsbest. d. Sakr. 23; über die Nothwendigkeit d. Sakr. 31; Berhältniß d. alt- u. neuteft. Sakr. 77; beftätigt d. Siebenzahl d. Safram. 130; spricht sich binsichtl. d. Buße in thomist. Sinne aus 131; üb. d. Ordin. 131 f.; d. Che 132; Absolutions: formel 150; schweigt über Form u. Mat. d. Ordin. u. d. Che 153; Cinfetung d. Satr. d. Buße 166-f., d. letten Delung 170; schweigt üb. d. Min. d. Chefatr. 178; Min. d. Euchar. 183, d. Bußfatr. 188 f., d. lest. Delung 190, d. Confirm. 204, d. Ordin. 208, Weihung d. Chrisma 209, Weihung d. Deles 210 f.; Intention d. Min. 221. 231; Repertaufe 234; Gültigkeit d. v. häretikern verwalteten Sakr. 242; b. Gültigkeit d. Sakr. hängt nicht ab von d. Sittlichkeit d. Min. 244; Nichtwiederholbarkeit ber Taufe 252; jährl. Empfang d. Cuchar. 255; Wiederholbarkeit ber Buße 257; Unauflöslichkeit d. Ebe 259. 277; Jahl d. nicht wiederholb. Sakt. 265; Bedingung, unter der d. lette Delung zu wiederholen 265; Char. indel. 295. 300; Wirfung d. letten Delung 350, d. Safr. d. Che 359; Urt d. Thätigkeit Gottes jur Hervorruf. d. fatr. Birt. 376; Verhältnis d. äußeren Beichens zur göttl. Thätigkeit 392; Birkfamkeit d. Sakr. ex opere operato 400; b. erforderl. Disvosition b. Empfängers 416.

Trier, Synobe das. 178.

Trinität 138. 308. 311. 366.

Tugenden, werden durch d. Sakram. gefördert 115. 118. 331. 338. 348; fieben Hauptformen d. christlichen Tugend 118. 331; Verhältniß d. Gnade der Tugenden zur sakr. Gnade 323 ff.

Neberrest d. Sünde, siehe unter Reft.

Umfang d. Wirtsamteit d. Satr. 56.

Unauflöslichteit d. Che 258 ff. 274 f. 393 f.

Ungläubige, ob die von ihnen vollzogene Taufe gültig fei 233; ob d. Ehe derf. ein Safr. fei 127. 176. 250.

Unglaube 411.

Universalheilmittel 116. 331.

Unschuld, Stand derf. 38. 39. 43. Siehe auch unter Baradies.

Unterpfänder d. göttl. Gnade 370. 391.

Unterstützung d. chriftl. Tugenden 115. 118.

Unverständlichteit b. altteft. Satr. 45. 50. 77.

Unvertilgbare Wirtung d. Satr. 281 f. 283. 313 f. 393.

Unwescntliche Bestandtheile d. Safr. 158. 211 ff.

Unwiffenheit, geiftl. 355. 356.

Unwürdiger Empfang d. Satr. 362 f. 370 f. 393.

Urban II., Papft, 238.

Urfache d. Wirtung 361. 366 f. 374.

Usus sacramentorum 375, 388.

Berachtung d. Safr. 25. 411.

Beränderung d. Safr. 41 ff. 49. 57.

Verbum u. elementum, die beiden Bestandtheile d. Safr. 141; sie sind partes constitutivae 214; nicht jedes Safr. besteht aus diesen beiden Iheilen 144; verbum visibile 43. 361. 369.

Berderbliche Wirfung d. Safr. 280. 283. 296. 298. 362. 365. 371. 373. 393. Berdienste 347. 408.

Vereinigung mit Christo 344.

Vergebung der Sünde 54. 56. 287. 290. 292 f. 351. 356. 363. 367 u. f. w. Bermehrung der Glieder d. Kirche 330 f. 355. 357.

Verständniß 363.

Vertrag Gottes mit der Rirche 375. 391.

Berwandtschaft hindert d. Ebe 270 f.

Viaticum 344.

Virtutes, Unterscheidung b. virt. theolog. u. cardin. 118.

Vitia capitalia 329.

Vollendung d. geistl. Lebens 117. 341; Vollendung d. Ebe 274 ff.-Vorbereitung des Empfängers 348. 405 ff.

Vorhof 55.

Wachsterzen, geweihte, 98. 102. Wachsthum d. geiftl Menschen 118. 332. **'.** .

- Wahnsinnige dürfen getauft, confirmirt u. ordinirt werden 273; find unfähig, die lette Delung zu empfangen 269; verschied. Ansicht, ob die Ebe solcher gültig sei 274.
- Waldenfer, verwarfen d. Siebenzahl d. Sakr. 120; Min. d. Bußsakram. 179; ob die Gültigkeit d. Sakr. v. d. subj. Beschaffenheit d. Min. abhänge 244; Zahl d. ordines 321.

Bandel Jefu auf d. Galil. See 160.

- Weiber können gültig taufen 175; in ältester Zeit ihnen d. Befugniß abgesprochen 175; sind unfähig zu ordiniren 205, u. d. Ordinat. zu empfangen 269.
- Weihung, bei einigen Safr. eine vorangehende Weihung d. Materie erforderlich 216. 232. Siehe auch unter Confectation.
- Beihwaffer 102.
- Wendelin Stambach siehe Stambach.
- Werkzeuge in der Hand Gottes find die Sakr. 385 ff.; d. menschl. Natur Christi 378, 382, 386; d. Minister d. Sakr. 361 f. 367. 381 f.
- Besentliche Bestandtheile d. Saft. 211.
- Weffel, Joh., Einfluß d. Glaubens auf d. Wirtsamkeit d. Sakr. 402; d. erforderl. Disposition d. Empfängers 408.
- Wicliffe, Joh., üb. d. Siebenzählung d. Sakr. 120; Min. d. Confirm. 199; ek die innere Beschaffenheit d. Min. von Einfluß sci auf d. Gültigkeit d. Sakr. 244; d. Ordin. theilt keinen Charakter mit 315; Zweck der lekten Delung 350; Urt d. Thätigkeit Gottes zur Hervorrufung der sakramentl. Wirkung 376.

Biederholbarteit d. Satr. 251-266.

Wiederholung, worin die M. eines Satr. bestehe 263.

- Bilhelm v. Auxerre nimmt teine Satr. d. Naturgeseges an 58; Wirtfamteit d. Beschneidung 70; Zählung d. neutest. Satr. 109; erflärt die Che für ein Safr. nur im weiteren Sinne 121. 125; rechnet d. Weihe d. Bischojs u. d. Erzbisch, unter d. Sakr. 122; die Unterscheidung v. Form u. Materie von ihm zuerst auf alle Safr. angewendet 145; deprecative Absolutionsformel 150; Einfehung d. Confirm, durch d. Apostel u. durch d. Rirche 163, 164; Min. d. letten Delung 190, d. Confirm. 200; Intention d. ~ Min. 220. 225; Verhältniß d. Safr. d. Che zur Taufe 250; Verhältniß zwischen d. unmittelb. u. mittelb. Wirfung d. Safram. 297; Lehre vom charact. indeleb. 300. 304 ff. 310. 316. 319; b. Confirm. theilt feinen von d. Taufe verschied. Charakter mit 122 319; 3ahl d. ordines 321; Verhältniß d. Sakr. zu einander hinf. d. Gnadenwirkung 331; 3wed ber letten Delung 350 f.; Art d. Wirksamkeit Gottes zur Hervorrufung der jatr. Wirtung 376; Verhältniß d. äußeren Satr. zur Wirtung 384; üb. d. Ausdr. op. operatum u. op. operans 398: d. Glaube Bedingung d. Gnadenwirfung 401: üb. d. Beichte 402.
- Wilhelm v. Cabors, Unterscheid. d. sacr. necessaria u. voluntaria 30; Cinfegung d. Confirm. 163.

Wilbelm v. Paris, deprecat. Absolutionsformel 150; Min. d. Ebefafr. 179; die erforderl. Disposition d. Empfängers 414.

Wimpina 404, 408.

Wirffamteit d. alttett. Satr. 52. 56. 64. 69 ff. 74. 78; d. neuteft. Satr. 360 bis 416; d. sacramentalia 218.

Wirtung d. vorchriftl. Safr. 45 ff. 51, 55, 56, 64, 69 ff. 73 f.; der chriftl. Safr. 278-359; Unterscheid. einer ummittellt, u. einer mittelb. Wirt. 280 f. 282, 294; Verhältniß beider Wirtungen zu einander 297 f.; Unterscheid. v. sanctificatio, permutatio u. salus 273; fegensreiche u. verderbliche Wirt. 280, 283; Unterscheid. d. character indeleb., ornatus animac u. d. Gnadenwirf. 295 ff., effect. activus u. passivus 368; Verscheidenheit d. einzelnen Safr. hinf. d. Wirtung 285-293. 328-333; nähere Retimmung d. Wirt. d. einzelnen Safram. 285 ff. 333-359; Ursache d. Wirtung 361, 366 f. 374: Vermittelung d. Wirt. 361. 367. 369; Einfluß d. Min. auf dieselbe 362. 368. 371; Vedeutung d. Todes Christi 367. 377, der Verson Christi 377, der Einschung 367. 374. 377; Verdältniß d. Wirt. zum äußeren Zeichen 360. 368. 369. 384 ff.; Einsfluß d. Empfängers auf d. Wirtung 362 ff. 370 ff. 392 ff.

280lluft 329, 359.

Wort, wesentl. Bestandtheil d. Sakr. 141; Worte gehören zum Zustandekommen aller neutsit. Sakr. 127 f. 274.

Würdiger Empfang d. Safr. 362, 363, 371 f. 373.

3 abl d. Sakr. d. Naturgejezes 53. 59, d. altteft. 43. 54. 55. 69. 74, der neuteft. 79—133, d. Sakr., welche mit geweihter Materie vollzogen werden 216, welche nicht wiederbolbar 252 ff., welche einen Charakter aufprägen 266. 314 f., der Charaktere 318 f., der Presbyter, welche d. letzte Delung zu vollziehen haben 191.

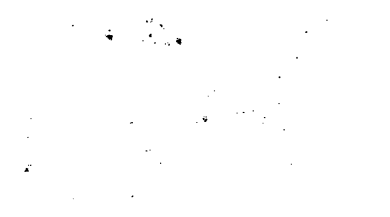
- Zeichen, äußeres bei d. Safr. 136 f. 360. 368; Zeichen d. Einwilligung bedingen die Gültigkeit der Ebe 274.
- Zeitgemäßheit d. Safr. 41 ff.
- 3orn 117. 329. 354.
- Buftimmung des Empfängers 248 271 ff.
- 3wangsweise ertheilte Satr., ob fic gültig feien 273.

Zweckmäßigkeit d. Sakram. 30—40; Aufhören derfelben bei Veränderung der Beitverhältnisse 41.

÷

3weige, geweihte 102.

Zehnten 53. 59.



.

•

•

Druck von 28. G. Rorn in Breslau.

•

.

٠

.

•

· · -

-

•

.

· · · · ·

.

• • •

. . ,

•

· ·

