

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



•

•

in the second second

The second se

·

.

. . •

. · . . .

. .

• .

### ESTHÉTIQUE

.

. .

TRÉORIE ET PRATIQUE

# DU CHANT GRÉGORIEN.

,



.

PROPRIÉTÉ DES ÉDITEURS.

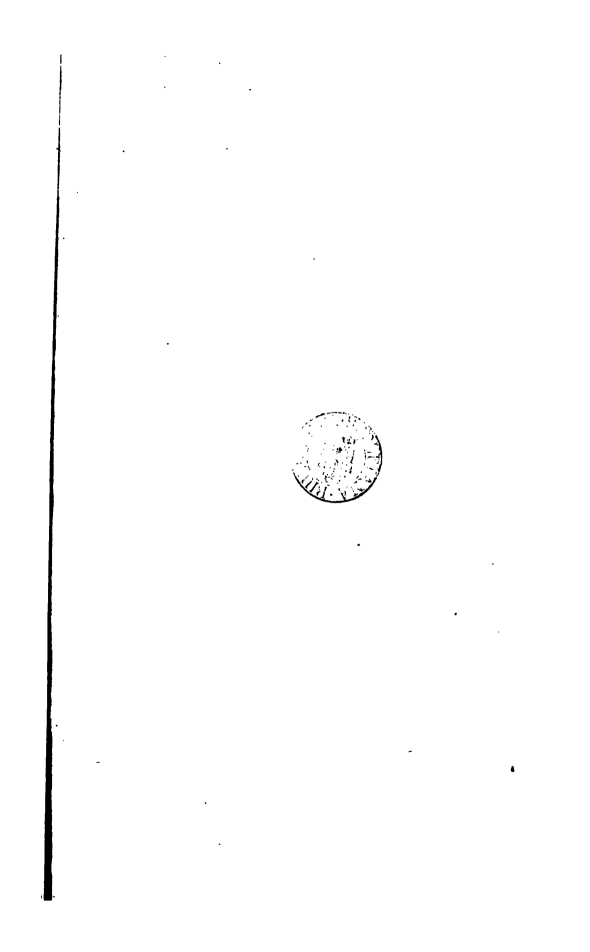
.

•

PARIS. - INPRIMERIE AL MEN LE CLEBE, RUE CASSETTE, 29, PRES SAINT-SULPICE.

.

.





Adrien LECLERE et C" eftienns, rue Cassette, 29.

174. h. 14.

· · · · ·

.

L'Auteur et L'Éditeur se réservent le droit de traduction.

.

.

.

.

-



:

. **v** 

# ESTHÉTIQUE

#### THÉORIE ET PRATIQUE

İ

Ł

:

# DU CHANT GRÉGORIEN

#### RESTAURÉ

D'APRÈS LA DOCTRINE DES ANCIENS ET LES SOURCES PRIMITIVES

### LE R. P. L. LAMBILLOTTE

DE LA COMPAGNIE DE JÉSUS.

OUVRAGE POSTMUME, ÉDITÉ PAR LES SOINS

#### DU P. J. DUFOUR

DE LA MÊME COMPAGNIE.





#### PARIS

LIBRAIRIE D'ADRIEN LE CLERE ET C<sup>ic</sup>, IMPRIMEURS DE N. S. P. LE PAPE ET DE MONSEIGNEUR L'ARCHEVÉQUE, RUE CASSBETTE, 29, près saint-sulpice.

1855.

174. h. 14.

L'Auteur et L'Éditeur se révervent le droit de traduction.

. . .

.

•

## PREMIÈRE PARTIE.

•

• .

.

•

.

.

· · · · · · .

· · ·

• **.** • 

, .

.

.

### AVIS.

Le P. Lambillotte avait écrit en tête de son manuscrit :

« Avant de livrer cet ouvrage à l'impression, j'aurais
» désiré avoir assez de santé pour en retoucher le style,
» mais Dieu ne l'a pas permis : que sa sainte volonté soit
» faite l Force m'était donc ou de le laisser dans un éter» nel oubli, ou de le publier tel qu'il est. J'ai pris ce der» nier parti, persuadé que les amateurs des mélodies
» Grégoriennes ne m'en voudront pas pour quelques in» corrections de forme ; d'autant plus qu'ils trouveront
» ici un ensemble de documents précieux, qu'ils rencon» treront difficilement ailleurs. Car , je le dis en toute
» simplicité, il est peu de gens aujourd'hui, que je sache,
» qui aient poussé plus loin que je l'ai fait leurs inves» tigations sur le chant sacré. Au reste, je ne demande
» point de renommée en échange de ce long travail ; je

» me repose dans l'espérance qu'il pourra peut-être servir
» à ramener l'*unité* et l'*harmonic*, dans une partie si belle
» et si négligée de la Liturgie romaine. »

#### L. LAMBILLOTTE.

L'éditeur a pris soin que les légères négligences échappées au R. P. Lambillotte fussent soigneusement réparées dans cette édition, commencée et corrigée en grande partie sous les yeux même de l'Auteur; mais il n'a pas cru devoir poursuivre l'élégance, là où le R. P. Lambillotte n'avait cherché que la simplicité et la vérité. Le fond de cet ouvrage est assez solide pour qu'il soit inutile de le parer d'ornements superflus.

J. D.

•

•

•

.\*

. · ·

### All the second second second

· · ·

.

. .

. .

Cet ouvrage a pour but, non-seulement de faire connaître les moyens employés par nous, pour une bonne et sérieuse restauration des mélodies Grégoriennes, mais encore de donner la manière de les exécuter selon leur forme primitive, et par là d'en faire sentir les inimitables beautés aux esprits les plus prévenus. En effet, il existe à leur égard des opinions tout à fait contradictoires : certaines personnes les exaltent jusqu'aux nues; d'autres les placent au-dessous de tout ce qu'il y a de plus insipide; les uns les trouvent merveilleusement propres à l'expression de la pensée religieuse; les autres n'y découvrent aucune puissance, aucun sentiment. D'où peut venir, sur un même sujet, une telle divergence d'opinions? Elle vient, suivant nous, de ce que ces chants ont été altérés considérablement dans leur substance et dans leur forme primitive. Toutes nos éditions modernes ne nous donnent plus qu'un chant

corrompu, mutilé de mille manières, et, par surcroit, la vraie méthode de notation et d'exécution s'est tout à fait perdue. De là vient que des hommes de goût, envisageant dans ce faux jour les chants de l'Église, les trouvent sans agrément et sans expression. Ceux qui en portent un jugement favorable basent toute leur opinion sur quelques fragments dont la sublime beauté ne peut échapper à personne, et faisait dire au philosophe de Genève que, malgré les injures du temps, ces mélodies sont encore préférables, dans le temple de Dieu, à la plupart de nos musiques modernes (1).

Il est une autre cause de ces condamnations et approbations hasardées. On ne fait pas attention que nos chants liturgiques sont basés sur le système musical des Anciens, bien différent de notre musique moderne par sa constitution, son caractère et ses principes. Celle-ci plus légère, plus sensuelle, plus voluptueuse, nous a déplacé le goût, ôté le sentiment des beautés de l'art antique; et la mélodie Grégorienne se voit citée aujourd'hui devant des juges prévenus, à qui, pour en décider pertinemment, il ne manque qu'une chose : c'est de la comprendre.

Le menne fait s'est produit en architecture. « Le temps » n'est pas loin, nous dit Monseigneur l'évêque de Blois (2), » où nous préférions les nouvelles et légères construc-» tions de la Renaissance à nos antiques et vénérables ba-» siliques. Qu'a-t-il fallu pour nous faire apprécier leurs » beautés? les rendre à leur état primitif, étudier les

(2) Voir son excellent Mandement pour le rétablissement de la liturgie Romaine dans son diocèse.

<sup>(1)</sup> Rapprochons de ce témoignage l'autorité plus sérieuse et plus respectable de l'illustre abbé Baini, dernier mattre de la grande école des chantres Romains. Cet habile artiste ne craint pas d'avancer que jamais on n'atteindra le degré de perfection de ces antiques cantilènes. (Voir son témoignage aux pièces justificatives, n° 1).

» principes de l'art antique, faire tomber les ornements » hétérogènes dont on les avait affublées. Alors nous avons » compris et senti leur simple et naïve beauté, admiré leur » majestueuse noblesse, goûté leur religieuse et douce gra-» vité. » Il y a entre les deux arts, la musique et l'architecture, des traits de ressemblance frappants. Qu'on rende à la musique Grégorienne ce qui constitue son être et sa vie, c'est-à-dire sa substance et sa forme première, alors tout le monde sera d'accord pour en apprécier le mérite.

Cependant elle a des titres à part qu'il ne faut pas oublier ici. En fait d'architecture, l'Église ne montre pas de prédilection sensible. Que le style d'une basilique soit romain, gothique ou grec, elle est prête à l'accueillir, pourvu qu'il n'ait rien d'opposé aux usages, ni aux bienséances. En fait d'art musical, il n'en est pas ainsi; l'Église n'exclut pas, il est vrai, la musique moderne de ses temples; mais elle regarde la Grégorienne comme son bien propre : c'est là sa mélodie liturgique; elle la recommande par-dessus toutes les autres; les souverains Pontifes l'ont établie, propagée dans le monde catholique; tous les conciles l'exaltent à l'envi; celui de Trente veut que les clercs la connaissent et qu'elle fasse partie de leur éducation. Elle a donc sur l'architecture, même sur celle qu'on a tant appelée architecture chrétienne par excellence, un avantage marqué. D'ailleurs elle est immédiatement unie à ce qu'il y a de plus relevé dans la religion, c'est-à-dire aux paroles sacrées de la liturgie; elle chante les plus augustes mystères; elle s'identifie avec les paroles saintes dans la bouche du prêtre et des lévites.

Comment donc est-il arrivé que dans les réformes postérieures à saint Grégoire le Grand, on se soit borné à la révision des paroles liturgiques, à l'exclusion du chant, et qu'on n'ait pas appliqué à la phrase musicale la mé-

thode d'épuration exacte employée pour la correction du texte? Chacun sait combien sérieux fut ce dernier travail : on remontait aux sources, on consultait les antiques manuscrits, et d'après ces monuments authentiques on décidait les modifications. Le saint pape Pie V en rend témoignage dans la bulle célèbre où il rend compte du travail de la commission par lui instituée, pour cet objet. Voici ses paroles : « Nous avons choisi des hommes instruits » auxquels nous avons confié le soin de préparer le Missel; » ils l'ont attentivement collationné avec les plus anciens » manuscrits de notre bibliothèque Vaticane, et d'autres » exemplaires, les plus purs et les plus corrects; et ce n'est » qu'après cela qu'ils l'ont rétabli définitivement suivant » l'ancienne règle et le rit des saints Pères (1). » Bulle : Quo primum tempore.

Pourquoi donc, je le répète, le chant liturgique n'a-t-il pas subi la même réforme? C'est parce que la source première de ce chant semblait perdue; c'est parce que l'autographe de saint Grégoire avait péri dans l'incendie du Vatican; parce que les anciens manuscrits, conformes à cet autographe, étaient écrits dans une notation regardée comme indéchiffrable au seizième siècle; c'est parce que l'Antiphonaire Parfait (2), restauré par Gui d'Arezzo et approuvé à Rome, avait disparu. Si ce livre précieux existait encore, nous aurions la certitude de posséder lisiblement et parfaitement la phrase Grégorienne, car Gui était l'homme

(1) Quelqu'un dira : « Mais les auteurs de l'édition de Rome de 1614 disent aussi avoir consulté les anciens manuscrits. » Ils le disent, ou plutôt on le leur fait dire; mais on n'en apporte aucune preuve. Or, il est évident pour nous qu'ils ont entièrement négligé cette ressource. Je défie de trouver dans leurs livres une seule Antiphone qui soit d'accord avec un manuscrit quelconque du douzième ou du treizième siècle, peu importe de quel pays vienne ce manuscrit.

(2) Nous verrons dans les lettres de Gui d'Arezzo comment cet ouvrage fut accueilli à Rome. Dans un autre endroit, il ne craint pas de l'appeler un

de son temps le plus capable de traduire l'antique notation, grâce aux connaissances profondes qui en firent alors le premier musicien de l'Europe. Mais cette œuvre admirable semble à jamais perdue pour nous (1).

Faudra-t-il donc renoncer à retrouver le vrai chant Grégorien? Non, certes : et nous espérons démontrer qu'on peut aujourd'hui encore le rétablir dans sa forme et teneur primitive. Dans un travail récemment publié (2), nous avons déjà indiqué les principaux traits de cette démonstration; nous les exposerons ici d'une manière plus pratique, plus saisissable et dont l'évidence ne pourra échapper à personne puisque nous offrirons à chacun un moyen facile de la constater.

Entrons sur-le-champ dans notre sujet, en répondant aux trois questions suivantes :

ouvrage parfait: et quand on connaît la piété du savant moine de Pompose, on peut avoir confiance en ses paroles :

- Feci regulas apertas, et Antiphonarium
- » Regulariter perfectum contuli cantoribus,
- » Quale nuniquam habuerunt, reliquis temporibus.
- » Precor vos, beati fratres, pro tantis laboribus,
- Pro me misero Guidone, meisque adjutoribus,
- » Pium Deum exorate, uobis sit propitius;
- » Operis quoque scriptorem adjuvate precibus;
- » Pro magistro exorate, cujus adjutorio
- » Auctor indiget et scriptor. Gloria sit Domino.

#### » Amen. »

(1) Quelqu'un dira peut-être : « N'avons-nous pas le manuscrit de Montpellier qui traduit les neumes en lettres ?» Mais quelle autorité, quelle authenticité a ce manuscrit ? Sa traduction en lettres rend-elle plus surement la phrase Grégorienne, qu'une traduction du onzième siècle en notes Guidoniennes ? En dernière analyse, SEUL, l'Antiphonaire de Montpellier n'a aucune autorité décisive. C'est un monument précieux pour la confrontation, voilà tout; et la Commission de Reims qui a donné l'édition du *Graduel* de 1851 d'après ce manuscrit, a senti le besoin de le collationner avec d'autres livres : elle a compris que son autorité isolée était sans valeur ; mais elle aurait du étendre sa collation : elle aurait trouvé des versions Grégoriennes beaucoup meilleures et beaucoup plus sures que celles dont elle fait usage.

(2) Antiphonaire de saint Grégoire. Fac-simile du manuscrit de Saint-Gall. Paris, chez Poussielgue-Rusand et chez Frank, rue Richelieu.

1° Quels motifs nous ont porté à restaurer les mélodies Grégoriennes?

2° De quelles ressources avons-nous disposé pour arriver sûrement aux mélodies originales, et rendre au chant Grégorien son intégrité substantielle?

3° Comment avons-nous fait pour le rétablir dans sa forme primitive, autrement dit, son véritable mode d'exécution?

Nous espérons qu'après avoir écouté nos réponses, tout esprit droit nous rendra cette justice, que nous avons pris la voie la plus certaine qu'il soit possible de prendre aujourd'hui pour arriver à un résultat décisif.

### PREMIÈRE QUESTION.

Quels motifs nous ont porté à restaurer les Mélodies Grégoriennes.

Le premier de nos motifs est l'estime singulière de l'Eglise pour ces mélodies. Quand nous voyons la sainte Eglise romaine faire constamment l'éloge d'une chose, nous devons dire que cette chose est bonne, excellente. Or, si nous ouvrons l'histoire ecclésiastique depuis saint Grégoire jusqu'à nos jours, nous verrons les souverains pontifes, les conciles généraux et particuliers, les conciles provinciaux et les synodes, les évêques et archevêques de toute la catholicité, louer, exalter le chant Grégorien, et le préférer dans les temples à toutes les autres compositions musicales. Il nous serait facile d'en apporter d'innombrables témoignages. Nous nous bornerons à un seul qui nous semble résumer tous les autres : c'est la bulle de Benoît XIV, de l'an 1749 : Annus qui. Ce grand pontife, après avoir montré que, pour remplir les intentions du saint concile de Trente, les jeunes lévites doivent apprendre le chant ro-

main, déclare qu'il entend par là le chant Grégorien, et qu'il faut veiller à ce qu'il s'exécute à l'unisson : vocibus unisonis. « Ce chant, dit-il, a la vertu d'exciter à la dévo-» tion et à la piété les Ames des fidèles. Exécuté dans les » églises et comme il convient, il est plus agréable aux » Ames pieuses que le chant harmonique et musical, et lui » est justement préféré. » Et merito præfertur (1).

Il est impossible de ne point voir ici une grande prédilection de l'Eglise pour le chant Grégorien, et l'un des plus solides motifs que puisse avoir un vrai catholique pour travailler à sa restauration.

Mais, pour nous en particulier, il était un motif plus direct et plus personnel : membre de cette Compagnie de Jésus, dévouée aux intérêts du Saint-Siége, nous avons appris de notre saint fondateur à travailler sans relâche à la glorification de notre mère, la sainte Eglise. Nous nous trouvions ici en présence d'une œuvre qui demandait de longs travaux, de grandes recherches, que le clergé séculier, occupé à d'autres fonctions, n'a pas toujours le loisir d'entreprendre; préparé à ces travaux par nos études antérieures, nous avons pensé pouvoir réussir à débrouiller le chaos impénétrable qui dérobait encore ces antiques cantilènes. Nous avons commencé par publier le manuscrit de Saint-Gall comme prélude de cette restauration, et voici que le saint Pontife, Pie IX, a voulu lui-même nous encourager, nous inviter à poursuivre ce travail, et même demander au Ciel pour nous les lumières du Saint-Esprit (2).

<sup>(1)</sup> Il ne faudrait pas conclure de ce texte que l'Église condamne la musique moderne dans les églises, mais seulement qu'elle exprime une préférence. Quant à nous, il nous siérait mal d'être plus sévère que l'Église. Comme elle, nous désirons que la musique faite dans nos temples porte les âmes à une douce et suave piété; surtout qu'elle ne les rebute point.

<sup>(2)</sup> Voir aux pièces justificatives le Bref que Sa Sainteté a daigné nous adresser. (N. 2).

C'en était trop pour hésiter, et nous nous sommes mis à l'œuvre sans relâche, secondé par nos supérieurs, fort de l'appui que de nombreux amis daignaient nous offrir jusque dans les contrées les plus lointaines. Il y avait bien là de quoi nous rassurer contre notre faiblesse.

La haute antiquité du chant Grégorien lui donnait des droits à nos respects et à notre estime. « Tout ce qui vient à nous avec la majesté des siècles, dit Monseigneur de Blois, a une puissance singulière pour attirer notre vénération. » Or, la plupart de nos mélodies liturgiques sont aussi anciennes que la liturgie elle-même; elles ont pris naissance au berceau du christianisme, et même, selon des auteurs très-graves, nos chants psalmodiques remonteraient à David et à Salomon.

Les savants du siècle dernier pensaient généralement que nos mélodies sacrées venaient des NOMES, espèces de chants grecs en l'honneur des dieux (1). Cette opinion était fondée sur ce que le rhythme des premières hymnes chrétiennes était de ceux dont les lyriques grecs s'étaient servis, et que la musique grecque, répandue alors chez les Romains et en Orient, était la seule qui eut une constitution bien déterminée.

Aujourd'hui, au contraire, l'opinion la plus commune est que nos mélodies primitives viennent la plupart, de l'inspiration chrétienne. Les unes remonteraient au temps de David; les autres, d'après les meilleurs archéologues, seraient dues au zèle des premiers fidèles; et saint Grégoire le Grand n'aurait fait que recueillir ces chants, les régulariser et

(1) Νόμος · ό χιθαρωδιχός τρόπος της μελωδίας, άρμονίαν έγων ταχτήν, χαὶ ῥύθμον ὡρίσμενον. (Suidas:Lex).

Modus citharædicus, sive modus Carminis lyrici certa harmonia temperatus, numerisque definitis constans.

les compléter. Tout le moyen âge était persuadé qu'une assistance céleste lui avait été accordée pour cette œuvre sainte.

Le père Martini (1) pense que la musique sacrée dérive de celle qui était chantée dans le temple par les Hébreux. Selon lui, les Apôtres, Hébreux eux-mèmes d'origine, élevés dans les mœurs de leur nation, avaient fréquenté le temple (2) et chanté avec la foule les Psaumes et les cantiques dont la mélodie, établie par le roi David, s'était maintenue pendant plusieurs siècles. Il est vraisemblable que ces chants ont été conservés par eux et transmis à leurs successeurs. Comment croire, en effet, qu'ils aient abandonné tout à coup cette musique et qu'ils en aient improvisé une tout exprès pour ceux qu'ils convertissaient à leur foi.

Un des écrivains les plus érudits en musique, Forkel (3), prétend que la haine des premiers chrétiens contre tout ce qui tenait au paganisme était trop grande pour qu'ils aient pu admettre la musique des païens. Il regarde celle qui était en usage dans leurs premières assemblées comme le fruit de leurs naïves et pieuses inspirations.

M. Kiesewetter (4), qui a résumé l'opinion de Forkel, la soutient avec force et va plus loin encore dans le passage que nous allons rapporter, puisqu'il nie que les chrétiens aient voulu admettre dans la célébration des mystères, même la musique juive. « La musique moderne, dit-il, » si l'on veut bien l'appeler ainsi dans son origine, naquit » à petit bruit dans d'obscurs réduits, dans des catacombes » lugubres, pendant la période de la décadence, déjà bien » avancée, de la musique grecque : elle se forma dans la

(1) Storia della Musica, t. 1, p. 350 et suiv.

(2) Et erant semper in templo, laudantes et benedicentes Deum. Luc, xxiv, 53.

(3) Allg. Gesch. der Mus., t. 11, p. 91.

(4) Gesch. der Europ-Mus. Introd. p. 2.

» réunion des premiers chrétiens, gens simples, la plupart pauvres et ignorants, absolument étrangers à la science » musicale des Grecs. Un chant naturel très-simple, sans )) art et sans règles, qui ne prit que peu à peu un accent )) assuré et une inflexion fixe, s'établit dans leur commu-» nauté par une audition fréquente, et se propagea ainsi )) d'une chrétienté à l'autre. Il est tout à fait incroyable » que des mélodies grecques ou judaïques se soient glissées )) dans les assemblées de chrétiens comme l'admettent plu-)) sieurs auteurs; quand bien même ces braves gens eus-)) sent été capables de comprendre une pareille musique et )) de la chanter avec leurs organes peu exercés, leur aver-» sion pour tout ce qui pouvait rappeler le paganisme était )) trop grande, d'après le témoignage des anciens écrivains, » pour leur laisser admettre des chants que le paganisme )) » avait tant profanés dans ses théâtres et dans ses temples.»

« On est frappé » dit M. de Coussemaker, à propos de ces passages « on est frappé de la force de ces raisonnements, )) puisés dans les mœurs des premiers chrétiens eux-mêmes; mais ils nous semblent trop exclusifs. Ainsi nous croyons, avec le père Martini, que les premiers chrétiens » n'ont pas répudié le CHANT DES PSAUMES, pas plus que les » PSAUMES EUX-MÊMES, et que les Apôtres les ont transmis )) à leurs successeurs tels qu'ils les avaient reçus des Hé-» breux, leurs ancêtres : c'est-à-dire, texte et mélodie à la )) fois. Relativement aux hymnes nouvelles, en prose ou en )) vers, nous nous rangeons, au contraire, à l'avis de For-)) » kel et de M. Kiesewetter; et nous en attribuons les chants » aux inspirations des chrétiens (1). » Il en est de même pour les chants des Antiphones, tels que Introïts, Offertoires, Antiennes, Répons, etc., etc.

(1) Mémoire sur Hucbald, p. 5, 6, 7.

De notre côté, en lisant les ouvrages des premiers Pères de l'Église, nous avons été si frappé de leur horreur pour les chants des païens, que nous aurions peine à croire qu'ils aient jamais voulu admettre les mélodies parennes dans le culte extérieur de la religion chrétienne. Quant aux mélodies juives, pour le chant des psaumes, nous pensons que les premiers chrétiens les ont adoptées telles qu'ils les avaient entendues dans le temple. En effet, dès l'origine de l'Eglise, nous les trouvons répandues partout de la même manière: une telle uniformité ne peut venir, selon nous, que d'une source commune et vénérée (1). Au reste, quelle que soit l'opinion que l'on veuille admettre sur le plus ou moins d'antiquité de certaines mélodies liturgiques, il restera hors de doute que saint Grégoire n'a fait que rassembler et restaurer des chants déjà connus et exécutés dans les églises chrétiennes. Pourquoi n'essaierions-nous pas, lorsque Dieu nous en offre les moyens, de retrouver les traces d'un travail si vénérable, et dont la perfection nous est attestée par la tradition des siècles?

Eh ! serait-ce donc peu de chose que de pouvoir, dans une œuvre qui intéresse à un si haut degré la célébration du culte divin, s'appuyer sur l'autorité, non pas d'un artiste vulgaire, mais d'un vicaire de Jésus-Christ, d'un Pontife suprême qui fut regardé de tout temps comme chargé d'une mission divine pour la restauration du culte extérieur et en particulier du chant ecclésiastique?

D'ailleurs les oracles de l'Église, les Docteurs, les Pontifes, les Conciles et notre expérience ne nous répètent-ils

(1) Un de nos Pères Russes me disait avoir lu, dans un ancien historien de sa nation, que les Juifs, vers le cinquième siècle, avaient changé leurs chants psalmodiques, par la raison que les Chrétiens se servaient de leurs mélodies primitives. D'autres historiens disent que les Schismatiques Grecs firent la même chose un peu plus tard, pour le même motif. Ceci paraît plus probable que l'opinion de Forkel, et s'explique par la haine des Juifs et des Schismatiques pour les Chrétiens.

pas à l'envi que le chant Grégorien, exécuté comme il doit l'être, possède par excellence la vertu de porter nos àmes à Dieu et d'exciter en nous de pieux sentiments? Pourquoi? C'est qu'il renferme sur toutes choses trois qualités essentielles pour cet objet : la GRAVITÉ, la SIMPLICITÉ, la DOUCEUR ou l'ONCTION. Le chant Grégorien est grave ; il n'admet pas les mouvements vifs, impétueux, violents. Ses mouvements sont calmes, tranquilles, paisibles. Cependant la gravité qu'il exige est une gravité douce, tempérée; ce n'est pas cette gravité lourde, rebutante, qui marche toujours à pas égal, et dont la monotonie fatigante, exagérée de nos jours par des chantres grossiers, est, suivant nous, une des principales causes de l'impopularité que subit aujourd'hui le chant de l'Église.

Comment reconnaître en effet les mélodies qui charmèrent si longtemps nos ancêtres, dans ces phrases monotones, d'une marche toujours égale, procédant par notes longues, sans variété de mouvement, sans rhythme et sans *forme*? Les plus beaux chants, ainsi dénaturés, ne pourront jamais provoquer que l'ennui. Telle n'était pas la gravité du chant Grégorien dans son institution première. On s'en convaincra sans peine en étudiant cet ouvrage.

La SIMPLICITÉ est une qualité que les hommes aiment comme malgré eux, partout et en toutes choses : elle est de tous les temps, de tous les åges; nous l'admirons dans les ouvrages de Dieu; elle se montre dans toutes les œuvres de la religion chrétienne : comment ne se retrouverait-elle pas dans les chants sacrés? En effet, nous voyons que dès le berceau du Christianisme, les saints Pères bannissaient dés églises les genres chromatique et enharmonique, pour n'admettre que le genre diatonique (1), le plus simple

<sup>(1)</sup> La musique, chez les Anciens, se divisait en trois genres: diatonique, chromatique et enharmonique.

de tous; et dans quel but? Parce que ce chant était affecté au culte religieux qui rejette les ornements frivoles, mis à l'usage du peuple et des lévites, destiné à donner l'expression aux saintes paroles, qui réunissent toujours la sublimité à la simplicité, et qui, appliquées à un chant simple, sont mieux comprises et goûtées; parce qu'enfin l'Église tient à ce qu'on puisse entendre les prières sacrées, quand même on ne les comprendrait pas : dans la persuasion où elle est, qu'une grâce de sanctification et de salut est attachée à cette audition. Voilà pourquoi Benoît XIV recommande instamment que les syllabes soient bien prononcées et bien entendues : Curandum est ut verba quæ cantantur plane perfecteque intelligantur : et la parole de ce grand Pontife n'est ici que l'écho de tous les Pontifes romains, de tous les conciles, de tous les saints Pères et de tous les évêques, dont la voix vient de retentir encore de nos jours dans les mandements de Monseigneur Parisis, du Cardinal archevêque de Malines, de Son Eminence le Cardinal archevêque de Lyon. Voilà encore pourquoi l'Église a si souvent blamé cette musique où le texte sacré est presque toujours compté pour rien. Là point de simplicité, bien au contraire : c'est une confusion étrange de syllabes, de mots incohérents, qui s'entrechoquent, s'entremélent, sans qu'on puisse y démêler aucune suite. Ne soyons donc pas étonnés si l'Église n'admet ces compositions modernes qu'avec beaucoup de réserve, et si elle conserve tant de sympathie pour les mélodies Grégoriennes, dont la simplicité n'est égalée que par leur admirable DOUCEUR.

Telle est parmi les qualités du chant qui nous occupe, celle qui le caractérise le mieux, celle que saint Grégoire le Grand mettait avant toute autre. Qu'a-t-il cherché, qu'a-t-il voulu en régularisant les mélodies sacrées? L'auteur de sa vie nous le dit clairement : c'est l'onction, c'est

la piété, c'est la douceur et la suavité avant tout. Propter musicæ compunctionem dulcedinis antiphonarium nimis utiliter compilavit (1). Pourquoi Charlemagne se plaignaitil des chantres gaulois? C'est qu'ils avaient détruit la douceur du chant romain. Imperator omnes corrupisse DULCEDI-NEM cantus Romani cognovit. Pourquoi les renvoie-t-il à la source primitive? Ce n'est pas pour y chercher la gravité, c'est afin d'y retrouver la suavité que ces mélodies avaient perdue. Ab ipso fonte haurire cantus Gregoriani suavita-TEM. On voit qu'il n'est pas ici question de la gravité; elle n'est pas mise en première ligne : c'est avant tout la pou-CEUR, l'ONCTION, la SUAVITÉ. Les successeurs de saint Grégoire ont constamment réclamé cette qualité dans les mélodies sacrées. Ecoutons saint Léon le Grand : « Que l'harmonie des chants, dit-il, se fasse entendre dans toute sa suavité. » Et saint Bernard : « Que leur suavité nous touche et nous excite à chanter les louanges du Seigneur avec joie.» C'est pour cela sans doute que saint Isidore ne veut dans les églises que des chantres instruits et qui aient la voix suave, pour exciter les âmes aux chastes plaisirs d'une douce piété. Psalmista voce et arte præclarum illustremque esse oportet ut ad oblectamenta dulcedinis incitet mentes auditorum. » Il veut qu'on rejette les voix dures, aigres, rocailleuses, et qu'on n'admette que les voix sonores, suaves, flexibles et propres à exprimer les sentiments religieux. Vox autem ejus non sit aspera, non rauca, non dissonans, sed canora, suavis, liquida, habens sonum et melodiam sanctæ Religioni congruentem (2). » Nous voudrions, quant à nous, que ces belles mélodies parussent toujours comme voilées, c'est-à-dire, chantées à demi-voix, de manière à porter au recueillement, à la prière, et qu'on n'aug-

2

<sup>(1)</sup> Joan, Diaconus : Vita S. Greg.

<sup>(2)</sup> S.Isid. De orig., L. II. c. 12.

mentat le son que quand le sens du texte l'exige impérieusement, c'est-à-dire très-rarement. Ainsi exécutées, alternativement avec le chœur, par la multitude des fidèles, comme nous le désirons, et comme le désire l'Église, nos mélodies produiront des fruits admirables de salut et de sanctification. Elles méritent bien, à ce titre, qu'on travaille avec zèle à leur rendre leur antique suavité.

Mais c'est peu que la dureté du chant Grégorien défiguré par la routine, auprès de la confusion étrange et de l'espèce d'anarchie où sont tombées en ce point les Églises même qui suivent la liturgie romaine. Nouveau motif pour nous d'entreprendre notre tâche. C'est un défaut de ce genre qui, au onzième siècle, faisait gémir le vénérable moine de Pompose et lui arrachait ces paroles : Quis non defleat quod tam gravis error sit in Ecclesia sancta, tamque periculosa discordia, ut quando divinum of ficium celebramus sæpe non Deum laudare, sed inter nos certare, videamur. « Qui ne gémirait, dit-il, en voyant dans nos saintes églises cette grave erreur et ce périlleux désaccord : Quand nous chantons les divins offices, on dirait plutôt des gens qui se disputent que des hommes chantant les louanges de Dieu. » La faute en est, dit-il, à ceux qui font des antiphonaires : Hæc omnia mala eveniunt eorum culpa, qui antiphonaria faciunt; et qui, au lieu de guider le chantre dans la vraie voie, le conduisent dans l'erreur.

Cependant de quoi s'agissait-il alors? De bien peu de chose, en comparaison du désordre qui règne aujourd'hui. Il s'agissait, par exemple, de ce que l'un notait sans lignes, l'autre sur deux lignes, l'autre sur trois; de ce que tel avait changé un *clivis* en une *plique*, et ainsi du reste. Car, d'après nos études et nos collations nombreuses, c'est à ces sortes de changements que Gui fait ici allusion.

Combien aurait-il donc gémi, s'il avait été témoin de la

confusion actuelle ! Tout le monde la déplore : c'est pourquoi le souverain Pontife, les cardinaux, les évêques de la sainte Église, nomment des commissions, louent les efforts qu'on fait partout pour retrouver le vrai chant Grégorien, mais sans que le mal en soit à son terme (1).

Et ce qui est plus affligeant encore, c'est que, dans plusieurs pays, on a abandonné la liturgie romaine dans les MESSES CHANTÉES. On n'y exécute plus les Introits, Ies Graduels, les Offertoires, les Communions, etc., tels qu'ils ont été réglés par l'Eglise mère; tantôt ces morceaux sont remplacés par des airs improvisés sur l'orgue, tantôt par de la musique de fantaisie.

On va plus loin : En Allemagne, par exemple, presque partout, les messes chantées s'exécutent moitié en latin, moitié en langue vulgaire. Le prêtre à l'autel chante en latin la Préface, le Pater noster, le Dominus vobiscum, etc., etc. Le chœur avec le peuple chante en allemand le Kyrie, le Gloria et le Credo, etc. J'ai été moi-même souvent témoin de ces sortes d'offices. En d'autres endroits, voici comment on célèbre la grand'messe : le peuple chante en allemand un cantique qui dure jusqu'à l'Offertoire; puis le prêtre entonne solennellement la Préface; après l'élévation, revient encore un cantique allemand, jusqu'au Pater, qui est chanté en latin par le prêtre ; puis le chœur reprend encore son cantique allemand, jusqu'à la fin de la messe. Et voilà ce qu'on appelle une messe solennelle. Dans la haute Italie nous avons entendu des messes célébrées de la même manière, moitié en langue vulgaire, moitié en latin.

Une autre espèce de confusion non moins déplorable s'est

<sup>(1)</sup> Pie IX, en montant sur le trône pontifical, nomma une commission pour cet objet. Leurs Éminences les cardinaux-archevêques de Reims et de Malines ont également nommé des commissions pour le même objet. Plusieurs évêques ont suivi cet exemple, mais rien encore de complétement satisfaisant n'en est résulté.

introduite dans les chants liturgiques depuis le seizième siècle, à l'occasion des nouveaux offices et nouvelles messes accordées par le souverain Pontife à l'Eglise universelle. Rome n'envoie plus comme autrefois ces messes et offices avec le plain-chant noté; de là il advient que chaque église du monde catholique se croit en droit d'adapter à ces textes nouveaux le chant qui lui platt. Cette nouvelle manière d'agir a engendré une déplorable confusion dans les éditions imprimées depuis l'introduction de ces offices modernes. Nous l'avons nous-même constatée dans les anciennes et les récentes éditions d'Amsterdam, de Liége, d'Anvers, de Bordeaux, de Lyon, d'Avignon, de Paris, Grenoble, Malines, etc., etc.;... et chacun peut s'en convaincre en ouvrant ces livres aux fêtes suivantes :

Saint-Vincent de Paul, Saint-Camille de Lellis, Saint-Ignace de Loyola, Saint-Louis de Gonzague, Saint-Jean de Dieu, Saint-Joseph Calasance, Saint-Pierre Nolasque, Saint-Romuald, Saint-Jean de Matha, etc.

Les éditions modernes, dans toutes ces messes, donnent différentes mélodies sur différents modes, appliquées au même Introït, au même Graduel, au même Offertoire, chose qu'on ne rencontrait jamais avant le seizième siècle; il paraît donc évident qu'il existe encore de ce côté une lacune dans les bonnes traditions romaines, et que le Saint-Siége peut faire maintenant ici ce qu'il a fait pour le texte liturgique : rappeler à son tribunal suprême tous ces chants subreptices, pour les ramener à l'UNITÉ.

Le désir de voir cette unité rétablie dans le chant liturgique n'a donc pas été un des moindres motifs qui nous ont porté à entreprendre ce travail de restauration. Nous nous sommes dit : Si nous parvenons à restaurer le chant, tel que saint Grégoire l'a donné à l'Eglise universelle, nous pouvons espérer de voir, à ce grand nom, et devant l'autorité de ce

Pontife, céder toutes les répugnances, et Rome n'aura qu'un seul désir à exprimer, d'une manière douce et suave, pour voir toutes les églises revenir insensiblement à l'unité dans le chant sacré de la liturgie romaine, aujourd'hui surtout que nos évêques accueillent avec plus de respect et de vénération que jamais toutes les prescriptions de l'Eglise mère.

# DEUXIÈME QUESTION.

# Quel moyen faut-il employer pour restaurer les mélodies Grégoriennes dans leur intégrité primitive ?

En publiant la copie authentique de l'Antiphonaire de saint Grégoire, ou Manuscrit de Saint-Gall, nous avions avancé que le seul et unique moyen de restaurer aujourd'hui les mélodies Grégoriennes était la confrontation des manuscrits de tous pays et de toute époque, et que là où l'on trouverait un accord parfait dans les versions, on aurait certainement la phrase Grégorienne primitive, et en même temps la clef de l'antique notation usuelle, pour lire ces mélodies d'une manière plus certaine que les anciens euxmêmes : car ceux-ci étaient obligés de les apprendre d'un mattre dont l'autorité n'égalait pas à beaucoup près celle qui résulte de tant de documents réunis. Nous avions donné en même temps un morceau pour modèle : c'est le Graduel Viderunt, traversant les siècles et les divers pays en toutes

les espèces de notation inventées depuis saint Grégoire jusqu'à nos jours. Les hommes les plus éminents, en fait d'archéologie musicale, nous ont compris; les revues scientifiques ont fait l'éloge de notre travail; les savants de l'Institut de France lui ont décerné une mention très-honorable, dans la séance du 12 novembre 1852. M. Vitet, dans le Journal des Savants, et M. Vincent (1) dans celui de l'Instruction publique, en ont rendu compte d'une manière très-flatteuse. M. de Coussemaker (2) dans son ouvrage sur l'Harmonie au moyen âge, en a porté ce jugement : « Nous n'hésitons pas à dire que le travail du P. Lambillotte est un des plus grands services rendus à la science des notations musicales du moyen âge. »

M. l'abbé Cloet, dans son livre *De la Restauration du chant Grégorien*, ouvrage qui a mérité l'approbation et les éloges de Mgr Parisis, évêque d'Arras, a parlé longuement de notre travail après l'avoir examiné attentivement. Il a conclu que nous avions trouvé le seul moyen de remonter à la source et de rendre à l'Eglise son chant primitif.

Les Archives archéologiques de M. Didron ont aussi rendu un compte favorable de notre publication dans un article sorti de la plume élégante de M. le baron de Roisin. Ce savant archéologue conclut que par cet ouvrage nous avons arrêté bien des nouvelles dégradations qu'on se préparait à faire subir à nos antiques mélodies.

Les Tablettes anglaises de Dublin, la Gazette centrale de Leipsick, la Volkshalle de Cologne; les Feuilles italiennes; le Conservatore de Rome, la Civilta cattolica, ont examiné

<sup>(1)</sup> M. Vincent, de l'Institut, traducteur des manuscrits grecs sur la musique des Anciens, et dont l'ouvrage remarquable se trouve au tome XVI<sup>e</sup> de la notice sur les *Manuscrits de la Bibliothèque Impériale*.

<sup>(2)</sup> Cet ouvrage vient d'obtenir le premier prix à l'Institut de France. Nous en félicitons M. de Coussemaker, ainsi que l'Institut, qui sait encourager des publications utiles à l'art, à la science et à la religion.

notre ouvrage attentivement, et en ont tiré les mêmes conclusions. Après ces divers témoignages, le souverain Pontife Pie IX lui-même a daigné nous féliciter, nous encourager et demander pour nous au ciel la grâce de conduire à bonne fin un plus long travail qui nous restait encore : celui de la restauration elle-même.

Cependant, il faut le dire, il y a eu des critiques, et nous aimons à les faire connaître; ce serait un mauvais augure pour notre travail que de les dissimuler ou de les craindre. Ainsi certaines personnes, graves d'ailleurs, soit par prévention, soit par crainte de se voir obligées à abandonner de vieilles routines, n'ont point compris, ou n'ont point voulu comprendre l'argument de fait que nous tirions de l'accord universel des Manuscrits; ils ont dit et imprimé (1) : « La clef du P. Lambillotte nous a paru ne rien ouvrir. » Contents d'avoir prononcé ce spirituel oracle, ils se sont crus dispensés d'examiner attentivement nos preuves; et comme parmi les chantres on en rencontre beaucoup qui n'aiment point à quitter d'anciennes habitudes, plusieurs ont été plus loin encore; ils ont dit à leur tour : Il n'y a pas de chant Grégorien; il est partout et nulle part.-Nous prétendons prouver aujourd'hui à ces personnes que le chant Grégorien existe, et qu'on peut le retrouver encore dans son intégrité première.

(1) (Bibliographie Catholique, N° 10, 1852). L'auteur se contredit lui-même dans cet article; car après avoir dit: « Cette clef nous a paru ne rien ouvrir,» un peu plus loin, il écrit ces lignes: « Le P. Lambillotte compare ensuite à » ces mêmes copies, l'édition des Chartreux, qui en conserve fidèlement » toutes les notes; puis l'édition de Ballard, 1687, où l'on voit le chant altéré » par des mutilations, et enfin l'édition de Malines, 1848, où ce même chant » défiguré n'est plus qu'un squelette informe. La conséquence à tirer de cette » comparaison, c'est que le seul moyen de retrouver le chant Grégorien, » c'est celui qu'indique l'auteur, c'est-à-dire la confrontation des manuscrits.» Donc, la clef que nous donnons pour arriver à ces mélodies est une véritable clef: car retrouver le chant Grégorien par la confrontation des manuscrits, est précisément notre méthode.

Mais pour que les gens peu versés dans les choses liturgiques puissent nous comprendre aussi bien que ceux à qui ces choses sont familières, nous devons ici mettre en avant quelques notions préliminaires et indispensables pour l'intelligence de ce qui va suivre. Il faut donc savoir :

1° Que les textes ou paroles chantées de la liturgie romaine sont encore aujourd'hui tels que saint Grégoire les a réglés, sauf quelques mots changés dans les réformes de Pie V, et quelques nouveaux offices, qui souvent encore, prennent leur chant dans l'ancien répertoire Grégorien. Ainsi les Introïts, les Graduels, les Traits, les Offertoires, les Communions de toute l'année liturgique n'ont point changé.

2° Que depuis le vur siècle, et même auparavant, tous les monastères de France, d'Italie, d'Allemagne, d'Angleterre, ainsi que toutes les églises de ces différentes nations, adoptèrent le chant et la liturgie Grégoriennes. Il n'y aque de rares exceptions, telles que l'Eglise de Milan et certaines parties de l'Espagne (1). Ainsi les Bénédictins de tous pays, les Chanoines de Latran, de Saint-Augustin, de Saint-Chrodegang, des églises cathédrales d'Italie, d'Allemagne, des Gaules et d'Angleterre, les Prémontrés, les Chartreux, les Franciscains, les Dominicains de tous pays, embrassèrent

(1) Dans le séjour que j'ai fait à Milan, en 1852, j'ai pu apprécier le chant Ambrosien. J'ai remarqué qu'il était basé sur la même tonalité que le chant Grégorien et que souvent celui-ci rendait note pour note l'Ambrosien. De plus, la tonalité des différents morceaux est souvent la même dans les deux rites; ainsi, par exemple, l'Introit *Gaudeamus* est sur le premier mode dans l'un et l'autre, quoique différent pour la mélodie. La psalmodie se chante également sur nos huit modes; excepté que dans l'Ambrosien la médiante se dit recto tono; et les terminaisons sont plus simples.

Ceci confirme ce que nous disent Radulphe de Tongres et l'abbé Gerbert, que le chant Romain a emprunté beaucoup de ses mélodies au chant Ambrosien, et que ces mélodies remontent à la plus haute antiquité. Il est bon de faire connaître que les livres de chant Ambrosien n'ont jamais été imprimés; ils se transmettent en manuscrits, depuis l'origine de ce rit.

Quant au chant du rit Mozarabe, c'est un composé de l'ancien chant Gallican et de l'Ambrosien. (Voir Gerbert, De Cantu et Mus. sac., t. l, p. 258.)

successivement la liturgie et le chant romain réglés par saint Grégoire. Or il y avait dans ces siècles de foi des monastères tellement nombreux, que les moines étaient obligés de se succéder nuit et jour pour chanter l'office, et qu'on y célébrait plusieurs messes par jour avec la plus grande pompe et avec un grand concours de peuple. De plus ces moines avaient des règles sages qui leur prescrivaient une grande uniformité dans les chants sacrés; comme en tout le reste des divins offices.

3° Il faut savoir que nous possédons encore aujourd'hui un nombre immense de manuscrits tracés avec soin et magnificence par ces mêmes moines: on en trouve dans tous les pays, de tous les siècles, contenant absolument tous les chants liturgiques en usage autrefois. La suppression des monastères les a fait passer dans les grandes Bibliothèques publiques, dans celles des évêchés, des chapitres de cathédrale, ou encore dans les monastères d'Allemagne et d'Italie qui n'ont point été supprimés. La plupart de ces antiques antiphonaires sont écrits, je le répête, avec le plus grand soin, et souvent avec une magnificence qui atteste le goût, le talent, la science de ceux qui les ont écrits, et la somptuosité que l'on mettait à la célébration du culte divin.

4° Il faut savoir qu'avant le x1° siècle ces manuscrits étaient écrits avec des notations musicales, bien différentes des notations d'aujourd'hui : on appelait ces signes *neumes*, et *neumare* signifiait noter. C'étaient des virgules, des points, des crochets qui ressemblaient assez à un 7 droit ou renversé : dans le premier cas il s'appelait *clivis* ou *flexa*, dans le second, *podatus* ou *pedatus*, etc., etc. Ces signes, placés au-dessus des mots, servaient à rappeler au chantre des mélodies qu'il savait à peu près, pour les avoir déjà entendues, et dont il conservait un souvenir confus.

Comme autrefois les offices étaient très-suivis et que ces chants étaient beaucoup plus beaux et mieux exécutés qu'aujourd'hui, on les retenait facilement de mémoire, et ces signes, quoique imparfaits, suffisaient pour en rappeler le souvenir.

Ils n'avaient donc point, comme nos notes actuelles, un ton fixe et déterminé. Voilà pourquoi il fallait longtemps alors pour apprendre le chant, et on ne le savait jamais d'une manière certaine : ceci est constaté par l'histoire, par des faits, par des autorités, par des monuments d'une valeur incontestable (1).

On appelait cette antique manière d'apprendre et de noter. le chant : usage ou notation usuelle. C'est ainsi que nous la désignerons désormais; il existait cependant une autre notation, c'était la notation littérale, qui employait les lettres de l'alphabet. Cette notation n'était d'usage que dans les livres d'étude ou d'école, et dans la théorie.

L'Antiphonaire de Montpellier, noté en neumes et en lettres, est un livre d'école et non un livre d'église : car les antiphones n'y sont pas classées dans l'ordre liturgique, mais par ordre de modes.

Hucbald de Saint-Amand, moine du 1x° siècle, paraît être le premier qui ait eu la pensée d'ajouter de cette manière les lettres aux neumes usuels (2), et il paraît que saint Oddon de Cluny, au x° siècle, fut le premier qui écrivit ainsi un antiphonaire, comme il le raconte lui-même dans son dialogue sur la musique (3).

Enfin, au commencement du x1<sup>e</sup> siècle, Gui d'Arezzo

Gerbert : Script. t. I, p. 117 et 118.

(3) Voir Gerbert, Script. de Musica, t. I, p. 251 et 253.)

<sup>(1)</sup> Sed cantus per hæc signa nemo potest per se addiscere, sed oportet ut aliunde audiatur, et longo usu discatur, et propter hoc, hujus cantus nomen usus accepit. (Gerb., Script. t. III, p. 202.) (2) Voir Mémoire sur Hucbald, par M. de Coussemaker (p. 54, 55) et

parut, et pour donner une valeur tonale bien fixe et déterminée aux anciens signes usuels, il les plaça sur une portée de quatre lignes; en tête de deux de ces lignes, il mit c et  $\mathbf{F}$ pour indiquer la position de l'ut et du fa et donner par là la clef de toutes les notes placées sur les autres lignes, ou dans leurs intervalles. Outre cela, les deux lignes marquées c et  $\mathbf{F}$  étaient l'une rouge et l'autre jaune, afin que le chantre ne les perdit jamais de vue. Dès lors on commença à noter partout les livres d'église de cette manière, que nous appellerons désormais notation Guidonienne. Après elle vint la notation carrée, en usage aujourd'hui à l'Église; puis enfin la notation ronde, en usage dans la musique moderne. C'est la plus exacte et la plus parfaite de toutes.

5° Il faut savoir enfin que les mélodies Grégoriennes ont subi deux espèces d'altération, qui les ont entièrement défigurées et dénaturées. L'une dans la *forme*, c'est-à-dire dans la manière de les chanter ; l'autre dans la *substance*, c'està-dire dans l'intonation elle-même. Comment a été dénaturé la *forme*? C'est ce que nous dirons plus loin. Contentons-nous de remarquer ici que la notation carrée, défectueuse sous plusieurs rapports, en a été une des principales causes.

Les altérations dans la *substance* proviennent surtout de ce qu'on a laissé le soin des éditions nouvelles à des personnes qui ont voulu faire mieux que saint Grégoire : du reste, ce n'est guère qu'au xvi<sup>e</sup> siècle qu'on a osé porter une main téméraire sur la substance de ces mélodies jusque-là respectée. La forme avait subi des altérations dès le onzième siècle (1), mais seulement en certains pays et certaines églises où l'on commençait à admettre la musique figurée ou moderne.

Ceci posé, nous disons : « Qu'il est possible encore au-

(1) Voir Aribon, Script., t. II, p. 227.)

jourd'hui de retrouver les mélodies Grégoriennes et de les lire dans la notation usuelle; » et séparant ce qui regarde la substance d'avec ce qui regarde la forme, nous posons ainsi notre seconde question :

Quel moyen faut-il employer pour arriver surement à la source des mélodies Grégoriennes et les rétablir dans leur intégrité substantielle?

Nous sommes parti, pour la résoudre, d'un principe déjà posé comme incontestable par le savant abbé de Solesme dans ses *Institutions liturgiques*, t. 1, p. 306, et dont voici la substance : « Quand un grand nombre de manuscrits, différent de pays et d'époques, s'accordent sur un chant liturgique, on peut affirmer que ces manuscrits nous donnent certainement la phrase Grégorienne. »

Ce principe n'a pas besoin de démonstration ; il est évidemment fondé sur le bon sens et sur l'impossibilité d'admettre qu'un grand nombre d'hommes s'accordent à vouloir tromper et puissent le faire sans exciter de réclamation. C'est en vertu de ce principe que nous nous sommes engagé dans la voie de *confrontation* des livres de chant provenant de différents pays et de diverses époques, et que nous sommes remonté des notations connues aux notations inconnues.

Dans les livres actuellement en usage dans les églises, rien de plus facile que de constater une discordance complète et de tous les pays. C'est un fait dont personne ne doute en ce moment.

Or, si nous remontons les siècles, nous trouvons que la confusion diminue à mesure que nous nous avançons dans le passé, et qu'enfin, avant l'invention de l'imprimerie, les livres de chant sont entre eux d'une conformité admirable.

C'est donc sur ces livres que nous basons premièrement notre travail de confrontation et principalement sur les manuscrits des x1°, x11° et x111° siècles, écrits selon la méthode de Gui d'Arezzo.

La grande conformité que nous rencontrons nous fait conclure que cet accord des manuscrits ne peut venir que d'une source commune, et que cette source est, à n'en pas douter, la phrase primitive, Grégorienne.

Si nous passons maintenant à l'antique *notation usuelle* sans lignes, et que nous voyions partout les mêmes mots portant les mêmes signes dans tous les manuscrits, nous affirmons encore que là nécessairement se trouve la phrase Grégorienne.

Mais, dira-t-on, vous ne pouvez pas lire d'une manière certaine cette notation. Nous allons prouver jusqu'à l'évidence que nous pouvons et que tous peuvent la lire, et cette vérité deviendra palpable par des exemples pratiques. Je prends le Graduel *Viderunt* de l'Antiphonaire de Saint-Gall, copie de l'autographe de saint Grégoire. Je considère le premier mot : je vois qu'il est noté de cette manière :

# VIDERUNT.

Je lui trouve cette même notation dans tous les manuscrits écrits en notation usuelle et cela dans tous les pays. Mais personne jusqu'à ce jour n'a pu trouver la clef de cette notation, personne n'a pu me dire ce que signifient ces deux points et ce c renversé qui se trouvent sur *Viderunt*. Quels sons, quelles notes expriment ces trois signes ? J'appelle à mon secours des traductions Guidoniennes de tous pays et même les notations carrées et la notation en lettres

du manuscrit de Montpellier : si tous ces documents traduisent ces trois signes par les mêmes notes, je ne puis douter qu'ils ne me donnent la phrase Grégorienne. Or, tous les manuscrits de tous pays traduisent ces signes par fa, fa, la, ut. Donc plus de doute possible que cette traduction ne soit le véritable sens des signes en question ; et ainsi j'arrive d'une manière certaine à la source primitive. Si, rencontrant par exemple cent fois ce signe, dans un manuscrit de notation usuelle, je le trouve quatrevingt-dix fois et même plus, traduit par les deux mêmes notes dans la notation carrée des manuscrits plus récents, ne devrai-je pas reconnaître que ces deux notes sont la traduction exacte de ce signe ? ou bien ne faudrait-il pas renoncer aux principes les plus vulgaires du bon sens? Que sera-ce si des opérations de ce genre, multipliées à l'infini, donnent toujours le même résultat? C'est là précisément ce qui arrive pour chaque mot du texte liturgique.

Qui peut alors douter que nous n'ayons dans cet accord universel des manuscrits la traduction fidèle des anciens signes pour tout le chant Grégorien et la véritable *clef* de la notation usuelle? Celui donc qui a écrit « que la *clef* du P. Lambillotte n'ouvrait rien, » ne nous a pas compris ou n'a pas voulu se donner la peine de nous comprendre.

« Mais comment constater, dira-t-on, cet accord unanime dans un si grand nombre de manuscrits répandus actuellement dans toutes les bibliothèques de l'Europe ? Ne sommesnous pas, en dernière analyse, obligés de nous en rapporter uniquement au P. Lambillotte ? le devons-nous croire sur parole ? Nous n'avons pas la prétention de nous croire infaillible ; il est vrai que pour constater l'accord des manuscrits, il nous a fallu beaucoup de temps, de longs voyages, des dépenses, des copies, de grandes recherches

et de nombreux travaux pendant plusieurs années; mais à présent que la chose est faite pour nous, nous allons la rendre facile pour les autres. Pour arriver à ce but, nous n'aurons qu'à indiquer les meilleurs manuscrits en différents pays, et chacun pourra par soi-même constater cet accord sur lequel s'appuie toute notre œuvre, et parvenir à la source où nous avons puisé. Plus on examinera de manuscrits Guidoniens, plus on sera frappé de leur merveilleuse conformité, altérée à peine par des divergences presque imperceptibles et qui s'évanouissent d'elles-mêmes par la grande majorité des bonnes versions.

Dans la liste des manuscrits que nous allons donner, nous n'avons pas la prétention de ne rien omettre : cela n'est ni possible, ni nécessaire : il suffit d'indiquer dans chaque pays un certain nombre de pièces offrant une haute garantie de fidélité, provenant de bonne source, surtout des monastères réguliers où l'on chantait généralement l'office avec plus de soin.

# MANUSCRITS FRANÇAIS.

1° En première ligne nous signalons les manuscrits des Chartreux français; on en trouvera un précieux à la bibliothèque de Villeneuve, près Avignon; il est du XIII° siècle, écrit en *notation Guidonienne* avec points carrés. Les repos y sont marqués par des lignes transversales; il est entièrement conforme à un autre de l'an 1367 appartenant aujourd'hui à notre savant ami M. de Coussemaker, qui a eu l'obligeance de nous le prêter, pour servir à nos travaux de collation. Dans ces deux précieux manuscrits, on trouve les notes longues carrées avec queue et à trois points appelés *distrophæ* et *tristrophæ*; on y trouve les *ligatures* de deux

notes brèves; les brèves détachées, etc., et voilà ce qu les rend précieux pour la restauration de la *forme* ou mode d'exécution. A l'exception de ces particularités, ces manuscrits sont conformes note pour note aux livres des Chartreux imprimés à Lyon et à Castres, ainsi qu'à leur grand Graduel en quatorze gros volumes, que l'on trouve encore actuellement à la bibliothèque de Brera à Milan, et qui provient de la chartreuse de Pavie. Ce dernier est écrit à la main avec une magnificence extraordinaire; les vignettes, les tableaux, les majuscules sont d'une richesse qui surpasse tout ce qu'on a fait en ce genre, même le magnifique Graduel du monastère de Saint-Ouen, actuellement à la bibliothèque de Rouen.

Mais on observe dans tous ces manuscrits que les Chartreux, fidèles à leur règle primitive, n'ont point admis dans le texte les réformes de saint Pie V. C'est surtout dans les *Alleluia* et les Versets du Graduel qu'on pourra faire cette remarque. Avant la réforme de saint Pie V, il existait partout une grande confusion dans cette partie de la messe. Cela provient, à ce qu'il paraît, de ce que saint Grégoire les avait laissés au choix du chantre. On trouve, en effet, dans les œuvres manuscrites du Pontife, ces mots : *Alleluia et Ver*sus, quale volueris (1).

Sauf ces divergences, les manuscrits des Chartreux sont excellents; car ces religieux ont été le plus longtemps fidèles à l'intégrité de la phrase Grégorienne, grâce aux règles qui leur défendaient d'admettre aucun changement dans leurs livres de chant, comme on voit dans la préface des éditions de Lyon et de Castres (2). La substance est demeurée chez eux à peu près intacte : quant à la forme, ils l'ont modifiée peu à peu, et chantent maintenant tout à notes égales.

3

<sup>(1)</sup> Voir Opera S. Gregor., t. III.

<sup>(2)</sup> Pièces justificatives, nº 3.

2º On trouvera dans la bibliothèque de la ville de Colmar des Graduelset Antiphonaires notés, très-précieux. Ils sont des x°, x1°, x11° et x111° siècles. Ils proviennent : 1° du célèbre monastère de Murbach, qui, autrefois, était en relation intime avec Saint-Gall; 2º de l'abbaye de Pairis, fondée par saint Bernard. Nous avons eu entre les mains les principaux de ces manuscrits pendant un an. Les manuscrits de Murbach sont en tout conformes à ceux de Saint-Gall. Quant aux manuscrits de Pairis (1), leurs chants ne diffèrent point d'avec les autres manuscrits, si ce n'est par la transposition des modes et quelques notes changées à cause de cette transposition. Nous avons pu constater par là que la réforme faite par les Bernardins, au x11° siècle, sous la direction de saint Bernard lui-même, consistait en de légers changements, et que les religieux chargés de cette réforme avaient respecté l'Antiphonaire de Gui d'Arezzo, dans lequel un chapitre général de l'Ordre défend de rien changer : Prohibente sancto Cisterciensi capitulo, in Guidonis Antiphonario quidquam mutari (2).

On voit encore ici que ces Religieux avaient des règles pour la conservation du chant Grégorien, et qu'il ne leur était pas permis de le mutiler arbitrairement comme on l'a fait depuis. Nous aurons souvent l'occasion de faire cette remarque.

3° On trouvera des manuscrits nombreux dans les bibliothèques de Douai, Lille, Cambrai, Reims, Laon. Dans cette dernière ville est un *Graduel* du dixième siècle portant les lettres

<sup>(1)</sup> L'abbaye de Pairis fut fondée en 1138, grâce aux libéralités d'Ulric, comte d'Eguisheim et petit-neveu du pape saint Léon IX. Les religieux qui l'habitaient étaient des religieux de l'ordre de Citeaux, dits Bernardins. Dévastée par les Armagnacs en 1336 et 1444, l'abbaye fut réduite en cendres vers la fin du quinzième siècle; on la reconstruisit plus tard, et elle subsista jusqu'à la grande révolution. De nos jours, il n'en reste plus qu'une petite chapelle.

<sup>(2)</sup> Apud Gerb., Script., t. II, p. 229. Tonale S. Bernardi. — Voy. la note de la page 37.

Romaniennes, dont nous parlerons dans le chapitre suivant.

Nous ne mentionnerons pas en particulier de nombreux manuscrits qu'on trouve dans les grandes bibliothèques de Paris et des principales villes de France, telles que Lyon, Grenoble, Rouen, Nimes, Avignon, Montpellier, etc., etc. Chacun est à mème de les voir et de les étudier, et déjà l'archéologie musicale les a fait connaître (1).

# MANUSCRITS BELGES.

Les meilleurs manuscrits que nous ayons découverts en Belgique sont, sans contredit, les manuscrits des RR. PP. Prémontrés. On en voit un à l'abbaye de Parc, près de Louvain, écrit ou à la fin du douzième siècle ou au commencement du treizième. C'est un *Graduel complet* et un *Missel d'autel* tout à la fois (2). Car outre les Épitres, Oraisons et Évangiles, il contient encore le Canon de la Messe; il est noté à la manière de Gui d'Arezzo, c'est-à-dire avec les anciens signes de la *Notation usuelle* placés sur quatre lignes et ayant ainsi une valeur tonale fixe et déterminée; il est parfaitement lisible pour ceux qui possèdent la clef que nous avons livrée au public l'année dernière; le *quilisma*, le *distropha*, le *tristropha* et autres signes d'ornement y sont parfaitement écrits,

(2) Les bibliothécaires devraient, quand ils font des catalogues, bien distinguer ces sortes de livres. Ils leur donnent souvent des noms qui induisent en erreur les archéologues: ils les appellent indistinctement *Missels*. Tandis que *Missel*, *Antiphonaire*, *Graduel*, *Responsorial* sont des livres tout différents. De plus, il y a *Missel d'autel*, *Missel de chœur*; ces livres pour le fond n'ont aucune ressemblance.

<sup>(1)</sup> Voici des auteurs qui en donnent une riche collection : M. E. de Coussemaker, dans son Mémoire sur Hucbald de Saint-Amand, et dans son grand ouvrage : De l'Harmonie au moyen âge; M. l'abbé Cloet, dans son excellent livre sur la Restauration du Chant liturgique; M. Fétis, dans la Revue Musicale de M. Danjou.

et les neumes sont distancées de manière à bien taire observer les distinctions des phrases mélodiques, c'est-à-dire à bien partager le chant. Les RR. PP. de Parc ont eu l'extrème obligeance de mettre ce volume à notre disposition, et nous leur en témoignons ici notre reconnaissance.

2º Les RR. PP. Prémontrés du monastère d'Everboden, qui n'est qu'à trois ou quatre lieues de Parc, possèdent également des manuscrits de chant très-précieux, quoiqu'ils ne remontent point à une époque si éloignée que le manuscrit précédent; ils sont du quinzième siècle, écrits en notes carrées; les longues, les brèves, les distinctions des phrases, les liaisons, les ligatures, les notes lozanges, les notes répercutées, à deux et trois points, toutes ces choses sont parfaitement écrites. Les textes de la messe sont tels qu'on les chantait avant la réforme de Pie V. Ces livres, que les RR. PP. ont eu aussi l'obligeance de mettre à notre disposition pendant trois ans, ont été écrits par d'anciens religieux de Saint-Tron, Sancti Trudonis (1). On croit, non sans raison, qu'ils ont été copiés sur les anciens livres de chant de l'abbaye de Saint-Tron, copiés eux-mêmes sur les meilleurs manuscrits du Palatinat. Ils sont d'une conformité merveilleuse avec ceux de Saint-Gall. Du reste, tous les manuscrits venant de la Belgique et du Palatinat, ont pour nous une haute garantie de fidélité: par la raison que ces pays étaient autrefois le séjour favori des Em-

(1) La chronique de l'abbaye de Saint-Tron rapporte que l'abbé Radulphe, dès le douzième siècle, adopta la notation Guidonienne et l'enseigna à ses religieux. Instruxit etiam eos arte musicæ secundum Guidonem, et primus illam in claustrum nostrum introduxit; stupentibusque senioribus, faciebat illos solo visu, subito cantare, tacita arte magistra, quod numquam auditu didicerant. La chronique ajoute que cet abbé fit ce travail de sa propre main : Propria manu formavit, purgavit, punxit, sulcavit, scripsit, illuminavit musiceque notavit syllabatim; atque juvenes et pueri magisterium ejus et libri exemplar sequentes non solum artem illam cæperunt addiscere, verum emendatius et accuratius libros suos post illum notare.

pereurs : et l'on sait combien ces princes avaient à cœur la bonne exécution du chant Grégorien. De plus, ils ont toujours été habités par un peuple paisible, ferme et constant dans sa foi et ses usages, ennemi des nouveautés et des changements. Telle est la confiance que nous inspirent ces manuscrits, que nous en avons fait le principal fondement et comme le point de départ de notre collation, parce que nous les avons trouvés les plus constamment conformes à ceux de Saint-Gall. Or, on sait que quand Rome eut perdu ses livres authentiques et l'autographe de saint Grégoire (1), c'est à Saint-Gall qu'on venait de toutes

(1) Dès le onzième siècle, Louis le Débonnaire envoya Amalarius à Rome pour demander un Antiphonaire sur lequel on pût corriger ceux des Gaules. Le pape répondit qu'il n'en possédait plus; que le dernier avait été remis à Wala, ministre de Charlemagne: Retulit ita mihi Papa : Antiphonarium non habeo quem possim mittere filio meo domino Imperatori, quoniam hos quos habuimus Wala... abduxit eos hinc secum in Franciam. «Il n'est donc » pas étonnant, ajoute M. de Coussemaker, que Rome ait perdu de bonne » heure la tradition du vrai chant Grégorien, et qu'alors on recourût à Saint-» Gall; car Metz aussi perdit, sous Louis le Débonnaire, la vraie tradition » romaine, et ce fut Amalarius, dont il est ici question, qui acheva d'y porter » la confusion, comme il en convient lui-mène.» « L'école de Saint-Gall, » dit l'abbé Gerbert, ne mérita jamais un semblable reproche.»

Il ne faut donc pas s'étonner si les premiers fondateurs de Clteaux trouvérent au douzième siècle le chant de Metz corrompu, pour la note et pour le texte. Malgré cela, ils prirent copie de ces livres et revinrent à Citeaux ; et l'on chanta l'office de la sorte jusqu'à l'arrivée de saint Bernard dans ce monastère. Ce grand réformateur fut chargé de la réforme de ces livres de chant. Nous avons eu entre les mains plusieurs Graduels Bernardins; nous n'y avons rien trouvé qui fût contraire à la tradition universelle concernant les chants de la messe; nous en avons conclu que les changements dont parle saint Bernard dans la préface de l'Antiphonaire concernaient l'office nocturne plutôt que la Messe, qu'ils tombaient particulièrement sur l'Antiphonaire proprement dit, et alors nous avons compris les invectives lancées contre la copie faite à Metz: en effet, c'est surtout dans l'office du soir qu'Amalaire s'était permis d'opérer les réformes en question. De là aussi les reproches faits par S. Bernard aux églises qui avaient suivi le chant Messain. Au reste, nous ne devons pas nous étonner que le chant de l'office du soir ait été plus altéré que celui de la messe. Ce dernier avait été réglé définitivement-par saint Grégoire lui-même, tandis que l'autre l'a été par ses successeurs, et le livre Pontifical les désigne, ce sont : les papes Grégoire II, Gré goire III, Léon II, Adrien Ier, Léon III. (Voir Lebeuf, Traité hist., p. 31.)

parts comme à la source du chant ecclésiastique. Ekkehard constate ce fait dans les *Casus Sancti Galli*, cités dans les Bollandistes (t. I, 3 avril, p. 582), et dans Gerbert (*De Cantu* et Mus. sacr., t. I, p. 275). Au reste, voici ses paroles : Abinde sumpsit exordium, tota fere Europa et maxime Germania, cantare sicut in monasterio Sancti Galli, ubi viri peritissimi, Romanus et Notkerus et alii magistri docebant. juxta exemplum authentici Antiphonarii sancti Gregorii.

Pour en revenir aux manuscrits des RR. PP. Prémontrés, on y trouve toutes les Séquences ou proses de saint Notker, du roi Robert, etc., etc., que l'on chantait après l'Épitre, dans toutes les Églises, avant la réforme de Pie V.

3° Nous avons encore trouvé en Belgique trois Manuscrits-Graduels inconnus jusqu'ici des Archéologues et écrits en notation Guidonienne. L'un appartient à M. l'abbé Huart, doyen d'Enghien, au diocèse de Tournay : il a malheureusement été un peu mutilé et interpolé çà et là; du reste, il est bien écrit; les chants sont Grégoriens; pour la note et pour le texte, les divergences sont très-légères. Nous en avons donné un spécimen dans la Clef des mélodies Grégoriennes. M. le doyen a eu la bonté de nous prêter ce livre pendant longtemps.

Les deux autres manuscrits nous viennent des Chanoinesses d'Andenne, au pays de Liége. Cette abbaye, fondée par saint Begge, au cinquième siècle, était très-riche. Les offices et tout ce qui regarde le culte religieux, s'y faisaient avec le plus grand soin et la plus grande pompe. M. le doyen d'Andenne, actuellement en possession de ces beaux manuscrits, a eu la bonté de les mettre à notre disposition. Ils contiennent le chant Grégorien dans toute sa pureté; les anciens signes neumatiques, placés sur quatre lignes, sont parfaitement écrits et rendent le chant très-facile à

lire. Ces livres sont parfaitement conformes pour le chant à ceux des Prémontrés et des Chartreux.

# MANUSCRITS ANGLAIS.

Tout le monde sait que le pape saint Grégoire le Grand procura la conversion des Anglais. Avant de monter sur le trône pontifical, il aurait voulu partir pour aller travailler lui-même au salut de ce pays, qu'on appela bientôt l'ile des Saints. A peine fut-il élevé à la dignité suprême, qu'il envoya en Angleterre le moine Augustin, avec cinquante missionnaires. Ils portaient avec eux des Antiphonaires; et le diacre Jean, auteur de la vie du saint Pontife, nous apprend, que du temps même du pape Grégoire, les chants sacrés furent enseignés aux Anglais. Hujus Gregorii tempore, cum Augustino Britannias adeunte, per Occidentem quoque romanæ institutionis CANTORES dispersi, barbaros insigniter docuerunt. De plus, le vénérable Bède, contemporain de saint Grégoire, fait mention, au septième siècle, d'un chantre fameux nommé Naban, qui avait appris le chant sous les disciples des élèves mêmes de saint Grégoire, dans le pays de Kent. Qui a successoribus discipulorum sancti Gregorii papæ, in Kantia, fuerat cantandi sonos edoctus. L'abbé Gerbert (1) produit une multitude de témoignages d'où il résulte que le chant Grégorien a été institué de bonne heure en Angleterre et conservé avec un soin religieux, à cause de la vénération que les Anglais avaient pour le saint Pontife qui les avait convertis à la foi. Unde palam est quanta cura in Anglia sit conservata propagataque disciplina cantus romani.

(1) De Music., t. I, p. 260.

On pourra juger par là combien grand fut mon désir de trouver des manuscrits anglais d'une époque un peu reculée. Je fis donc tout exprès le voyage d'Angleterre en 1850. Il est très-difficile de trouver en ce pays d'anciens manuscrits liturgiques. Les Vandales de la prétendue réforme ont tant brûlé et saccagé ! Mais grâce aux recherches des savants Anglais d'aujourd'hui, grâce à leur goût pour l'étude sérieuse de l'histoire, on commence à retrouver çà et là des monuments que l'on croyait perdus à jamais.

En fait de chant liturgique, on trouvera des manuscrits dans les bibliothèques d'Oxford, de Cambridge et de Londres. J'ai visité ces bibliothèques, et voici ce que j'y ai trouvé de plus utile pour mon travail de collation.

AU MUSÉE BRITANNIQUE :

1° Un Graduel en notation carrée, provenant du monastère de Fressing; il paraît être du quatorzième siècle. Le chant en est conforme à tous les bons manuscrits; seulement l'introit Ad te levavi commence par les notes, ré. ut, sur le mot Ad. Cette version du reste nous est donnée par certains manuscrits français, dont plusieurs appartiennent à la bibliothèque de Douai.

2° Sous le n° 10928, est indiqué un Antiphonaire; mais c'est un Graduel en notation carrée, du quatorzième siècle, portant cette indication : *Plut. Cliv. C.* Il est encore conforme aux bons manuscrits de tous pays, des onzième, douzième et treizième siècles.

3° Graduel, portant le n° 622 et l'indication (Harl. nest.); on lit en tête ces mots : Primitus fuit Prioratus de Roneton Abb. de Hagmund. Bibl. Harl. C'est un beau manuscrit en notation carrée, qui paraît être du quatorzième siècle : excellent encore pour la confrontation.

4° Graduel et Antiphonaire in-folio, distribué en quatre volumes, porté au catalogue de musique sous les n° 101,

102, 103, 104, avec cette indication : Lands de Wu. Ces volumes ont au dos les nº 460, 461, 462, 463. Une note, placée au commencement du dernier volume dit, « que » selon toute probabilité, ces livres ont été en usage pour le » service divin dans l'église cathédrale de Norwich, qu'ils » sont conformes à ceux de Salisbury et que c'est là qu'ils » ont été écrits avec magnificence (splendidly written). » Ils sont notés en notes carrées, avec lozanges, ligatures, distropha et tristropha et des notes bien espacées, pour l'observation des repos et la distinction de la phrase musicale.

A Oxford et a Cambridge.

On trouvera là aussi beaucoup de livres d'ancien chanten manuscrit et les premières éditions imprimées; mais tous ne sont point de provenance anglaise. Ainsi on voit à la bibliothèque Bodléiene, des Graduels et Antiphonaires précieux, in-folio, imprimés à Rouen, l'an 1502 et 1510. Ces livres sont conformes aux anciens manuscrits anglais, francais, etc...; d'autres, inscrits sous les nºº 34 et 35, furent imprimés à Paris, chez Prévost et Regnaut, l'an 1527, 1530, 1552. Ils sont excellents aussi : notation carrée, notes lozanges, ligatures, distropha et tristropha; longues et brèves très-bien marquées. L'éditeur y a joint une note qui fait connaître la destination et les auteurs de ces livres. : « Prêtres » illustres de la célèbre Église d'Angleterre, recevez ici ce » Graduel, qui est le vôtre, imprimé à Paris par vos soins et » sous la direction de l'imprimeur Regnaut, qui continue à » bien mériter votre bienveillance. » Habetis, viri celeberrimi, insignis Ecclesiæ Anglicanæ Sacerdotes, hoc vestrum Graduale nuper Parisiis, Regnaut, bibliopolæ vestri, solertia efformatum, qui et de vobis bene mereri non destitit.

D'où il résulte que les prêtres anglais avaient présidé à la confection de ces livres et les avaient collationnés sans doute sur d'anciens manuscrits anglais; on peut donc avoir

une grande confiance dans les versions qu'ils donnent : en effet, nous les avons trouvées d'une grande conformité avec les meilleurs manuscrits des autres pays.

Nous pourrions citer une plus grande quantité de manuscrits anglais, mais ceux-ci suffisent pour le but que nous voulons atteindre; c'est-à-dire constater cette belle uniformité qui existait en tous pays, dans les chants liturgiques de l'Église catholique romaine, avant le seizième siècle.

# MANUSCRITS ALLEMANDS.

Par manuscrits allemands, nous entendons ici parler des Antiphonaires, Graduels et autres livres de chant que nous avons trouvés en Prusse, en Suisse, en Tyrol, en Autriche, en Bavière, dans le grand-duché de Bade et le Wurtemberg. A en juger par ceux que nous avons vus en ces contrées, l'Allemagne est un des pays les mieux pourvus de monuments de cette espèce, et il faudrait un gros volume pour mentionner seulement ceux que nous avons visités; nous sommes donc obligés, par les bornes que nous nous sommes prescrites en cet ouvrage, de ne parler que des plus remarquables et de faire connaître en quel endroit on les trouvera.

1° A MUNICH.

La bibliothèque royale de cette ville est une des plus riches en manuscrits liturgiques; elle a hérité en 1803, à la suppression des monastères, des livres de plus de cinquante riches abbayes. En 1849, nous avons visité tous les *Antiphonaires*, *Graduels* et *Missels* de cette immense collection. Nous allons indiquer ceux qui nous ont paru les plus importants, soit à cause de leur provenance, soit à cause de leur antiquité.

M. Schmeller, qui était alors bibliothécaire des manus-

crits, a eu l'extrême obligeance de nous donner sur chacun d'eux des renseignements précieux.

1° Sous le n° 86, A. 42, *Cod. lat. Pal.*, on trouve un *Graduel* in-4° en notation Guidonienne, richement exécuté, sur deux lignes coloriées rouge et jaune et deux autres tracées dans le vélin : il est du douzième siècle et provient de la bibliothèque palatine, qui jadis était à Mayence, puis à Manheim, et fut enfin portée à Munich, quand les princes palatins devinrent rois de Bavière.

2° N° 7919. Un *Graduel* provenant des Cisterciens de Kaiserheim, près de Danauworth. Excellent; treizième siècle; notation Guidonienne.

3° 7918. Antiphonaire : même provenance et même âge ; notation Guidonienne : excellent.

4° Graduel nº 7905 : même provenance, même notation : excellent.

5° N° 2542. Graduel en deux volumes in-folio, provenant des Cisterciens d'Aldersbach, en basse Bavière.

6° N° 2901. *Graduel* provenant du monastère d'Alten-Hohen, basse Bavière : complet et excellent; treizième siècle; notation Guidonienne.

7° N° 7907. Antiphonaire complet, pour l'office du soir : treizième siècle; notation Guidonienne : très-bon.

8° N° 75, A. 38. *Graduel* complet provenant de la bibliothèque palatine : bien écrit; même époque; même notation que les précédents.

Tels sont les manuscrits que nous avons jugés les meilleurs, après les avoir visités avec soin, eux et tous les autres, et nous les avons fait servir à notre travail de confrontation.

On trouvera encore des manuscrits de chant dans les villes suivantes : 1° à Carlsruhe, au palais ducal. Cette bibliothèque possède les manuscrits des monastères de Reichenau,

de Saint-Georges, de Saint-Blaise (Forêt Noire), de Saint-Pierre en Brisgaw, de Sainte-Maergene, etc., etc.

2° A Stuttgart, à la bibliothèque privée du roi, on trouve trois Antiphonaires et trois Graduels en notation Guidonienne, provenant de la fameuse abbaye de Weingarten, où existait l'orgue magnifique décrit par dom Bedos dans son célèbre ouvrage, L'Art du facteur d'orgues.

Nous avons fait notre travail de confrontation sur tous ces livres, et partout nous avons trouvé une grande conformité.

3° A Cologne, à Mayence, on ne rencontre plus de manuscrits, mais des livres imprimés au commencement du seizième siècle, et dans lesquels le chant Grégorien est trèsbien conservé.

4° A Trèves, on voit à la bibliothèque de la ville et de l'évêché des *Graduels* et *Antiphonaires* précieux, en notation usuelle et Guidonienne. Il en est un entre autres qui porte les lettres Romaniennes. Nous aurons occasion d'en parler quand nous traiterons du rétablissement de la forme primitive. Ces sortes de manuscrits sont extraordinairement rares : nous n'en avons rencontré qu'en trois endroits : à Trèves, à Saint-Gall et à Laon.

SUISSE. — Si nous passons en Suisse, nous y trouverons encore de grandes richesses en manuscrits, malgré le vandalisme exercé par les protestants. Nous avons rencontré des *Antiphonaires* et *Graduels* au monastère de Rheinau, près Schaffausen; à Engelberg, près Lucerne, mais surtout à Saint-Gall. Ici, nous sommes encore obligés, faute d'espace, à ne mentionner que les plus précieux. Ceux qui voudront en connaître davantage pourront consulter le *Cantarium Sancti Galli*; on trouve en tête de cet ouvrage une excellente préface par M. l'abbé Greith, grand-doyen du chapitre et administrateur actuel de l'insigne bibliothèque.

Dans cet ouvrage, l'auteur trace l'histoire du chant Grégogorien à Saint-Gall: comment il s'y est introduit, maintenu et conservé; il désigne tous les manuscrits précieux à l'aide desquels on peut le retrouver et le restaurer. Cet ouvrage et les conseils de M. l'abbé Greith lui-même nous ont été d'un grand secours pendant notre long séjour en cette ville. C'est à sa bienveillance et à celle de M. Gmür, bibliothécaire actuel, que nous avons dù la permission d'achever le calque du manuscrit de Romanus, permission qui jusqu'à ce jour n'avait été accordée à personne (1).

Nous signalerons ici les manuscrits qui méritent une attention particulière, en suivant l'ordre des siècles.

X<sup>e</sup> SIÈCLE. — Le n<sup>o</sup> 338 est un *Graduel* complet dans lequel on lit cette note que nous traduisons du latin. « Ce » manuscrita été porté à Saint-Blaise où il a servi aux études » de l'abbé Gerbert; il a échappé à l'incendie de ce monas-» tère, où cependant ont péri cinq de nos manuscrits. » Il est en notation usuelle, portant les lettres significatives ou Romaniennes; il a été écrit avec soin, par un religieux de Saint-Gall, qui s'appelait Godeschalgue.

Les n° 339 et 340 sont encore des *Graduels* notés de la même manière, mais par une autre main; ils ont été aussi à Saint-Blaise.

Les nº 390 et 391 sont des Antiphonaires complets en notation usuelle et portant aussi les lettres Romaniennes. Le manuscrit 390 a été écrit par un moine nommé Hartker; il paratt qu'il s'était condamné à une réclusion perpétuelle. C'est ce qu'on peut conclure de ces vers compo-

<sup>(1)</sup> Nous avions commencé ce calque en l'absence de ces Messieurs, ne sachant pas que les règlements de la bibliothèque s'y opposaient. M. Baumgarten, directeur de l'administration catholique du canton en nous donnant le manuscrit, ne nous avait point parlé de cette défense; mais MM. les bibliothécaires à leur retour ont eu l'extrême obligeance d'aplanir toute les difficultés.

sés par les élèves de Notker Labens, rapportés par Pertz; Monumenta Germ., t. II, p. 56 :

« Sævior Hartkero, quisnam sibi, martyre vero?

» Hostia cœlesti spontanea vivaque testi,

» Carcere ter denos qui se mage fregerat annos.

Dans un dessin, tracé à la plume par le saint moine, il se représente lui-mème, en l'attitude de suppliant, offrant son *Antiphonaire* à l'autel de Saint-Gall, avec ces vers écrits de sa main dans l'encadrement du tableau :

- « Auferat hunc librum nullus hinc, omne per ævum,
- » Cum Gallo partem quisquis habere velit.
- » Istic perdurans liber, hic consistat in ævum,
  - » Præmia patranti sint ut in arce poli.

On peut juger par là avec quel soin ces bons religieux copiaient et conservaient les livres de chant.

Le n° 376 contient des tropes et séquences notées de la même manière. Elles sont attribuées à saint Notker.

XI<sup>°</sup> SIÈCLE. — Les n<sup>°s</sup> 374, 378 et 380 sont des manuscrits contenant tous les chants de la messe en notation usuelle. Les n<sup>°s</sup> 381 et 382 sont des *Hymnaires* notés de la même manière. On trouve dans les n<sup>°s</sup> 413 et 387 tous les répons des matines, en même notation.

XII<sup>o</sup> SIÈCLE. — On trouve, de ce siècle, des Antiphonaires en notation usuelle, portant les n<sup>os</sup> 375, 388, 437, 416; ils contiennent l'office complet du soir. Le n<sup>o</sup> 361 est un Graduel complet : mème notation.

On voit dans le n° 360, les chants des hymnes et des litanies, tels qu'on les exécutait alors à Saint-Gall. Dans les manuscrits 343 et 344, un grand nombre de tropes et séquences, toujours en notation usuelle.

XIII<sup>e</sup> Siècle. — Ce ne fut qu'au commencement de ce siècle

que l'on adopta à Saint-Gall la notation Guidonienne. Le premier manuscrit écrit de cette manière porte le n° 383. Il contient entre autres morceaux : l'*Exultet* de Pàques, pag. 9 ; le *Te Deum*, p. 19 ; des *Kyrie* pour la messe, p. 40, et de cette page à la page 138, des hymnes et des séquences. A partir de cette époque, tous les livres de chant furent notés selon cette méthode : d'abord on plaça les anciens signes usuels dans les lignes pour leur donner un ton fixe et déterminé ; puis, peu à peu, pour plus de facilité, on nota en petits points carrés, ce qui donna naissance à nos grosses notes carrées, encore en usage aujourd'hui.

Ces traductions importantes furent confiées aux religieux qui possédaient le mieux le chant Grégorien, aux plus habiles et aux plus savants dans l'art du chant. On trouve leur travail dans la bibliothèque actuelle, aux in-folio suivants : n° 541, 542, 543, 544, 545 et 546. Ces immenses volumes contiennent tout l'office liturgique traduit en grosses notes Guidoniennes.

Au monastère de Notre-Dame des Hermites (*Einsiedeln*), occupé encore aujourd'hui par les Bénédictins, il m'a été remis par le R. P. bibliothécaire une pièce de vers composée par un moine du treizième siècle et qui constate que ce fut aussi vers l'an 1210 qu'on commença dans cette abbaye à abandonner la notation usuelle pour prendre la notation Guidonienne. La raison que l'auteur en donne, c'est que les jeunes gens apprenaient beaucoup plus vite et plus surement le chant par cette méthode que par l'autre, et qu'ils avaient ainsi plus de temps pour étudier des choses plus importantes (1).

Avant de quitter la Suisse, nous ferons remarquer que tous les Bénédictins de ce pays ne formaient qu'une seule

<sup>(1)</sup> Voir ce monument aux pièces justificatives, nº 4.

congrégation, et que Saint-Gall était la maison mère. Nous avons retrouvé dans les archives de cette abbaye le *Directorium chori* en vigueur dans toutes les maisons de l'ordre. Ce règlement prescrit la plus grande uniformité dans le chant et dans tout ce qui concerne le service divin; il porte ce titre : *Directorium pro uniformitate Helveto-Congregationis Benedictinae, anno* 1679. Il fut réimprimé en 1692, avec une préface qui montre combien on tenait encore alors à cette uniformité. Nous la donnons aux pièces justificatives, n° 5.

Tout ceci nous montre que tous les ordres religieux avaient des règles à observer pour l'uniformité dans les chants liturgiques, et que par conséquent cette uniformité est dans l'esprit de l'Eglise; car les ordres religieux sont et ont toujours été les plus fidèles interprètes de cet esprit.

En finissant ce qui concerne Saint-Gall, nous ne pouvons résister au plaisir de citer les paroles du célèbre Ekkehard V, moine de ce monastère, au commencement du treizième siècle. C'est encore l'auteur du Cantarium Sancti Galli qui nous fournit ce document : « Au commencement du treizième » siècle, dit M. l'abbé Greith, il régnait à Saint-Gall un zèle » ardent pour les mélodies Grégoriennes; et la perfection » avec laquelle on les chantait, produisait des effets ad-» mirables. Ekkehard V nous en fournit la preuve. Saint » Notker, dit-il, avait reçu du ciel le don et le goût de » ces mélodies.... Elles sont une grande source d'édification » et de piété pour le peuple, quand elles sont bien exécutées. » En effet, quand nous entendons ces chants sacrés, notre » âme s'élève vers Dieu par des transports de dévotion, le » cœur se dilate et nous nous élevons au-dessus de toutes les » choses terrestres, pour savourer en Dieu un avant-goût » des joies célestes. Il n'en est pas ainsi de cette nou-» velle musique qui commence à s'introduire dans les égli-

» ses, musique où les saintes paroles sont comme submergées » dans un amas de sons incohérents. » L'auteur fait observer que les effets religieux des mélodies Grégoriennes proviennent moins des paroles mêmes que de la puissance du chant. Das alles bewirkt nicht die macht der Worter, sondern die heilige macht des Gesanges (1).

De tous ces témoignages, nous tirons les conclusions suivantes :

1° Depuis la mort de Romanus, le chant Grégorien n'a pas cessé un instant d'être en grande vénération à Saint-Gall; nous en avons abondamment fourni la preuve.

2° Les moines de cette abbaye jouissaient dans tous les pays voisins d'une grande réputation d'habileté dans la science théorique et pratique du chant : témoin, ce que fit l'archevéque de Mayence en appelant Ekkehard IV, pour le mettre à la tête de ses écoles et le nommer directeur du chant dans sa cathédrale; témoin, les ouvrages de Rutpert, de Notker Labens, de Tutilo, qui se répandirent par toute l'Europe; témoin, tous les précieux manuscrits qui furent alors écrits avec tant de soin et de travail; témoin, le concours universel qui s'y faisait pour la transcription des livres de chant.

3° Il résulte de l'histoire de l'abbaye que les moines de Saint-Gall étaient de bons religieux, fidèles à leur règle; ils vivaient dans une parfaite observation de tous les usages monastiques; plusieurs d'entre eux sont canonisés, et d'autres en grand nombre sont morts en odeur de sainteté : on peut en lire la preuve dans la vie de saint Othmar, dans celle de saint Notker, dans les vers édifiants composés par les élèves de Notker Labens en l'honneur des moines du monastère (2).

4° On chantait l'office complet tous les jours avec pompe

<sup>(1)</sup> Cantarium Sancti Galli, p. 10.

<sup>(2)</sup> Pertz, Monum. hist., t. II, p. 54, 55, 56.

et grande édification des fidèles, comme le témoigne Ekkehard V. Par conséquent, les bonnes traditions du chant Grégorien se conservaient pures en ce monastère et plus aisément que partout ailleurs.

5° Presque tous les livres dont les religieux se servaient alors pour l'office sont parfaitement conservés à Saint-Gall; les traductions qu'ils ont faites des neumes portent avec elles la plus haute garantie de fidélité. Leurs vertus, leur savoir, leur juste réputation de sainteté nous donnent à ce sujet une pleine assurance. Nous pourrions ajouter aussi la grande vénération qu'ils professaient pour le pape saint Grégoire, qu'ils regardaient comme un des leurs. Leur estime pour Romanus, qui les avait initiés à la connaissance du vrai chant Grégorien, était encore un puissant motif de le conserver dans toute sa pureté. Nous concluons donc que les traductions faites par ces religieux méritent toute confiance, indépendamment de notre vérification. Qui donc, en effet, a été et sera jamais plus capable de traduire ces mélodies que ces bons moines qui les entendaient et chantaient chaque jour et presque sans cesse? Qui le fera jamais avec un soin plus religieux, avec une exactitude plus scrupuleuse? Leur travail a plus de poids, à nos yeux, que toutes les révisions qui nous viennent des églises particulières. Chacun sait comment dans ces églises on fait les livres de chant. Quand on veut entreprendre une édition nouvelle, on confie ce travail soit à un ecclésiastique, qui aura eu quelques succès en ce genre dans son séminaire, en qualité de maître de chœur. soit à un laïque qui, par ses connaissances musicales, jouit d'une grande réputation dans sa localité. Mais aurontils le temps, la patience, les ressources, les connaissances nécessaires pour conduire à bonne fin un si grand et si pénible travail? Peu importe : ils vont en avant ; souvent même il arrive que d'une œuvre si sainte on fait une affaire de

spéculation ou de vanité, et que s'ensuit-il? Au lieu de donner le chant de saint Grégoire, on donne un chant de fantaisie. Voilà comment la plupart des éditions modernes se sont faites ; voilà comment le chant Grégorien aujourd'hui est si altéré partout, qu'on peut à peine le reconnaître. Il est donc bien à désirer qu'une bonne fois l'autorité de l'Eglise s'en mêle et qu'elle nous délivre de toutes ces mauvaises éditions entachées de spéculation ou d'arbitraire. Gui d'Arezzo donnait déjà au onzième siècle ce sage conseil : de ne permettre la publication des livres de chant qu'à des personnes capables, dont le zèle et le goût éclairé fussent bien constatés. Valde moneo, et contestor, ne quis amplius præsumat Antiphonarium neumare, nisi qui secundum regulas bene potest et sapit artem perficere; alioquin certe erit magister erroris quicumque non fuerit discipulus veritatis (1).

Pour terminer ce qui concerne les manuscrits Allemands, nous ajoutons que nous en avons encore visité à Inspruck, en Tyrol, à la bibliothèque de la ville; à Salzbourg, au monastère des Bénédictins; près de Botzen, au monastère du même ordre de Gieiz; à Brixen; et partout nous avons trouvé la confirmation d'une thèse qui, déjà depuis longtemps, nous était devenue évidente.

# MANUSCRITS ITALIENS.

On n'apprendra peut-être pas sans intérêt l'occasion de notre dernier voyage en Italie. Un prélat de la cour Romaine, très versé dans l'archéologie musicale, auteur de plusieurs travaux sur ce sujet, après avoir lu notre ouvrage

(1) Guido Aretinus in Prolog. Antiph.

et nous en avoir félicité, nous faisait cependant remarquer, qu'à la rigueur, les versions du Graduel *Viderunt* alléguées par nous pourraient bien être uniquement Gallicanes ou Monastiques : « en effet, ajoutait-il, on ne trouve point en » Italie de manuscrits portant de si longues neumations sur » une syllabe, ni de manuscrits écrits sur quatre lignes et » remontant aux douzième et onzième siècles; car Gui d'Ar-» rezzo n'a écrit que sur deux lignes, et en Italie, on ne » trouve que des manuscrits écrits de cette manière. »

On comprendra combien nous fûmes étonnés de ces assertions, et nous primes la résolution d'éclaircir ces deux difficultés. Pour répondre à la première, il fallait visiter les bibliothèques d'Italie; pour la seconde, il ne fallait que lire les ouvrages de Gui d'Arezzo, où il explique luimême sa manière de noter. Là, on voit clairement qu'il employait deux lignes colorées et deux autres lignes tracées dans le vélin; que sur ces quatre lignes et entre elles il placait toutes les notes de la gamme (1). Quelquefois les lignes non colorées étaient tracées à l'encre pâle, ou à la pointe sèche du burin : ce qui fait, que dans la plupart des vieux manuscrits, elles ont presque entièrement disparu, et qu'il faut bien regarder pour en apercevoir encore des traces; cependant, à la position bien alignée des signes, il est facile de voir que jadis ces lignes existaient. Gui d'Arezzo appelait cette manière de placer les notes : NOTER DANS LES RANGS OU DANS LES ORDRES : In ordinibus neumare, in primo, in secundo et in tertio ordine, in lineis et inter lineas (2). Cette première difficulté était donc facile à résoudre, sans même aller en Italie. Mais la solution de la scconde exigeait un voyage qui, comme on va le voir, ne fut pas sans résultat.

<sup>(1)</sup> Voir Gerb., t. 11, p. 36.

<sup>(2)</sup> Ibid.

MONZA. — Monza était autrefois une célèbre abbaye de Bénédictins; aujourd'hui, c'est une petite ville sur la voie ferrée (*strada ferrata*) de Côme à Milan; l'église du monastère est devenue église paroissiale; elle est desservie par des prêtres séculiers appartenant au diocèse de Milan, mais qui par privilége suivent la liturgie Romaine. Dans une salle de la sacristie, on trouve une bibliothèque qui a conservéplusieurs antiques manuscrits de l'ancienne abbaye. M. le chanoine J. Villa, chargé actuellement de la garde de cette bibliothèque, a eu la bonté de mettre ces manuscrits à notre disposition. Nous les avons examinés attentivement et après les avoir trouvés conformes à ceux des autres pays pour le texte et pour le chant, nous en avons pris note, afin que chacun put désormais aller les consulter.

1° Sous l'indication K. 11, on trouvera un excellent Graducl complet en notation Guidonienne, sur quatre lignes, deux colorées et deux tracées dans le vélin à la pointe sèche; la ligne  $\mathbf{F}$ , fa, est rouge et la ligne C, ut, est d'un jaune d'or. L'Introit Ad te levavi commence par sol, sur une plique descendante. La clivis et le podatus longs (1) ont leur première note formée de deux petits points carrés, liés et très-rapprochés. Ce monument est du onzième siècle et de provenance italienne, c'est-à-dire du monastère même de Monza; par conséquent, il est très-précieux.

2° Sous l'indication C. 12, on trouvera encore un *Graduel* en notation usuelle, également précieux, du dixième siècle.

<sup>(1) 1°</sup> La clivis ou flexa est un signe de l'ancienne notation qui représente deux notes, une supérieure et une inférieure. Quelquefois ces deux notes étaient longues, quelquefois elles étaient brèves, et quelquefois la première était longue et la seconde brève: ceci était indiqué par la manière dont on les écrivait.

<sup>2</sup>º Le podatus représente au contraire deux notes, dont la première était plus basse que la seconde. Il y avait aussi le podatus bref, le podatus long et celui dont la première note était longue et la seconde brève.

3° C. 13, *Graduel* complet, en même notation, dixième siècle.

4° C. 14. Ce manuscrit est encore un *Graduel* complet, mais écrit en notation Guidonienne au douzième siècle.

5° Sous l'indication C. 15, on trouvera un Antiphonaire pour le chant des heures canoniales, écrit en notation Guidonienne, du douzième siècle, excellent pour le texte et pour le chant.

Tels sont les principaux manuscrits de chant que l'on rencontre à Monza (1).

MILAN. — Il y a, dans cette ville, deux grandes bibliothèques :

1° La bibliothèque Ambrosienne : on n'y trouve ni Antiphonaire, ni Graduel notés.

2° La bibliothèque de Brera ou de Saint-Charles : c'est dans celle-ci qu'on trouve : 1° l'immense *Graduel* des Chartreux de Pavie, en 14 volumes, dont nous avons déjà parlé. Ils ont été copiés à Pavie par les Chartreux, pendant les années 1548, 1549 et 1550. Rien ne surpasse la beauté de ces volumes; les dessins, les vignettes, les lettres d'or sont exécutés d'une manière admirable. Nos peintres pourraient là trouver de magnifiques modèles de tableaux, d'un style vraiment religieux.

2º Un Antiphonaire pour Matines et Laudes : du seizième siècle.

3° Un autre de la mème époque pour Vêpres et Complies. Ces livres sont très-bons; ils ne portent aucune indication. Ils sont à part dans un petit cabinet de la grande bibliothèque.

<sup>(1)</sup> Au Trésor de l'Église, on trouve un Sacramentaire Grégorien que l'on dit être du septième siècle. A ce sujet, il est à remarquer que ces manuscrits précieux se conservaient jadis, non pas dans la Bibliothèque, mais dans le Trésor. C'est ainsi qu'autrefois le manuscrit de Saint-Gall, que nous avons édité, était conservé dans le Trésor de la Sacristie.

4° Sous l'indication AE. 14. 12., on trouve un *Graduel* complet en notation Guidonienne. Le catalogue le donne comme étant du quinzième siècle; mais nous pensons qu'il faut le ranger parmi les manuscrits du treizième siècle, tant à cause de la notation que du texte. Le chant est Grégorien pur, sans mutilation. Il contient, non-seulement tous les chants de la Messe, mais encore tout ce que le prêtre récite à l'autel. Les séquences sont rejetées à la fin du volume. On y trouve celle qu'on chantait autrefois à la Pentecôte, qui commence ainsi : *Sancti Spiritus adsit nobis gratia*. Elle a été remplacée par la prose : *Veni, Sancte*, sur la fin du treizième siècle, dans la plupart des églises, et partout depuis saint Pie V.

PAVIE, A LA CHARTREUSE. — Cette immense abbaye est occupée aujourd'hui par trente religieux, tant prêtres que novices et frères. Les principaux d'entre eux viennent de la grande Chartreuse de Grenoble. Leur antique bibliothèque n'existe plus; les livres dont ils se servent sont, pour la Messe, leurs *Graduels* imprimés à Lyon et à Castres; pour les autres parties de l'Office, ce sont les *Antiphonaires* imprimés autrefois à la Chartreuse même de Pavie, l'an 1612. Ces livres sont très-bons, parce qu'ils ont été faits sur les plus anciens manuscrits, comme on peut en voir la preuve dans la préface d'où nous avons extrait le passage suivant :

« Maintenant, par la gràce de Dieu, les obstacles sont » vaincus, et nous mettons au jour cette édition due aux » études laborieuses d'un religieux profès de notre monas-» tère, fort entendu dans ce genre de travaux. Ce n'est pas » d'ailleurs qu'il ait introduit des innovations; nous en » avions d'abord porté la défense; l'auteur n'a fait que » revoir un des plus anciens manuscrits; il l'a retouché » par quelques légères corrections, séparant les mots, pré-

» cisant les distinctions, et déterminant ces divisions par » un trait, afin que nous pussions proférer tous les sons » simultanément et mettre de l'accord dans les pauses, réu-» nissant ainsi dans notre chant toute l'harmonie possible et » l'émission uniforme des paroles. C'est là en effet ce que » l'unité exige de nous : car, puisque tous les actes de la » religion regardent le culte d'un Dieu unique, il convenait » que l'UNITÉ et l'UNIFORMITÉ existassent parmi nous et dans » la notation et dans le chant lui-même; et que, unis au nom » d'un seul Dieu par les liens de la religion, nous fussions » pareillement unis pour célébrer ses louanges dans l'UNI-» FORMITÉ d'un même chant, afin de pouvoir, dans notre » religieuse assiduité au chœur, honorer, selon le vœu de » l'Apôtre, UNANIMES et COMME D'UNE SEULE VOIX, Dieu, » Père de notre Seigneur Jésus-Christ, etc., etc.» (1).

On voit dans ce grave monument combien les RR. PP. Chartreux tenaient à l'uniformité dans le chant: leurs livres imprimés témoignent assez de leur fidélité à ce principe. Tous les grands ordres religieux avaient des règles semblables pour l'observation de l'UNIFORMITÉ dans le chant liturgique. Il n'est donc pas étonnant que l'on trouve dans leurs *Antiphonaires* une concorde si parfaite. Il en est de même pour tous les manuscrits provenant de ces antiques monastères, où la règle était bien observée.

Mais poursuivons nos recherches.

MANTOUE. — Nous devons à l'obligeance extrême de M. le marquis de Cabriani, chanoine de la cathédrale, d'avoir pu visiter tous les manuscrits de cette ville.

1° Dans la bibliothèque publique, nous avons trouvé un seul Antiphonaire, mais bien précieux. C'est un immense in-folio contenant tous les chants de l'Office du soir, pour

(1) Voir le texte latin aux pièces justificatives n. 3.

toute l'année, écrits en notation Guidonienne au douzième siècle. Le chant en est très-pur; il provient du monastère bénédictin de Polirone; on le trouvera inscrit sous la lettre A. 5. L'écriture et la notation y sont exécutées avec un très-grand soin.

Ce volume est le seul ouvrage de plain-chant que contienne cette bibliothèque, fort riche d'ailleurs en monuments antiques de toute espèce : livres, tableaux, etc. Ces trésors-la sont pour le bibliothécaire le sujet d'un noble et scientifique orgueil; et le digne homme avait peine à concevoir un visiteur qui, au milieu d'un si riche musée, n'avait de regards que pour un vieil Antiphonaire.

2° On trouve dans l'église de Sainte-Barbara d'excellents livres de chant : manuscrits du quinzième siècle ; notation carrée ; pur chant Grégorien sans mutilation. Les autres bibliothèques de la ville ne contiennent rien d'intéressant pour nous.

VÉRONE. — Il y a dans cette ville deux bibliothèques principales : celle de la ville et celle du chapitre épiscopal. La première ne renferme que quatre Antiphonaires en notation carrée du quinzième siècle. Ils proviennent d'un monastère bénédictin, et contiennent l'office complet de toute l'année liturgique; les notes lozanges, les brèves, les longues, les ligatures, les doubles et triples notes, et toutes les neumations Grégoriennes y sont écrites sans mutilation et sans altération, à l'exception de la messe de *Requiem*, qui, du reste, ne remonte pas à saint Grégoire.

La seconde est très-riche en manuscrits anciens; malheureusement quelques-uns ont souffert des injures du temps; plusieurs sont mutilés. Il paraît aussi que jadis on a eu trop de confiance dans les artistes étrangers qui venaient là pour chercher des modèles. De belles vignettes en lettres d'or ont été enlevées. Désormais il est défendu de copier quoi que ce

soit, sans la permission expresse du doyen du Chapitre. Voici les principaux manuscrits de chant que nous y avons trouvés et collationnés.

1°Le n° 98, C.V., est un *Missel* complet pour toute l'année; il contient tout ce qui est récité par le prêtre à l'autel et tout ce qui est chanté au chœur. Cette dernière partie, intercalée dans les textes, est écrite en notation usuelle; elle date, comme le reste, du neuvième siècle; elle est conforme aux chants de Saint-Gall et autres.

2° Le n° 96, C. III, est un *Hymnaire* en notation Guidonienne du onzième siècle; les mélodies des hymnes sont les mêmes que l'on retrouve encore aujourd'hui dans les différentes éditions des seizième et dix-septième siècles. Mais ici le chant est plus simple; on n'y trouve que rarement deux notes sur une syllabe. Cet Hymnaire a été pour nous l'occasion de renouveler une observation importante : c'est qu'on ne trouve pas dans le chant des hymnes, l'unité, l'uniformité que l'on observe dans les autres chants de l'office. Cela vient, pensons-nous, de ce que cette partie n'a pas été réglée par saint Grégoire lui-même, mais par ses successeurs.

3° Le n° 102, C. IX, est encore un *Hymnaire* noté sur une ligne seulement; les chants de *Audi*, *benigne Conditor*; *Vexilla Regis; Veni, Creator*, sont notés à peu près sur les mêmes mélodies que nous chantons à présent, mais beaucoup plus simples. On remarque sur l'hymne *Ut queant laxis*, une autre mélodie que celle dont on fit usage pour donner le nom aux notes de la gamme : nouvelle preuve de ce que nous avançions tout à l'heure, à propos des hymnes.

4° On trouve dans le chœur de la cathédrale, d'excellents livres de chant, grands in-folio du seizième siècle, où le chant Grégorien est pur et sans mutilation. Ils sont écrits en notation carrée, avec ligatures, notes lozanges, notes à

queue, notes doubles et triples, etc., etc. Ces livres servent aux chanoines pour chanter l'office.

VENISE. — On ne trouve pas à Venise un grand nombre d'Antiphonaires anciens; cependant il s'en rencontre assez pour la condamnation des mauvaises éditions faites en cette ville depuis trois siècles.

1° On voit dans la bibliothèque de Saint-Marc un *Missel* complet contenant la partie chantée et la partie récitée. La première est écrite en notation usuelle. Ce manuscrit est du neuvième siècle ; il provient des Jésuates qui entrèrent plus tard dans l'ordre des Dominicains. Le chant est pur Grégorien, sans mutilation, conforme à tous les bons manuscrits. Voici son indication : *Clas. III, Cod. C. XXIV. App. Catal.* 

2° Un grand in-folio, n° XVIII, manuscrit du quinzième siècle. C'est un *Graduel* complet en notation carrée; les notes doubles, triples, lozanges, à queue, les brèves, les longues y sont très-bien écrites. Le chant Grégorien y est sans altération et sans mutilation; il provient de la basilique patriarcale de Saint-Marc.

3° Sous le n° CVIII, Clas. II, est un Antiphonaire écrit comme le précédent et provenant de la même source. Dans tous ces manuscrits, la première note ou Podatus est rendue par une double note carrée; la deuxième n'est qu'une petite note carrée, ce qui prouve que l'on faisait la première longue et la seconde moins longue.

4° Dans la bibliothèque de la sacristie de Saint-Marc, sous les n° 29, 30, 31..., on trouve aussi cinq gros in-folio contenant les chants Grégoriens de l'office. Le premier est un *Graduel* du treizième siècle, écrit en grosse notation Guidonienne; le chant est pur, sans altération et sans mutilation; les autres volumes sont écrits en notation carrée et appartiennent à une époque plus récente.

Les chanoines d'aujourd'hui font usage à l'office des édi-

tions récentes, où le chant de saint Grégoire est horriblement mutilé. Nous ne dissimulerons pas que l'exécution qu'ils en font ne vaut pas mieux que les livres qu'ils ont adoptés, et que ni leur chant, ni les morceaux d'orgue dont on l'entremêle ne répondent à la majesté du culte divin.

PADOUE. — On trouve en cette antique cité, deux bibliothèques principales : celle des chanoines et celle de la ville. Cette dernière ne renferme rien d'utile sur le chant liturgique; l'autre possède un *Graduel* complet, pour toute l'année, l'un des plus précieux que nous ayons rencontrés dans toutes nos excursions. M. l'abbé Panella, chanoine de la cathédrale, professeur de dogme au grand séminaire et actuellement chargé de cette bibliothèque, a eu l'extrême obligeance de nous donner sur ce manuscrit les renseignements que ses prédécesseurs lui avaient laissés.

Ces documents, écrits en italien, ont été fidèlement traduits par les dames du Sacré-Cœur de Padoue. Nous en reproduisons la substance :

« 1° A. 47, est un manuscrit sur beau parchemin contenant le vrai et légitime Antiphonaire Grégorien, c'est-à-dire tous les Introits, Graduels, Traits, Offertoires, Communions de toutes les messes de l'année; les textes sont absolument conformes à ceux que le cardinal Thomasi a publiés à Rome en 1691, d'après d'anciens manuscrits. Il est écrit en notation Guidonienne, c'est-à-dire que les signes usuels y sont portés sur quatre lignes. La ligne C ou ut est jaune; la ligne F ou fa est rouge; les autres sont tracées à la pointe sèche dans l'épaisseur du vélin. Une ligne tirée un peu plus bas reçoit le texte. La notation musicale est d'une beauté rare; elle a été exécutée par une main habile, avec le plus grand soin; dans les signes composés, on distingue parfaitement les notes longues d'avec les brèves, ainsi que les distinctions ou phrases musicales.

Une particularité de ce manuscrit est que l'on trouve aux fêtes principales, intercalés dans le texte Grégorien, de ces chants que l'on appelait autrefois *tropes* ou *Festivæ laudes*, parce que ces intercalations n'avaient lieu qu'aux jours de fête. En France, on les appelait *Chants farcis*. Ainsi tous les Introits, les Kyrie, les Gloria, Sanctus et Agnus des fêtes solennelles sont arrangés de cette manière ; sauf cette particularité, le chant et le texte sont du pur Grégorien.

On trouve aussi à chaque fête une Séquence ; elles sont au nombre de trente-six et sont les mêmes que l'on chantait alors partout et que l'on trouve dans la plupart des manuscrits de cette époque. Il serait à désirer que quelqu'un publiât toutes ces Séquences avec leur mélodie ; ce serait là un beau monument historique de ces âges de foi et de piété. La notation, les textes, l'écriture annoncent que ce manuscrit a été écrit sur la fin du onzième siècle (1).

L'auteur de cette notice nous dit que Georgi dans la Liturg. Rom., t. III, a publié un manuscrit semblable à celui-ci, tiré de la bibliothèque du cardinal Gensili, daté du onzième siècle et noté de la même manière ; un autre publié par Muratori et tiré de la bibliothèque du chapitre de Modène avec la même notation ; un autre enfin a été vu dans les archives de la Maison-Dieu de Padoue ; mais celui-ci est mutilé, tandis que le nôtre est parfaitement conservé (2).

Parmi les Séquences de notre manuscrit, on en remarque trois qui peuvent aider à faire connaître sa provenance : l'une est en l'honneur de saint Vital, martyr, au 28 avril; l'autre en l'honneur de saint Apollinaire, au 23 juillet, et une autre avec la messe solennelle et chants intercalés, en

(1) Voir l'ouvrage de Trombelli, Art de faire connaître l'âge des manuscrits, p. 112.

(2) Nous avons constaté que Gensili et Muratori n'ont malheureusement publié que le texte sans la notation.

l'honneur de saint Benott. Or, saint Vital et saint Apollinaire ont toujours reçu un culte particulier dans l'église de Ravenne, dont ils sont les patrons; il est donc vraisemblable que notre manuscrit vient de cette église et d'un monastère de l'ordre de Saint-Benott. Il serait difficile de connaître comment il est venu de Ravenne à Padoue; mais il était déjà dans cette dernière ville en 1472, puisqu'on le trouve inscrit sur le catalogue de cette année. Ce manuscrit, étant du onzième siècle, a donc été écrit peu de temps après Gui d'Arezzo, ce qui lui donne une grande valeur archéologique, et nous ne pouvons douter, d'après la collation que nous avons faite, qu'il n'ait été rédigé d'après les meilleurs modèles du chant Grégorien.

2° La même bibliothèque possède encore n° 501, un Hymnaire du douzième siècle en notation Guidonienne. Le chant des hymnes y est à peu près comme nous le disons à présent, mais plus simple, moins orné.

3° Sous les n° 14, 15, 16, 17, etc., on trouve plus de vingt Antiphonaires provenant de monastères et de l'église cathédrale. Le chant Grégorien y est partout pur et sans mutilation.

4° Les livres de chant dont on se sert actuellement dans la cathédrale proviennent du monastère antique de Saint-Jean de Verdario, qui va devenir bientôt un collége de la Compagnie de Jésus. Ce monastère était autrefois habité par les chanoines de Saint-Augustin, dits de Latran; les livres de chant tirés de cette source sont partout excellents. Tous ceux de ces religieux ont heureusement passé à la cathédrale de Padoue. Ils y servent encore aujourd'hui aux chanoines pour chanter l'office, et, pour le dire en passant, c'est dans cette cathédrale que nous avons été le plus édifié de la manière dont s'exécute le chant Grégorien.

5° ll y a encore dans cette ville deux célèbres églises :

l'église de Saint-Antoine de Padoue et l'église de Sainte-Justine. La première est desservie par les Franciscains; la seconde l'était autrefois par les Bénédictins : aujourd'hui elle est devenue paroissiale. Les livres de chant Grégorien que l'on trouve dans ces deux endroits sont d'immenses in-folio manuscrits, œuvre des moines des dix-septième et dix-huitième siècles. Le chant Grégorien y est notablement mutilé et ressemble beaucoup à celui qu'on trouve dans l'édition romaine de 1614. Est-ce l'éditeur de Rome qui a pris de tels manuscrits pour modèles ? ou sont-ce les religieux de Padoue qui ont copié l'édition romaine ? Nous ne le savons pas. Ce qui est évident pour nous, c'est que le chant contenu dans ces immenses et magnifiques in-folio n'est plus le chant de saint Grégoire, ou tout au moins, si c'est un reste de son chant, ce reste est horriblement mutilé.

#### CONCLUSIONS DE CETTE SECONDE QUESTION.

Quiconque aura examiné et collationné tous ces manusscrits comme nous l'avons fait, conclura :

1° Que rétablir la phrase Grégorienne quant à la substance, c'est-à-dire, lui rendre toutes les notes telles qu'elles existaient dans la source primitive, est chose très-praticable.

2° Que les divergences entre les manuscrits, ne sont point un obstacle invincible à ce résultat. Ces divergences, en effet, sont légères, et la majorité immense des bonnes versions les fait évanouir. On les trouve principalement dans les passages suivants : ré, la, ut, la au lieu de ré, la, si  $\flat$ , la; sol, la, ut, la, sol au lieu de sol, la, si  $\flat$ , la, sol; ré, fa, ré pour

ré, mi, ré (1). Ailleurs, c'est une plique qui a été rendue par une seule note au lieu de deux, ou un quilisma qu'on a traduit par deux notes au lieu de trois; lesautres divergences proviennent de la transposition des modes. Les uns, par exemple, notaient le premier et second mode en ré, d'autres en la haut, d'autres en la grave et même en sol. C'est ainsi que nous avons trouvé noté le Crux fidelis dans le manuscrit de Padoue, sans que la mélodie fût modifiée en rien; mais quelquefois ces transpositions changeaient l'intervalle d'un demi-ton en un intervalle d'un ton et vice versa. Voilà surtout les erreurs contre lesquelles les anciens s'élevaient avec force; mais dans leurs invectives, il n'était jamais question de ces mutilations énormes, de ces grands changements ou additions de notes, de ces modifications arbitraires, capricieuses, qu'on a fait subir au chant Grégorien depuis trois siècles. On respectait trop l'auteur et son œuvre pour oser alors se permettre de telles altérations. La preuve en est dans ces mêmes invectives consignées cà et là dans les recueils de Gerbert (t. II, p. 51, 52, 53, etc., etc. (2).

3° Que l'Italie possède de précieux manuscrits et en grand nombre, conformes à ceux des autres nations; ils protestent contre les éditeurs modernes de Rome et de Venise, et prouvent que ces éditeurs ont abandonné le chant Grégorien pour en donner un de leur façon.

4° Une quatrième conclusion à tirer, c'estque le savant prélat romain dont j'ai parlé s'était laissé tromper par de



(2) On peut lire à ce sujet la préface de l'Antiphonaire Cistercien, que nous donnerons plus loin tout entière. Les auteurs de ce document vont jusqu'a traiter d'absurdités grossières, les transpositions inutiles que l'on s'était permises dans l'édition qu'ils ont à corriger.

faux rapports, quand il me disait qu'il n'y avait pas de manuscrits des onzième, douzième et treizième siècles notés sur quatre lignes, et que le chant Grégorien ne contenait point de longues neumations sur une syllabe : preuve nouvelle que, quand on veut bien connaître les manuscrits des bibliothèques, il ne faut pas craindre de les visiter, sous peine d'être mal renseigné. C'est ainsi que le cardinal Thomasi a été trompé. On voit dans ses lettres, en tête du quatrième volume de ses œuvres, qu'il demandait au bibliothécaire de Saint-Gall le volume de saint Grégoire, récemment édité par nous; et le bibliothécaire lui envoya un autre volume. A-t-il voulu tromper le cardinal? Cela n'est pas probable; mais plutôt il s'est trompé lui-même. Le manuscrit demandé était alors parmi les richesses de la sacristie et de l'église, et ne faisait point partie de la bibliothèque, mais du trésor. Le bibliothécaire, qui probablement n'était entré en charge qu'après les ravages des protestants, a pu ignorer ces choses. On envoya un autre Antiphonaire qui, du reste, porte également le nom de saint Grégoire; et c'est là ce qui a induit en erreur le savant cardinal Thomasi.

Voilà à quoi l'on s'expose quand on ne visite pas soi-même, avec soin, les monuments dont on veut parler.

5° On remarque qu'à partir du onzième siècle l'uniformité dans le chant liturgique a été en augmentant dans tout le monde catholique, grace à la notation Guidonienne. Cette uniformité règne surtout dans les chants de la messe; elle était là plus grande que dans ceux des heures canoniales, plus grande que dans les *Alleluia* et les versets, dont la réforme de Pie V a changé presque tous les textes, et que dans les hymnes.

Donc, si l'on veut obtenir le même résultat, il faut abandonner une notation défectueuse, imparfaite, et fixer le chant dans une notation complète, exacte, afin d'arrêter sans re-

tour la forme et la substance de nos mélodies liturgiques,

Ici nous devons répondre à une objection tirée du Concile de Trente qui laisse aux évêques le soin de régler ce qui concerne le chant. (Session XXIV, chapitre 12.)

Nous répondons : que dans cette session il n'était question que de la musique, de ses abus et de ses excès. Un décret était même tout préparé pour la supprimer entièrement. L'empereur d'Allemagne, au nom des évêques de son pays, réclama en faveur de la musique, et ce fut alors qu'on supprima le décret, en laissant aux évêques le soin de régler ce qui concerne le *chant musical* (1). Mais le saint Concile n'a jamais eu l'intention de laisser à l'arbitraire des individus les mélodies liturgiques et de permettre les mutilations et altérations de toute espèce; sans quoi il faudrait dire que dès lors l'Eglise a condamné tout son passé.

# CONCLUSION GÉNÉRALE.

Les explications données jusqu'à présent n'ont peut-être pas dissipé tous les doutes sur une question d'où dépend en grande partie la valeur archéologique de notre travail de restauration. Est-il bien vrai que les mélodies sacrées se soient conservées intactes pendant un si long temps, de saint

(1) Nous trouvons dans Gerbert (*De Mus. sacr.*, t. II, p. 130) une réponse précise, qu'il faut citer ici tout entière.

« Benedictus XIV, ad officium Episcopi pertinere, in ingressu capitis VII, lib. xI de syn. diœces., sciscit « ut synodalibus decretis, ecclesiasticæ musicæ rationem, quatenus in diœcesi sua opus esse cognoverit, ad certas regulas exigat atque componat; ut corda fidelium ad pietatem excitet; non aures solas, sicut in theatris, inani voluptate demulceat. »

In concilio Tridentino deliberatum tractatumque de musica ecclesiastica fuisse, constat equidem; sed circa eam, quæ circumfertur, opinionem, aliquid est edisserendum. Pervulgatum est, in concilio Tridentino, sub Mar-

Grégoire à Gui d'Arezzo, malgré l'imperfection des notations alors en usage? L'affirmative, appuyée d'ailleurs sur l'uniformité merveilleuse des traductions Guidoniennes de divers pays, paraîtra toute naturelle à quiconque voudra examiner l'esprit et les coutumes des siècles que ces mélodies ont traversés, depuis le saint Pontife jusqu'au savant moine de Pompose.

Que l'on prenne en considération l'état informe de la musique profane et l'admiration excitée par des chants regardés comme le type divin du beau musical; l'importance attachée par les fidèles aux moindres détails du culte, leur assiduité aux offices, le nombre immense de monastères répandus sur le sol chrétien, et dans lesquels tant de saints religieux partageaient leur vie entre l'étude et le chant des heures canoniales. Que l'on examine les Missels, Graduels et Antiphonaires qu'ils nous ont laissés. Quelle magnificence dans le caractère et les ornements! Quelle fidélité scrupuleuse à reproduire les moindres signes de notation (1)! Pour transcrire un Graduel et un Antiphonaire bien corrects, un moine n'hésitait pas à dépenser de longues années; les monastères tenaient à honneur de se surpasser en ce genre, et des abbés eux-mêmes quittaient leur abbaye, pour aller copier au loin les manuscrits en réputation ou collationner avec eux les livres de leur église. C'est ainsi que l'abbé Emon

Nous nous arrêtons à regret, tant les pages que nous citons sont pleines de choses utiles à connaître, pour qui veut parler pertinemment du chant de l'Église!

(1) Voyez Dom Guéranger, Inst. lit., III<sup>e</sup> vol. passim.

cello II, actum fuisse de abrogànda musica; Benedictus XIV id legi testatur : in operis autem celebris de synod. diœc. editione novissima, ab ipso auctore jam pontifice curata,... id tantum narratur, quod in conc. Trid. a quibusdam episcopis, ecclesiasticæ disciplinæ studiosis, propositum fuerit, ut cantus musicus ab ecclesiis omnino tolleretur, nec nisi Gregorianus canendi modus in ipsis retineretur;.... hoc denique consilium captum fuisse, non ut musici cantus in ecclesiis prohiberentur, sed ut, certis propositis regulis, ad pietatis et gravitatis norman reformarentur.

quitta la Hollande pour venir copier les livres de chant de Prémontré. Les faits de ce genre sont innombrables (1).

Les traités sur le chant occupent alors les plus savants hommes et les souverains pontifes eux-mêmes. Un ouvrage sur cette matière est attribué à saint Grégoire. Saint Isidore, docteur de l'Eglise, donne sur la musique, dans son livre des Origines, des définitions qui font loi pendant tout le moyen &ge (2). Le vénérable Bède, une des gloires de l'Angleterre, le savant Alcuin et Charlemagne lui-mème s'exercent sur ce sujet; et l'abbé Gerbert a pu former une vaste collection de traités sur le plain-chant, presque tous signés de noms illustres.

Personne n'ignore le zèle que l'on déployait alors dans toutes les classes pour le chant des saints offices (3); le manteau royal de France figurant au pupitre à côté de la chape d'un choriste; les écoles célèbres fondées et dotées par les princes et les empereurs; l'empressement des clercs et des laïques pour aller y apprendre le chant (4).

Et ces offices perpétuels dans certains monastères où, comme à Luxeuil, en France; à Bangor, en Irlande; trois

(2) Voir les Scriptores de l'abbé Gerbert, IIe et IIIe vol. passim.

(3) « Le peuple chantait avec les Prêtres, non-seulement les psaumes des » Vèpres, mais les Introïts, les Répons et les Antiennes. Bien loin d'avoir » besoin de traduction française, les fidèles même qui ne savaient pas lire » n'en étaient pas moins en état de chanter avec l'Église, comme font encore » aujourd'hui les paysans de ces paroisses de la Bretagne, au sein desquelles » la liturgie Romaine n'a pas souffert d'interruption. » (Dom Guéranger, Inst. lit., p. 169.)

« Anciennement, dit encore le même auteur, les fidèles prenaient un in-» térêt ardent au chant liturgique; ils en chérissaient les réminiscences, qui » accompagnaient leurs travaux, leurs joies et leurs douleurs. Dans le cours » de l'année, ils marquaient les époques par les premiers mots de certains » Introïts et de certaines Antiennes. » (*Ibid.*)

(4) Les Capitulaires de Charlemagne et une foule d'écrits des huitième, neuvième et dixième siècles confirment cette assertion. Voici un texte remarquable extrait de l'abbé Gerbert. (De Musica sacra, lib. II, tom. 1, p. 277). Ut scholæ legentium puerorum fiant, juxta primum Aquisgranense capitulare

<sup>(1)</sup> Voir l'abbé Lebeuf, Traité hist. et prat., pag. 14 à 30.

mille religieux se succédaient au chœur sans interruption. On conçoit aisément dès lors comment les prêtres et les fidèles pouvaient retenir par cœur des chants qui retentissaient à toute heure dans le lieu saint, et comment la notation usuelle, avec tous ses défauts, suffisait pour rappeler des mélodies si profondément gravées dans toutes les mémoires. D'ailleurs, nous le répétons, on n'avait pas alors l'oreille distraite par une tonalité étrangère; on n'en connaissait pas d'autre que la Grégorienne; on la possédait à fond ; on la sentait ; toutes les délicatesses, toutes les beautés en étaient familières, aux religieux surtout, et l'on n'avait pas plus de peine à retenir un Répons ou un Introit, que nous n'en avons aujourd'hui à retenir un air populaire. Ajoutons à cela que la langue latine, servant de texte à ces chants, était familière à beaucoup plus de personnes, et que les passages des Livres saints qui composent l'office étaient une des premières choses que l'on apprenait aux enfants dans les écoles (1).

Ainsi, à partir de saint Grégoire jusqu'à Charlemagne, les chantres romains furent le canal par lequel les mélodies se transmirent aux diverses nations de la catholicité, et Hucbald de Saint-Amand, qui avait appris le chant sous les élèves mêmes de ces maîtres, et nous en donne la pratique dans toutes ses parties les plus minutieuses, ne nous indique aucune altération importante signalée de son temps. Nous pouvons donc croire sans peine à une transmission fidèle jusqu'à ce religieux. Ce fut lui qui suggéra l'idée de joindre la notation alphabétique à la notation usuelle, pour

psalmos, notas, cantus, compotum, grammaticam per singula Monasteria vel episcopia discant. Il suit de là que dans chaque monastère on apprenait le chant des Offices, c'est-à-dire les mélodies Grégoriennes : et les témoignages unanimes des auteurs ne permettent pas de douter que cette connaissance ne s'acquit surtout par l'usage.

<sup>(1)</sup> Voyez le texte cité à la note précédente.

assurer mieux l'intégrité du chant. Donc, dès la seconde moitié du neuvième siècle, le moyen était trouvé de ne plus perdre ces mélodies, si la mémoire et l'usage venaient à faillir. Enfin, au onzième sièle, Gui d'Arezzo parut. Dans une notation exacte, claire, facile, il fixa à jamais les mélodies Grégoriennes. Cette notation, que nous appelons Guidonienne, n'était autre que les neumes usuels placés sur des lignes qui donnaient aux signes une valeur tonale exacte et immuable. C'est ainsi que Gui nota tout l'*Antiphonaire* qu'il présenta au souverain pontife Jean XIX; cet ouvrage fut admiré, comblé d'éloges et approuvé authentiquement.

Dès'lors le chant Grégorien était fixé d'une manière impérissable. Partout on adopta la méthode de notation employée par le savant moine de Pompose; et c'est dans les manuscrits magnifiques de cette époque, c'est dans leur unanime témoignage qu'il est facile aujourd'hui de retrouver la phrase primitive de saint Grégoire et de remonter ainsi à la source première dont ils sont dérivés.

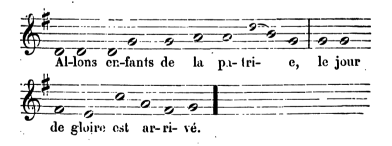
# TROISIÈME QUESTION.

Comment sommes-nous parvenu à rétablir le chant Grégorien dans sa forme primitive?

Ane

Nous entendons, par *forme primitive*, la manière d'exécuter le chant Grégorien comme on faisait dans les premiers temps de son institution. Elle suppose une notation correcte, intelligible et traduisant exactement la phrase antique, non-seulement pour la tonalité, mais encore pour les valeurs temporaires.

Il est indubitable que l'effet de la musique dépend du choix des sons, combiné avec leur durée, et qu'elle tire, de cette dernière condition, son rhythme et son caractère. La mélodie la plus énergique, la mieux caractérisée, si elle est chantée sans rhythme, n'aura ni vie, ni couleur. Prenons, par exemple, l'air si célèbre : *Allons, enfants de la Putrie*. Qu'on le chante, comme il suit, à notes égales



Qui reconnaîtra la fameuse cantate, sous ce travestissement? ce n'est plus un chant martial, c'est une complainte sans vie. Voilà cependant ce qu'on a fait à nos mélodies Grégoriennes en les chantant à notes égales.

Allez dans les églises de Paris; écoutez ces grosses voix exécutant les antiennes et les hymnes : quoi de plus insipide? quoi de plus lourd, de plus monotone? On croit entendre ces pesantes machines qui soulèvent avec peine un quartier de roc. Mais d'où vient cette lourdeur? Elle vient de ce que le rhythme a disparu et que toutes les notes produites avec un effort et un mouvement égal, sans mélange de brèves et de traits rhythmiques, deviennent infailliblement tristes et fatigantes.

Grace soit rendue aux efforts des savants : à Messieurs de la commission Rémo-cambrésienne, à M. Nizard, à M. Leclerq, à M. l'abbé Cloet, à MM. Vincent et de Coussemaker; ils ont montré que ce n'était pas de la sorte que s'exécutait autrefois le chant Grégorien. Ils ont compris que ce chant avait un rhythme, une mesure, des ornements qui lui étaient propres.

Mais quels étaient ce rhythme, cette mesure, ces ornements? Là était la difficulté.

La commission Rémo-cambrésienne a résolu cette question pratiquement dans le *Graduel* de 1851 (1). Cette solution est-elle complète? Est-elle satisfaisante? surtout si on

<sup>(1)</sup> Nous aimons à rendre justice au consciencieux travail de la commission. Nous avons été à même de collationner tous les *Graduels* de son édition sur le manuscrit de Montpellier, dont nous possédons un calque parfaitement exact, et nous avons trouvé son travail exécuté avec soin et fidélité. Ce manuscrit est excellent pour servir de collation, mais toutes ses versions ne sont pas bonnes. C'est ce que nous avons toujours dit, et ces Messieurs s'y sont trop assujettis. Ne suivre qu'un auteur, c'est s'exposer à s'égarer avec lui; ils auraient dû étendre davantage leur opération. Du reste, ils ont rendu-un grand service, car leur travail a fait avancer la question, et l'on y trouve la substance Grégorienne avec un commencement de forme, qui déjà donne une

la contrôle à l'aide des documents que nous ont laissés les anciens? Nous ne craignons pas de soutenir la négative; et nous avons quelque espoir de l'amener à notre sentiment, en répondant à la question posée en tête de ce chapitre.

Il va sans dire que pour connaître les beautés d'un art, il faut consulter les grands maîtres; et s'il s'agit d'un art ancien basé sur d'autres principes que l'art moderne, s'il s'agit surtout d'un art dont on a perdu l'esthétique; c'est aux maîtres anciens qu'il faudra s'adresser, à ceux qui ont eu le sentiment de cet art dans un degré éminent et qui ont puisé aux sources primitives ou qui ont été les plus rapprochés de ces sources.

C'est ainsi qu'ont fait nos archéologues, quand ils ont voulu imiter ou réparer nos antiques basiliques ogivales : ils ont étudié dans les plus minces détails toutes les parties de ces modèles magnifiques que les anciens nous ont laissés; ils n'ont point pris pour guide les œuvres ni les théories des siècles où la corruption régnait dans l'art.

C'était la voie qu'il fallait suivre pour rendre la *forme* primitive à nos antiques mélodies Grégoriennes.

Mais, au lieu d'agir ainsi, qu'a-t-on fait? qu'ont fait les rédacteurs de l'édition de 1851? Il se sont appuyés sur le texte d'un auteur sans autorité, d'un auteur inconnu, Jérôme de Moravie, qui, si nous ne nous trompons pas, écrivait au milieu du treizième siècle, époque où la décadence du chant était notoire et préparait déjà les œuvres altérées

idée de la beauté des mélodies. Mais ces Messieurs ont reconnu eux-mêmes, qu'il reste encore quelque chose à faire; « ils n'ont pas fait tout ce qu'ils » auraient voulu. L'insuffisance des signes en a été la cause, et peut-être » aussi l'insuffisance des documents pour déterminer la nature du rhythme et » des ornements propres au chant Grégorien. Puis on avait hâte de satis-» faire à de légitimes désirs, de voir le plus tôt possible la liturgie Romaine » s'inaugurer dans les plus beaux diocèses de France. » Ces motifs sont louables; personne d'ailleurs n'aurait pu faire aussi vite un si grand travail. Sous ce point de vue, la Commission a donc des droits réels à la reconnaissance de tout le clergé français.

que le souverain pontife Jean XXII allait être obligé de frapper de ses foudres (1). D'ailleurs ce Jérôme de Moravie passa-t-il jamais parmi ses contemporains pour un homme comparable à Gui d'Arezzo, à saint Oddon de Cluny, à Hucbald de Saint-Amand? son livre a-t-il produit une grande sensation parmi les savants? a-t-il été reproduit de mille manières? le retrouve-t-on dans toutes les bibliothèques? Non : il n'en existe qu'un seul exemplaire, qui paraît être l'autographe de l'auteur; il se trouve à la bibliothèque impériale de Paris (n° 1817; supplément).

Ce n'est donc pas sur le texte d'un semblable auteur qu'on peut baser tout un système d'exécution et réformer le rhythme des mélodies sacrées. Aussi a-t-il fallu en violenter l'interprétation pour tirer de lui quelques préceptes, le suivre rarement et s'en écarter presque en tout point.

Il s'agissait, dit la commission, de traduire le Quilisma, ou série de quatre notes, par degrés conjoints; et voici l'ex-'plication qu'elle emprunte à Jérôme de Moravie : Prima longa, secunda brevis, tertia semibrevis, quarta longa (2). Telle n'est pas la doctrine de l'auteur en cet endrcit. Il n'est pas même évident qu'il y soit question du chant Grégorien, puisque le chapitre est intitulé : Moyen de composer de nouveaux chants ecclésiastiques ou autres quels qu'ils soient. Il paraît même que, par ces nouveaux chants ecclésiastiques, l'auteur entend une musique rigoureusement mesurée; car il dit expressément que tout chant se réduit à ce genre

(1) Par la bulle Docta sanctorum, de 1322. (Voy. dom Guéranger, Inst. lit., tom. I, p. 365.)

(2) Jérôme de Moravie dit, en parlant de la série de quatre notes : Prima longa, secunda brevis, tertia, id est penultima pausæ, et quarta, id est ultima, LONGIORES. Si la même série revient, qu'arrive-t-il? Tertia et quarta sicut prius, dit Jérôme de Moravie. Il n'admet le tertia semibrevis, que dans la série de cinq notes. La commission, en ce cas, place la brève au quatrième rang (Voir aux pièces justificatives, n. 6, ch. 25.)

dont il donne aussitôt la définition. Puis, traitant de la durée des notes, il en désigne six espèces, de valeur et de figures différentes, ce qui n'a jamais existé dans le chant Grégorien (1).

Enfin la commission, qui, suivant sa déclaration expresse, n'a rien voulu laisser à l'arbitraire dans une question de cette importance, n'a pu s'en tenir aux explications de Jérome de Moravie, puisqu'elles s'appliqueraient seulement aux quatre ou cinq notes ascendantes et descendantes par degrés conjoints. D'après quelles règles ces Messieurs ontils pu traduire, quant aux valeurs temporaires, le *Climacus*. la *Clivis brève*, le *Tristropha*, le *Torculus*, la *Flexa resupina*? Ils ne disent rien de ces choses.

On conviendra que cette méthode n'est pas assez rassurante.

Nous devions ces éclaircissements, non pas à la polémique, mais à la vérité, avant d'en venir à l'exposé des moyens dont nous avons usé nous-même pour retrouver le véritable mode d'exécution des chants Grégoriens.

1° Nous sommes remonté aux auteurs les plus rapprochés de leur institution. C'est d'abord Romanus, chantre romain, arrivé à Saint-Gall vers l'an 790, envoyé à Charlemagne par le pape Adrien I<sup>er</sup>. Celui-ci nous marque par la lettre C, les notes brèves; par la lettre T, les longues, et par la lettre M, les notes qui s'exécutent modérément, c'est-àdire qui tiennent un milieu entre les deux autres durées.

C'est en second lieu saint Notker, moine de Saint-Gall, au neuvième siècle. Cet auteur ne laisse pas ces lettres exposées aux interprétations arbitraires : il nous dit expressé-

<sup>(1)</sup> Longa, longior, longissima; brevis, brevior, brevissima.—Je ne crois pas qu'après une lecture attentive de ce chapitre 25 du manuscrit de Jérôme de Moravie, on puisse se décider à y voir autre chose que les règles rhythmiques d'une musique mesurée. C'est au reste l'opinion des derniers éditeurs de dom Jumilhac : Al. Leclerg. et Th. Nisard. (Voy. p. 148 et 149.)

ment que le C veut dire *celeriter*, vite : voilà les notes brèves; que le T veut dire *tenere*, tenir : voilà les notes longues; que M signifie *moderate*, modérément : voilà les notes communes ou moyennes.

C'est en troisième lieu Hucbalb de Saint-Amand, qui le premier nous apprend que les notes usuelles ou signes neumatiques représentaient, par leur forme, les notes longues et brèves, les notes détachées et liées, les notes trémulantes, etc., etc. Voici ses paroles : « Ces signes usuels, dit-il, » sont en quelque sorte nécessaires, pour marquer les » notes tardive, le trille de la voix, pour distinguer les » sons liés d'avec les sons détachés, etc... Ils expri-» ment toutes ces choses que la notation littérale ne peut » rendre, et sans lesquelles une bonne mélodie ne peut exis-» ter (1). »

Nous avons donc conclu que ces anciens signes usuels exprimaient les notes longues et brèves, les notes détachées et liées, les trilles, etc., etc., et nous avons été confirmés dans cette persuasion par Gui d'Arezzo lui-même.

Ce dernier, écrivant au onzième siècle, nous dit que les notes usuelles signifient toutes ces choses. Voici ses paroles : « Comment connaître quand les notes se lient, se dé-» tachent, quand elles sont longues, trémulantes ou brèves, » comment la mélodie se divise en phrases, etc., etc. Tout » cela se trouve désigné par la figure même des neumes, » quand elles sont tracées avec soin, et on l'apprend aisé-» ment de vive voix. Facili colloquio in ipsa neumarum » figura monstratur, si, ut debent, ex industria componan-» tur (2). »

De plus, Gui d'Arezzo, avec tous les auteurs anciens, nous dit que le rhythme est indispensable au chant comme

<sup>(1)</sup> Script Gerb., tom. I, p. 118.

<sup>(2)</sup> Id. tom. II, p. 37.

à la poésie, et que ce rhythme musical ressemble au poétique; que, de même qu'il y a en poésie des pieds composés d'une longue et d'une brève, de deux longues, d'une longue et de deux brèves, etc., etc.; de même en musique il y a des neumes (c'est-à-dire des traits mélodiques composés de deux, de trois notes), dactyliques, spondarques, iambiques, etc., etc... Non autem parva similitudo est metris et cantibus; cum et neumæ loco sint pedum, et distinctiones loco versuum, utpote ista neuma dactylico, illa vero spondaico, illa iambico metro decurrat, et distinctionem nunc tetramctram, nunc pentametram, alias quasi hexametram cernes, et multa alia. « C'est ainsi, ajoute-t-il, que vous voyez des dis-» tinctions, c'est-à-dire des phrases, ici de quatre pieds, là » de cinq'pieds et ailleurs de six pieds et autres. » Dans un autre endroit (1), Gui d'Arezzo nous enseigne qu'il y a des notes une fois plus longues que d'autres et des notes une fois plus brèves; ce sont donc trois notes de valeurs différentes. Voilà des témoignages positifs, donnés par nos grands maitres, attestant l'existence du rhythme dans le chant sacré; car le rhythme ne peut exister sans ce mélange de longues et brèves. Nous reviendrons au reste sur ce point dans la troisième partie de cet ouvrage.

C'est enfin Aribon, écrivain ecclésiastique de la fin du onzième siècle. Il confirme la valeur du C, du T, et de l'Mdonnée par le moine Notker; mais il observe que de son temps et dans son pays on n'observait déjà plus ces indications. Voici ses paroles : « Dans les anciens Antiphonaires, » on trouve à chaque instant les lettres C, T, M servant à » indiquer les notes brèves, longues, moyennes. Autrefois » les compositeurs et les chantres marquaient avec une at-» tention scrupuleuse, dans la composition et dans l'exécu-» tion des mélodies, la valeur respective de chaque son;

(1) Id. tom. II, p. 15.

» mais ce respect de la mesure semble depuis longtemps » perdu et anéanti (1). »

Ainsi, dès la fin du onzième siècle, la bonne exécution du chant Grégorien commençait à se perdre, en certaines contrées. On a pu voir dans ce texte d'Aribon le grand secret des beautés de l'art antique : c'était l'observation des proportions, c'est-à-dire du rhythme, du nombre de la phrase musicale et de ses parties. L'harmonie des proportions n'est-elle pas en musique, comme en tout le reste, une condition essentielle du beau?

Il est encore bien constaté que primitivement ces lettres C, M, T signifiaient des notes brèves, moyennes et longues. Ce sont les trois espèces de valeur que donne Gui d'Arezzo aux notes du chant Grégorien.

Mais la difficulté était de savoir où étaient placées primitivement ces notes longues et ces notes brèves.

C'est encore par la collation des manuscrits anciens que nous sommes parvenu à le connaître.

Nous avons pris les plus anciens manuscrits notés en neumes, avec les lettres de Romanus; nous avons examiné attentivement sur quels neumes ou signes se trouvaient toujours placées les mêmes lettres C, T, qui sont les deux plus importantes, et nous avons constaté que le C est presque toujours placé sur les suivants et rarement sur d'autres :

## 1, × × 5 1 1 1.

Que le T se trouve toujours sur les suivants :

## Xizzin

(1) In antiquioribus Antiphonariis, C, T, M, reperimus persæpe, quæ celeritatem, tarditatem, mediocritatem innuunt. Antiquitus fuit magna circumspectio non solum cantus inventoribus, sed etiam ipsis cantoribus ut quilibet PROPORTIONABILITER et INVENIRENT et CANERENT; quæ consideratio jam dudum obiit, imo sepulta est. (Apud Gerb. Script., t. II, p.227).

En étudiant les manuscrits de Saint-Gall, nous avons trouvé partout ces mèmes signes portant les mèmes lettres. Voici l'indication de ces manuscrits : ce sont les n<sup>os</sup> 376, 390, 374 et enfin 359, dont nous avons donné la reproduction. Dans ces manuscrits, on trouve l'office complet de toute l'année liturgique.

Même observation faite sur le manuscrit de Laon, n° 239: Graduel complet qui porte également les lettres Romaniennes.

Le *T* est placé ordinairement sur le pied du *Podatus*  $\mathscr{A}$ , sur la *Virga*, précédée de deux points, quelquefois sur la *Virga* seule 7, sur le dernier point du *Tristropha* 4, sur la dernière note d'une *Clivis* unie à une virgule  $\mathcal{M}$ , sur la dernière note du *Torculus* et du *Sinuosus* de cette manière  $\mathcal{M}$ ,  $\mathcal{I}^{1}$ Le *T* ne se rencontre jamais sur le point isolé, mais bien sur la virgule, surtout quand elle est unie au *Podatus* comme  $\sqrt{1}$ , ce qui prouve que les notes à double virgule ou double point étaient considérées comme longues.

Le C, dans ce même manuscrit, se trouve ordinairement placé 1° sur la dernière note du *Podatus*  $\checkmark$ ; 2° sur la dernière de la *Clivis cornuta*  $\mathring{}_{,}$ ; 3° sur le *Climacus*  $\mathring{}_{,}$ . On voit donc qu'il y a encore ici accord entre les manuscrits, quant aux lettres Romaniennes.

Le manuscrit de Trèves porte les lettres C et T sur les mêmes signes que les manuscrits de Saint-Gall, et confirme ainsi la même signification.

On comprend déjà que l'accord de ces monuments nous donnait la connaissance et la clef des valeurs temporaires des anciens signes usuels, et que déjà nous pouvions, par

<sup>(1)</sup> Il est à remarquer que ces lettres n'existent pas sur tous les signes ; dans les volumes on les trouve seulement au commencement; par exemple, dans les 25 premières pages, pour montrer que partout c'est la même signification, et qu'il suffit d'en donner quelques exemples.

analogie, restituer ces valeurs dans toutes les phrases Grégoriennes (1).

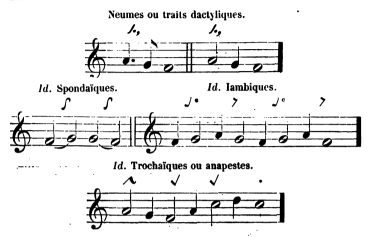
Mais nous ne nous sommes pas arrèté là; nous avons cherché la confirmation complète de ce premier résultat. Pour cela, nous avons examiné les manuscrits Guidoniens écrits avec le plus de soin. Car, comme le dit Gui d'Arezzo lui-même, ces manuscrits expriment les valeurs par la conformation des signes. En effet, dans celui de Padoue, A. 47, la *Clivis* brève et la *Clivis* longue se distinguent par leur figure, et il en est de même pour le *Podatus*, *Torculus*, *Sinuosus*, *Flexa resupina* (2). Nouvelle confirmation de notre thèse.

Nous avons encore poussé plus loin nos investigations; nous avons cherché à savoir comment dans les premiers manuscrits en notes carrées, avec ligatures, etc., etc., on avait exprimé ces valeurs différentes. Nous avons pris les plus anciens et les plus fidèles, ceux des Chartreux de 1260 et ceux des Prémontrés de 1450, et là nous avons trouvé marquées les valeurs temporaires des lettres Romaniennes. Ainsi le C dans la *Flexa resupina* est rendu par une ligature de deux notes brèves suivies d'une longue, en cette manière :



<sup>(2)</sup> Par exemple, si le *podatus* doit avoir la première note longue et la seconde brève, il aura double point au pied, et rien en haut. Ainsi de suite.





On comprend que ces différents rhythmes puissent exister indépendamment du texte, comme en effet ils existent dans toutes les antiphones Grégoriennes.

C'est par une étude assidue et consciencieuse, basée sur un ensemble de faits et sur les monuments primitifs, que nous sommes parvenu à nous faire une idée juste des valeurs temporaires des anciens signes et à pouvoir les rendre d'une manière facile à saisir; dans les cas douteux, nous nous sommes conduit par analogie, c'est-à-dire que là où nous trouvions les mêmes formes mélodiques, nous appliquions les mêmes principes.

Une longue expérience nous a donné une grande facilité à saisir ces analogies, et nous avons la persuasion qu'il serait difficile d'être en cela plus exact que nous, soit à cause de l'habitude que nous avons acquise, soit à cause de la grâce que Dieu nous a faite, de sentir vivement les beautés des mélodies sacrées (1).

(1) Aujourd'hui que le P. Lambillotte n'est plus, je suis heureux de maintenir cet alinéa, que sa modestie lui eût peut-être fait supprimer, dans la correction dernière de son ouvrage. Il faut avoir travaillé avec lui, et avoir eu sous les yeux ses immenses travaux de confrontation et de traduction, d'après les manuscrits neumatiques et Guidoniens, pour bien apprécier tout ce que ces lignes renferment de vérité. J. D.

Nous reviendrons encore sur ce sujet dans l'application de la doctrine des anciens à la restauration présente. Ce qui précède suffit à montrer quelle voie nous avons suivie, pour rétablir la forme, d'après les auteurs et les sources primitives.

On fera peut-être ici une difficulté tirée de ce que dit un écrivain du douzième siècle, Jean Cotton : il prétend que ces lettres C, T, M, étaient diversement interprétées. De son temps, dit-il, C pouvait signifier cito, clamose, caute, etc.

Nous répondrons : 1º qu'à Saint-Gall, où nous avons beaucoup puisé, il n'y a jamais eu de ces divergences d'interprétation; 2° que la position régulière et constante de ces lettres ne peut venir de l'arbitraire, surtout quand leur valeur uniforme est confirmée par les manuscrits Guidoniens, et ceux en notation carrée. Dans les uns et les autres, le C, par exemple, est rendu par des notes brèves, et le T par des longues. Or, il est impossible qu'une telle unanimité ait d'autre cause qu'une signification identique. Donc, le texte de Jean Cotton ne prouve qu'une chose, c'est que dans son pays et de son temps les chantres n'observaient plus comme il faut les lettres rhythmiques. Etait-ce ignorance ou négligence? peut-être l'une et l'autre. Ce qu'il y a de certain, c'est qu'elles nous ont été données par un chantre venu de Rome, au temps de Charlemagne ; qu'elles ont été expliquées par un saint et illustre moine, son contemporain et son élève (1); que ces lettres et ces explications s'accordent d'une manière admirable avec les préceptes d'Hucbald de Saint-Amand, de Gui d'Arezzo, d'Aribon, auteur de la fin du onzième siècle,

<sup>(1)</sup> M. le chanoine Greiht nous a certifié ce fait, et la chose est plus que probable; car le chantre *Romain* est arrivé à Saint-Gall, vers 790. Il a pu y demeurer jusqu'à 860. Or, saint Notker est mort en 912, et l'histoire remarque qu'il fut admis très-jeune au monastère de Saint-Gall, comme élève.

avec les notations Guidonienne et carrée. Peut-on émettre un doute raisonnable sur leur signification? Et puis les mots *clamose, caute*, paraissent-ils bien choisis pour servir d'indications presque continuelles, dans un chant Grégorien?

C'est avec ces ressources, c'est par ces investigations et ces études que nous sommes parvenu à restaurer les mélodies Grégoriennes : 1° du *Graduel*, c'est-à-dire des chants des messes de toute l'année liturgique, tels que Introits, Répons-Graduels, Alleluia, Versets, Traits, Offertoires et Communions, etc. Cette partie remonte entièrement à saint Grégoire; car tous les textes se trouvent dans ses œuvres, sauf quelques exceptions pour les nouveaux offices, dont cependant les chants sont ordinairement pris dans l'ancien répertoire.

2° Du Vespéral, c'est-à-dire des Antiennes, Hymnes et Répons de l'office du soir. Cette partie ne paraît pas avoir été réglée définitivement par saint Grégoire, mais bien par ses successeurs. C'est le sentiment de l'abbé Lebeuf (1), justifié par les œuvres du saint pontife.

Cette restauration ainsi faite, notre intention est d'en présenter préalablement le résultat au souverain pontife Pie IX, chef suprème de l'Eglise. Nous déposerons notre travail à ses pieds; nous le prierons de le faire examiner par une commission spéciale composée de membres choisis par les évéques dans les différents pays de la catholicité. Alors, si nos vœux se réalisent, ces hommes spéciaux, apportant avec eux des manuscrits de leurs pays respectifs, confronteront à loisir notre travail avec les œuvres antiques. L'ouvrage pré-

(1) Traité hist., p. 31 et 32.

sent a pour but principal de leur faciliter cette épreuve. Puis notre édition liturgique, approuvée ou corrigée s'il y a lieu, serait présentée à l'approbation du souverain pontife, déposée dans les principales églises, et après avoir subi le contrôle de la pratique, déclarée (si telle est l'auguste volonté du Saint-Siége) authentique, et approuvée, comme renfermant les véritables mélodies de saint Grégoire.

Alors peut-être se réaliserait ce magnifique dessein de l'unité universelle dans le chant liturgique. Quant aux offices propres à chaque diocèse, l'évêque aurait la liberté d'en faire composer le chant par un homme universellement reconnu habile dans ce genre de composition.

Si une faveur si grande nous était refusée, nous demanderions au moins une approbation spéciale pour nos seigneurs les évêques et pour les pensionnats, colléges et communautés religieuses qui voudraient user de ce travail. On en ferait ainsi un essai, qui, nous osons le croire, aurait pour résultat de rendre populaires les antiques mélodies. Tous les fidèles comme autrefois prendraient part au chant des Introïts, des Répons, des Offertoires et de tout l'office liturgique, et, après quelques années, le chant sacré retentirait dans toutes les églises avec un ensemble admirable. Alors on verrait cesser cette horrible anarchie qui règne dans la partie la plus grave et la plus solennelle du culte catholique : la grand'messe. On n'entendrait plus ces offices chantés moitié en langue vulgaire, moitié en latin. Peut-être aussi, l'orgue avec ses improvisations prolongées, perdrait-il un peu de la place qu'il occupe dans nos cérémonies. Ne dirait-on pas, à voir les peines que se donnent les organistes pour attirer l'attention des auditeurs, que beaucoup de fidèles viennent plutôt pour les entendre que pour assister au saint sacrifice?

Avant d'entrer dans l'esthétique, nous ferons quelques remarques importantes. Nous prions les lecteurs :

1° De nous lire sans prévention. Il leur arrivera de rencontrer des idées en opposition avec les idées reçues; ce ne sera pas notre faute. Nous donnons la doctrine des auteurs primitifs, et nous nous appuyons sur les monuments antiques. Si nos idées paraissent nouvelles, elles n'en sont pas moins anciennes pour cela.

2º Nous n'avons pas la prétention de nous croire infaillible. Il serait possible que dans l'interprétation d'un texte nous nous fussions trompé de sens ; mais nous osons affirmer que, si cela nous était arrivé, ce ne pourrait être que sur des points accessoires, non sur le fond de la doctrine : et encore ici, avant de nous condamner, le lecteur devra remarquer que la signification des mots techniques a varié dans la langue musicale. Ainsi, par exemple, les mots harmonie, symphonie, neume, organum, protus, diaphonie, différences, distinctions, etc., ont eu différents sens, qu'il est souvent important de ne pas confondre et qu'on ne peut saisir que par le contexte. Toutefois nous serons reconnaissant envers les savants qui voudront bien nous signaler un seul contre-sens, quelque petit qu'il soit, et l'on nous trouvera toujours disposé à nous rendre à la vérité bien démontrée.

Au reste, dans les traductions qui vont suivre, nous n'avons pas eu la prétention d'être partout littéral. Il ne faut pas traiter les textes du moyen âge, comme on ferait Horace ou Virgile. Ceux-ci présentent une perfection de forme, qu'il faut minutieusement reproduire; ceux-là offrent une pensée plus ou moins bien exprimée, qu'il faut avant tout rendre intelligible, comme l'on peut, dùt-on quelquefois aller jusqu'à la paraphrase.

# ESTHÉTIQUE, THÉORIE ET PRATIQUE

DU

CHANT GRÉGORIEN.

### CHAPITRE I.

#### Esthétique en général. - Esthétique du chant sacré.

L'esthétique, qui, dans son acception générale, est l'appréciation et le sentiment du beau dans les œuvres d'art, doit s'appliquer, on le conçoit, aux beautés de la musique Grégorienne.

Au moyen Age, ces beautés étaient mieux appréciées et mieux senties qu'aujourd'hui : c'est que de nouveaux éléments introduits dans la musique y ont amené de nouvelles sensations, plus vives, plus saisissantes, parce qu'elles proviennent de la partie physique et matérielle de l'art. D'un autre côté, les mélodies Grégoriennes ayant été, avec le temps, dénaturées dans leur substance et dans leur forme, ont perdu, pour nous, le charme qui captivait nos ancêtres. Cherchons à ressaisir ce passé en remontant jusqu'aux premières sources de l'art musical, consultons les mattres anciens, et nous nous convaincrons, par une sérieuse étude,

#### ESTHÉTIQUE, THÉORIE ET PRATIQUE

que l'art antique, avec des moyens bien modestes, l'emportait de beaucoup sur l'art moderne, par la grandeur de ses effets, par cette simplicité sublime, cette majesté suave qui en faisait un digne interprète entre Dieu et l'homme. Cette vérité n'a rien qui doive nous surprendre, si nous nous faisons du *beau* une juste idée.

Platon disait : Le beau, c'est la splendeur du vrai; et saint Augustin équivalemment : C'est la splendeur de l'ordre. De là tout le monde peut conclure que le beau, dans les arts, est un rayonnement du vrai, de l'ordre absolu, qui, sous des images empruntées au monde physique, devient accessible à nos sens, et par leur moyen, manifeste sa présence aux facultés les plus intimes de l'ame.

¢

Il y a donc dans le beau deux éléments essentiels : 1° un élément intelligible, qui est une grande pensée, ou plus souvent un noble sentiment, une passion vraie et bien ordonnée; 2° un élément sensible emprunté à l'ordre de la création matérielle et devenu comme le corps de l'élément intelligible, dont il exprime sensiblement la nature immatérielle. Nous savons bien saisir les rapports intimes qui existent entre l'expression et la chose exprimée, bien que nous ne puissions pas toujours les analyser. Aussi quand un objet d'art, en frappant nos sens, élève subitement notre âme et réveille en elle quelque chose de vrai, de noble et de grand; le premier mouvement de l'admiration se trahira par ce cri : C'est beau! et quelquefois : C'est sublime!....

Le musicien, lui aussi, a des pensées et des sentiments à rendresensibles; il les exprime par des sons: c'est là sa parole; et il a rencontré le beau lorsqu'il a adapté à un texte sublime, une mélodie harmonieuse et bien rhythmée, exprimant parfaitement le sens de ce texte. Nous éprouvons alors l'action puissante de cet heureux accord entre l'expression et la pensée; alors nous avons le sentiment des beau-

#### DU CHANT GRÉGORIEN.

tés que nous venons d'entendre, et nous disons avec saint Augustin : « Parmi ces chants harmonieux que nous entendons dans une église, il se mêle quelque chose de Dieu qui entre secrètement en notre Ame; nous sentons ce je ne sais quoi qui nous enlève, et que nous appelons *charmant*, *divin*. » (*Conf*., ch. v.); alors nous avons compris et senti la pensée de l'artiste; mais il faut que son inspiration soit noble et que le sentiment s'élève, sans s'écarter du vrai; que toutes les parties de l'œuvre soient régulières, parfaitement coordonnées entre elles.

Ces principes sont féconds et demanderaient à être développés; car ils sont de nature à exercer une puissante et heureuse influence dans les arts. Nous ne devons que les indiquer et les appliquer brièvement à la musique sacrée.

Par la seule rigueur des principes et sans examen préalable, nous pourrions conclure à priori que le beau musical se trouve éminemment dans les chants de l'Église, et que là surtout, sinon là seulement, on peut arriver au sublime; car dans les louanges et les prières de l'Église, dans les célestes communications de la société catholique avec son divin chef, de l'homme avec son Dieu, il n'y a pas une pensée, pas un sentiment qui ne participe en quelque sorte de l'infini. D'autre part, il n'est pas permis de douter que la musique destinée à exprimer le langage intérieur de l'homme à son créateur n'ait été inspirée du ciel à l'Église; au moins quant à ce caractère de grandeur et de suavité qui la distingue; et la simple raison, mais surtout la tradition générale et constante des siècles passés, proclament cette haute convenance jusqu'à en faire une nécessité.

L'Église, toujours unie à son divin Chef, conserve aujourd'hui, comme elle conservera dans tous les âges, le premier élément du beau musical, c'est-à-dire la grandeur et la vérité immuable de l'idée. Quant au second, c'est-à-dire à l'ex-

pression sensible qui repose dans la nature de la mélodie et les caractères de tonalité des chants sacrés, nous devons avouer qu'il s'est profondément altéré par l'ignorance et l'oubli des traditions antiques. Saint Grégoire le Grand avait reçu mission d'en haut pour régulariser nos chants liturgiques, soit dans ce qui regarde la composition, soit pour l'exécution elle-même : ce serait témérité d'avoir recours, pour leur restauration définitive, à des inspirations de fraiche date, dues à l'influence d'une tonalité étrangère, entachées du double vice d'incompétence et d'arbitraire. C'est le saint Pontife lui-même, ce sont les artistes les plus rapprochés de lui qu'il faut entendre dans cette cause. Interrogeons-les d'abord sur l'esthétique Grégorienne en ce qui regarde la tonalité, la mélodie, le rhythme, etc., considérés indépendamment du texte liturgique; sachons ensuite quelle est leur pensée sur ces chants considérés dans leur union avec le texte sacré.

Telle est, nous le croyons fermement, la marche à suivre dans une œuvre comme la nôtre, nonobstant une objection souvent répétée aujourd'hui. On s'est demandé pourquoi, grâce aux progrès de l'art moderne, on ne perfectionnerait pas les antiques mélodies *en les retouchant*.

Autant vaudrait peut-être affirmer tout d'un coup, avec quelques musiciens de nos jours, que la tonalité Grégorienne est en désaccord trop flagrant avec les règles actuelles, pour être susceptible de réforme, et qu'il faut non la restaurer, mais la détruire. Les deux conclusions ne seraient peut-être pas, dans la pratique, si différentes qu'elles le paraissent au premier abord. On en peut voir la preuve :

1° Dans l'horrible confusion qu'ont amenée les prétendues réformes faites çà et là, en dehors des autorités antiques et surtout de l'autorité de l'Eglise universelle. L'abolition totale de certaines mélodies n'ent-elle pas été moins fatale à

l'art religieux, que les mutilations qu'elles ont subies : toujours sous prétexte de réforme.

2° En ce que la tonalité antique, base des mélodies Grégoriennes, n'est aujourd'hui ni assez bien comprise, ni assez bien sentie, pour qu'on en puisse chercher, ailleurs que dans le passé, la véritable expression. C'est à des mélodies consciencieusement restaurées, d'après les manuscrits originaux, et exécutées d'après les véritables règles, que nous devrons enfin de comprendre et de sentir le chant de l'Eglise. Une marche inverse contrarie la nature et le sens commun.

3° Dans l'opinion respectable qui attribue à saint Grégoire une inspiration, un privilége divin pour la création et pour le discernement des mélodies sacrées. Quoi qu'il en soit de cette croyance, qui fut celle de tout le moyen âge, il est hors de doute que ces compositions appartiennent à l'époque où le sentiment chrétien et l'intelligence de l'art antique étaient le plus vivement gravés dans les ames. Il ne convient pas à notre siècle de porter sur ces antiques monuments une main indifférente et légère.

4° Enfin ces mélodies telles que nous les retrouvons dans les manuscrits anciens, ont été en usage dans toute l'Eglise pendant plusieurs siècles avec une *admirable uniformité*. Ceux qui ont affirmé le contraire n'ont prouvé qu'une seule chose; c'est qu'ils n'avaient ni lu ni confronté les anciens livres de chant. La question en valait cependant la peine.

Afin d'éviter une erreur semblable nous nous en rapporterons aux écrivains qui ont puisé le sentiment de l'art ancien aux meilleures sources, c'est-à-dire à l'école des chantres romains, venus dans les Gaules au temps de Charlemagne, et qui forment, jusqu'à Gui d'Arezzo, une tradition non interrompue et digne de tous nos respects. Ainsi les auteurs postérieurs à Gui d'Arezzo, n'auront de valeur pour nous, qu'autant qu'ils seront d'accord avec les autorités primitives :

plus ils s'éloigneront de la source, plus ils nous deviendront suspects.

Après avoir ainsi complété la théorie, nous formulerons en *méthode*, dans la partie pratique de cet ouvrage, les principes que nous aurons puisés à l'école des grands maîtres.

# CHAPITRE II.

#### Doctrine des auteurs primitifs sur le chant Grégorien.

# ALCUIN.

#### VIII' SIÈCLE.

Le premier musicographe que nous rencontrions dans l'ordre des temps, depuis saint Grégoire, est Alcuin, ministre de Charlemagne. Malheureusement il ne nous reste de son traité, qu'un fragment retrouvé par l'abbé Gerbert, dans un manuscrit de la Bibliothèque de Vienne. Dans ce fragment, Alcuin nous enseigne qu'il n'y a que huit modes en musique : octo tonos in musica consistere musicus scire debet, selon lesquels toute modulation s'enchaine et s'unit par une intime adhésion : per quos omnis modulatio quasi quodam glutino sibi adhærere videtur.

Il détermine ensuite ces huit modes et les divise en *authentiques* et en *plagaux*. Il est donc constaté qu'au temps de Charlemagne on ne comptait que huit modes. C'est le seul enseignement important que nous tirions du traité d'Alcuin.

# AURÉLIEN.

#### VIII ET IX SIÈCLES.

Le second auteur, qui se présente immédiatement après lui, est Aurélien, qui vivait au temps de Charlemagne et de Louis le Débonnaire, par conséquent à l'époque où la doctrine des chantres romains était encore vivante dans les Gaules. Son traité DE MUSICA est dédié à un prélat revêtu de la pourpre impériale, à Bernard, petit-fils de Charlemagne et qu'il se platt à appeler archichantre de toute l'Église et son archevêque futur (1). L'auteur nous apprend sur son propre compte qu'il a vécu au monastère de Saint-Jean de Réomé, qu'il est présentement en disgrâce quoique toujours sujet fidèle de l'illustre Bernard.

Nous ne nous arrêterons pas à traduire ce traité dans son entier, nous examinerons seulement les points qui vont droit à notre but.

Une chose qui tient particulièrement à l'esthétique, ce sont les modes que les Grecs appelaient, τρόποι et τόνοι (2).

Le seigneur, dont il est ici question, ne peut être que le fils de Pépin, roi d'Italie, ce Bernard si cruellement mis à mort par Louis le Débonnairc, en 818. Il resterait encore à expliquer comment il a porté les titres que lui décerne Aurélien; mais cette question d'histoire nous éloignerait, sans profit, de notre sujet.

(2) Il est étonnant que ce sens musical du mot  $\tau \rho \dot{\sigma} \pi \sigma \varsigma$  ait été négligé dans les lexiques les plus complets et même dans le *Thesaurus* d'Henri

<sup>(1)</sup> Voici le début de son Epitre dédicatoire.

<sup>«</sup> Christianorum nobilissimo nobilium, virorumque præstantissimo at-» que honoris culmine Apostolici nobilissime sublimato, simulque imperiali » dignitate decorato et virtutum omni genere florenti in Christo feliciter, » Bernardo Archicantori, ut opto, totius sanctæ Ecclesiæ et vocato futuro » nostro archiepiscopo, Aurelianus, vernaculus quondam monasterii sancti » Joannis Reomensis, nunc autem abjectus, sed tamen vester et, velit nolit » mundus, vester, inquam, vester, servusque omnium minimus famulorum » Christi.» (GERBERT, t. I, p. 28.)

Aurélien n'admet que quatre principaux modes, qu'il appelle: Protus, Deuterus, Tritus et Tetrardus. Il divise chacun de ces modes en deux : le grave et l'aigu; ce qui donne nos huit modes Grégoriens; mais il ajoute une chose remarquable : « Comme certains chantres, dit-il, préten-» daient que plusieurs antiphones ne pouvaient s'adapter à » aucun de ces modes; Charles, votre pieux aïeul, père de » l'univers (1), a ordonné d'y joindre quatre autres modes. » Cependant, » ajoute-il, un peu plus loin, « quoique les *let-*» *tres* changent, la modulation revient aux huit premiers mo-» des, et, depuis l'origine jusqu'à ce jour, l'Église grecque, » comme l'Église romaine, n'admet que huit modes dans » ses antiphones, ses répons, ses offertoires et ses commu-» nions. »

Notre auteur ne néglige pas non plus le rhythme et la mesure qu'il regarde comme choses essentielles à la musique : totum proprie musicæ deputandum. Celui-là seul, dit-il, peut se dire musicien qui sait discerner les différents rhythmes : is est enim musicus, cui secundum speculationem propositamque rationem ac musicam, convenientiam de modis et rhythmis, deque cantilenarum generibus... adest facultas sine errore judicandi. Car, ajoute-t-il, si la voix exécute parfaitement une mélodie, elle parcourt les différents pieds, comme on le fait en scandant les vers, per ordinem discurrit pedum, ut scantione metri. Dans la rhyth-

Estienne. Voilà cependant un texte bien formel d'Alypius : 'Ax protóv έστιν ήμῖν ἄμα δὲ καὶ ἀναγκαῖον... αὐτῆν (τὴν ἀρμονικὴν) διελεῖν εἰς τοὺς λεγομένους τρόπους τε καὶ τόνους, ὄντας πεντεκαίδεκα τὸ ἀριθμόν. (INTROD. MUS. cap. I.) «Il est utile et même nécessaire d'exposer la division de la musique en ses tons et modes, qui sont au nombre de quinze. »

Les exemples abondent dans les écrivains grecs, qui ont traité de la musique.

(1) Unde pius Augustus avus vester Carolus, paterque totius orbis, quatuor augere jussit, (p. 41.) mique, on doit prévoir l'accord de la mélodie avec les paroles; *ut cum verbis modulatio apte concurrat*; et la métrique produit et parcourt tous les genres de mesure que le chant peut exécuter, et discerne avec sagacité le mouvement convenable à chaque espèce de pieds : *unum quodlibet metrum qua mensura metiatur* (1).

Nous verrons plus loin cette doctrine développée et appliquée au chant Grégorien par Hucbald et Gui d'Arezzo.

Il nous reste à faire plusieurs remarques importantes sur le traité d'Aurélien.

1º Il ne parle point expressément des notations usuelle et alphabétique, et n'en donne aucun exemple. Cependant il fait mention de la première en se servant des noms qu'on donnait à certains caractères de cette notation, comme tremula vox, vinola, flexibilis vox, flexa vox, etc.

2° Il est à remarquer que, pour faire comprendre à ses lecteurs les intervalles de seconde, de tierce, de quarte, il se sert de mots pris dans des antiennes où ces intervalles sont employés. C'est qu'il était certain d'être mieux compris ainsi, qu'en donnant les notes usuelles. Tant est vraie l'assertion déjà énoncée dans notre première partie, que ces notes usuelles n'avaient pas une valeur tonale déterminée, puisque le véritable moyen de désigner une intonation, dans un ouvrage didactique, était d'avoir recours à des paroles de l'office, dont la neumation n'était interprétée sùrement que par l'usage.

3° Les exemples nombreux que cite Aurélien sont tous tirés de l'Antiphonaire Grégorien, et constatent l'insuffisance et l'imperfection de la notation usuelle. Cela ressort surtout d'un passage sur la manière de chanter le Gloria Patri après l'Introït dans le premier mode (2).

<sup>(1)</sup> Page 35.

<sup>(2)</sup> Pages 35 et 56.

4° A la page 34, Aurélien parle d'un point rendu important par une polémique récente; il s'agit du dièze, ou d'un demi-ton placé ailleurs que dans les degrés naturels de la grande échelle diatonique. Aurélien en constate l'existence et le définit ainsi : Le dièze est un certain espace et une déduction de la modulation allant d'un son vers un autre : Diesis est spatia quædam, et deductiones modulandi vergentes de uno in altero sono. On l'appelle en grec diesis ou disjonction, parce que ce demi-ton disjoint par moitié les intervalles ordinaires : par exemple, C. d'avec D.; on l'appelle aussi déduction, parce qu'il est déduit de la corde C. et non de la corde D. Ainsi, sur le monocorde, quand on voulait obtenir le demi-ton ou le dièze, on avançait le chevalet mobile de  $C_{\cdot}$ , et on le plaçait entre le  $C_{\cdot}$  et le  $D_{\cdot}$  De cette manière, on déduisait le demi-ton de la corde C. Plus loin, Gui d'Arezzo nous dira si ces déductions étaient permises dans la musique Grégorienne. Pour le moment, il nous suffit d'avoir constaté que les auteurs primitifs, en reconnaissent l'existence dans cette même musique, que notre auteur a seule en vue dans son traité.

5° L'auteur n'oublie pas l'importance de bien phraser le chant Grégorien. Il réprimande, à ce sujet, les chantres qui font des repos où il n'en faut pas, et qui, par là, obscurcissent l'intelligence du texte; il cite pour exemple le répons : *Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit,* etc., et demande que les repos soient réglés plutôt par le sens que par la mélodie. *Potius conservandus est* SENSUS quam modulatio. Il appelle aussi ces repos : DISTINCTIO. Sans doute parce qu'ils servaient à séparer les idées du texte et à placer les respirations du chanteur. Nous verrons que tous les auteurs savants ont adopté cette expression, pour exprimer ce que nous appelons la PHRASE MUSICALE.

Tels sont les principaux documents à tirer du livre d'Aurélien de Réomé.

# **REMI D'AUXERRE.**

#### IX. SIÈCLE.

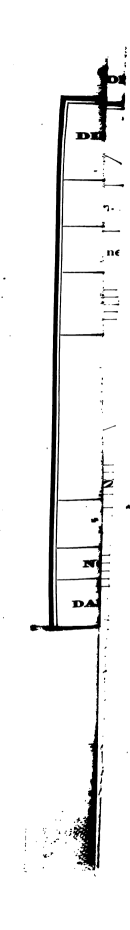
Un autre auteur de la même époque nous a laissé aussi un traité sur la musique : c'est le fameux Remi d'Auxerre. L'abbé Lebeuf nous apprend qu'il tenait sa science musicale d'Héric, instruit lui-même par Raban et Aymon d'Alberstad, formés tous deux à l'école des chantres romains venus en France au temps de Charlemagne : ainsi Remi avait puisé à la bonne source. Versé dans toutes les sciences, il se mit à la tête d'une école qui devint bientôt célèbre ; il eut pour élève le prince Lothaire, fils de Charles le Chauve, Hucbald de Saint-Amand, et plus tard Oddon I, abbé de Cluny. Foulques, archevêque de Reims, voulant relever les études dans son diocèse, l'appela avec son ami Hucbald, pour le mettre à la tête d'une nouvelle école. Après la mort de l'archevêque, il se rendit à Paris, où il ouvrit des cours publics pour l'enseignement du trivium et du quadrivium, c'est-à-dire des sept arts libéraux. C'est là qu'il écrivit son traité de musique, que l'abbé Gerbert nous a conservé dans les Scriptores de musica. Ce traité est un commentaire de celui de Martianus Capella, auteur latin du quatrième siècle; et quoique l'auteur y considère la musique d'une manière spéculative, il ne laisse pas de faire des applications fréquentes aux chants de l'Église romaine, en prenant pour texte l'Antiphonaire Grégorien. Ainsi, comme exemple de l'intervalle d'un ton, il cite l'antienne Tunc præcepit eos; pour donner une idée d'une tierce mineure, il cite cette autre : Omnia quæ fecisti nobis, Domine. D'où l'on peut conclure, en passant, que le chant d'Église devait être

alors bien familier à tout le monde, pour qu'un mot de la liturgie suffit sans autre commentaire, pour indiquer des intonations et des intervalles précis, dans un ouvrage didactique.

On sera étonné de lire dans la *Biographie des musiciens* célèbres, à l'article de Remi d'Auxerre « que son livre ne fournit point de renseignements sur la musique de son temps. » A cette époque, il n'y avait point d'autre musique capable de théorie, que celle dont il parle, c'est-à-dire la musique grecque adaptée au chant de l'Église : c'était alors la seule connue, la seule estimée. L'auteur de la Biographie voudrait-il que Remi parlât de notre musique moderne, ou de la musique profane d'alors? mais s'il y avait alors une musique profane, elle était basée sur le même fondement de la tonalité grecque; mais dans ces siècles de foi, elle était abandonnée et méprisée des auteurs chrétiens, qui jamais n'en parlent que pour la blàmer.

Comme la doctrine de Remi d'Auxerre se borne presque toute à l'exposition de la mélodie grecque, nous n'en rapporterons que peu de chose (1). Voici ce qu'il dit des consonances : La première est la quarte, diatessaron, que l'on trouve dans cette antienne : *Tibi dixit cor meum*; autre exemple : le *Deus in adjutorium*, qui se chante sur quatre cordes. Puis viennent les consonances de quinte et d'octave, diapente, diapason. Après une étude sur les modes, dorien, éolien, etc., Remi divise le chant en deux espèces : le chant continu, qui s'exécute recto tono, et le chant divisé ou mélodique, qui marche par modulations ou mélopée. Suit l'exposition du système des tétracordes dans les trois genres : dia-

<sup>(1)</sup> Nous plaçons ici un tableau comparatif et synoptique de la musique grecque et du chant Grégorien, avec le secours duquel on entendra fort aisément les prenières pages de Remi d'Auxerre, et auquel nous renverrons le lecteur dans la suite de ce livre.



.

1

.

.

•

. . 

· . 

tonique, chromatique et enharmonique, où l'auteur fait mention des cordes stables et des cordes mobiles. Nous remarquerons ici que Remi d'Auxerre définit parfaitement les termes, et qu'il serait bon à consulter pour faire un dictionnaire technique de l'art au moyen âge. Il parle aussi de lapréférence qu'on doit donner au genre diatonique ; sed nunc maxime diatono utimur eo quod pulchrior cæteris sit (1); des permutations de genre, qui se font du diatonique au chromatique, etc.; il explique trois espèces de mélopée ou mélodie : l'hypatoïde, qui convient à la poésie grave; la mésoïde, qui convient au chant ni trop grave, ni trop léger : la nétoïde, qui convient aux sujets badins, tels que la comédie. De là, il passe aux différentes espèces de rhythme : « le rhythme est un certain nombre de sons distribués d'une manière régulière, qui se répondent par de semblables retours ou circuits sur eux-mêmes. » Le NOMBRE dans les sons rhythmiques se distingue par le caractère des sons, leur véhémence et leur adoucissement : Per arsim et thesim. Suit une étude de rhythme appliquée aux différentes espèces de pieds métriques. C'est par là que Remi d'Auxerre termine son commentaire sur Martianus Capella.

Ce traité sur le rhythme nous montre quelle importance les anciens attachaient à cette partie de la mélodie : *istam partem nostri esse non dubium est*; mais il est fàcheux que le savant auteur se jette dans un véritable chaos d'érudition indigeste, dans lequel nous ne pourrions que nous perdre avec lui. D'ailleurs son ouvrage étant plutôt spéculatif que pratique, nous ne nous y arrêterons pas plus longtemps.

Après Remi d'Auxerre, nous rencontrons saint Notker, qui n'admettait que huit modes. Il en donne la forme et les

(I) Page 76.

différents tétracordes qui servent à les distinguer; il applique à la grande échelle diatonique les lettres alphabétiques A. B. C. D. E. F. G., a. b. c. d. e. f. g.

# HUCBALD DE SAINT-AMAND.

#### IX. SIÈCLE.

Nous arrivons à l'auteur le plus remarquable du neuvième siècle, Hucbald de Saint-Amand. Déjà M. de Coussemaker l'a fait connaître, dans un excellent mémoire, au point de vue archéologique; nous allons le considérer au point de vue *esthétique* et *pratique* du chant Grégorien, après avoir emprunté quelques détails historiques sur sa vie, au précieux mémoire dont nous venons de parler (1).

Le lieu de naissance de Hucbald est inconnu : il est cité comme Français dans deux manuscrits anciens; mais nous le croirions volontiers Gallo-belge, c'est-à-dire natif de cette partie du nord de la France, qui a appartenu tantôt à la Belgique, tantôt à la France ou à la Bourgogne. L'année de sa naissance paraît remonter d'une manière certaine à 840; car tous les historiens s'accordent à dire qu'il mourut à l'àge de quatre-vingt-dix ans, et la date la plus vraisemblable de sa mort est le 20 juin 930.

Neveu du célèbre Milon, directeur de l'école de l'abbaye de Saint-Amand, au diocèse de Tournay, ce fut dans ce monastère et sous la protection de son oncle que Hucbald

<sup>(1)</sup> Mémoire sur Huchald et sur ses Traités de musique, par E. de Coussemaker. Paris, 1841. Chaque trait de cette biographie donnée par le consciencieux et savant écrivain, est appuyé sur de solides et nombreuses citations que nous ne copierons point ici, pour ne pas nous parer d'une érudition qui lui appartient tout entière.

#### HUCBALD DE SAINT-AMAND. IX<sup>e</sup> SIÈCLE.

fit ses premières études. Ses progrès furent rapides dans les lettres et dans les sciences; mais ce fut surtout dans la inusique qu'il se distingua d'abord. On prétend même que ses succès en ce genre excitèrent la jalousie de Milon et occasionnèrent une rupture entre eux. Hucbald ayant composé le chant d'un office pour la fête de Saint-André et reçu de toutes parts de justes éloges, Milon en fut si courroucé, qu'il refusa l'entrée du monastère à son neveu, qui, disait-il, voudrait usurper le nom de philosophe à son préjudice. Renvoyé de Saint-Amand, Hucbald se retira à Nevers, où il ouvrit une école pour y enseigner la musique et les autres sciences. Si cette circonstance de la vie de Hucbald est réelle, ce fut vers 860 qu'il se rendit à Nevers, et ce fut là qu'il composa des chants en l'honneur de sainte Célinie. Il y écrivit la vie de cette sainte, ainsi que celle de saint Cyr et de sainte Julitte. Quoi qu'il en soit, il ne resta pas longtemps à Nevers, et passa bientôt à Saint-Germain l'Auxerrois, pour y suivre les leçons du célèbre Héric, en compagnie de Remi d'Auxerre et de quelques autres condisciples de mérite. Ce fut surtout sous la direction de ce moine, l'un des hommes les plus savants de l'époque, que Hucbald se perfectionna dans l'étude des lettres et de la musique.

Cependant Milon consentit à oublier ses ressentiments contre son neveu. Hucbald, qui avait obtenu de l'évêque . de Nevers, comme marque d'estime et de confiance, la permission d'enlever le corps de saint Cyr, le transporta à Saint-Amand, et peu après, succéda à son oncle dans la direction de l'école de cette abbaye, peut-être même avant la mort de Milon, qui arriva vers 872.

Quatre ou cinq années plus tard, Hucbald écrivit, à la louange des *chauves*, un poème qu'il dédia à Charles le Chauve, empereur. Ce poème bizarre contient cent trente-

six vers, dont tous les mots commencent par un C.; il fut publié plusieurs fois aux seizième et dix-septième siècles.

Vers 883, Rodulfe, abbé de Saint-Bertin, manda Hucbald pour diriger l'école de son abbaye. Celui-ci accepta, laissant à Saint-Amand des élèves capables de le remplacer. Rodulfe, malgré son age, suivit les leçons de Hucbald, et en fut si satisfait, qu'en témoignage de reconnaissance, il lui donna une terre considérable en Vermandois. Mais celui-ci, tout occupé d'étude et de piété, n'avait que faire de richesses; aussi n'accepta-t-il ce don que pour en gratifier les moines de Saint-Bertin.

Quelques années après, Foulques, archevèque de Reims, ayant formé le dessein de rétablir les deux anciennes écoles de son église, jeta les yeux sur Hucbald, et l'appela à Reims vers 893 avec Remi d'Auxerre, pour les diriger. Elles devinrent bicntôt florissantes sous ces deux maîtres célèbres, et l'on en vit sortir un grand nombre de savants pendant le cours du dixième siècle.

La réputation de Hucbald ne resta pas enfouie dans les monastères : sa renommée parvint jusqu'à la cour. On lit à la fin d'un diplôme de chancelier, accordé en 899 par Charles le Simple à Foulques de Reims, que cette faveur a été obtenue à la prière de Hucbald. *Impetratum est mediante Hucbaldo monacho*. Pendant son séjour à Reims, Hucbald, à la demande des moines de Saint-Thierry, composa, en l'honneur de leur saint patron, un chant pour les Matines de sa fête. Cette musique paraît à jamais perdue.

Après la mort de Foulques, qui arriva au mois de juin de l'année suivante, Hucbald retourna à Saint-Amand et y passa le reste de ses jours dans la solitude et dans les travaux littéraires. Ce fut pendant ses dernières années qu'il

#### HUCBALD DE SAINT-AMAND. IX<sup>e</sup> SIÈCLE.

composa les biographies de sainte Rictrude, de sainte Aldegonde, de saint Lebuin ou Libwin, et de quelques autres pieux personnages. On pense aussi que ses principaux traités sur la musique sont de la même date.

Hucbald mourut un dimanche 20 juin; mais les historiens ne sont pas d'accord sur l'année de sa mort : un chroniqueur de Saint-Amand la place en 929, Sigeberg et Albéric de Trois-Fontaines, en 931, et Jean d'Ypres, en 933. Néanmoins, le plus grand nombre des écrivains la placent en 930, et leur opinion paraît la plus fondée, en ce que, cette année, le 20 juin tombait réellement un dimanche. Hucbald fut enterré à Saint-Amand, dans l'église de Saint-Pierre, et mis dans le même tombeau que son oncle Milon, avec l'épitaphe suivante :

> Dormit in hac tumba simplex sine felle columba, Doctor, flos, et honos tam cleri quam monachorum : HUCBALDUS, famam cujus per climata mundi Edita, sanctorum modulamina gestaque clamant. Hic Cyrici membra pretiosa, reperta Nivernis, Nostris invexit oris, scripsitque triumphum.

Simple, pieux et doux ainsi qu'une colombe, Notre savant HUCBALD repose en cette tombe. De l'Église et du cloître il fut l'insigne honneur. Des héros de la fol fidèle imitateur, Il composa pour eux des accords angéliques; De saint CYR parmi nous apporta les reliques, Et fêta par ses chants ce nou yeau protecteur.

Huchald était lié avec la plupart des hommes instruits de son époque; tous accordent les plus grands éloges à sa science littéraire et musicale. Nous ne citerons que deux auteurs, qui vécurent peu de temps après lui. « Remarquable » dans les lettres » dit Flodoard, « célèbre par ses écrits, » il fut aussi excellent musicien et composa des chants en

l'honneur de plusieurs saints (1). » Selon Sigebert de Gembloux : « Il fut si habile dans les beaux-arts qu'on le com-» para aux philosophes. Il écrivit la vie de plusieurs saints, » et comme il excellait dans l'art musical, il composa, en » l'honneur de quelques-uns, des chants d'une mélodie » douce et régulière (2). » Trithème, Molanus et d'autres historiens lui donnent les mêmes éloges. Mais les traités de musique de Hucbald prouvent encore mieux son savoir, que de plus imposants témoignages. Ces traités, restés longtemps manuscrits, ont été publiés par le savant Gerbert, abbé de Saint-Blaise, dans le premier volume de son recueil des écrivains ecclésiastiques sur la musique. Nous allons les analyser et tâcher d'en faire apprécier l'importance.

Nous voyons dès le début de son premier traité : De Harmonica institutione, 1° que ce savant moine n'a pour but que les chants religieux, et 2° que la notation de son temps supposait le chant appris de mémoire. Il entre, en effet, dans des détails qui eussent été inutiles, s'il eût existé une notation donnant une valeur tonale bien déterminée: « Celui, » dit-il (3), qui veut acquérir la science des chants sacrés » doit considérer soigneusement la position ou qualité de » chaque son; et premièrement les sons égaux ou unisonnants » et uniformément semblables, ensuite les inégaux ou dis-» semblables, en observant par quels intervalles ils sont sé-» parés, quelle est la mesure de ces intervalles, et de com-

<sup>(1)</sup> Litteris insignis, scriptis celebris, musicus quoque excellens fuit et cantum multorum sanctorum composuit. -Flod. 1. 4. c. 9.

<sup>(2)</sup> Peritia liberalium artium ita insignis ut philosophis conferretur; vitas multorum sanctorum scripsit, et, quia in arte musica præpollebat, cantus multorum sanctorum dulci et regulari melodia composuit. (Sigeb. Script. c. 107.)

<sup>(3)</sup> Pag. 104.

#### HUCBALD DE SAINT-AMAND. IX<sup>e</sup> SIÈCLE.

» bien de manières on les peut combiner. Enfin, puisque les
» sons forment l'élément du chant, il faut savoir sur com» bien de sons, et sur lesquels, roule la mélodie.

» Quant aux sons égaux ou unisonnants, comme ils ne » présentent aucune difficulté, nous n'en parlerons pas, si » ce n'est pour dire qu'ils s'énoncent d'une émission de » voix ordinaire, à la manière d'une lecture soutenue, et » qu'on reproduit le même son autant de fois qu'ils se pré-» sentent, comme il arriverait si vous prononciez trois fois » de suite la même lettre : a, a, a. Il n'y a entre trois sons » semblables aucune consonnance : car, pour qu'il y ait con-» sonnance, il faut deux sons différents, distants l'un de » l'autre et sonnant d'accord. Ces sons unisonnants, quand » même ils seraient chantés par plusieurs personnes, ne » forment pas d'intervalles différents, comme on peut le » remarquer dans ces antiennes : Astiterunt reges terræ ; » Dum sanctificatus fuero; Sebastianus dixit ad Nicostra-» tum, jusqu'à ces mots : Dignatus est suam exhibere. » On voit ici encore que Hucbald était sûr d'être mieux compris en citant des antiennes, qu'en donnant la seule neumation, pour la raison que nous avons si souvent répétée. Tous les auteurs des neuvième et dixième siècles en sont là : ils citent des paroles liturgiques ou des lettres romaines : mais jamais de neumes seules et détachées. Continuons à citer Hucbald :« On voit dans ces antiennes beaucoup de syllabes » de suite sur le même son sans aucune note plus haute ni » plus basse, qui en dérange l'uniformité; on dirait une li-» gne droite : et ici l'égalité est manifeste; mais dans les » autres chants plus variés, -si l'on cherche quelles notes » sont à l'unisson et se ressemblent, cela ne peut se con-» naitre qu'à force d'habitude. Cependant un homme stu-» dieux ne tardera pas à les distinguer. Par exemple, dans » cet Introit : Puer natus est nobis, si vous cherchez quelle

» note est à l'unisson avec la première, vous la trouverez dans » les notes initiales ou finales des syllabes musicales suivan-» tes : *Datus est no*bis; cu*jus ange*lus. Ce retour du point de » départ à la même note s'appelle *cirus* ou *circulus*. Il en » est de même si vous cherchez les notes qui sont unison-» nantes avec la seconde syllabe de *Puer*, vous aurez *na no* » *bis*, et ainsi du reste : *et fi hu ca*. »

Pour rendre plus facile l'intelligence de ce passage d'Hucbald, nous transcrivons ici l'*Introït* cité, tel que nous l'avons trouvé dans les manuscrits, et que nous le donnons dans notre édition restaurée. Il est consolant pour nous de nous trouver si bien d'accord avec un auteur du neuvième siècle.





On trouvera dans la suite de cet ouvrage des explications suffisantes sur ce que les auteurs du moyen âge entendent par syllabes musicales. Nous ferons seulement remarquer ici que : Datus est nobis, est considéré comme syllabe, aussi bien que cujus et Angelus. Quant aux syllabes proposées comme exemples pour la seconde note ré, il faut remarquer que cette note doit être cherchée parmi celles que l'on fait entendre sur la syllabe, soit en premier soit en second, soit en troisième lieu.

« L'observation des intervalles ainsi étudiés doit être l'ob-» jet d'une étude fréquente : Interfinia neumarum hujus-» modi creberrimus observationis est usus. On peut la faire » sur Ave Maria.... Beata Agnes in medio expansis, etc..

» Quant aux sons non unissonnants et qu'on appelle » disjoints, il en est de plusieurs espèces. On appelle » *inégaux* deux sons juxtaposés, dont l'un est plus aigu » que l'autre; mais les intervalles peuvent être plus ou » moins grands. Tous ces espaces, à commencer par le » plus petit jusqu'au plus étendu, sont au nombre de neuf. » On ne parviendra jamais à bien les distinguer, si l'on ne » connaît parfaitement la série des quinze notes dont nous » parlerons plus loin. Cependant, pour le moment, nous » donnerons quelques exemples, où l'on trouvera les diffé-» rents. intervalles. » L'auteur cite ensuite plusieurs an-

tiennes où se trouvent en effet les intervalles qu'il veut désigner. Il trace ensuite une espèce d'échelle sur les degrés de laquelle se trouvent les quinze sons en double octave dont il vient de parler, les degrés sont marqués par certains monosyllabes tirés des antiennes citées plus haut. De là il passe à l'explication des consonnances; il en désigne six : trois simples et trois composées, savoir : l'octave, la quinte, la quarte; la quinte de l'octave, l'octave de la quarte et la double octave. Puis il parle du son apte à la mélodie, emmelos ou phtongus, et le distingue du simple bruit sonus; il indique comment on peut distinguer les tons sur la lyre à six cordes, ou sur le papier, en traçant des lignes qui représentent les cordes; on voit par là quelle syllabe est sur le ton et quelle autre se trouve sur le demiton. Ainsi l'idée des lignes, l'idée des syllabes assignées aux différents sons de la gamme, existait bien longtemps avant Gui d'Arezzo. Il forme ensuite une échelle de deux octaves exactement semblable à celle que nous a donnée Boece dans un tableau, qui lui-même pouvait suggérer l'idée d'écrire les sons sur des lignes. C'est donc à tort que plusieurs auteurs ont attribué la première idée des lignes tonales à Gui d'Arezzo. Hucbald divise ensuite l'échelle en plusieurs tétracordes, il en compte cinq dans l'octave et établit une distinction entre le tétracorde disjoint et le conjoint, ce dernier a lieu quand on passe de A à D par le B de cette manière.



Il l'appelle, avec Boëce et tous les auteurs grecs, tétracorde

HUCBALD DE SAINT-AMAÑD. IX<sup>e</sup> SIÈCLE.

synéménon ou conjoint. Quand on parcourt le même intervalle par le  $\frac{1}{2}$ :



on se sert du tétracorde diezeugménon, ou disjoint. Le premier est appelé conjoint, parce qu'il est joint à la mèse (la)par un  $si \not>$ , et le second disjoint, parce que  $si \not>$  est séparé par un ton de ladite mèse : quia inter mesen et paramesen tonus distantiam facit.

Le si ou B était donc une corde mobile, qui tantôt devenait 🕨 et tantôt 🖡 Quand devait-on prendre le tétracorde synéménon, et quand devait-on prendre le tétracorde diézeugménon? Hucbald va nous l'expliquer par des exemples (1). « Quelquefois, dit-il, la mélodie se complète dans » l'un ou l'autre des deux tétracordes, quelquefois elle re-» tombe alternativement de l'un dans l'autre, de sorte que » l'on revient, par exemple, au synéménon après l'avoir » quitté. Nous en avons un exemple dans le répons Nativi-» tas gloriosæ Virginis Mariæ. Depuis le commencement » jusqu'à ex stirpe, il prend le tétracorde diézeugménon, » mais sur cette dernière syllabe, pe, on descend par le sy-» néménon et tout le neume qu'on rencontre sur David, se » chante de la sorte ; il en est de même dans l'introït Sta-» tuit ei Dominus. Le second point (la seconde note) sur la » syllabe sta, placé à une quinte d'intervalle du premier, » est lié au synéménon  $(si \, p)$ , et il n'y a qu'un demi-ton » entre le second et le troisième *point*; la syllabe Do (de » Dominus) s'élève par le diézeugménon (si 🛊 ), et la se-

(1) Pag. 113.

» conde syllabe *mi* retombe sur le synéménon. » Voici donc comment on entonnait alors cet Introit :



Nous nous sommes étendus sur la doctrine d'Hucbald pour plusieurs raisons : 1° parce que certains éditeurs belges ont prétendu qu'on ne devait jamais faire entendre si > et si > dans un même neume : ils s'appuyaient sur un texte de Gui d'Arezzo, selon nous mal compris, et dont nous donnerons le vrai sens plus loin. Déjà l'on voit ici leur doctrine condamnée par un mattre qui touche aux sources primitives, c'est-à-dire aux chantres romains, et qui, par conséquent, avait le sentiment de la bonne tonalité bien plus vive que nous ne l'aurons jamais (2).

2° Parce que ces citations d'Hucbald montrent de plus en plus comment on apprenait le chant avec une notation défectueuse. C'était en fixant l'attention et l'oreille sur les syllabes du texte chanté afin d'apprécier et de retenir la valeur tonale de chaque signe marqué dans la cantilène.

3º Parce que nous voyons, dans ces notions prélimi-

(1) Il était alors d'usage de faire entendre quelquefois plusieurs notes sur la syllabe brève d'un dactyle, etc. : et cet usage a duré partout jusqu'au seizième siècle; il continue encore chez les Chartreux, et dans plusieurs églises de la Suisse et du Tyrol, où nous l'avons entendu nous-même. La délicatesse de notre oreille ne peut plus supporter un tel défaut; il n'est pas difficile, avec un peu de goût, de le faire disparaître sans nuire à l'intégrité de la phrase Grégorienne.

(2) Pour ce qui concerne l'usage du  $\flat$  et du  $\flat$ , nous pouvons en toute sûreté nous en rapporter aux bons manuscrits Guidoniens, quoi qu'en disent les éditeurs de Malines; Gui d'Arezzo, et les moines, ses confrères, avaient bien mieux le sentiment des beautés de la phrase antique que tous les savants de nos jours. Quand donc ils s'accordent à marquer le  $\flat$  ou le  $\flat$ , nous pouvons les suivre sans danger. naires données par Hucbald, le germe des inventions qui s'introduisirent dans l'art après lui, ce qui nous fait conclure qu'il était réellement un homme de génie. Ainsi le **PREMIER** il nous donne l'*idée* de noter les livres de chant par la *notation alphabétique*, unie à la *notation usuelle* : idée réalisée plus tard par Saint Oddon de Cluny; le **PREMIER** il songe à établir des lignes où se trouvent les tons et demitons bien distincts. Enfin, il pose les bases d'un système de *solmisation*, en prenant certaines syllabes d'antiennes, pour fixer dans l'oreille la valeur tonale des différents sons de la gamme (1) : ce que Gui d'Arezzo réalisa deux siècles plus tard. Celui-ci est honoré dans tout l'univers pour ces inventions, et Hucbald est à peine connu, même dans sa patrie.

A la page 116, Hucbald nous donne un tableau qui n'est pas sans importance pour la pratique. On y voit 1° la première idée des *muances*, c'est-à-dire, changements des lettres dans la transposition des modes. 2° Comment, dans ces cas-là, on haussait certaines notes, sans cependant écrire aucun signe d'altération. Voici ce tableau; il montrera une fois de plus que le système grec et le système Grégorien sont une seule et mème chose.

Hucbald commence par les notes les plus élevées.

| 15<br>14<br>13<br>12<br>11<br>10<br>9<br>8<br>7<br>6<br>5<br>4 | la<br>sol<br>fa<br>mi<br>ré<br>ut<br>si<br>la<br>sol<br>fa<br>mi<br>ré | aoud<br>Bredc aGFEDC | Nète supérieure.<br>Paranète supérieure.<br>Trite supérieure.<br>Nète des disjointes. Note commune aux deux tétracordes (2).<br>Paranète des disjointes.<br>Paranète des disjointes.<br>Paranète des conjointes.<br>Paranète des conjointes.<br>Paranète des conjointes.<br>Paranète des conjointes.<br>Paranète des conjointes.<br>S b Trite des conjointes.<br>A Mèse.<br>Lichanos méson.<br>Lychanos ilypaton.<br>Darwaete llypaton. |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5                                                              | mi<br>ré                                                               | E                    | ilypäte méson.<br>Lychanos ilypaton.<br>Parypate Ilypaton.<br>Hypate Hypaton.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1.1b                                                           | a grave                                                                | IA '                 | Proslambanomène.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

(1) Page 109, sur ces paroles : « Ecce vere Israelita in quo, etc. »
(2) Pour la division des tétracordes, voyez le tableau synoptique de la page 98.

On remarquera que les lettres a, b, c, d, etc., sont données par Huchald lui-même. Nous avons ajouté les notes Guidoniennes pour faciliter l'intelligence du tableau. Quant aux numéros, ils sont aussi ajoutés par nous. Il est bon de savoir pour l'intelligence des auteurs de ce temps-là, que. c'était par ces chiffres qu'ils désignaient quelquefois les degrés de l'échelle. Ainsi tertio tono, sexto tono, signifiaient l'ut et le fa; secunda vox ou chorda signifiait le si. Quant aux lettres, il faut remarquer qu'elles sont doublées ici dans l'échelle supérieure pour indiquer la transposition; et cette circonstance nous montre que la lettre f subissait là une altération afin de correspondre au si a, quoique cette altération ne fût indiquée par aucun signe : preuve que les chantres anciens admettaient le # dans la pratique, sans l'écrire. Plus tard, on a imaginé de placer devant ces notes le signe 🕽 , qui avait alors l'effet de notre dièze moderne. On le trouve ainsi écrit dans une grande quantité de manuscrits. Dom Jumilhac en a reproduit des exemples. On appelait alors ce signe : B fictus, B artificiel. Dans le système des muances ou transpositions, le si devenait un mi, et le si p un fa. Orontius Finœus explique ceci dans un passage cité par Dom Jumilhac (1).

C'est ainsi qu'on évitait le triton dans ces sortes de phrases. Aujourd'hui que le système des muances est aboli (2) et que nous avons un signe déterminé pour hausser la note d'un demi-ton, je ne vois aucune raison pour ne pas l'employer, si ce n'est de dire que les anciens n'admettaient pas

<sup>(1)</sup> La science du plain-chant, p. 432.

<sup>(2)</sup> Dans plusieurs antiques cités d'Italie où je me suis trouvé cette année, les chanoines n'ont point encore voulu abandonner le système des *muances*. Le chancelier de Mgr. l'évêque de Padoue me disait à moi-même qu'il n'y avait point de *conversion* à espérer de leur part. Du reste, ils n'ont pas si grand tort, car ils ont évité par là toutes les discussions qui ont eu lieu en France et en Belgique sur l'usage du triton.

## HUCBALD DE SAINT-AMAND. IX<sup>e</sup> et x<sup>e</sup> siècles. 113

un tel signe. Mais cette raison absurde ne peut sortir que d'une espèce de fanatisme aveugle pour l'antiquité. Où en seraient les inventions Guidonniennes et toutes les inventions si l'on admettait ce principe; « qu'il ne faut jamais employer un signe que les anciens n'ont point employé quand même ce signe serait nécessaire pour faire éviter beaucoup d'erreurs ? » Mais laissons une question qui se résout d'ellemême pour porter notre attention sur les *modes*. Hucbald, comme ses prédécesseurs, n'en reçoit que huit, mais il admet aussi les trois mutations ou transpositions, par exemple : noter en LA ce qu'on peut noter en RE, etc., etc.

Aux pages 119 et 120, il énonce un principe d'une grande importance, entièrement mis en oubli dans les éditions modernes, quoique soutenu par tous les auteurs anciens; le voici : C'est que nulle mélodie, en aucun mode, ne peut, à partir de sa finale, commencer par une note plus élevée que la quinte supérieure, ni plus basse que la quinte inférieure; c'est-à-dire que les notes initiales et finales de chaque phrase doivent se renfermer dans l'octave de chaque mode : Omnis omnino tonus a finali suo nec supra quintum superiorem, nec infra quintum inferiorem unquam ordiendi facultatem habebit; sed intra eas novem voces, vel aliquando octo, partim principales, partim laterales, FINES vel INITIA cohibebunt. Et aussitôt il présente un tableau de ces notes initiales dans les quatre modes principaux, avec des exemples tirés du chant Grégorien (1).

<sup>(1)</sup> Dans la reproduction de ce tableau précieux, nous avons cru devoir, pour plus de clarté, ajouter la notation latine et la moderne à l'indication des notes grecques dont Hucbald s'est contenté. Nous n'ignorons pas que la manière dont il exprime certaines cordes, en caractères grecs, peut offrir matière à contestation; (lorsque par exemple il indique pour la voix, le signe adopté pour les instruments, etc.), mais nous avons résolu de le suivre et non de le corriger.

# TABLEAU

DES NOTES INITIALES DE CHAQUE MODE.

|                            | PROTUS. (Authentus et Plagalis.) |          |      |      |                                    |  |  |  |  |  |
|----------------------------|----------------------------------|----------|------|------|------------------------------------|--|--|--|--|--|
| INTERV.                    | CODDES CDECALIES                 | NOTATION |      |      | ANTIENNES.                         |  |  |  |  |  |
| INIERV.                    | CORDES GRECQUES.                 | GREC.    | LAT. | Mod. |                                    |  |  |  |  |  |
| Ton.                       | Μέση.                            |          | a    | La   | Erant primi novissimi.             |  |  |  |  |  |
| T.                         | Λιγανός μέσων.                   | M        | G    |      | Ave Maria.                         |  |  |  |  |  |
| T.                         | Παρυπάτη μέσῶν.                  | Ρ        | F    | Fa   | Volo Pater.                        |  |  |  |  |  |
| Sem-T.                     |                                  | S        | Е    | Mi   | (Ab hac ordiri vix aliquid solet.) |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Λιγανός ὑπατῶν.                  | F        | D    |      | Ecce nomen Domini.                 |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Παρυπάτη ὑπατῶν.                 | B        | С    | Ut   | Ductus est Jesus.                  |  |  |  |  |  |
| <b>S-T</b> .               | Υπάτη ύπατῶν.                    | Г        | B    | Si   | (Ab hac fere nusquam).             |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Προσλαμβανόμενος.                | F        | A    | La   | Veni et ostende nobis.             |  |  |  |  |  |
| DEUTERUS. (AUTH. ET PLAG.) |                                  |          |      |      |                                    |  |  |  |  |  |
| S-T.                       | Παραμέση.                        |          | 4    | Si   | Notam fecisti.                     |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Μέση.                            |          | a    | La   | Orietar diebus Domini.             |  |  |  |  |  |
| T.                         | Λιγανός μέσων.                   | M        | G    | Sol  | Justi autem.                       |  |  |  |  |  |
| T.                         | Παρυπάτη μέσων.                  | Ρ        | F    | Fa   | Maria et flumina.                  |  |  |  |  |  |
| S-T.                       | Υπάτη μέσων.                     | S        | Е    | Mı   | Hæc est quæ nescivit.              |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Λιγανὸς ὑπατῶν.                  | F        | D    | Ré   | Vigilate animo.                    |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Παρυπάτη ὑπατῶν.                 | B        | C    | Ut   | Rubam quem viderat.                |  |  |  |  |  |
| S-T.                       | Υπάτη ύπατῶν.                    | Г        | В    | Si   | Iste cognovit.                     |  |  |  |  |  |
| TRITUS. (AUTH. ET PLAG.)   |                                  |          |      |      |                                    |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Τρίτη διεζευγμένων.              | E        | c    | Ut   | Ecce Dominus venict.               |  |  |  |  |  |
| S-T.                       | Παραμέση.                        | F        | 4    | Si   | Aspice in mc, Domine.              |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Μέση.                            |          | a    | La   | Solvite templum hor.               |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Λιχανός μέσων.                   | M        | G    | Sol  | Haurietis aquas.                   |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Παρυπάτη μέσων.                  | P        | F    | Fл   | Puer ille.                         |  |  |  |  |  |
| S-T.                       | Υπάτη μέσων.                     | S        | E    | Mi   |                                    |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Λιχανός ύπατῶν.                  | F        | D    |      | Hodie scietis.                     |  |  |  |  |  |
| Т.                         | Παρυπάτη ὑπατῶν.                 | В        | C    | Ut   |                                    |  |  |  |  |  |

۰.

| TETRARDUS. (AUTH. ET PLAG.) |                     |   |   |     |                           |  |  |  |  |  |
|-----------------------------|---------------------|---|---|-----|---------------------------|--|--|--|--|--|
| Т.                          | Παρανήτη διεζευγμ.  | ប | d | Ré  | Ecce sacerdos magnus.     |  |  |  |  |  |
| Т.                          | Τρίτη διεζευγμένων. | Ε | С | Ut  | Quomodo fiet istud.       |  |  |  |  |  |
| S-T.                        | Παραμέση.           | ᄇ | 4 | Si  | Dixit Dominus Domino meo. |  |  |  |  |  |
| <b>T</b> .                  | Μέση.               | 1 | a | La  | Erumpant montes.          |  |  |  |  |  |
| Т.                          | Λιγανός μέσων       | M | G | SOL | Dirupisti, Domine.        |  |  |  |  |  |
| Т.                          | Παρυπάτη μέσων.     | Ρ | F | Fa  | Vitam petiit.             |  |  |  |  |  |
| S-T.                        | Υπάτη μέσων.        | S | Е | Mi  |                           |  |  |  |  |  |
| Т.                          | Λιχανὸς ὑπατῶν.     | F | D | Ré  | Spiritus Domini replevit. |  |  |  |  |  |
| Т.                          | Παρυπάτη ὑπατῶν.    | В | C | Ut  | Stabunt Justi.            |  |  |  |  |  |

On voit que le moine de Saint-Amand ne néglige rien de ce qui concerne la pratique du chant Grégorien. Il va nous dire maintenant quand on doit faire ou écrire le  $si \not$  dans chacun des modes, autrement, quels sont les modes qui parcourent le *tétracorde synéménon*, et ceux qui prennent le *diézeugménon*.

Le texte de l'auteur a souffert des mutilations dans les détails relatifs au premier mode, ce n'est que dans les suivants que nous pourrons saisir sa marche. Nous verrons qu'il donne à chaque mode 1°. ses tétracordes; 2°. ses distinctions, c'est-à-dire les notes finales et initiales des phrases. « Quant au SECOND MODE, dit-il, il a deux tétracordes, celui de la mèse et celui de l'hypate (la, sol, fa, mi, — ré, ut, si, la). Il ne parcourt jamais le tétracorde synéménon (la, si 🔊 ut, ré). Ipse nunquam per synemmena currit. Il termine et commence ses distinctions ou phrases sur parypate hypaton (ut) sur lichanos hypaton (ré), quelquefois sur la mèse (la) et le lichanos mèson (sol), et quelquefois aussi sur le parypate mèson (fa). » Huchald parcourt ensuite tous les modes de la même manière, en signalant les distinctions. Nous avons cité celui-ci pour mettre le lecteur au courant de sa manière de s'exprimer : notion utile

pour l'intelligence des auteurs primitifs. Nous continuons à le suivre en ce qui concerne le *bémol* et le *bécarre*.

Le TROISIÈME MODE a trois tétracordes : ceux de la paramèse, de la mèse et de l'hypate. Il compte six distinctions, ou plutôt cinq ; il parcourt le synéménon licitement.

Le QUATRIÈME MODE a deux tétracordes, celui de la mèse et celui de l'hypate. Il compte cinq distinctions; il parcourt aussi licitement le synéménon.

Le CINQUIÈME MODE compte trois tétracordes, six distinctions; il lui est aussi permis de parcourir le synéménon.

Le SIXIÈME MODE compte cinq tétracordes, une seule distinction solide pour les repos (sur l'ut), et trois autres moins solides ou suspensions. Il lui est permis de parcourir le synéménon.

LE SEPTIÈME MODE compte trois tétracordes, cinq distinctions; on lui accorde très-rarement le synéménon.

Le HUITIÈME MODE a quatre tétracordes, trois distinctions : il ne prend point le synéménon.

Aux pages 130 et suiv., Hucbald donne une autre explication des modes plus détaillée et appliquée aux antiphones du chant Grégorien. Cette application nous prouve que ces chants étaient alors les mêmes que ceux de nos manuscrits, soit pour les modes, soit pour la mélodie. Car les détails qu'il donne sur chacun d'eux sont conformes à ce qu'on trouve dans ces mêmes manuscrits. Ainsi comme exemple du premier mode, il cite l'introit de l'Épiphanie : *Ecce advenit*; au troisième, il donne l'introit *Confessio et pulchritudo*; au quatrième, le *Resurrexit* de Páques; au cinquième, *Domine*, *refugium*; au sixième, *Os justi*. Pour le septième mode, il donne comme modèle, l'introit *Puer natus est nobis*; et pour le huitième, *In virtute tua*.

Il est à remarquer, pour l'intelligence du traité d'Hucbald, qu'il désigne les notes par les lettres grecques, et qu'il

## HUCBALD DE SAINT-AMAND. IX<sup>e</sup> et x<sup>e</sup> siècles. 117

adopte toujours la notation Lydienne, comme la plus connue. Ceux qui voudraient avoir une intelligence plus complète de ces lettres et de leurs rapports, la trouveront dans le traité de Boëce et dans Meybomius (1). On voit dans les tableaux dressés par ces auteurs, tous les signes de notation grecque appliqués à chaque mode : il y faudra remarquer que ces modes montent par degré, que la position, par exemple, de la corde *proslambanoménos*, quoique la plus basse, dans chaque échelle, monte d'un degré à chaque mode, sans rien cependant changer au système diatonique. C'est à défaut de cette remarque que plusieurs personnes ont jugé ce système obscur, ct que M. de Coussemaker lui-même trouve Hucbald difficile à suivre dans cet endroit.

Nous remarquons encore que notre auteur ne dit pas un mot du triton pour le rejeter. Au contraire, il nous donne ce tétracorde fa, sol, la, si, comme propre au tritus, c'est-àdire aux cinquième et sixième modes. Il nous semble que si cette série de quatre notes eût été défendue de son temps, il en eût fait la remarque. Ce silence équivaut, pour nous, à la preuve qu'il était alors permis d'aller du fa au si par les intermédiaires sol, la, mais qu'il était défendu d'y aller sans intermédiaire; car Hucbald ne comprend pas cet intervalle parmi les neuf qu'il désigne comme seuls permis (2). Cette doctrine, du reste, sera clairement commentée et expliquée par les écrivains postérieurs.

Suivent des règles rhythmiques exposées sous la forme d'un dialogue, dont voici quelques passages (3).

« Maintenant poursuivons, avec le secours de Dieu, ce » qui nous reste à dire sur la perfection de la musique sa-

<sup>(1)</sup> Antiquæ mus. auctor. septem. Meybom. interprete. (Amsterd. Elzevir. 1632.) Voyez surtout dans cet auteur, aux pages 3, 23 et 44 les tables lydiennes d'Alypius, dans les trois genres.

<sup>(2)</sup> Pag. 105.

<sup>(3)</sup> Pag. 182.

» crée : Nunc deinde quæ pro exornatione melodiæ, do-» nante Deo. dicenda sunt prosequemur. Et, avant tout, » voyons.si toute mélodie doit s'exécuter en mesure. » Ici l'auteur explique, avec une clarté admirable, ce que c'est que chanter en mesure, numerose canere. « C'est, dit-il, » observer rigoureusement les repos longs et les repos brefs, » ainsi que les notes longues et les notes brèves, de manière » que la mesure puisse se frapper pendant la mélodie, Et » veluti metricis pedibus cantilena plaudatur. »

Cette doctrine est si importante que nous avons voulu l'exposer tout entière dans la partie pratique de cet ouvrage. Voici comment, en finissant, Hucbald exhorte ses frères en religion à chanter les louanges divines.

« Le devoir de notre charge, à nous qui nous sommes » dévoués à la célébration du culte de Dieu, doit être rempli » non-seulement dans son entier, mais aussi d'une manière » qui puisse le rendre agréable, sans blesser les conve-» nances. Aussi devons-nous chercher à nous rendre habiles » dans l'exercice de notre ministère, afin de pouvoir pro-» clamer le saint nom de Dieu et le glorifier dans nos chants; » afin que nos mélodies parviennent à Dieu plus agréables » et plus dignes de lui, et qu'en les écoutant, les fidèles » redoublent pour lui de ferveur et de respect. Car, quoi-» que Dieu préfère l'expression du cœur à celle de la » voix, il résultera un double effet de leur ensemble, si au » doux accent du cœur se joint cette suave harmonie de la » voix, qui agite d'un pieux sentiment l'âme des fidèles. » Bien que Dieu soit également satisfait de la dévotion de » tous ceux qui ne peuvent prendre part à la psalmodie, » cependant la piété de celui qui n'offre pas au Seigneur » le mieux et le plus respectueusement possible tout ce » qu'il peut lui offrir, n'est pas entière. »

» Les joueurs de flûte, de cithare et d'autres instruments,

# HUCBALD DE SAINT-AMAND. 1X<sup>e</sup> ET X<sup>e</sup> SIÈCLES. 119

» voire même les chanteurs et les chanteuses profanes, » font tous leurs efforts, dans leurs concerts, pour char-» mer par les ressources de l'art, les oreilles de ceux qui les » écoutent; mais nous, à qui a été accordé l'honneur d'être » les interprètes de la parole divine, pouvons-nous chanter » sans art et négligemment les saints cantiques, et ne de-» vons-nous pas employer pour le chant sacré toutes ces » richesses que ceux-là dépensent à des frivolités? Rece-» vez donc ces courtes notions destinées par moi à vos exer-» cices, afin que la science des petites choses vous rende » capables des plus grandes. »

Après Hucbald de Saint-Amand se présente un autre auteur dont Gerbert nous a aussi conservé les écrits, c'est Reginon, abbé de Prum, au diocèse de Trèves. Son traité est une lettre à son archevêque, dans laquelle il expose les raisons qu'il a eues d'écrire un TONAIRE, c'est-à-dire un tableau déterminant à quel mode appartiennent les différentes pièces de chant Grégorien. Dans cette lettre, Reginon ne signale rien qui ne soit déjà contenu dans les auteurs précédents, si ce n'est l'existence des antiphones qu'on appelait alors dégénérées, ou non légitimes, parce qu'elles commencaient dans un mode, au milieu passaient à un autre, et se terminaient dans un troisième (1). Il cite, dans cette catégorie, l'introit, Deus in adjutorium, du douzième dimanche après la Pentecôte. Il ne blâme pas absolument ces mutations, mais il recommande aux chantres de ne pas s'y tromper, et les avertit de faire attention à la première note plutôt qu'à la dernière dans les introits, les communions; de faire le

<sup>(1)</sup> Les auteurs grecs nous apprennent que dans leur musique diatonique on passait quelquefois d'un mode dans un autre, selon les passions qu'on voulait exprimer. Ils appelaient cela, chant de *mutation*. Il ne faut donc pas nous étonner que saint Grégoire ait aussi admis des chants de cette espèce, dans son *Antiphonaire*, à cause de leur antique origine.

contraire dans les répons. C'est sans doute pour cela que dans son Tonaire, conservé à la Bibliothèque royale de Bruxelles, il donne les premières notes, dans ces cas embarrassants.

Nous ne nous arrêterons pas plus longtemps à cet auteur, pour en venir plus tôt à saint Oddon de Cluny, dont la doctrine était enseignée dans toutes les école au dixième siècle.

## ODDON DE CLUNY.

#### IX' ET X' SIÈCLES.

Oddon naquit dans le Maine, en l'année 879. Son père, nommé Abbon, riche seigneur de cette contrée, l'éleva dans la pratique des vertus chrétiennes. Le jeune Oddon se sentit de bonne heure appelé à la vie monastique : fidèle aux inspirations de la grace, il se retira à l'âge de dix-neuf ans (898) dans le couvent de Saint-Martin, et fut admis au nombre des chanoines réguliers de cette célèbre abbaye. Comme il se fit bientôt remarquer par son aptitude pour les sciences, autant que par sa piété, ses supérieurs l'envoyèrent à Paris, pour y étudier les sept arts libéraux, sous la direction de Remi d'Auxerre, qui nous est déjà bien connu.

Cette circonstance n'est pas à négliger; car Remi d'Auxerre avait eu pour maître Héric, moine de la même communauté, disciple lui-même de Loup de Ferrières et d'Halberstad, tous deux élèves de Raban; celui-ci avait étudié sous Alcuin, c'est-à-dire dans l'école des chantres romains envoyés à Charlemagne par le pape Adrien I<sup>er</sup>. On conçoit comment, par le moyen des maîtres célèbres que

## ODDON DE CLUNG. IX<sup>e</sup> et x<sup>e</sup> siècles.

nous avons cités, la sainte tradition et la véritable doctrine de la musique sacrée arrivèrent pures et intactes jusqu'à saint Oddon de Cluny.

Après son séjour à Paris, Oddon était revenu se fixer à Tours. Ce fut alors que, poussé par le désir d'une vie plus Farfaite, il résolut devant Dieu, d'embrasser l'institut de Saint-Benoît. Un jeune seigneur, son ami, nommé Adégrin, ayant été reçu par l'abbé Bernon dans le monastère de beaune, en Bourgogne, s'empressa de lui écrire pour l'inviter à partager sa retraite; le jeune chanoine de Tours partit aussitôt, emportant avec lui cent vingt volumes qui composaient sa bibliothèque.

A Beaune, Oddon fut chargé de l'école établie au monastère pour former les jeunes gens aux lettres humaines (909). Sans doute les ouvrages qu'il nous a laissés sur la musique sont le fruit de la grande expérience qu'il avait acquise durant les longues années de ses études privées et de son enseignement public; car, à cette époque, il fallait avoir longtemps étudié, enseigné longtemps et avec succès, pour oser livrer ses œuvres à la publicité.

Bernon, abbé de Beaune avait, sur son lit de mort, désigné Oddon comme celui qu'il désirait laisser pour père aux nombreuses maisons confiées à sa sollicitude. Des obstacles s'élevèrent, et Oddon ne fut préposé qu'aux trois monastères de Cluny, de Massai et du Bourg-Dieu. Ce fut à Cluny que le nouvel abbé fixa le siége de son gouvernement. Dès lors cette maison commença à jouir d'une renommée toujours croissante. Partout se répandait le bruit de la haute sagesse et de l'éminente sainteté d'Oddon; un grand nombre de monastères voulurent alors dépendre de Cluny et de son abbé, afin de partager le bienfait d'une sage et prudente réforme. Fleuri-sur-Loire, autrement dit Saint-Benott-sur-Loire, au diocèse d'Orléans; Saint-Pierre-le-Vif,

de Sens; Saint-Julien, de Tours; Carlien, au diocèse de Macon; Saint-Paul, de Rome, et Saint-Augustin, de Pavie, se rangèrent avec bonheur sous l'autorité du savant et pieux Oddon. Ce saint abbé mourut en 942, après avoir éclairé la France et l'Italie de l'éclat de sa science et de ses vertus.

Ces quelques détails historiques sur saint Oddon de Cluny suffisent pour le but que nous nous proposons : dans notre dernier chapitre, nous pourrons faire ressortir quelques circonstances que nous avons seulement indiquées en passant.

L'abbé de Saint-Blaise, Gerbert, possédait les traités manuscrits de saint Oddon, dans la riche bibliothèque de son monastère, qui malheureusement fut consumée en 1768, par l'incendie général du couvent. Les abbayes de Saint-Éméram et d'Aumont en Styrie, ainsi que celle du Mont-Cassin, les lui fournirent, ainsi que d'autres manuscrits d'époques différentes. Avec le secours de ces précieux monuments, il put se flatter de nous avoir transmis dans son intégrité le texte primitif de saint Oddon.

Pour ce qui regarde l'authenticité de ces écrits, je ne crois pas qu'il puisse y avoir désaccord sur ce point parmi ceux qui étudient les œuvres artistiques du moyen âge. Qu'on lise la préface de Gerbert, on y trouvera accumulées toutes les preuves les plus solides. D'ailleurs quelqu'un voudrait contester à l'abbé de Cluny ses titres d'auteur, que les traités, dont nous allons nous occuper, auraient encore pour nous toute leur autorité; ils demeurent avec leur mérite incontestable, et, de plus, on ne peut les disputer au dixième siècle; puique, dès le onzième, on les trouve généralement cités par tous les auteurs qui traitent de la musique sacrée, et particulièrement par Gui d'Arezzo, le mattre par excellence.

Nous pourrions ici, par de nombreux témoignages, élc-

### ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> et x<sup>e</sup> siècles.

ver saint Oddon au-dessus de tous les musiciens les plus renommés du dixième siècle, et montrer que son célèbre dialogue est comme le chef-d'œuvre qui résume la science musicale, non-seulement de son époque, mais aussi des temps antérieurs : ces autorités ne sont point nécessaires à notre but. La traduction fidèle des parties les plus instructives du Dialogue en dira plus que toutes les apologies.

#### DIALOGUE DE SAINT ODDON.

Le Dialogue de saint Oddon et le traité musical qui le suit jettent une vive lumière sur l'état de l'art musical au dixième siècle.

Voici le titre de l'ouvrage d'après le manuscrit de la Bibliothèque royale de Paris.

#### **INCIPIT LIBER**

qui et Dialogus dicitur, a Domno Oddone compositus, succinctim, decenter atque honeste ad utilitatem legentium collectus.

Et immédiatement après :

#### INCIPIT PROLOGUS.

C'est la préface ; elle est remarquable et importante : nous allons la donner dans son intégrité.

« Vous m'avez instamment prié, mes très-chers frères, de » vous donner quelques règles sur la musique, mais celles-» là seulement que les simples, les enfants sont capables de » comprendre, et qui peuvent les conduire rapidement, » avec l'aide de Dieu, à une parfaite habileté dans l'art de

» chanter; et vous m'avez fait cette demande, parce que » vous avez appris que cela m'était possible ; vous l'avez vu » de vos yeux et vous avez, pour le croire, des preuves in-» dubitables. En effet, depuis que je suis parmi vous, j'ai » pu, par la grâce de Dieu, instruire suivant cette méthode » des enfants et des jeunes gens, et quelques-uns, après trois » jours d'exercice, d'autres après quatre jours, quelques » autres enfin, après une semaine, se trouvaient en état d'ap-» prendre par eux-mêmes, sans les avoir entendues, et avec » le seul secours d'une notation régulière, un très-grand » nombre d'antiennes qu'ils pouvaient, après très-peu de » temps, chanter sans la moindre hésitation. Quelques jours » plus tard, ils lisaient à première vue sans préparation et » sans se tromper, tout ce qui était écrit en musique : ce » que les chantres ordinaires n'avaient jamais pu faire jus-» qu'ici, après avoir consumé quelquefois cinquante années » dans l'étude et la pratique du chant. »

Ces paroles sont claires et précises : évidemment il s'agit ici d'une importante découverte. C'est une voie nouvelle, mais sûre, pour se perfectionner promptement dans la science de la musique sacrée; nous verrons plus bas l'exposé de cette méthode, qui consiste surtout à noter les antiennes au moyen des sept premières lettres de l'alphabet : A. B. C. D., et à les faire exécuter aux élèves, en se servant du monocorde. L'abbé de Cluny est-il vraiment l'auteur de cette précieuse invention, ou bien n'a-t-il fait que donner tout son développement à une idée primitive d'Hucbald de Saint-Amand? Il serait difficile de décider cette question. Cependant la manière simple et naïve dont le saint abbé raconte le fait, nous fait penser que tout ici est de son invention.

« On nous a demandé, avec beaucoup de curiosité et » d'empressement, si notre méthode pouvait s'appliquer à

# ODDON DE CLUNY. IX° ET X° SIÈCLES.

» tous les chants; j'ai donc pris un Frère, qui, comparé
» aux autres, était un chantre accompli, et nous avons par» couru ensemble, avec le plus grand soin, l'Antiphonaire de
» saint Grégoire; j'ai trouvé que presque tout était demeuré
» conforme aux règles. Quant au petit nombre d'endroits
» que l'impéritie des chantres avait altérés, nous les avons
» corrigés à l'aide de quelques praticiens habiles et d'après
» l'autorité des règles. Cependant, mes très-chers frères,
» dans les chants prolixes, qui appartiennent aux modes
» élevés, nous avons trouvé des ascensions superflues et des
» descentes contraires aux règles. Mais comme l'usage uni» versel les autorisait, nous n'avons pas eu la présomption
» de les réformer; nous avons seulement ajouté une re» marque à chacun de ces chants, pour ne pas jeter dans
» l'incertitude ceux qui cherchent la rigueur de la règle.

» Ce travail ayant de plus en plus enflammé vos désirs, » vous avez insisté avec des prières et des sollicitations » très-pressantes, invoquant l'honneur de Dieu et de Marie, » sa très-sainte Mère, pour qu'on fixat les règles, et en » même temps, pour que tout l'Antiphonaire, avec les for-» mules des tons, fût écrit dans une notation si utile (1).

(1) Nous trouvons dans ces paroles une preuve certaine que la méthode de notation par les sept premières lettres de l'alphabet, et appliquée à tout l'Antiphonaire, est une découverte qui ne peut être contestée à saint Oddon. Aussi nous ne pouvons partager l'opinion, qui fait remonter le manuscrit de Montpellier, avec ses lettres et ses neumes, au temps de l'arrivée des chantres romains dans les Gaules, sous le règne de Charlemagne. La notation en lettres date du dixième siècle ; comment pourrionsnous rapporter au neuvième un Antiphonaire noté suivant cette méthode ? Il faut remarquer de plus, que le manuscrit de Montpellier ne peut pas être l'Antiphonaire corrigé par l'abbé de Cluny; car saint Oddon n'emploie jamais que les sept premières lettres. Pour les sons graves, il prend les majuscules, et les minuscules pour les sons aigus correspondants; tandís que le manuscrit en question emploie toutes les lettres depuis A jusqu'a P. Ainsi, selon nous, le manuscrit de Montpellier ne peut revendiquer une plus haute antiquité, que le milieu du dixième siècle, temps où l'on trouve des traces de sa notation particulière dans les théoriciens du chant liturgique; je dis dans les ouvrages théoriques, mais jamais dans les livres de chant.

» Ainsi plein de confiance en vos prières et encouragé
» par les ordres de notre Père commun, je ne puis ni ne
» veux plus différer ce travail. Parmi les sages de ce siècle,
» la science de la musique est immense et difficile à traiter;
» entreprendra qui voudra l'œuvre pénible de parcourir cc
» vaste champ. Pour celui qui a reçu du Seigneur une pe» tite part de ce don de Dieu, il se contentera d'en recueillir
» les plus humbles fruits. Mais pour que vous compreniez
» mieux ce que je vais dire, et afin que vous appreniez selon
» votre bonne volonté ce qui vous est nécessaire ; quelqu'un
» de vous va s'approcher pour m'interroger et s'entretenir
» avec moi, et je ne négligerai rien pour répondre comme
» le Seigneur va me l'inspirer. »

Tel est le prologue du saint abbé de Cluny : nous admirons ici le saint qui se livre aux études musicales, appuyé sur le secours de la grâce divine et pour la gloire de Dieu, et de sa très-sainte Mère; mais, en même temps, se révèle, sans paraître s'en douter, l'artiste que l'on vient entendre de toutes parts, et dont la renommée a publié déjà les découvertes utiles et admirables.

Le Dialogue suit immédiatement. Le manuscrit de saint Éméram lui donne ce titre :

#### INCIPIT DIALOGUS.

# Quem composuit Domnus Oddo, Abbas, de arte musica, qui Enchiridion dicitur.

#### LE DISCIPLE.

« Qu'est-ce que la musique?

#### LE MAITRE.

« C'est la science de bien chanter, et une voie facile pour parvenir à la perfection de cet art.

#### LE DISCIPLE.

» Comment cela?

#### LE MAITRE.

» De même que votre maître commença par vous ap-» prendre toutes vos lettres sur un tableau, ainsi le musi-» cien suggère, au moyen du monocorde, tous les sons de » la cantilène qu'il veut faire exécuter.

#### LE DISCIPLE.

» Mais qu'est-ce donc que ce monocorde?

#### LE MAITRE.

» C'est un morceau de bois, long, carré, en forme de cas» sette, et creusé à l'intérieur comme la guitare ; une corde
» posée dessus fait entendre des sons, et vous pouvez facile» ment, à ses vibrations, saisir la variété des notes.

## LE DISCIPLE.

» Cette corde, comment la place-t-ou?

## LE MAITRE.

» Par le milieu de l'instrument on mène une ligne droite, » dans le sens de la longueur, et, laissant aux deux extrémi-» tés l'espace d'un pouce, on marque un point de chaque » côté sur cette ligne. Dans l'espace intermédiaire, on place » deux chevalets, qui soutiennent la corde suspendue au-» dessus de la ligne, de telle manière qu'entre les deux » chevalets la corde soit aussi longue que la ligne menée » par-dessous.

#### LE DISCIPLE.

» Comment se fait-il qu'une seule corde puisse rendre » plusieurs sons différents?

#### LE MAITRE.

» Les lettres ou les notes dont se servent les musiciens ont » été rangées par ordre sur la ligne parallèle à la corde, et » pendant qu'on fait courir entre la ligne et la corde un che-» valet mobile, qui, en s'arrêtant sur ces lettres, allonge ou » raccourcit la corde, celle-ci exprime tous les sons d'une » façon vraiment admirable. Et si, au moyen des mêmes » lettres, on note une antienne pour les enfants, ils l'appren-» nent de cette corde avec plus de facilité et de perfection, » que s'ils l'entendaient de la bouche d'un homme. Qu'on » enlève la corde après quelques mois d'exercice, et à la » seule inspection des lettres, ils exécutent sans hésitation » des chants qu'ils n'ont appris d'aucune voix humaine.

#### LE DISCIPLE.

» Ce que vous dites-là est vraiment admirable, et jamais » nos chantres n'ont osé aspirer à une telle perfection.

#### LE MAITRE.

» Dites plutôt qu'ils se sont trompés, mon frère! ils n'ont » pas cherché la bonne voie, c'est pourquoi ils ont travaillé » sans fruit tout le temps de leur vie. »

On voit, dans le passage que nous venons de traduire, l'exposition claire et nette de la méthode de l'abbé de Cluny pour la notation des antiennes et du procédé qu'il employait pour les graver dans la mémoire, au moyen du monocorde. Les dernières réflexions du Disciple et du Maître nous disent hautement que la méthode était nouvelle au dixième siècle.

Nous continuons l'étude du Dialogue, en donnant l'analyse exacte des pages les moins importantes, et en traduisant tout ce qui tient de plus près à la question d'esthétique qui nous occupe. ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> et x<sup>e</sup> siècles.

A la suite des explications précédentes, le Disciple, étonné de ce qu'une corde inanimée enseigne mieux qu'un homme, et ne puisse jamais tromper, en demande les raisons à son mattre. Alors celui-ci lui apprend que la corde est bien mesurée, et lui indique en même temps comment il pourra déterminer les espaces entre les différentes lettres qu'il faut poser sur la tablette de l'instrument. L'élève a écouté tous ces détails avec attention et lorsqu'ils sont terminés : « *Deo gratias*! s'écrie-t-il; je comprends bien; et je crois que je pourrais maintenant construire un monocorde! »

Mais pourquoi dans un monocorde bien mesuré des intervalles plus petits et des intervalles plus grands? Voilà encore une question que le Maître va résoudre en donnant la théorie de la gamme, et en faisant la distinction des tons et des demi-tons. Or, les plus petits intervalles représentent les demi-tons, et les plus grands indiquent les tons entiers.

Outre cette division par tons et par demi-tons, il en est trois autres encore très-importantes : la division par quartes, la division par quintes, et la division par octaves. On appelle diatessaron les intervalles de quarte; diapente, ceux de quinte, et parce que dans l'octave se trouvent tous les tons A. B. C. D. E. F. G. a, on lui donne le nom de diapason (1). Il faut savoir encore pourquoi, dans les deux octaves, on emploie les mêmes lettres : la raison en est simple : c'est que les deux octaves ont un tel rapport, que leurs intervalles, disposés dans le même ordre, sont absolument semblables, et que leurs notes ne se distinguent que par une différence de gravité; de manière que la seconde gamme ne serait que la première chantée par des voix d'enfants.

(1) En grec : δια πασῶν : Qui passe par tous les tons.

129

ø

#### LE DISCIPLE.

« Maintenant, je désire avant tout savoir comment je » pourrai noter un chant, et l'apprendre sans le secours » d'un maître.

## LE MAITRE.

» Mettez devant vos yeux les lettres du monocorde sui-» vant la marche mélodique de la cantilène; de cette ma-» nière, si vous ne connaissez pas encore la valeur des let-» tres, en frappant la corde de votre instrument comme » l'indique la position de ces mêmes lettres, vous l'appren-» drez avec perfection d'un mattre inanimé et ignorant.

## LE DISCIPLE.

» Vraiment vous m'avez donné là un guide admirable : » fait de mes mains, il me donne des leçons ; il m'enseigne » sans rien savoir lui-même. Je le reçois avec empressement, » surtout à cause de sa patience et de sa soumission : il » chantera devant moi quand je voudrai, et jamais irrité » de la lenteur de mon intelligence, il ne m'accablera de » coups ni d'injures.

#### LE MAITRE.

» C'est un bon maître ; mais il demande un auditeur dili-» gent.

## LE DISCIPLE.

» A quoi faut-il donner une attention spéciale?

#### LE MAITRE.

» Aux conjonctions des notes qui constituent les conson-» nances, afin de pouvoir émettre chacune d'elles, avec » son intervalle particulier.

#### LE DISCIPLE.

» Apprenez-moi, je vous prie, et montrez-moi, par des » exemples connus, combien il y a de différentes conjonc-» tions (1).

#### LE MAITRE.

» ll y en a six, tant en descendant qu'en montant. La » première conjonction a lieu lorsqu'on unit deux notes, » entre lesquelles il n'y a qu'un demi-ton d'intervalle, » comme la cinquième E. et la sixième F. (2). C'est, de toutes » les consonnances, celle qui est reserrée dans les limites » les plus étroites. Telle est la première élévation de voix » dans cette antienne :

> E F E G ac c Hæc est quæ nescivit (3).

» Et réciproquement en descendant.

# FED EF Vidimus stellam.

» La seconde conjonction se fait entre deux notes à un ton

(1) Par les mots conjonctions, consonnances, différences, l'auteur ne veut exprimer ici qu'une seule et même chose; les différentes manières dont les notes peuvent s'unir ensemble en se succédant pour former une mélodie agréable et conforme aux règles, ou les six manières dont la voix peut passer d'une note à une autre : ce sont des relations d'intervalles.

(2) L'intelligence de cette notation est extrêmement facile : il suffit d'avertir que la première note du système Grégorien est représentée par notre la grave, premier son de la série, et que saint Oddon exprime ce son par la lettre A.

(3) Nous ferons encore ici la remarque importante, que tous les auteurs didactiques du dixième siècle prennent toujours leurs exemples dans les chants de saint Grégoire. C'est qu'alors ces chants étaient connus de tout le monde; tout le monde les apprenait, comme on disait à cette époque, par l'usage, per usum; c'est-à-dire au moyen de la notation neumatique et d'un long exercice présidé par des maîtres déjà instruits.

» d'intervalle, comme de la troisième note C. à la quatrième » D : en montant.

## C D D F D

Non vos relinquam, etc.

» En descendant :

## DCEFGEDD An ge lus Domini.

» La troisième a lieu, lorsqu'entre deux notes, il y a une » différence d'un ton et d'un demi-ton, comme entre la » quatrième D et la sixième F: de cette manière, en mon-» tant :

# DDF

## Joannes autem.

» En descendant :

# EFD In lege.

» La quatrième, lorsqu'entre une note et une autre note, » il y a deux tons; ainsi de la sixième note F à la hui-» tième a, en montant :

# DF a a Adhuc multa habeo.

» De cette manière en descendant :

# aFaccc Ecce Maria.

» La cinquième se fait par l'intervalle de quarte; ainsi de » la première note A à la quatrième D, de cette manière » en montant :

# A D

Valde honorandus.

» En descendant :

DACDD Secundum autem. » La sixième est produite par l'intervalle de quinte, » comme de la quatrième note D. à la huitième a, dans cette » antienne :

# Daba .a GG

# Primum quærite.

» Et en descendant de la septième G. à la troisième C., » de cette manière :

# GCD

## Canite tuba.

» On ne trouve nulle part d'autres conjonctions confor-» mes aux règles. »

Après avoir donné ces notions sur les consonnances, le maître s'élève avec vigueur contre ces chantres vulgaires (*vulgares cantores*) qui ne tiennent aucun compte du ton, du demi-ton, ni des autres différences : ils ne peuvent manquer, dit-il, de jeter une grande confusion dans le chant, en trompant les autres et se trompant eux-mêmes, sur les modes auxquels appartiennent les *antiennes*, les répons, et autres morceaux.

Après cette invective, Oddon apprend à son disciple de combien de sons le chant doit être composé. La substance de sa réponse est que tout morceau de chant ne doit renfermer que huit, neuf ou dix sons différents. On peut aussi, dans certains cas, n'en recevoir que quatre ou cinq, pourvu toutefois que ceux-ci soient renfermés dans l'intervalle de quinte, et les autres dans l'intervalle de quarte.

Une question du disciple amène une nouvelle et importante théorie.

## LE DISCIPLE.

« ..... Expliquez-moi ce que c'est que le ton ou le mode, » comme vous l'appelez plus souvent.

#### LE MAITRE.

» Le ton ou le mode est la règle qui fait reconnattre un » chant quelconque par la note finale du morceau. Car, si » vous ne connaissez la fin d'un chant, vous ne pourrez sa-» voir ni par quelle note il doit commencer, ni jusqu'à quel » degré il doit s'élever ou descendre (1).

## LE DISCIPLE.

» Comment régler le commencement par la fin?

## LE MAITRE.

» Le commencement de tout morceau doit être d'accord » avec la fin suivant une des six consonnances déjà citées, » savoir : le demi-ton, le ton et le ton et demi, les deux » tons, la quarte et la quinte. Aucun chant ne doit com-» mencer par un son autre que le son final ou l'un de ceux » qui s'accordent (2) avec le son final par quelqu'une des six » consonnances. Mais toutes les notes qui, selon les six con-» sonnances s'accordent avec une finale, peuvent commen-» cer le chant qui a cette finale; il faut excepter le chant » qui finirait par le cinquième son E, le premier du demi-» ton, dans le troisième mode : on le voit souvent commen-» cer en c, dixième son, qui est éloigné du cinquième E. » d'une quinte et d'un demi-ton.

» Il est clair aussi que les distinctions, c'est-à-dire les » endroits où nous faisons des repos dans le chant, et où » nous le divisons, doivent finir dans chaque mode par les » mêmes sons qui peuvent commencer ce mode (1).

(1) Cela ne s'applique qu'aux chants notés en neumes sans lignes; depuis Gui d'Arezzo il est plus facile de reconnaître les modes; et le *tonarium* n'est plus nécessaire.

(2) Dans ce passage, ainsi que dans le reste du dialogue, il ne s'agit point de l'accord harmonique, comme on le remarquera facilement, mais de l'accord ou consonnance mélodique qui consistait dans la succession régulière des notes entre elles.

# ODDON DE CLUNY. IX° ET X° SIÈCLES.

» Ordinairement il est plus convenable de commencer » et de finir les distinctions par les notes qui commen-» cent le mieux chacun des modes. Les mattres ensei-» gnent qu'on doit terminer plusieurs distinctions sur la » note qui sert de finale au mode dans lequel on chante, de » peur que, si l'on faisait plusieurs repos sur quelque note » différente de la finale, on ne fût entrainé à finir tout le » morceau sur cette note, et forcé de changer le mode dans » lequel on était d'abord, car un chant appartient surtout » au mode que ses distinctions semblent rechercher. Très-» souvent même, et c'est ce qu'il y a de mieux, on voit » les morceaux commencer par la note finale. Vous trou-» verez un exemple de ce que je dis dans cette antienne (1).

> Tribus miraculis — 1<sup>re</sup> distinction. ornatum diem sanctum colimus. — 2<sup>e</sup> dist. Hodie stella magos ducit ad præsepium;—3<sup>e</sup> dist. hodie vinum ex aqua factum est ad nuptias; — 4<sup>e</sup> dist. hodie a Joanne Christus baptizari voluit. — 5<sup>e</sup> dist.

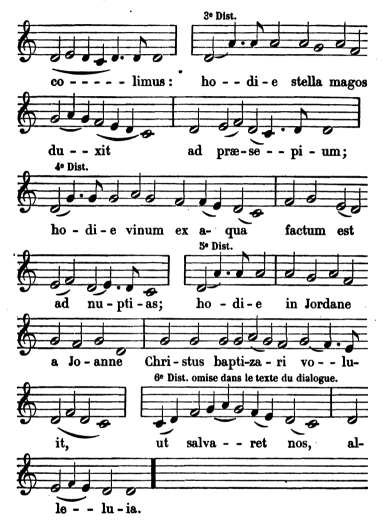
## Traduisons, pour rendre la chose palpable.

## IN EPIPHANIA DOMINI.



(1) Nous verrons un siècle plus tard les mêmes règles données par Gu d'Arezzo.

۰.



» Vous voyez donc, reprend saint Oddon, comment, » dans un chant régulier, plusieurs distinctions commen-» cent et finissent comme leur mode, et comment certains » morceaux commencent et finissent par la même note.

## LE DISCIPLE.

» Que la chose soit comme vous l'avancez, nous en avons » pour garant l'autorité des maîtres de tous les pays. Mais » comment déterminer par la finale, de combien un chant » doit s'élever ou descendre? Continuez, je vous prie.

#### LE MAITRE.

» Dans les tons élevés ou aigus, tels que le premier, » le troisième, le cinquième et le septième, aucun son ne » doit monter plus haut que l'octave de la finale, où l'on » retrouve la même lettre qu'à cette finale; mais on » peut descendre une note au-dessous, pour conserver » l'étendue de l'échelle principale, qu'on appelle dia-» pason. Dans les modes graves, tels que le second, » le quatrième, le sixième et le huitième, on ne doit » trouver au-dessous de la finale aucun son, qui ne puisse » s'unir à elle par une des six consonnances dont nous » avons parlé. Quant à l'élévation, ces chants pourront » partir de la finale et, suivant les mêmes consonnances, » monter jusqu'à la quinte, et même quelquefois arriver à » la sixte. Maintenant par quelles notes commencent le » plus ordinairement, selon nos usages actuels, le chant de » tous les modes? Vous le verrez dans leurs formules.

## LE DISCIPLE.

» Puisque vous venez de prouver que dans tous les modes » le chant se règle d'après la finale, il est temps de me dire » combien il y a de modes ou de tons.

#### LE MAITRE.

» Quatre, suivant une opinion reçue.

LE DISCIPLE.

» Pourquoi?

## LE MAITRE.

» Parce qu'il y a quatre notes du monocorde, sur lesquelles » un chant régulier peut finir.

## LE DISCIPLE.

» Quelles sont ces notes?

#### LE MAITRE.

» La quatrième D, sur laquelle se termine le mode qu'on
» appelle le premier authentique, *authentus primus*, c'est» à-dire l'auteur, le principe premier.

» La cinquième E, sur laquelle se termine le mode ap-» pelé deuxième authentique, *authentus deuterus*.

» La sixième F, qui finit le troisième authentique, au-» thentus tritus.

» Et la septième G, finale du quatrième authentique, au-» thentus tetrardus.

» Ces quatre modes se divisent de manière à en former » huit.

#### LE DISCIPLE.

» Pourquoi?

#### LE MAITRE.

» Parce qu'il y a des chants graves et des chants élevés :
» or, lorsqu'un chant est aigu dans le premier authenti» que, il conserve le nom de *premier authentique*. Si c'est
» un chant grave du même mode, on l'appelle *plagal*» du premier, plaga proti (1). De même pour les autres :
» plaga deuteri, plaga triti, plaga tetrardi.

(1) Cette dénomination des modes est grecque : authentique vient de addéveras, auteur, principe, mattre; plagal, de  $\pi\lambda\lambda\gamma$ us, latéral, oblique, dérivé : parce que les tons authentiques sont considérés comme ceux d'où naissent les tons plagaux, par une certaine dérivation.

## ODDON DE CLUNY. IX' ET X' SIÈCLES.

L'usage a prévalu de dire, au lieu de : premier authentique, premier plagal; second auth., etc.; premier mode, second, troisième mode, etc.

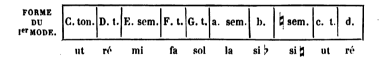
» ll y a donc huit modes, selon lesquels la mélodie du » chant peut prendre huit caractères tout différents.

#### LE DISCIPLE.

» Comment pourrais-je reconnaître en quoi ces modes » diffèrent, et ce qu'ils ont de commun?

#### LE MAITRE.

» Par la position des tons et des demi-tons. Ainsi le pre-» mier ton finit sur la quatrième note D, et s'élève jusqu'à » la onzième, où se trouve la même lettre d, par les in-» tervalles suivants : après la finale, c'est d'abord un ton, » ensuite un demi-ton, puis deux tons et encore un demi-» ton, et enfin deux tons. Il peut descendre de sa finale à la » troisième note, c'est-à-dire d'un ton (1); en voici la » forme :



» Quelques-uns, pour avoir le décacorde complet, lui » ajoutent la note B; mais cependant il n'est pas d'usage » de le faire descendre jusque-là. Les chants du premier » mode commencent en C, comme, O beatum pontificem;

<sup>(1)</sup> Saint Oddon appelle ton, la note, ou la lettre qui est séparée d'un ton de la suivante, en montant diatoniquement : ainsi D. t. est un ton, comme l'indique le t. qui le suit, parce que D. est séparé de E. par un ton; E sem. indique un demi-ton, pour la même raison.

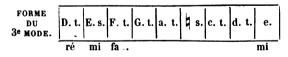
» plus souvent en D., quand le commencement s'accorde
» avec la fin, par exemple : Ecce nomen Domini. Quelque» fois aussi, mais rarement, en E., exemple : Gaudete in
» Domino; en F., ex. : Ipsi soli; en G. : Canite tuba; enfin
» en a, comme Veniet Dominus ou, Exi cito (1). »

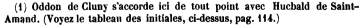
Voici maintenant la forme du deuxième ton :

| FORME<br>DU<br>2 <sup>e</sup> mode. | Γ ton. | A. t. | B. sem. | C. t. | D. 1. | <b>E.</b> s. | F. t. | G. t. | a. t | b.   |
|-------------------------------------|--------|-------|---------|-------|-------|--------------|-------|-------|------|------|
|                                     | sol    | la    | etc     |       |       |              |       |       |      | si 5 |

« Ainsi le deuxième ton a les notes  $\Gamma$ , A et B, que n'a pas » le premier; de son côté le premier a les notes c et d, que » n'a pas lesecond. Maisil se rencontre des chants du deuxième » mode, qui ne descendent même pas jusqu'à la note B, et » il s'en trouve du premier mode qui ne s'élèvent pas jus-» qu'au d. Comment distinguer celui des deux modes aux-» quels ils appartiennent? S'ils ne montent pas à la hui-» tième, ni à la neuvième note (la, si,) ils sont très-certai-» nement du second; mais si le chant demeure longtemps » dans ces cordes; si elles sont répétées trois ou quatre fois » <u>de</u> suite, ou bien si le morceau commence en a, alors » vous êtes évidemment dans le premier mode. »

» Les notes qui peuvent commencer le deuxième ton sont :
» Γ, exemple : Educ de carcere ; A, ex. : Omnes patriarchæ;
» C, ex. : Nonne cor nostrum; D, ex. : Ecce in nubibus;
» E, ex. : Animalia — Ecce Maria; F, ex. : Quem vidistis.
» L'emploi du Γ, du B, de l'E ou du G se trouve à peine dans
» de très-rares exemples.





» Le troisième ton aime certainement la seconde neu-» vième (si [7,) parce qu'elle forme une quinte avec la finale, » mais surtout parce qu'elle forme une quarte avec le mi. » la note la plus aiguë du mode. De plus, comme à partir de la » finale, il se présente de suite trois tons pleins; afin d'évi-» ter le triton direct, soit en montant, soit en descendant, il » procède plutôt par sauts qu'en suivant une marche régu-» lière (c'est-à-dire plutôt par intervalle disjoints que par » intervalles conjoints).

» Les notes en usage pour commencer un chant dans ce » troisième mode sont : E, exemple : Quando natus es; F, » Nunc scio; G, ex. : Multa quidem; a, ex. : Quis Deus. » magnus; c, ex. : Tertia dies est.

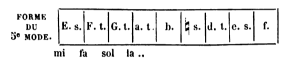
| FORME<br>DU<br>4º MODE. | A. t. | B. s. | C. t. | D. t. | E. s. | F.t | G. t. | a. t. | bs. | s | c. |
|-------------------------|-------|-------|-------|-------|-------|-----|-------|-------|-----|---|----|
|                         | la    | si    | ut    | ré    | etc.  |     |       |       |     |   |    |

» On commence les chants du quatrième mode en c., » exemple : Hodie nata est, ex. : D, ex. : Benedicta tu; » en E, ex. : Gaude, Maria; en F, ex. : Anxiatus est; en G, » ex. : O mors; en a, ex. : Rectos decet. »

» Quelques-uns veulent donner au quatrième mode, » comme au troisième, la seconde neuvième ‡, parce qu'elle » forme une quinte avec sa finale; tandis que la première ne forme avec elle aucune consonnance. Pour nous, nous » avons suivi de préférence l'usage communément adopté. »

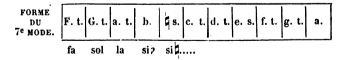
Nous voyons par ces lignes que l'usage général au dixième siècle était d'admettre le  $\triangleright$  dans le quatrième mode. Cette remarque peut amener la solution d'une difficulté. Le quatrième mode doit-il, pour l'emploi du  $\flat$ , suivre les règles du troisième? Dans ses *principes de chant Grégorien*, M. Janssen nous dit que le *si* du « troisième ton est essen-

tiellement naturel, mais qu'il peut y avoir des cas où l'on doive employer le  $si \not>$ , » et quelques lignes plus bas, il ajoute: relativement à l'emploi du  $si \not>$ , « le quatrième ton est parfaitement semblable au troisième (1). » Mais saint Oddon écrivait au dixième siècle que le troisième ton prend toujours le  $\not>$ , et que, pour suivre l'usage généralement adopté, on doit quelquefois recevoir le  $\not>$  dans le quatrième. Tel est l'enseignement des auteurs primitifs et la pure doctrine du moyen âge.



Les notes en usage pour commencer les chants du cinquième mode sont : F, exemple : *Haurietis*; G, ex. : *Non* vos relinquam; a, ex. : Quinque prudentes; c, ex. : Ecce Dominus veniet; G ne s'emploie que rarement.

Le sixième mode commence par sa note finale F, exemple : Verbum caro factum est ; ou bien encore par a, ex. : Vidi Dominum; par la cinquième note E, exemple : Domine, in auxilium; par la quatrième D, exemple : Si ego verus Christus, et par la troisième C : Decantabat populus.



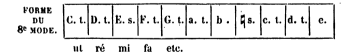
(1) Janssen. Les vrais principes du chant Grégorien, pages 78, 79.

## ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> ET X<sup>e</sup> SIÈCLES.

La finale du septième mode est G; il prend la seconde neuvième  $(si \not p)$  et ne descend que d'une note au-dessous de sa finale.

« Il faut remarquer, dit saint Oddon, que si on lui laisse » la première neuvième (si p), il ne peut y avoir entre la » sixième note (fa) et cette neuvième, qu'un intervalle de » quarte (1), et alors le septième mode se confondrait abso-» lument avec le premier; car il aurait d'abord un ton, un »demi-ton, puis deux tons, un demi-ton et encore deux tons; » de plus il descend, comme le premier, d'un ton au-des-» sous de sa finale. Ainsi il ne serait donc plus le septième, » mais le premier mode (2). Nous savons, en effet, qu'un » mode ne diffère pas d'un autre, comme le pensent des » chantres ignorants, par la gravité ou l'élévation des » chants, car rien ne vous empêche de chanter sur un ton » aigu ou sur un ton grave, tel mode qu'il vous plaira ; mais » ce qui constitue les modes distincts et différents les uns » des autres, ce sont les positions diverses des tons et des » demi-tons. »

Le septième mode peut commencer en F, mais rarement, c'est à peine si l'on en trouve quelques exemples, comme Qui regni claves et Memento mei; en G, exemple : Assumpta est Maria; en a, rarement, comme : la communion, Domus mea; en  $\ddagger$ , exemple : Dixit Dominus; en c : Benedicta filia; en d : Sit nomen Domini.



(1) Il s'agit de la quarte juste : l'auteur emploie le mot diatessaron, et non tritonium, qui désigne la quarte majeure ou triton.

(2) L'assertion est parfaitement claire : dans le système diatonique, un bémol ajouté au troisième degré de la gamme de sol, la rend exactement semblable, quant aux intervalles, à celle de ré.

« Il est évident que le huitième mode dans les notes qui sont » au-dessous de la finale est entièrement semblable au se-» cond. Si donc vous lui donnez la première neuvième  $\flat$ , de » sorte qu'en montant vous ayez, à partir de la finale, un » ton, un demi-ton, puis deux tons, vous aurez encore en » tout point le deuxième ton. »

Ainsi donc la première neuvième ou  $si \not>$ , n'entre pas dans le huitième ton, non plus que dans le septième, au moins dans le très-grand nombre de morceaux; car l'auteur en la marquant encore dans la formule, suppose quelques exceptions.

« Voici les notes qui commencent le huitième ton : C. » exemple : Stabunt justi ; D : Angeli Domini ; F : Zachee ; » G : Judæa et Jerusalem ; a : Apertum est ; C : Ecce ancilla.

## LE DISCIPLE.

» C'est à peine si je trouve quelques chants qui contredi-» sent ces règles, aussi je ne doute pas que leur petit nom-» bre, et pour ainsi parler, leur anomalie clandestine (*furti-*» vam singularitatem) ne soit l'œuvre de chantres ignorants » et présomptueux.

## LE MAITRE.

» En effet, dans un art quelconque, une règle est un pré-» cepte général : de telles inégalités ne peuvent donc pas » s'expliquer d'après les règles de l'art. »

Le Maître ajoute encore, à la demande de l'élève, quelques détails sur la position des différents sons dans l'échelle diatonique, et termine en ces termes :

« Après tout ce que nous avons dit, un travailleur assidu » (scrutator assiduus), aidé de la grâce de Dieu, pourra dé-

# ODDON DE CLUNV. IX° ET X° SIÈCLES.

» couvrir sur les modes, et sur les autres règles de » musique, beaucoup de choses intéressantes; mais s'il tra-» vaille avec négligence ou avec la présomption de tout » comprendre par la pénétration de son intelligence, sans » le secours d'une lumière céleste, il n'apprendra rien, » ou s'il apprend quelque chose, il n'en rendra point grace » à l'auteur de ce don, deviendra l'esclave de la vanité et » sera moins soumis au Créateur, qui est béni dans les siè-» cles des siècles. Amen. »

lei finit le dialogue sur la musique. Saint Oddon, en commençant, s'appuyait sur les prières de ses frères et sur le secours d'en haut; heureusement arrivé au terme de son entreprise, il avertit ceux qui voudraient suivre ses traces de n'avoir en vue que la gloire du souverain Mattre, et de ne pas se confier uniquement aux faibles lumières de leur intelligence. Il élève, en même temps, les sciences musicales à la hauteur du génie chrétien, et fait voir qu'elles ne sont pas indignes des plus saints personnages, puisqu'elles peuvent être utiles à la cause de Dieu et de son Église.

Après les dernières paroles que nous venons de traduire, on lit dans le manuscrit d'Aumont : *Explicit musica Enchiridionis*. Le manuscrit de Saint-Blaise répète, on ne peut savoir dans quel but, cette interrogation qui précède la formule du premier mode : *Age, obsecro, ct de modis quæ sequentur edicito*. Puis il ajoute aussitôt : *Hic desinit Dialogus*.

Voilà donc, en résumé, ce qu'on enseignait au dixième siècle sur le chant sacré. Il est facile de voir que, depuis cette époque, on n'a pas fait, en cette matière, un seul pas en avant. Plut à Dieu que l'on n'eut pas reculé!

145

## SECOND TRAITÉ DE SAINT ODDON SUR LE CHANT GRÉGORIEN.

Le traité que nous allons étudier commence par ces mots : Musicæ artis disciplina, summo studio appetenda est. Dans le manuscrit de Saint-Blaise, il se trouvait inscrit tout entier, immédiatement après le Dialogue : c'est qu'en effet ce travail peut être regardé comme le complément de celui qui précède. Nous y retrouvons la même doctrine exprimée, presque dans les mêmes termes, mais avec de nouvelles explications et de précieux commentaires. Ce même traité se trouve dans un manuscrit de Leipsick, qui le donne sous le nom de Bernon. Mais je crois qu'il y a là une erreur de copiste; car il est impossible, à tout homme attentif qui lira le Dialogue sur la musique et le traité qui suit, de ne pas reconnaître, dans l'un et dans l'autre, la même pensée, la même âme et la même plume. Et comme le dialogue est unanimement proclamé le chefd'œuvre d'Oddon de Cluny, nous croyons devoir, nous aussi, accepter et analyser le second travail comme le fruit naturel du génie et de l'expérience du célèbre abbé.

Nous ne voulons pas donner ici une reproduction intégrale de l'opuscule : ce serait inutile, après nos études sur le *Dialogue*. Cependant il est, dans ces pages, des points de doctrine que la science ne peut négliger, des observations de la plus haute importance pour l'esthétique des chants sacrés. Nous allons donc parcourir l'ouvrage de l'abbé de Cluny, recueillir çà et et là les enseignements nouveaux qu'il nous y donne et les mettre dans leur intégrité sous les yeux du lecteur. Nous compléterons ainsi, et nous pourrons plus facilement présenter dans leur ensemble les théories musicales du dixième siècle.

## ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> et x<sup>e</sup> siècles.

Comme dans son Dialogue, l'auteur commence par exposer la théorie de la gamme et du monocorde. Ici un passage important sur l'emploi du demi-ton mérite une attention spéciale, car il peut servir à décider une question débattue de nos jours, savoir : jusqu'à quel point le *si* bémol et le *si* naturel s'excluent dans une même phrase mélodique.

Voici la traduction de ce passage (1):

« Il faut faire une remarque sur les tons et les demi-tons. » Le demi-ton ne souffre jamais que les tons s'unissent en » désordre; il se place au milieu d'eux. Si l'on excepte le » premier demi-ton, qui n'a que le premier ton au-dessous » de lui, partout il se présente après deux tons, comme pour » tempérer les intervalles, de peur que des répétitions trop » nombreuses n'engendrent le dégoût, ou que des sons et des » extensions de voix toujours égales ne fassent nattre des dis-» sonances. Par la mème raison, on ne trouve nulle part deux » demi-tons de suite. Ils ont été inventés pour régulariser le » chant et lui donner de l'agrément ; si on les emploie sans » discrétion et plus qu'il ne convient, c'est un sel prodigué » d'où résulte l'amertume. Quant aux deux demi-tons que » vous trouvez de la huitième corde à la dixième, ne les » unissez jamais immédiatement.

» Voilà les signes qui composent cet intervalle :

a La 
$$8^e$$
 son.  
b si b  $9^e$  son.  
c si b  $10^e$  son.  
t 11^e son.

» Or, on doit les employer de la manière suivante : Quand b» s'unit à a par un demi-ton (2), ne doutez point qu'il ne » doive y avoir un ton de b à c. Quand b s'unit à c par un

.

<sup>(1)</sup> Gerbert. Script. de Mus. t. 1, p. 267 et suiv.

<sup>(2)</sup> C'est-à-dire quand le si est y.

» demi-ton (1), il doit toujours y avoir un ton de  $a \ge a$ . Le » premier de ces demi-tons s'emploie pour éviter les trois » tons qui se trouveraient de suite du sixième son F. au » neuvième (*si* [a]). Par la même raison, on emploie le » second (*si* [b]), afin d'éviter le même triton du *si* [b] au » *mi*.»

Voilà donc la doctrine de saint Oddon sur l'usage du demiton; nous y trouvons d'abord la condamnation des *tritons*, et en même temps la manière de les éviter. Elle renferme aussi l'explication d'une règle que Gui d'Arezzo donnera au siècle suivant. Cette règle a été mal comprise par les éditeurs de Malines. Sans doute, ils avaient lu cette décision du célèbre musicien : b et a *in eadem neuma nunquam jungas*; ils en ont conclu que les deux notes si > et si > a ne pouvaient jamais se rencontrer dans une même phrase mélodique. D'après cela, ils ont condamné la phrase musicale que nous avons donnée page 110, et que tous les anciens manuscrits nous ont transmise.

Mais si nous rapprochons les expressions de l'abbé de Cluny de celles de Gui, les paroles de celui-ci b et a *in eadem neuma nunquam jungas*, ne présenteront pas l'ombre d'ambiguïté : elles signifient simplement que le *si* b et le *si* a ne doivent jamais être unis immédiatement, comme dit saint Oddon : *Nunquam continuatim jungere debes*. Avec cette explication toute naturelle, l'introït que nous avons cité ne nous offre plus aucun défaut, et sa phrase musicale, autorisée par tous les monuments anciens, se trouve entièrement conforme aux préceptes des auteurs les plus célèbres et les plus rapprochés des sources primitives.

Après avoir traité de l'intervalle le plus simple, du ton, notre saint auteur, suivant le même plan que dans son Dia-

(1) C'est-à-dire quand le si est 🛓.

logue, s'étend assez au long sur les intervalles de quarte et de quinte.

Il nous a laissé, comme exemple remarquable de ces derniers, une antique mélodie, composée sur ces vers de Boëce :

> Bella bis quinis operatus annis, l'Itor Atrides, Phrygia<sup>,</sup> ruinis Fratris amissos thalamos piavit.

Cette mélodie remontant au moins à l'époque de saint Oddon, son antiquité la rend intéressante; on nous saurait mauvais gré de ne pas la publier : elle est notée en lettres, nous donnons en même temps la traduction en notation moderne.



Saint Oddon a tracé les règles à suivre dans l'emploi des divers intervalles, ce sont celles que nous avons déjà vues, expliquées dans le Dialogue, et qu'il répète ici. Il part de là pour s'élever contre les abus introduits surtout dans l'usage des demi-tons. Dans l'échelle diatonique, deux tons doivent

.

toujours être suivis d'un demi-ton, et le demi-ton de deux tons : « Or, dit-il, il est une harmonie trop délicate, *nimis* » delicata, vicieuse, vitiosa, et lascive à l'excès, maxime las-» civiens, qui admet un plus grand nombre de demi-tons et » qui rejette ceux dont nous avons parlé; mais c'est un dé-» faut qu'il vaut mieux corriger qu'imiter. » Quod magis corrigi quam imitari oportet.

Un peu plus bas, nous rencontrons un hommage rendu à l'œuvre de saint Grégoire le Grand, et un bel éloge de cet illustre Pontife, considéré comme restaurateur et comme législateur de la musique sacrée. «Il existe encore, dit l'abbé » de Cluny, d'autres genres de musique adaptés à d'autres » mesures; mais celui que nous venons d'expliquer est, au » témoignage des musiciens les plus habiles et des plus » saints personnages, composé d'une modulation à la fois » plus suave, plus vraie et plus naturelle. Saint Grégoire, » dont la sainte Église suit en tout les préceptes avec le plus » grand soin (Cujus præcepta in omnibus studiosissime » sancta observat Ecclesia,) saint Grégoire donna à l'Église » un Antiphonaire, composé dans ce genre d'une façon ad-» mirable : (Hoc genere compositum mirabiliter Antiphona-» rium Ecclesiæ tradidit,) et il prit la peine de l'apprendre » et de l'inculquer lui-même à ses disciples. On ne lit nulle » part qu'il ait acquis la connaissance de cet art en suivant » les principes de la science humaine, il avait reçu d'en » haut toute la plénitude de la science. Une chose est donc » certaine, c'est que ce genre de musique, envoyé du ciel à » saint Grégoire, s'appuie non-seulement sur l'autorité hu-» maine, mais encore sur l'autorité de Dieu même : Unicum » constat, quod hoc genus musicæ, dum divinitus sancto » Gregorio doctum, non solum humana, sed etiam divina » auctoritate fulcitur. »

Ainsi, au temps de saint Oddon, l'œuvre de saint Gré-

## ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> ET X<sup>e</sup> SIÉCLES.

goire était regardée comme une œuvre d'inspiration, et la musique sacrée se glorifiait d'une origine céleste.

En traitant des notes et de leurs intervalles, notre célèbre auteur nous a donné les premiers éléments de la mélodie. Il va maintenant nous enseigner comment l'art sait, à l'aide de ces éléments, former des syllabes et des phrases, par quel artifice ces phrases se groupent en périodes, et comment les périodes s'enchainent pour former un discours musical, c'està-dire un beau morceau de musique (1).

« Pour acquérir la science du chant, il est souverainement » utile de connaître de quelle manière les sons peuvent s'u-» nir ensemble. Ordinairement deux, trois ou quatre lettres » s'ajoutent pour former une seule syllabe grammaticale : » *a-mo, tem-plum* Il en est de même en musique; tantôt on » fait entendre une note seule et distincte, tantôt deux, trois » ou quatre notes étroitement liées, formant une seule con-» sonnance, et c'est ce que nous pouvons appeler d'une cer-» taine manière une syllabe musicale. Quod juxta aliquem » modum musicam syllabam nominare possumus. »

» Une, deux ou plusieurs syllabes forment un nombre de » phrases qui expriment une pensée, exemple : Mors et vita; » gloria; benignitas; beatitudo : de même une, deux ou plu-» sieurs syllabes musicales unissent les consonnances de » quarte à celles de quinte. Sensibles à cette mélodie et com-» prenant la régularité de leur mesure, nous avons très-» bien nommé ces divisions de syllabes qui ont un sens, » membres de phrase musicale. Una vel duæ, vel plures mu-» sicæ syllabæ tonum, diatessaron, diapente jungunt, qua-» rum dum melodium sentimus et mensuram intelligentes » miramur, musicæ partes, quæ aliquid significant, non » incongrue nominavimus. Nous appelons distinctions en

(1) Gerb. t. I, p. 275.

» musique les parties d'un chant continu, après lesquelles la » voix fait une pause.

» Un, deux ou plusieurs membres de phrases forment un » sens et renferment une pensée complète, comme par » exemple, lorsque je dis : Que faites-vous ? et que vous ré-» pondez : « Je lis, ou je prépare ma leçon, ou je cherche » quelque pensée. » De même en musique, une, deux ou » plusieurs distinctions ou phrases mélodiques forment » un verset, un antiphone ou un répons, dans lesquels » chaque membre conserve sa signification propre. »

» Enfin plusieurs pensées différentes se réunissent pour » former un volume; de même aussi plusieurs cantilènes » différentes, jointes ensemble, forment un antiphonaire. »

» Il résulte de tout cela, que le saint pape Grégoire, as-» sisté de la grace divine, a possédé la connaissance de cet » art à un degré plus élevé que tous les autres. Si, en effet, » vous examinez soigneusement ses ouvrages, vous verrez » avec admiration, que dans les répons des nocturnes, son » chant énergique et coupé semble fait pour réveiller des » hommes assoupis : Valde mirabile est, quod in responsoriis » nocturnis, somnolentorum more graviter et dissolute ad » vigilandum nos exhortare videtur. Dans les antiphones, le » chant Grégorien est égal et suave; mais dans les introïts, il » semble prendre la voix du hérault pour appeler à l'office » divin. Dans l'alleluia, il se réjouit avec suavité. Dans les » traits et dans les graduels, il s'avance d'une manière égale » et prolongée en prenant un ton suppliant. Dans les offer-» toires et leurs versets, mais surtout dans les communions, » le saint Pontife a déployé tout son génie. »

Après cet aperçu général sur la mélodie et sur la phrase musicale, saint Oddon revient plus spécialement aux syllabes.

« La syllabe musicale, composée d'un seul son, n'a pas

» besoin de longues explications : ce qui est un est assez dis-» tinct par soi-même : Quod unum est, satis patet. Il faut » cependant remarquer qu'une même note répétée une, ou » deux ou trois fois, peut produire une syllabe; on en trouve » quelquefois deux, trois, quatre de suite, toutes formées » ainsi par le même son répété. Mais il en est de cela comme » de beaucoup d'autres choses, qui, employées modérément, » font plaisir, et dégoûtent quand on en abuse. Toute con-» sonnance musicale en est là.

« Omne nocet nimium, prodest satis omne modestum. »

Toujours, en abusant, on nuit, loin d'être utile.

Dans ce passage de saint Oddon, il est évidemment question des notes répétées que les anciens auteurs appelaient notæ repercussæ. Elles prenaient encore d'autres noms, comme distrophæ, tristrophæ, ou encore pressus major, pressus minor:

Saint Oddon continue :

« La syllabe de deux sons peut se produire de quatre ma-» nières; car chaque son peut former consonnance avec le » suivant, par un intervalle de seconde, de tierce, de quarte » ou de quinte, en montant ou en descendant. Il y a deux » manières de monter et de descendre à la seconde, le ton » et le demi-ton : le demi-ton est l'intervalle le plus re-» serré, etc.

» La syllabe musicale d'un demi-ton est tantôt simple et » tantôt composée, elle est simple quand chacune des deux » cordes ne sonne qu'une fois, soit en montant, soit en des-» cendant; exemple : *mi*, *fa*; *fa*, *mi*. Dans ce cas, elle a » seulement deux sons et deux mouvements (1). Elle est com-

<sup>(1)</sup> Par mouvement l'auteur entend la simple percussion d'un son; si un même son est répété deux fois de suite, on a deux mouvements, bien qu'il

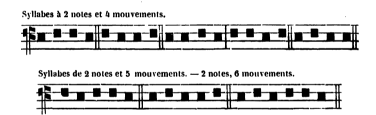
» posée lorsque, n'ayant que deux sons, elle contient néan-» moins trois mouvements, parce que l'une de ces notes » sonne deux fois, et l'autre une fois. Cela se fait de six » manières. »

Indiquons ces six manières par des exemples.



« Si, dans chacune de ces six manières, vous répétez la » note finale, ou si vous remontez à l'autre, vous aurez une » syllabe composée de deux sons et de quatre mouvements. » Lorsque vous serez là, si vous répétez encore l'une ou » l'autre des deux notes, vous aurez cinq mouvements, et » l'on pourrait en ajouter encore. »

Nous donnons des exemples.



Après avoir remarqué que la syllabe peut se composer de de quatre, de cinq notes et même d'un plus grand nombre, saint Oddon ajoute :

« Pour moi, j'aime mieux que les mouvements soient dis-» tribués en syllabes, de manière que ces syllabes soient » toutes renfermées dans les limites d'un, de deux et de

n'y ait qu'un seul son. De même les quatre notes, mi fa, fa mi, contiennent quatre mouvements, quatre percussions, mais elles ne présentent que deux sons, mi et fa.

## ODDON DE CLUNY. IX° ET X° SIÈCLES.

» trois mouvements, cela me paraît plus conforme à la rai-» son et plus utile aux commençants. Toutes les fois qu'on » rencontre des syllabes prolongées, on doit plutôt les re-» garder comme des multiplications de syllabes. Car il ar-» rive souvent que les mêmes soient répétées deux ou » trois fois, et que celles de deux sons se présentent sous » plusieurs formes. Ces multiplications de syllabes, qui se » chantent d'un trait, produisent des membres de phrase » musicale qui ont comme leurs incises.

» Quant à la manière de partager cette suite de mouve-» ments en syllabes, je laisse au goût et à l'expérience des » chantres le soin de ne pas fatiguer les fidèles par des ré-» pétitions monotones, lorsqu'ils rencontrent de ces phrases » dans lesquelles chacune des deux cordes doit sonner *plu-*» *sieurs fois*. Tantôt ils prendront le premier mouvement » pour une syllabe, et les trois suivants pour une autre; » tantôt les deux premiers mouvements forment une syl-» labe, et les deux derniers une autre; enfin on peut » mettre les trois premiers d'une part, et faire une syllabe » du quatrième.

» En faisant les syllabes, les parties de phrases et les dis-» tinctions symétriques, on rend le chant moins difficile, » et on lui ajoute de la douceur (1). Mais, de peur que des » envieux ne pensent que nous avons eu la présomption de » parler ainsi de notre propre autorité, nos amis pourront » leur opposer l'Antiphonaire de saint Grégoire, dans le-» quel nous pouvons trouver mille preuves à l'appui de » cette doctrine. »

Après cela, l'abbé de Cluny remarque que tout ce qu'il

<sup>(1)</sup> Ce que dit ici Saint-Oddon sur la symétrie et ressemblance des syllabes, et des phrases musicales, nous sera expliqué par Gui d'Arezzo, dans les chapitres XV et XVI de son *Micrologue*. Il s'agit là d'une des plus grandes beautés du chant Grégorien, et dont l'usage est entièrement perdu aujourd'hui.

vient de dire des syllabes musicales, formées avec le demi-ton, peut se dire également de celles formées avec le ton, de sorte que si l'on a bien compris ce qui a été dit précédemment, il est inutile de rien ajouter de particulier sur le ton : Unde si superiora de semi-tonio retineas, necessarium de tono amplius non requiras. Il faut appliquer les mêmes principes aux syllabes formées avec l'intervalle de tierce majeure ou mineure, avec cette seule différence que celles de tierce doivent être et sont moins fréquentes. Enfin « ce que nous avons dit de la tierce, » nous le disons aussi de la quarte : nous ne devons pas » répéter souvent les syllabes formées de quarte sans en » introduire d'autres intermédiaires. Hujusmodi enim » syllabam, sæpius repetere absque alterius interpositione » minime debes.» Saint Oddon condamne ensuite la quarte composée de trois tons : « Elle n'est autorisée, dit-il, ni » par l'agrément de sa résonnance, ni par l'autorité des » règles, nec sonoritate, nec auctoritate regulæ fulcitur. Et » il est très-rare de la trouver formée de deux tons et de » deux demi-tons; ut duobus tonis et duobus semi-tonis id » fiat, rarissime invenitur. » Il veut parler ici du renversement de cette quarte, ou quinte mineure, qui, en effet, contient les deux demi-tons dont il parle, c'est-à-dire si et mi.

Dans le graduel de Noël : *Viderunt*, nous en avons un exemple sur le mot *Dei* :



On voit que saint Oddon ne condamne pas ces traits, mais il les regarde comme des exceptions.

## ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> ET X<sup>e</sup> SIÈCLES.

Il n'a encore parlé jusqu'ici que de la syllabe composée de deux sons : il va traiter maintenant de la syllabe de trois sons.

« La syllabe composée de trois sons, ayant chacun un » seul mouvement, est conjointe ou disjointe.

» Elle est conjointe lorsque les trois sons se placent comme » ils sont sur le monocorde, sans laisser de note intermé-» diaire. Ainsi, dans une telle syllabe, les intervalles sont » occupés par deux tons, ou par un ton et un demi-ton : » elle a, par conséquent, deux espèces différentes, qui peu-» vent l'une et l'autre se produire de six manières. »

Vient l'explication de ces six manières, dont nous ne présenterons que la figure.



« Si l'on ajoute un mouvement à l'une ou à l'autre de ces » syllabes, on a deux syllabes, chacune de deux mouve-» ments; ou, comme d'autres le veulent, une syllabe musi-» cale de quatre mouvements, mais de trois sons. Ajoutez » encore un mouvement, vous aurez cinq percussions; on » les partagera en deux syllabes, dont l'une aura deux et » l'autre trois mouvements. Vous pourrez ainsi aller en » augmentant jusqu'à former deux ou trois syllabes ou » même un plus grand nombre.

» La syllabe de trois sons est dite disjointe lorsqu'on dis-» pose les trois sons de telle manière que du grave à l'aigu, » il y ait une ou deux notes omises; c'est-à-dire lorsque » de la note la plus grave à la plus élevée, il y a un in-» tervalle de quarte ou de quinte.

» Pour ne rien dire de superflu sur la position des syl-» labes, il vous suffit de savoir que toute syllabe, composée » de deux ou de trois tons, ne doit jamais excèder l'intervalle

» de quarte ou de quinte. Si une syllabe est composée de deux » sons, et qu'elle en néglige deux dans l'espace qui les sé-» pare, elle demeure dans l'intervalle de quarte : si elle en » néglige trois, elle renfermera une quinte; car les deux » qui sonnent et les trois qu'on néglige font évidemment » cinq. Si la syllabe contient trois sons, elle en passera » un pour arriver à la quarte, et deux pour arriver à la » quinte.

» Ces règles, pour unir les sons qui forment les syllabes ct
» joindre quelque son que ce soit à sa seconde, à sa tierce,
» à sa quarte ou à sa quinte, soit en montant, soit en des» cendant; servent aussi pour unir ensemble les parties de
» phrase et les phrases musicales, et la fin de l'une doit se
» lier au commencement de l'autre, selon la manière expli» quée pour les syllabes.

» Nous avons fait ces quelques réflexions, pour laisser en-» trevoir combien de mélodies variées on peut composer » avec un petit nombre de sons, et pour apprendre à celui » qui doit noter l'antiphonaire, au moyen des lettres du » monocorde, comment il doit les distribuer. Ensuite, nous » savions, que tout ce qui est bien divisé se comprend » aisément et se réduit facilement en pratique; tandis que » tout ce qui n'est pas divisé, est toujours confus, jette le » désordre dans l'esprit et environne l'âme des ténèbres de » l'ignorance au lieu de l'orner de science, et de la tirer de » l'obscurité en l'éclairant des lumières d'une saine doctrine.

» Telle est la raison pour laquelle on a introduit les syl-» labes, les parties de phrases et les phrases musicales dans » la musique. »

Après ces longs détails, saint Oddon, pour mieux faire comprendre sa théorie, nous met sous les yeux, dans plusieurs tableaux, les conjonctions différentes du demi-ton, du ton, de la tierce mineure et de la tierce majeure, de la ODDON DE CLUNY. IX<sup>e</sup> ET X<sup>e</sup> Siècles.

quarte, de la quinte, dans la formation des différentes syllabes.

Il ne faut pas s'étonner si nous avons développé cette doctrine avec une certaine étendue : elle doit nous être grandement utile dans l'art si difficile de la composition, et de plus, elle servira beaucoup pour la lecture des notations antiques : car il y avait des signes particuliers pour les différentes espèces de syllabes. Ainsi la syllabe musicale, composée d'un ton simple, était représentée par le *punctum* et la *virgula* : le *podatus* ou *pedatus* représentait la syllabe de deux sons ascendants ; la *clivis* ou *clinis*, celle de deux sons descendants, etc. Ces valeurs sont confirmées par toutes les traductions neumatiques des différents pays et des différentes époques, et par un passage remarquable de Jean de Muris, célèbre théoricien du treizième siècle.

Plus tard, Gui d'Arezzo nous apprendra que toutes ces syllabes doivent, dans le chant, être distinctes les unes des autres; qu'on doit s'arrêter plus ou moins de temps sur chacune d'elles, selon leur plus ou moins d'étendue, et que ces repos bien ménagés donnent beaucoup de grace aux chants antiques.

Tels sont les principaux enseignements que saint Oddon nous a laissés sur la musique Grégorienne. Ses théories abrégées sur la symphonie, la rhythmique, la métrique, outre qu'elles sont peu importantes, paraissent avoir été ajoutées à la fin de son livre par des scholiastes postérieurs.

Saint Oddon ne fut pas seulement un savant théoricien, mais aussi un compositeur plein d'élégance et remarquable par la suavité de ses mélodies. Il mit en musique les louanges de saint Martin, et composa, dit Trithème, « des hymnes et » autres chants en l'honneur des saints, avec une mélo-» die pleine de régularité et de douceur. »

Jean, auteur de la vie de notre saint abbé, raconte par

quelles circonstances il fut amené à composer l'office de Saint-Martin. Ses moines durent employer les plus pressantes sollicitations, et le forcer, en quelque façon, de mettre la main à l'œuvre. On vit quel était son talent pour la musique sacrée : rien ne se pouvait entendre de plus suave que les mélodies qu'il composa, surtout pour les trois hymnes : *Rex Christe, — Martini decus — Hic laus tua*.

Wion et Muratori parlent d'une hymne de saint Oddon, pour l'office du Saint-Sacrement, et le P. Possevin fait mention d'une autre encore, dédiée à sainte Magdeleine, et qui longtemps fut en usage dans l'église romaine. Ces œuvres se trouvent dans la collection de Dom Marin et Duchesne. Les hymnes et antiennes en l'honneur de saint Martin sont conservées dans les diverses bibliothèques des moines de Cluny (1). Lebeuf et les auteurs de l'*Histoire littéraire de France*, en rendent témoignage; mais il paraît, d'après les auteurs de ce dernier ouvrage, que les éditions modernes ont seulement conservé le texte et non le chant.

Les ouvrages de saint Oddon sur la musique étaient trèsrépandus aux dixième et onzième siècles. Gui d'Arezzo, dont les écrits vont bientôt nous occuper, les recommande comme les plus parfaits et les plus méthodiques.

» Si quelqu'un, dit-il, veut étudier à fond (la question des » modes et des neumes), qu'il ait recours à mon petit ou-» vrage, intitulé : *Micrologue*; mais qu'il lise en entier le » livre didactique, si admirablement composé par le véné-» rable Oddon, abbé de Cluny, et dont je ne me suis écarté » que pour la notation, dans le but de faciliter la musique » aux jeunes gens (2). »

(1) Gerbert, De musica, t. 11, p. 34.

(2) Qui autem curiosus fucrit, libellum nostrum cui nomen *Micrologus* est, quærat; librum quoque enchiridion, quem Reverendissimus Oddo abhas luculentissime composuit, perlegat, cujus exemplum in solis figuris sonorum dimisi, quia parvulis condescendi. (*Script. Apud. Gerb.* t. II, p. 50.) En terminant les études sur le traité de saint Oddon, nous remarquerons que, jusqu'à présent, aucun de nos auteurs, en parlant du chant Grégorien, ne l'appelle *plain chant*, *planus cantus*, mais bien musique Grégorienne, ou chant Grégorien, ou simplement musique. En effet, c'était la seule musique qui leur fût connue, la seule de leur temps qui fût un art. ll en sera de même jusqu'au douzième siècle (1).

Quant à l'expression cantilena, cantilène, ces auteurs l'appliquent toujours aux mélodies Grégoriennes, telles que introïts, antiphones, etc., etc. (Voyez Hucbald, t. 1, p. 139, 124, 128. Script. Gerb. et passim.) « Et id fas est expe-» riri in gradalibus antiphonis, in responsoriis nocturnis » vel diurnis, seu quibuslibet ecclesiasticis cantilenis. » (Hucbald, Gerb. Script. I, 139.)

# GUI D'AREZZO.

#### XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

Parmi les hommes qui se sont occupés du chant Grégorien depuis son origine, il n'en est point qui ait acquis une célébrité comparable à celle de Gui d'Arezzo. Son nom domine tout le moyen âge; c'est à lui que l'art musical doit une notation claire, facile, qui a traversé les siècles; c'est à lui que l'Église romaine doit une restauration de ses chants liturgiques, admirée par les souverains pontifes et devenue le meilleur et le plus sur modèle que l'on puisse suivre encore aujourd'hui : c'est de tous les savants celui qui a le mieux pénétré dans ses écrits l'esthétique du chant sacré; aussi tous les auteurs, venus immédiatement

<sup>(1)</sup> Si ces auteurs primitifs se servent quelquefois du mot plane joint au mot musique : musique plane, cette expression chez eux signifie les chants graves, c'est-à-dire les chants des modes plagaux. (Voyez Script. Gerb. t. II, p. 12.) Ad comparationem finis tum sunt graves et plani, tum acuti et alti.

après lui, ne font que commenter les ouvrages de cet homme célèbre. C'est donc à lui aussi que nous allons recourir pour obtenir la connaissance approfondie du chant Grégorien, des beautés de son exécution. Nous ne ferons ici que traduire et commenter ses écrits, tels que nous les a conservés le docte abbé de Saint-Blaise dans ses *Scriptores de musica*, et dont nous avons collationné nous-même le texte avec le manuscrit de la Bibliothèque impériale (n°. 1017). Mais auparavant, il faut dire un mot sur la vie de ce savant religieux.

Né en Toscane, vers la fin du dixième siècle, dans la ville dont il porte le nom, Gui d'Arezzo entra, jeune encore, dans le monastère de Pompose, où il se distingua bientôt par ses succès dans les lettres et ses connaissances dans la musique ecclésiastique; frappé des inconvénients de la notation musicale usitée de son temps, et qu'on appelait USUELLE, il entreprit d'y remédier, afin de rendre l'étude de la musique moins pénible et moins longue. Il inventa donc une méthode plus sùre et plus commode, au moyen de laquelle on apprenait en un mois ce qu'on aurait à peine appris en dix ans par l'ancienne notation. Les succès étonnants qu'il obtint dans l'école qu'il avait fondée au monastère de Pompose, prouvèrent bientôt l'excellence de son innovation, et le rendirent célèbre dans toute l'Italie. Mais l'envie, rivale inséparable du succès, l'assaillit bientôt de toutes parts. Quelques moines, ses confrères, possédés d'une basse jalousie, lui suscitèrent les plus cruelles vexations, et parvinrent à lui attirer la malveillance de son abbé. Fatigué de ces continuelles persécutions, il quitta son monastère, et chèrcha dans l'exil une retraite plus tranquille, ainsi qu'il l'écrit lui-même au moine Michel, son ami. Il se retira enfin chez les Bénédictins d'Arezzo, où il écrivit les ouvrages que nous allons faire connaître.

On nous saura gré de publier ici, en entier, cette lettre au moine Michel : elle révèle la haute piété de Gui d'Arezzo et son profond savoir, et réfute en même temps une foule d'erreurs accumulées sur cet homme célèbre (1). On voit dans cette lettre, dit l'abbé Rohrbacher (2), de quels sentiments de foi, de charité, de piété, d'humilité profonde, était animé le bon Gui d'Arezzo, ainsi que les artistes des siècles que nous nommons barbares; avec quelle fidélité ils rapportaient à Dieu seul la gloire de leurs découvertes et de leurs chefsd'œuvre, avec quelle charité expansive ils communiquaient leurs secrets à tout le monde, afin que tout le monde en bénit Dieu avec plus de ferveur et de joie. Les pieux désirs de l'humble moine de Pompose sont accomplis et bien au delà : depuis neuf siècles, sa précieuse découverte, répandue par tout l'univers, apprend aux peuples de toutes langues à chanter les louanges du Seigneur avec une ravissante harmonie.

# LETTRE

### de Guido au moine Michel, sur un chant inconnu (3).

« Au bienheureux et très-doux frère Michel, Guido que » beaucoup de vicissitudes ont humilié et grandi.

» Les temps sont malheureux, ou les décrets de la Pro-» vidence bien obscurs, puisque souvent la vérité est fou-» lée aux pieds par le mensonge et la charité par l'envie. » L'envie est devenue la plaie inséparable de notre ordre, » afin, sans doute, que par la conjuration des Philistins, » Dieu châtie les fautes d'Israël, de peur que, si tout » arrivait au temps et de la manière qui nous agrée, notre

(1) Et en particulier les erreurs de M. Fétis, dans sa *Biographie* à l'article *Guido*.

(2) Histoire universelle de l'Eglise, t. XIII, p. 430.

(3) Ou, sur une manière inconnue d'apprendre le chant : *De ignoto cantu.* (Gerb. II, 43.)

» àme, trop confiante en elle-mème, ne tombàt et ne pé-» rit : car nos œuvres ne sont véritablement bonnes, que » lorsque nous attribuons à notre créateur tout ce que » nous avons de puissance.

» De là vient que tu me vois exilé si loin de la patrie, et » que toi-même tu peux à peine respirer sous les étreintes de » l'envie. Nous ressemblons, l'un et l'autre, à cet artiste qui, » offrant à César-Auguste un trésor incomparable et in-» connu à tous les siècles précédents, l'art d'amollir et de » façonner le verre , s'attendait à voir son industrie, si supé-» rieure à celle des autres hommes, élever sa fortune bien » au-dessus de la leur; mais il eut un sort déplorable : il fut » mis à mort : on craignit que si le verre, avec son éclat, » pouvait recevoir et conserver des formes durables, les or-» nements de métal, qui composaient le trésor du palais, ne » fussent éclipsés par le premier venu (1). C'est ainsi que, » dès ce temps, la maudite envie, qui jadis nous chassa du pa-» radis, enleva aussi aux mortels ce précieux avantage. En » effet, l'envie de l'artiste ne voulut instruire personne du se-» cret, et l'envie du prince put anéantir l'artiste avec son art.

» Aussi, Dieu m'inspirant la charité, ai-je mis tout l'em» pressement et tout le zèle dont je suis capable à communi» quer, non-seulement à toi, mais aux autres, quels qu'ils
» soient, envers qui il m'a été possible de le faire, la faveur
» que j'ai reçue du Seigneur, malgré toute mon indignité.
» J'ai voulu que ces chants ecclésiastiques, que mes prédé» cesseurs et moi avons appris avec une extrême difficulté,
» nos descendants les apprissent avec une facilité extrême,
» et demandassent pour moi, pour toi et mes autres frères,
» le salut éternel, en sorte que par la miséricorde de Dieu

(1) Ce passage, à partir de : on craignit que.... me paraît notablement altéré, et les différentes leçons qu'on en donne ne satisfont en aucune manière. Je donne ici le sens qui m'a paru le plus probable. Au reste ce membre de phrase n'a rien d'essentiel.

### GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

» nous obtenions la rémission de nos péchés, ou du moins » la charité d'une petite prière, parmi tant de personnes qui » profiteront de nos travaux. Car si ceux-là prient très-dé-» votement Dieu pour leurs mattres, qui, à peine en dix ans, » ont pu acquérir à leur école une science imparfaite du » chant, que fera-t-on, penses-tu, pour nous et nos aides, qui, » en un an, en deux ans au plus, formons un chanteur ac-» compli? Ou si la misère accoutumée des hommes se montre » ingrate pour de si grands bienfaits, est-ce que la justice » de Dieu ne récompensera pas notre labeur? et parce que sa » puissance fait tout cela, que nous ne pouvons rien sans lui, » est-ce que nous ne recueillerons rien? Loin de nous cette » pensée : car l'Apôtre, tout en reconnaissant qu'il doit tout » à la grâce de Dieu, ne laisse pas de chanter : « J'ai com-» battu un bon combat, j'ai accompli ma course, j'ai » gardé la foi, maintenant Dieu me tient en réserve une cou-» ronne de justice.

» Ainsi donc, bien assurés de la récompense que nous » espérons, persistons dans une œuvre de si grande utilité, » et voguons heureusement, puisque le calme succède à la » tempête.

» Mais puisque dans ta captivité tu comptes peu sur la dé-» livrance, je t'exposerai la suite de l'affaire. Jean, qui » occupe maintenant le siége suprème de Pierre et gouverne » l'église de Rome (1), apprenant quel bruit faisait notre » école, et comment, grâce à nos Antiphonaires, des en-» fants apprenaient sans peine des chants qu'ils n'avaient » point entendus, a été frappé d'étonnement, et m'a ren-» voyé trois messagers pour m'appeler auprès de sa per-

<sup>(1)</sup> Ce n'est donc point à Benoît VIII que Gui présenta son Antiphonaire, comme le disent plusieurs historiens, entre autres M. Henrion.—Le moine de Pompose donne lui-même le nom du pontife : Summæ sedis apostolicæ Joannes, qui modo romanam gubernat Ecclesiam.

» sonne. J'ai donc été à Rome avec le seigneur Grandvald, » notre révérendissime abbé, et le seigneur Pierre, pré-» posé du chapitre de de l'église d'Arezzo, homme fort ins-» truit pour notre époque. Le pontife s'est beaucoup ap-» plaudi de notre arrivée, m'a souvent entretenu et m'a » fait beaucoup de questions. Il s'est mis à parcourir notre » Antiphonaire, qui lui a paru une espèce de prodige, puis » à ruminer les règles qui le précèdent. Il n'a été content, » il n'a quitté le lieu où il était assis, qu'au moment où, » suivant son désir, il a eu appris un verset qu'il n'avait pas » entendu chanter, et constaté en sa personne par une si » prompte expérience, ce qu'il croyait à peine dans les au-» tres. Enfin, comme ma santé m'interdisait absolument » le séjour de Rome, parce que les ardeurs de l'été en ces » lieux maritimes et marécageux menaçaient de me faire » mourir, nous sommes convenus que bientôt, au retour » de l'hiver , j'y reviendrais pour expliquer parfaitement » notre œuvre au clergé romain et à son pontife, qui en a » pris un avant-goùt.

» Peu de jours après, j'ai voulu rendre visite à Don » Guido, abbé de Pompose, ton père et le mien, une moi-» tié de mon Ame, personnage également cher à Dieu et » aux hommes pour sa vertu et sa sagesse. Ce religieux, » dont l'esprit est si pénétrant, n'eut pas plutôt vu notre » Antiphonaire qu'il l'approuva, et fut désolé d'avoir fait » autrefois cause commune avec nos envieux. Il me pria » de venir me fixer à Pompose. « Puisque vous êtes moine, » me disait-il, il vous faut préférer les monastères aux évé-» chés, et surtout Pompose, qui est jusqu'ici le seul en-» droit de l'Italie, où, par la grâce de Dieu et les soins de » Guido, on témoigne du zèle pour votre méthode. »

» Touché par les prières d'un père illustre, j'obéis à ses » intentions : je veux, avec le secours divin, que ce glorieux

## GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

» monastère soit le premier endroit qu'illustrera mon œu-» vre; je veux montrer aux moines que je suis un des leurs: » d'autant plus que beaucoup d'évêques viennent d'être con-» damnés comme simoniaques, et que je crains de commu-» niquer avec quelqu'un de ceux qui ont été atteints par la » sentence.

» Comme pour le moment je ne puis t'aller voir, je t'en-» voie un moyen excellent pour apprendre un chant qu'on » n'a pas encore entendu : Dieu me l'a dernièrement com-» muniqué, et l'expérience a prouvé qu'il est très-utile. — » Du reste, je salue de tout mon cœur Dom Martin, prieur » de la sacrée congrégation et notre plus grand aide ; et je » me recommande très-instamment, moi misérable, à ses » prières. Je rappelle également au souvenir d'un ami qui ne » l'oublie pas, frère Pierre, qui nourri jadis de notre lait, » ne mange plus maintenant qu'au prix d'un pénible travail » l'orge agreste, et qui, au lieu des coupes d'un vin déli-» cieux, ne boit qu'un mélange de vinaigre.

» Pour apprendre donc un chant qu'on ne connaît pas, » ò bienheureux frère, voici la première règle, la règle vul-» gaire (suivie jusqu'ici) : faire sonner le monocorde aux let-» tres posées sur chaque neume (ou note), et écoutant cette » note du monocorde, l'apprendre comme si on l'entendait » de la bouche d'un maître; mais cette règle est puérile, » bonne pour les commençants, très-mauvaise pour les plus » avancés. Car j'ai vu des philosophes très-subtils, possédant » les traités de musique, latins, gaulois, allemands et même » grecs, mais qui s'en étant tenus à cette règle seule, ne sont » jamais devenus, je ne dis pas musiciens, mais pas même » chanteurs, de manière à pouvoir imiter nos plus jeunes » psalmistes (1).

(1) Tout ce que Gui d'Arezzo dit ici prouve encore évidemment que la notation USUELLE, ou en neumes sans lignes, n'était bonne que pour ap-

167



» Nous ne devons pas toujours nous servir de la voix d'un » homme ou du son d'un instrument pour apprendre un chant » inconnu, comme les aveugles qui ne peuvent jamais mar-» cher sans guide, mais nous devons confier à la mémoire » toutes les diversités et propriétés des différents sons.

» Tu trouveras un moyen très-facile et très-pratique d'ap-» prendre à lire un chant inconnu dans notre méthode, » qui, non-seulement peut être enseignée par écrit, mais » aussi par une conversation familière, selon notre usage : » car, après que j'eus enseigné ce moyen à nos enfants, » avant trois jours ils purent chanter des chants à première » vue; ce qu'ils n'avaient pu faire auparavant en plusieurs » semaines, par d'autres moyens.

» Si donc tu veux retenir de mémoire une note de ma-» nière à pouvoir la chanter quand tu voudras, en quelque » chant que ce soit, connu ou non, il faut choisir une phrase » musicale qui te soit familière et en tête de laquelle cette » note se trouve, et quand tu voudras te rappeler la note, » tu auras recours à la phrase en question. Soit, par exemple, » cette mélodie dont je me sers pour les plus jeunes et même » pour les plus avancés.

> C D F DE D D D C D E E Ut queant laxis resonare fibris, EFGE D EC D F G a GFE DD Mira gestorum famuli tuorum, Ga G FEFG D a Ga F Gaa Solve polluti labii reatum, - GF ED E C D Sancte Joannes. »

prendre des chants par routine, avec les secours d'un maître, mais que ces anciens signes n'avaient point par eux-mêmes une VALEUR TONALE, fixe et déterminée. En notation moderne :



«Tu vois que cette mélodie, dans six de ses hémistiches ou » incises, commence par six sons différents; si donc quel-» qu'un parvient, par l'exercice, à connaître tellement bien » le son de la première syllabe de chaque incise, qu'il puisse » à première vue les chanter toutes, sans hésiter, il pourra » reproduire les mêmes notes avec la même facilité partout » où il les verra. Si tu entends un neume ou un air qui ne » soit point écrit, examine quelle est celle de tes particules » typiques qui convient le mieux à la note finale, de sorte que » cette note et la première de l'incise soient à l'unisson, et » tu seras certain que le neume finit par le son initial du mo-» dèle. Si, au contraire, tu commences à chanter une mélo-» die écrite qui te soit inconnue, il faut faire attention à » mettre la finale de chaque neume d'accord avec l'initiale

» de l'hémistiche, correspondant à la note marquée. Cette



» règle te servira parfaitement à énoncer d'une manière cer» taine des chants inconnus aussitôt que tu les verras écrits,
» et elle t'aidera à discerner, pour les écrire aussitôt, les
» chants que tu entendras. »

Il s'agit donc ici d'un moyen de chanter un air inconnu, écrit ou non, sans le secours d'un maître ou du monocorde, ou même d'écrire un morceau après l'avoir entendu chanter. Le procédé que nous donne Gui consiste à retenir les six syllabes ut, ré, mi, fa, sol, la, prises dans l'hymne de saint Jean, avec les sons qui leur correspondent, afin qu'en voyant ou entendant un air, ou quelque groupe de notes, on puisse distinguer aussitôt à laquelle de ces syllabes ce chant peut s'adapter, quant à la note initiale ou à la finale.

Quoique Gui n'ait point eu l'intention de faire de ces syllabes les noms des notes de notre gamme moderne, on les a trouvées si commodes et si propres à faciliter l'enseignement du chant, que la postérité les a admises, et aujourd'hui encore, nous distinguons les différents sons par leur moyen. Il résulte de tout cela que Gui est l'inventeur d'une méthode de solmisation chez les Occidentaux, qui n'en avaient aucune. De là vient que plusieurs lui ont attribué l'invention de la gamme ; il serait plus juste de dire qu'il a donné des noms aux six premières notes de la gamme moderne, comme moyen plus facile d'apprendre à lire et à retenir la différence des sons. Du reste, on pouvait aussi bien choisir, à cet effet, tout autre signe, par exemple, les lettres de l'alphabet, comme font encore les Allemands; mais ce moyen n'était pas venu à la pensée de nos pères, qui, avant Gui, ne pouvaient apprendre un chant, qu'avec le secours du monocorde ou d'un maître. D'ailleurs, la prononciation latine des lettres de l'alphabet était peut-être un obstacle à leur emploi.

Gui ne nous dit pas quel nom il donna à la septième

note. Comme cette note, que nous appelons si, est mobile, c'est-à-dire tantôt haussée, tantôt baissée d'un demi-ton, il la désigne dans ses écrits par un b rond, quand elle est altérée, et par un b carré, quand elle est naturelle; du reste, dans l'explication théorique, Gui employa toujours les anciennes dénominations A B C D E F G a |p|| c d e f g  $\frac{n}{2}$   $\frac{h}{2}$   $\frac{n}{4}$ . De même, dit-il, qu'il y a sept jours dans la semaine, de même aussi il y a sept notes dans la musique : preuve évidente qu'il reconnaissait les sept degrés de la gamme.

A la fin de sa lettre, Gui donne la manière de construire le monocorde. C'est la même que saint Oddon, abbé de Cluny nous a déjà exposée : nous ne répéterons donc pas ce qu'il en dit. Il parle ensuite de six mouvements de voix, sex motus vocum, c'est-à-dire des six principaux intervalles usités dans le chant; c'étaient le ton, le demi-ton, les deux tons ou tierce majeure, la tierce mineure, la quarte et la quinte. Il donne ensuite la constitution des quatre principaux modes se divisant chacun en deux. On les peut chanter, dit-il, par transposition : Quod cantatur in a, a, c, et inD, E, F, potest cantari (1). Mais il est mieux, ajoute-t-il, de les chanter dans leur notation naturelle.

« Qui ne comprend, dit-il en terminant, que des sons, » on fait des *parties de phrase*, des *parties de phrase*, des » *phrases*, et des *phrases*, des *versets*, tous ces éléments » s'accordent entre eux avec une merveilleuse suavité; et » plus ils ont de symétrie, plus le rhythme a de grace et de » beauté. » Suit, à la louange du livre d'Oddon de Cluny, la phrase que nous avons déjà citée.

Tel est le résumé de la lettre de Gui au moine Michel, dans laquelle le pieux auteur s'attribue deux choses : 1° une nouvelle manière de noter l'antiphonaire qui a excité l'ad-

(1) C'est la transposition de la mineur en ré mineur, etc.



miration du pape Jean XIX et de l'abbé de Pompose; 2° une manière de retenir les sons de mémoire au moyen des six syllabes, *ut, ré, mi. fa, sol, la,* ou autres semblables; méthode qui permet d'apprendre facilement des chants inconnus, et même de les écrire après les avoir entendus, sans le secours d'un maître ou du monocorde.

Pour avoir une idée de sa manière de noter l'Antiphonaire, nous aurons recours au prologue de cet ouvrage. S'il ne dit rien sur cet article, dans sa lettre au moine Michel, c'est, sans doute, qu'il lui en avait donne connaissance lorsqu'ils demeuraient ensemble à Pompose, unis intimement par la communauté de sentiments et la participation aux mèmes disgrâces.

Gui annonce solennellement son invention dans ces vers placés en tête de l'Antiphonaire :

> Feci regulas apertas, et Antiphonarium Regulariter perfectum contuli cantoribus, Quale nunquam habuerunt reliquis temporibus.

« J'ai donné des règles faciles, et j'ai livré aux chantres » un Antiphonaire régulièrement ordonné, et tel qu'ils n'en » ont jamais eu dans les temps antérieurs. » Il s'agit évidemment là d'une invention nouvelle de Gui d'Arezzo.

« Et c'est en vue de cette grande œuvre, ajoute-t-il, que » je vous prie, frères bienheureux, de prier pour moi et de » me rendre le Dieu de bonté propice, à moi, pauvre Gui, » et à mes coopérateurs. »

> Precor vos, beati fratres, pro tantis laboribus, Pro me, misero Guidone, meisque adjutoribus Pium Deum exorate, nobis sit propitius. Operis quoque scriptorem adjuvate precibus: Pro magistro exorate cujus adjutorio Auctor indiget et scriptor. Gloria sit Domino. Amen. (1)

(1) Gerbert. Script. II, 33.

Puis il explique, dans une seconde préface écrite en prose, le motif qui lui fit entreprendre cette nouvelle notation de l'Antiphonaire, et la méthode qu'il y employa.

« De notre temps, dit-il, les chanteurs sont les plus » incapables des hommes. Dans tous les arts, en effet, » on apprend beaucoup plus de choses par ses propres » moyens que par les leçons du maître. Les enfants, par » exemple, peuvent, quand ils ont lu le psautier, lire d'au-» tres livres; les habitants des campagnes comprennent » bientôt toute la science de l'agriculture, et il leur suffit » d'avoir vu une seule fois tailler la vigne, planter un arbre » ou charger un âne, pour savoir désormais répéter les » mêmes opérations avec une facilité toujours croissante. » Quant à nos admirables chanteurs et à leurs disciples, » eussent-ils passé tout un siècle à chanter chaque jour. » jamais ils ne pourront, par eux-mêmes, déchiffrer la plus » petite antienne, sans le secours d'un mattre; et ils perdent » ainsi en chantant un temps qui leur suffirait pour ap-» prendre parfaitement les lettres divines et humaines.»

On voit ici la preuve expresse qu'avant Gui on ne connaissait pas une notation assez claire par elle-même pour qu'on pût apprendre à chanter, sans le secours d'un maitre, l'antienne la plus facile.

« Mais, continue-t-il, ce qu'il y a de plus déplorable, » c'est que beaucoup de *moines* et de *clercs réguliers* aban-» donnent la récitation des psaumes, les saintes lectures et » les pieuses veilles et tant d'autres exercices de piété, qui » leur feraient procurer la gloire de Dieu, pour tâcher » d'acquérir par un travail assidu, mais insensé, la science » du chant qu'ils n'obtiendront jamais.

» Et qui ne gémirait encore de voir, dans la sainte Église, » des erreurs si graves, de si pernicieuses discordes, que, » lorsque nous célébrons le divin office, nous avons l'air de

» nous disputer plutôt que de louer Dieu; à peine en est-il
» un qui s'accorde avec l'autre, le disciple est en contradic» tion avec son mattre et ses condisciples. Et que résulte-t-il
» de là ? au lieu d'avoir un seul Antiphonaire, nous en avons
» autant qu'il y a de mattres dans chaque église; de sorte
» que déjà on ne dit plus l'Antiphonaire de Grégoire, mais
» l'Antiphonaire de Léon, d'Albert ou de tout autre, et
» s'il est très-difficile d'en apprendre un seul, comment
» douter qu'ilne soit impossible d'en apprendre plusieurs (1/?)

» C'est pourquoi, comme ils y font une multitude de » changements arbitraires, ils ne doivent que peu et même » pas du tout s'indigner contre moi, si je m'écarte un tant » soit peu de l'usage commun, afin que tout le chant soit » ramené uniformément à une règle commune. Comme » tous ces maux et plusieurs autres ne sont arrivés que par » la faute de ceux qui notent des antiphonaires, j'avertis » instamment et avec prière, que personne désormais ne se » flatte de pouvoir en noter à l'avenir, à moins de se sou-» mettre aux règles ci-jointes, et de connaître parfaitement » la science du chant; car autrement, celui-là, quel qu'il » soit, enseignera l'erreur, n'ayant pas puisé la science aux » sources de la vérité.

» Avec l'aide de Dieu, j'ai noté cet Antiphonaire de telle

(1) Tout ce que l'auteur dit ici sur les Antiphonaires tombe sur la différence de la notation, et non pas sur le chant lui-même. Nous en avons une preuve de fait dans les manuscrits de cette époque, où la même mélodie, intacte pour le fond, se trouve signalée et notée comme appartenant soit au premier, soit au dixième, soit au quatorzième mode : Le Pange lingua gloriosi prælium certaminis est dans ce cas. Ces transpositions nécessitant parfois l'emploi du b ou du  $\sharp$ , suffisaient bien pour désaccorder un peu des chantres passionnés pour 'leur art, et cauteleux de leur nature. Quelques copistes notaient sur une seule ligne, d'autres sur deux, d'autres sur trois ; enfin certains ornements tels que le quilisma, la plique, etc., n'étaient pas au point de vue rhythmique, rendus par [tout le monde absolument de même : c'était affaire de goût. Mais dans un nombreux ensemble on conçoit que ces différences devinssent des casus belli. (Voyez le Micrologue de Gui d'Arezzo : ci-après, ch. VIII.)

# GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

» sorte que désormais tout homme pourra y puiser la
» science du chant, pour peu qu'il soit sensé et studieux,
» et après en avoir appris quelques passages avec le
» secours d'un maître, il pourra apprendre le reste par
» lui-même d'une manière certaine. Si quelqu'un me
» soupçonne de mensonge, qu'il vienne et fasse lui-même
» l'expérience : il verra nos enfants, ceux-là même qui,
» pour leur ignorance des psaumes et des lettres vulgaires,
» reçoivent sans cesse la férule, il les verra, dis-je, réaliser
» ma promesse, et chanter exactement, sans le secours d'un
» maître, des antiennes dont ils ne savent pas prononcer
» les syllabes.

» Les notes sont donc disposées de manière que chaque » son se trouve toujours à la même place toutes les fois » qu'il est répété dans le chant, et afin qu'on puisse » mieux discerner ces places fixes, on trace des lignes rap-» prochées : on place quelques notes sur ces lignes, et d'au-» tres dans les interlignes, c'est-à-dire les espaces qu'elles » comprennent.

» Quel que soit le nombre des notes écrites sur la même » ligne ou sur le même interligne, elles ont toujours le » même son. Afin que l'on comprenne bien quelle ligne » et quel interligne portent les mêmes sons, on a placé » en tête certaines lettres du monocorde, et tracé les lignes » de différentes couleurs; il est ainsi très-facile de com-» prendre que dans tout l'Antiphonaire ou dans toute es-» pèce de chant, les mêmes sons occupent partout les » mêmes places, parce que de même que la ligne signifie » l'identité des sons, de même la couleur ou la lettre indique » partout celle des lignes. Si, par exemple, on considère » partout le second rang, à partir de la lettre ou de la ligne » coloriée, on le reconnattra clairement, parce que dans tous » les seconds rangs on trouve la même unité de son et de

» neumes. Il en est de mème pour les troisième et quatrième » rangs, supérieur ou inférieur.

» Il est donc constaté que tous les neumes placés de la » même manière sur des lignes ayant même lettre et même » couleur, ou bien également éloignés d'une même ligne » ou d'une même lettre, ont partout le même son. Mais les » neumes placés sur des lignes ou des interlignes différents » n'ont pas du tout le même son. Donc, quoique la position » des neumes soit exacte, elle est tout à fait aveugle, et ne » sert de rien sans l'adjonction des lettres ou des couleurs.

» Nous plaçons donc deux couleurs, une jaune et une » rouge, au moyen desquelles on connaîtra parfaitement à » quelle lettre et à quel ton du monocorde appartient tel » neume ou telle note, pourvu cependant qu'on soit fami-» liarisé avec le monocorde et les formules des tons.

» Il y a sept lettres sur le monocorde, comme je le dirai » bientôt plus amplement. Partout donc où vous verrez la » couleur jaune, là est la troisième lettre C., et partout où » vous verrez la couleur rouge, là est la lettre F., que » les couleurs soient tracées sur les lignes ou sur les interli-» gnes. Donc, au troisième rang, sous le jaune est la pre-» mière lettre A., finale du premier ton et du second. Au-» dessus de celle-ci, près de la ligne jaune, on place la se-» conde lettre B., finale du troisième et du quatrième ton. » Ensuite sur la ligne jaune elle-même est la note F ou la » lettre C., finale des cinquième et sixième tons. La ligne » placée immédiatement au-dessus de la jaune, et la troi-» sième, au-dessous de la rouge, porte la quatrième note D., » finale du premier et du second ton (1). La plus proche de » la rouge est la cinquième E., sur laquelle se terminent » le troisième et le quatrième ton. Sur la rouge elle-même

(1) On remarquera que Gui indique deux fois les mêmes modes, parce qu'il tient compte de leurs transpositions.



uith Doye. Thes Fampline.

- · · · · · ·

•

### GUI D'AREZZO. XI SIÈCLE.

» est la sixième lettre F., finale du cinquième et du sixième
» ton. Immédiatement au-dessus du rouge se trouve la
» septième G., finale des septième et huitième tons. Enfin
» on répète la première lettre a minuscule, finale du premier
» ton, au troisième rang au-dessus de la ligne rouge, et au
» troisième en dessous de la jaune, et ainsi de suite.»

Telle est la notation de Gui d'Arezzo; le tableau ci-dessous fera mieux comprendre son système. Remarquons seulement qu'au lieu de notes carrées, il plaçait des *points*, des *virgules*, des *podatus*, des *clivis*, etc.



Dans le paragraphe qui précède l'Épilogue, Gui donne d'excellents avis à ceux qui veulent user de sa nouvelle notation, et apprendre à chanter correctement les mélodies écrites.

« Sil'on veut, dit-il, faire des progrès avec cette méthode, » il est nécessaire d'apprendre quelques chants de mé-» moire; de telle sorte qu'on puisse discerner de tête, par » leur nature et leurs propriétés, chaque mode ou chaque » son. Or, c'est bien autre chose de discerner ainsi les » modes que de chanter de mémoire. La première faculté » n'est le propre que des savants, et l'on voit des ignorants » qui peuvent arriver à l'autre.

» Ce que nous venons de dire suffira aux personnes peu » instruites pour connaître simplement les notes ou neu-» mes. Mais comment doivent s'allier les notes? Quand sont-» elles unies ou détachées, longues, trémulantes, brèves » ou rapides? Comment la cantilène se divise-t-elle en dis-» tinctions ? La note suivante est-elle plus grave ou plus

» aigue que la précédente ou équisonnante avec elle (1)?
» Cela se comprend aisément par la figure même des neumes,
» s'ils sont écrits avec le soin convenable. »

Il est donc constaté, par ce que Gui vient de nous dire lui-même,

1° Qu'il a noté un Antiphonaire (on appelait ainsi nonseulement le livre qui contenait le chant des antiennes de l'office du soir, des Matines et des Laudes, mais encore les chants de la Messe, tels que les introits, graduels, offertoires, communions, etc.;

2° Que cet Antiphonaire excita l'admiration du souverain Pontife à qui l'auteur le présenta lui-même, et de tous ceux qui le virent.

3° La notation en était si aisée, que le pape put chanter une antienne à la première inspection, ce qui ne pouvait se faire auparavant sans le secours d'un maître, ou d'un monocorde, quand les chants étaient écrits avec des lettres, suivant la méthode de saint Oddon de Cluny.

4° Cette notation consistait à écrire les neumes sur quatre lignes: en tête des lignes, on distinguait avec la plus grande facilité la place des tons et demi-tons, et de toute la série des tons, depuis A jusqu'à a et plus haut.

5° 11 résulte encore des paroles de Gui que la position et la forme de ces notes ou neumes désignaient les sons liés et les sons détachés, les notes longues et les brèves, les ornements, les trilles, etc., etc. (Tel est le sens de ces expressions: Quomodo liquescant voces, vel adhærenter vel discrete sonent, voces morosæ, tremulæ, subitaneæ), et comment les

<sup>(1)</sup> Remarquons ici et dans tout ce qui précède, qu'il est souvent question des notes initiales et finales des neumes, comme les seules dont il importe de préciser l'intonation. C'est que les neumes désignaient le plus souvent un groupe de notes disposées suivant une gradation connue. Il suffisait, on le conçoit, de bien saisir les points de départ et d'arrivée pour chanter exactement les sons intermédiaires. (Voyez la clef des mélodies Grégoriennes.)

phrases sont distinguées les unes des autres: Quomodo cantilena distinctionibus dividatur. Tout cela, dit-il, se reconnaît à la figure des neumes, c'est-à-dire des caractères anciens: in ipsa neumarum figura monstratur.

Un grand nombre de manuscrits, qui nous restent des onzième, douzième, et treizième siècles, sont notés de cette manière, et on en trouve dans toutes les grandes bibliothèques de l'Europe. Nous avons donné quelques spécimens de cette notation : ce sont les mêmes signes dont on se servait auparavant sans lignes, tels que le *podatus*, les *clivis*, torculus, etc. Gui, en les plaçant sur quatre lignes, leur donna une valeur tonale déterminée qu'ils n'avaient pas auparavant.

6° Gui d'Arezzo fut le premier qui nota l'Antiphonaire de cette façon, et c'est à lui qu'appartient l'honneur de cette découverte. En effet, si cette méthode de notation avait été connue avant lui, comment expliquer l'étonnement, l'admiration du pape Jean XIX, à la vue de son ouvrage? Comment les envieux de Gui d'Arezzo auraient-ils gardé le silence, s'ils pouvaient le dénoncer comme plagiaire? Comment expliquer les éloges que lui donna son abbé en voyant ce mème Antiphonaire? Comment enfin aurait-il été tant vanté et tant célébré dans toute l'Europe pendant un siècle? Que d'invraisemblances réunies !

Il est vrai, Gui d'Arezzo semble donner à entendre que de son temps on se servait des lignes pour écrire la musique, il dit dans ses règles rhythmiques :

> Quidam ponunt duas voces duas inter lineas, Quidam ternas, quidam verò nullas habent lineas, Quibus labor cum sit gravis error est gravissimus (1,...

<sup>(1)</sup> Au reste ce passage ne se trouvait pas dans le manuscrit que Gerbert a copié, et il est renfermé entre crochets dans ceux qui le donnent, comme pour indiquer une addition étrangère.

Mais personne, avant lui, n'avait écrit l'Antiphonaire sur quatre lignes, avec les clefs C et F sur lignes coloriées rouges et jaunes, où les valeurs tonales fussent si bien déterminées, les sons si clairement établis, que toute erreur devint impossible; et c'est là précisément sa propre invention, par laquelle on pouvait apprendre aisément le chant sans maître et sans monocorde.

7° Il résulte enfin, de tout ce qui précède, que Gui a traduit fidèlement la phrase Grégorienne et aussi parfaitement qu'il était possible. Il dit lui-même qu'il a suivi le chant tel qu'on le chantait partout dans le principe, et s'il y a fait quelques légers changements, c'est que, dans quelques endroits, il y trouvait des défauts évidents. De plus, il est palpable que si le chant Grégorien eut été dénaturé dans la version que le savant moine donnait au public, il se fut trouvé des hommes qui l'eussent fait remarquer, et, au lieu de recevoir des éloges de Rome, il y eut été sévèrement blamé, dans un temps surtout où les mélodies étaient populaires et déjà notées en lettres. Mais, au contraire, Gui est partout loué, exalté, pour le service qu'il vient de rendre à la religion, et le moyen âge n'a qu'une voix pour le combler d'éloges.

Nous avons insisté sur ce point, afin de faire ressortir l'immense service rendu par Gui à l'art et à la religion, et lui attribuer hautement le mérite que cherchent à lui ravir plusieurs auteurs modernes : par exemple, l'auteur de la *Bibliographie*, d'après lequel Gui n'a rien fait qui mérite les honneurs que les siècles lui ont décernés. Pour nous, nous sommes persuadé que si le musicographe lisait attentivement les écrits du moine de Pompose, il rétracterait ce qu'il a avancé à l'égard de ce grand homme.

L'Epilogue qui suit immédiatement ce chapitre, renferme des documents très-importans pour rétablir les vrais principes du chant Grégorien, et en faire connaître l'esthétique. Mais comme ils se trouvent plus amplement et plus clairement développés dans le *Micrologue*, nous ne donnerons ici qu'un sommaire de cet Épilogue, il a pour titre: *Formules, modes et qualités des chants*. L'auteur y traite:

1° De l'émission des sons : de leur acuité et de leur gravité;

2° De leur intégrité et de leurs altérations;

3° De la consonnance ou de la dissonance des sons entre eux (par rapport à la mélodie) (1);

4° Des affinités des sons différents, du son propre et du son modifié accidentellement;

5° Des quatre espèces de modes : de leur division et de ce qu'ils ont de commun et de particulier;

6° Des formules des différents tons, et de leurs propriétés.

Tous ces sujets sont traités beaucoup plus longuement, et surtout plus clairement dans le *Micrologue*, que nous allons étudier.

(1) Ce point a été déja exposé dans cet ouvrage d'après Huchald, et le sera bientôt dans le *Micrologue*, ch. IV.

# MICROLOGUE

or

÷

...

### PETIT TRAITÉ DE GUIDO (GUI D'AREZZO)

#### SUR LES RÈGLES DE L'ART MUSICAL.

Cràce au ciel, du plain-chant la routine est bannie :
⊂ n enfant en huit jours dépasse un vieux chanteur.
− nitlés par nous aux lois de l'harmonie,
⊂ n démon de l'orgueil craignez la tyrannie.
⊂ n lit devant ces vers le nom de leur auteur (1).

# LETTRE DE GUIDO,

MOINE BT MUSICIBN,

A THÉODALD. SON ÉVÈQUE,

SUR LES RÉGLES DE L'ART MUNICAL.

« Au très-doux et très-illustre Père et révérendissime seigneur Théodald, le plus digne des prêtres et des pontifes, en qui brillent de tout leur éclat la prudence et la crainte

Dymnasio musas placuit revocare solutas,
 t pateant parvis, habitæ vix hactenus altis,
 nvidiæ telum perimat dilectio cæcum :
 gira quidem pestis tulit omnia commoda terris,
 Ordine me scripsi primo qui carmina finxi.

Ce curieux acrostiche, espèce de signature fort en usage au temps où Gui écrivait, rappelle ingénieusement sa belle innovation et les chagrins que lui suscitèrent les envieux. GUI D'AREZZO, XI<sup>e</sup> SIÈCLE,

de Dieu, Guido, le dernier de ses religieux, son serviteur et son fils.

» Tandis que je désirais m'occuper uniquement, selon mon infirmité, aux exercices de la vie solitaire, Votre Bénignité a daigné s'associer ma faiblesse, dans le ministère de la parole sainte : ce n'est pas qu'elle manquât d'hommes très-savants et très-spirituels, très-amplement confirmés dans toutes les vertus, très-richement ornés des dons de la sagesse, pour instruire convenablement avec elle le peuple qui leur est confié, et pour vaquer assidument et sans relâche à la divine contemplation ; mais c'était afin que la faiblesse et d'esprit et de corps de votre serviteur, dont vous avez compassion, fut appuyée et soutenue du secours de votre paternelle piété; en sorte que si, par un bienfait du ciel, j'étais de quelque utilité, Dieu vous en attribuât le mérite.

» Aussi, préoccupée des intérêts ecclésiastiques, votre autorité m'a ordonné de mettre au jour un travail sur l'art musical, pour lequel, avec la grace de Dieu, je crois n'avoir pas répandu des sueurs inutiles. Vous avez voulu que l'Eglise du bienheureux Donat, évêque et martyr, que vous administrez à sa place, par l'autorité de Dieu, et que vous ornez d'une manière vraiment admirable, eût également des ministres distingués, entre tous les clercs répandus dans le monde, par un talent très-méritoire et tout à fait convenable à des ecclésiastiques. En vérité, c'est déjà un fait singulier et bien étonnant que les enfants de votre Eglise l'emportent, dans le chant, sur les vieillards les plus habiles de n'importe quel autre lieu : mais la hauteur de votre gloire et de votre mérite sera au comble, puisque les études ecclésiastiques reprennent par vous l'éclat si vif et si pur qu'elles ont jeté sous nos illustres Pères.

» C'est pourquoi, ne voulant ni ne pouvant résister à un

ordre si grave, je présente à votre très-intelligente Paternité les règles de l'art musical, exposées d'après les philosophes, de la manière la plus lucide, et la plus brève qu'il m'a été possible. Cependant, je n'ai pas marché absolument dans la voie et sur les traces des docteurs : je n'ai songé qu'à me rendre utile à l'Eglise et à aider nos petits enfants. Cette science en effet est demeurée obscure jusqu'à ce jour, parce qu'étant réellement ardue, elle n'a trouvé personne qui l'expliquât simplement.

« A quelle occasion ai-je entrepris ce travail, dans quel but pratique, avec quelle intention? Le voici en peu de mots : »

# PROLOGUE.

« Poussé par la nature de mon état et l'exemple des bons à m'efforcer d'être utile au bien public, j'ai joint à mes autres travaux le soin d'enseigner la musique aux enfants. Enfin, la divine grace me vint en aide, et quelques-uns d'entre eux, exercés d'après ma notation, adaptée aux lois du monocorde, parvinrent, avant un mois, à chanter à première vue, et sans hésiter, des chants qu'ils n'avaient jamais entendus jusque-là. Ils furent un objet d'admiration pour beaucoup de personnes : et cependant, quand un chantre n'est pas capable d'en faire autant, je ne sais de quel front il ose se dire musicien et s'asseoir au pupitre. Aussi, ai-je toujours gémi de voir des choristes, qui, adonnés à l'étude du chant depuis un temps infini, ne peuvent jamais entonner tout seuls la plus petite antienne, appre-. nant sans cesse, comme dit l'Apôtre, et n'arrivant jamais à la science parfaite de leur art. Désirant donc faire tourner au profit du public des études qui pouvaient lui être si utiles, j'ai rédigé d'après les nombreuses recherches musicales qu'avec l'aide de Dieu j'ai faites en divers temps, plusieurs

notions que j'ai crues bonnes pour les chantres, et je les ai exposées le plus brièvement possible. Quant aux observations de pure théorie, ou qui faute de clarté, ne m'ont pas semblé dignes d'être rapportées, je ne m'en suis nullement mis en peine. Peu m'importe le blâme de ceux dont le cœur est dévoré par l'envie, pourvu que d'autres profitent de mes leçons. » — Suit une table des chapitres.

Nous allons donner le résumé exact de chaque chapitre; et quand les choses seront plus importantes, ou bien quand elles établiront une doctrine propre à bien faire connaître l'esthétique de l'art, au moyen âge, alors nous traduirons exactement les propres paroles de Gui, car il doit être regardé, en cette matière, comme le maître par excellence.

### CHAPITRE 1.

### Que doit faire celui qui veut apprendre la musique ?

« Celui qui veut étudier notre doctrine musicale, devra » apprendre quelques chants notés selon notre méthode. » Qu'il s'exerce la main sur le monocorde; qu'il médite » souvent les règles jusqu'à ce qu'ayant acquis la connais-» sance de la valeur et de la nature des sons, il puisse » chanter agréablement des chants inconnus comme s'il » les connaissait (c'est-à-dire, toute espèce de chant à » première vue). Mais comme nous comprenons mieux » sur le monocorde la différence des sons, premiers élé-» ments de cet art, examinons d'abord comment, à l'i-» mitation de la nature, l'art musical les a classés. »

### CHAPITBE II.

Dos notes,

Dans ce chapitre, Gui parle des sept notes du monocorde : A, B, C, D, E, F, G, précédés du  $\Gamma(\gamma \alpha \mu \mu \alpha \operatorname{grec})$ ,

ajouté après coup. • Ces sept lettres, continue-t-il, sont suivies de sept autres, qui ne sont que les octaves, répétées en petits caractères : a. J. c. d. e. f. g. et l'on y joint une autre seconde note, le brond, entre a et J: puis viennent cinq notes aigués que l'on note ainsi :

« Plusieurs disent que ces lettres sont superflues, mais nous aimons mieux abonder que manquer. Nous comptons donc en tout 21 notes, que voici :

Les voici en notation moderne :

C'est sur ces 21 sons que repose toute la musique Grégorienne, et la musique diatonique des anciens.

### CHAPITBE III.

#### Disposition des notes sur le monocorde.

Dans ce chapitre, Gui décrit la manière de disposer toutes ces notes sur le monocorde, c'est-à-dire sur un instrument de musique qui n'avait qu'une seule corde, tendue sur une botte résonnante. Cette corde donnait le ton  $\Gamma$  (gamma ou sol grave), puis le son A (la), puis le son B, et ainsi de suite jusqu'au son  $\frac{4}{4}$  (ré. Ensuite par le moyen d'un chevalet mobile, qu'on plaçait de la main gauche sous la corde, A l'endroit où se trouvait la lettre représentant la note cherchée, et en faisant vibrer la corde avec une plume GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

qu'on tenait de la main droite, on obtenait aussitôt le son voulu (1).

#### CHAPITRE IV.

### De six manières dont se succèdent les notes, ou des intervalles reçus en musique,

Gui, dans ce chapitre, nous apprend de combien de manières on peut, dans la mélodie, passer d'une note à une autre régulièrement. Il n'en compte que six, qu'il nomme les six consonnances, ou mouvements de voix : Sex motus vocum. Ainsi, on peut passer d'une note à une autre : 1° par intervalle d'un ton; 2° d'un demi-ton; 3° de deux tons; 4° d'un ton et demi; 5° de quarte; et 6° de quinte. Voici comment il désigne lui-même ces six intervalles par des lettres :

1° A à B, un ton. 2° B à C, un demi-ton. 3° C à E, deux tons. 4° D à F, un ton et demi. 5° A à D, quarte. 6° A à E, quinte (2).

Tels sont les six intervalles admis dans la musique Grégorienne. On les appelait consonnances, parce qu'ils se succédaient d'une manière agréable à l'oreille. De là, on voit que le mot *consonnance* avait alors un autre sens que celui que nous lui donnons aujourd'hui; car nous appelons de ce nom deux sons ou plusieurs s'accordant ou sonnant simultanément.

(1) Voyez plus haut, pag. 131 et suiv., le Dialogué de saint Oddon de Cluny. (2) Voila donc les seuls intervalles pratiquement reçus dans le chant Grégorien. Tous les autres étaient prohibés. Il s'ensuit que les intervalles de sixte, de septième, de triton, de quinte diminuée, n'étaient point permis dans leur position directe et immédiate. Ainsi il était défendu de passer immédiatement de fa a si, ou de si à fa. Mais aller à ces intervalles par dès notes interposées, cela n'était point prohibé chez les anciens, à moins que la fréquente répétition de ces deux sons fa et si ne vint frapper l'oreille désagréablement, comme il arrive dans les tons qui ont le fa pour finale : alors on pouvait bémoliser le si ou hausser le fa, mais préférablement baisser le si. In eodem vero cantu maxime b molli utimur in quo F f amplius continuatur gravis vel acuta. (Gui, ch. VIII.) Nous aurons l'occasion de revenir sur ce texte.

« Certains chantres, dit Gui, ajoutent à ces six conson-» nances deux autres; savoir : la quinte et un demi-ton, » comme de *E* à *c* (de *mi* à *ut* : intervalle de sixte mineure); » de *C* à *a* (d'*ut* à *la* : sixte majeure). Mais, dit-il, comme ces » intervalles se rencontrent rarement, nous ne les comptons » point parmi les six. Quelques-uns y joignent encore l'oc-» tave que nous appelons diapason. Mais dans aucun chant, » une note ne peut succéder régulièrement à une autre que » par un de ces six intervalles que nous avons donnés, » soit en montant, soit en descendant. .....

» Comme toute l'harmonie, au témoignage de Boëce, » se compose d'un petit nombre de formules, il est très-utile » de les fixer profondément dans la mémoire, et jusqu'à ce » qu'on les sente, et qu'on les connaisse pleinement, de » ne cesser jamais de s'y exercer en chantant, afin d'avoir » par leur moyen la clef de la science du chant. »

#### CHAPITBE V.

#### De l'octave, et pourquei il n'y a que sept notes.

« Si plusieurs voix chantent à l'octave les unes des autres, » il en résulte, dit notre auteur, un effet merveilleux. » Quant aux notes, il n'admet que sept lettres pour les représenter, parce que les autres ne sont qu'une répétition de ces mêmes notes. Il blâme quelques musiciens de son temps qui n'admettaient que quatre signes, et recommençaient leur série sur la cinquième note. « Mais cela n'est pas bien imaginé, » dit-il, parce que les quintes ne forment pas unisson. » Aucun son ne s'accorde parfaitement avec un autre, si ce » n'est avec son octave (1). »

(1) On comprend aisément la pensée de Gui d'Arezzo, et de quelle sorte d'accord il veut parler.

### CHAPITRE VI.

### Des intervalles, -- Définition du nom et de la chese,

L'auteur donne en ce chapitre la notion des intervalles d'octave, de quarte, de quinte. Il indique suivant quelles proportions on doit diviser le monocorde pour les obtenir, et touche en passant la question des accords, sur laquelle il reviendra plus loin *ex professo*.

#### CHAPITRE VII.

### Des quatre modes et de certains rapports entre les notes.

Les faits que l'auteur énonce en ce chapitre, n'ont rien de nouveau pour nous. C'est la division du chant en quatre modes, subdivisés, eux-mêmes, chacun en deux autres.

Les *rapports* dont il est question dans cet endroit consistent, en ce que la quarte en montant devient, avec des notes de mème nom, une quinte en descendant; par exemple :

En montant : la ré En descendant : la ré

Et ainsi des autres. — Cette observation qui nous paratt aujourd'hui plus curieuse qu'utile, avait cependant son intérêt pour des hommes dont l'étude allait jusqu'au fond des choses, afin de dérober à la science quelques secrets nouveaux. Il ne faut pas mépriser leurs minutieuses recherches en des points qui nous sont familiers aujourd'hui, et dont nous nous occupons à peine. Nous sommes les héritiers, trop dédaigneux peut-être, des trésors amassés à la longue par nos laborieux devanciers. Au reste, nos meilleurs traités d'harmonie n'oublient point de faire la même remarque, à propos du *renversement* des intervalles.

### CHAPITRE VIII.

#### Autres rapports entre les notes, — Du h et du f.

L'auteur constate ici un nouveau rapport d'intervalles inverse du précédent, à savoir que dans une octave ou diapason deux notes séparées par une quinte en montant, ne le sont plus que par une quarte en descendant.

| Quinte. |     | Quarte. |     |
|---------|-----|---------|-----|
| - C =   | _ G | c –     | G   |
| ut      | sol | ut      | sol |

Puis après avoir fait observer qu'une disposition identique des intervalles, dans deux séries de notes, est la condition de toute transposition légitime, il traite du 2 et du  $\frac{1}{2}$ .

« Quant au b rond, il sort des lois ordinaires : on l'appelle » *ajouté* ou *bémol*; il s'emploie surtout en vue de F, parce » que F, montant au  $\ddagger$ , produirait l'intervalle de triton. Il ne » faut donc jamais unir  $\flat$  et  $\ddagger$  dans le même neume (1). Nous » nous servons du b principalement dans les phrases ou F » et f résonnent plus fréquemment; cependant, il pourrait » engendrer une certaine confusion et transformation de » mode, puisque G, avec la tierce qui le suit, deviendrait » semblable au premier mode (2); a, au troisième et qua-» trième, et le  $si \, \flat$ , pourrait servir de finale aux cinquième » et sixième modes. De là vient que plusieurs auteurs n'en » ont point parlé : ils préfèrent en général se servir du b» commun. »

(1) Il ne faut pas les joindre, c'est-à-dire ils ne doivent jamais se succéder immédiatement dans le chant comme nous l'ont déjà expliqué Hucbald de Saint-Amand (ci-dessus pag. 109), et saint Oddon, (n. 147.)

(2) Gui prend ici la nois du mode pour la note qui peut lui servir de finale ou de repos. Ainsi quand si est bémolisé, G ou sol devient comme la finale du premier mode, et la comme la finale du troisième et quatrième mode; si > lui-même devient comme la note finale du cinquième ou sixième mode.

# GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

« Si vous ne voulez point employer le  $\flat$ , transposez comme » il suit les chants dans lesquels il se trouve. Au lieu de : » F, G, a,  $\flat$ , prenez G, a,  $\ddagger$ , c; ou bien si la phrase est telle » qu'après D, E, F, elle exige deux tons et un demi-ton en » montant, (par exemple : ré, mi, fa, sol, la, si  $\flat$ ); ou bien » qu'après F, E, D, elle exige deux tons en descendant, » (comme : fa, mi, ré, ut, si  $\flat$ ); alors à la place de F, E, D, » prenez les lettres c,  $\ddagger$ , a, qui font partie du même mode, » et qui ont régulièrement les intervalles voulus. Vous évi-» terez ainsi toute espèce de confusion. »

### CHAPITRE IX.

#### Be la ressemblance des sons dans le chant (1), — Gette ressemblance n'est parfaite qu'à l'ectave.

« Les sons ci-dessus mentionnés, en tant qu'ils offrent les » mêmes intervalles, les uns en montant, comme C et G, D » et a, les autres en descendant, comme a et E, G et D, les » autres des deux manières, comme C et G, E et 🕻 , forment » des neumes ou chants tellement semblables, que la con-» naissance de l'un vous donne la connaissance de l'autre. » Dans ceux, au contraire, où l'on ne voit aucune ressem-» blance d'intervalles et qui appartiennent à des modes dif-» rents, le chant de l'un ne peut s'appliquer sur la forme » de l'autre. Si voulez l'y adapter, vous donnez une autre » forme au chant, comme si quelqu'un chantait une anti-» phone qui commencerait par D, en le commençant par E, » ou par F, qui sont les bases d'un autre mode. Mais nous » pourrons très-souvent commencer ou finir le même chant » ou par le D, ou par l'a, indifféremment, parce qu'ils ap-» partiennent à des modes analogues : j'ai dit, très-souvent, » et non pas toujours, parce que la ressemblance de son

(1) Autrement dit, des lois de la transposition.

» n'est parfaite qu'à l'octave : or là où existe une différence » dans la position des tons et des demi-tons, il est nécessaire » que cette différence se fasse sentir dans les neumes; mais » dans les degrés mentionnés, qui cependant appartiennent » au même mode, il y a des différences : ainsi D, descend par » un ton et demi (ré, ut, si); et, a, par deux tons (la, sol, fa).»

### CHAPITRE X.

### Des modes, — De la connaissance et de la correction d'un chant faisliié,

«Tels sont les quatre modes ou *tropes*, qu'il est passé » en usage d'appeler *tons*. Ils sont tellement différents les » uns des autres par leur nature, que l'un ne peut cé-» der sa finale à un autre, et sans altération de la mélo-» die, recevoir le neume ou chant qui ne lui appartient » pas. En effet, cela produirait désaccord dans le chœur, » puisque les rapports des intervalles seraient changés. Au-» tant vaudrait chanter faux que pervertir le chant en le » changeant de mode. La même chose arrive aux mauvais » chantres, quand ils commencent par une note qui ne con-» vient pas, ou quand ils font certaines *subductions* appe-» lées dièzes, dans le *tritus*, ce qu'on ne doit point admettre » en général, mais seulement en certaines rencontres (1).

(1) Nous saisissons cette occasion (et ce ne sera pas la seule) de montrer par des faits combien fausse et contraire à tout l'enseignement traditionnel, aussi bien qu'à la nature, est la doctrine des modernes, qui veulent bannir du chant Grégorien toutes les notes sensibles. Le chant de l'Eglise, déjà si maltraité par les prétendus réformateurs, n'avait pas besoin de cette note de barbarie pour donner prise aux critiques méprisantes des musiciens. — L'observation qu'ajoute Gui d'Arezzo confirme pleinement cette vérité, car il signale comme pouvant être altérées les deux seules notes qui forment sensible par position, sans en avoir naturellement la propriété : l'une dans le protus, l'autre dans le tetrardus.



Les autres notes ne peuvent se trouver dans ce cas que par transposition.

» Sur aucune note, on ne peut faire le dièze, si ce n'est » sur la troisième et sur la sixième (ut, fa), et si on le ren-» contre ailleurs, il faut l'enlever tout à fait, et de plus ré-» former la modulation qui l'amène inutilement. »

Gui s'élève ensuite avec force contre ceux qui emploient le demi-ton (le dièze) en dehors des conditions voulues, et les détermine de nouveau. Il suit de tout ce passage que Gui d'Arezzo admettait le demi-ton haussant en certaines circonstances, mais qu'il l'employait avec beaucoup de modération. Quelles étaient ces circonstances, elles sont assez bien déterminées par notre auteur. Il y en avait de deux espèces, la première laissait le chanteur libre de faire ou de ne pas faire ce demi-ton; la seconde lui ôtait cette liberté. Dans le premier cas, le demi-ton était regardé simplement comme euphonique; dans le second, comme nécessaire, quand le fa et le si  $\ddagger$  étaient mis l'un après l'autre, comme il arrive dans les tons où le fa grave ou aigu se répète le plus souvent : IN QUO Ff AMPLIUS CONTINUATUR.

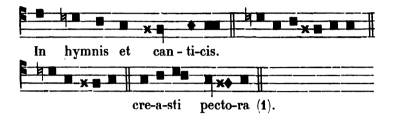
Nous allons donner des exemples de ces deux manières d'employer le dièze accidentel, d'après la doctrine de notre auteur.



2º Manière, ou le demi-ton haussant est nécessaire.

Le demi-ton haussant est, en quelque sorte, nécessaire dans les passages ou traits mélodiques, où l'on doit éviter

l'intervalle de triton, ou trois tons pleins. En voici des exemples :



J'ai rencontré une foule de manuscrits Guidoniens qui donnent ces sortes de passages avec le  $\ddagger$  sur *fa*; cette doctrine est confirmée d'ailleurs par le Traité de saint Bernard, et autres que nous aurons lieu de rapporter en leur temps. C'est en de pareils traits que les anciens se servaient du système des *muances*, qui consistait à changer les noms des notes, ou à transposer quant à la solmisation. Ainsi, au lieu de dire : *si*, *la*, *sol*, *fa*,  $\ddagger$ , ils disaient : *mi*, *ré*, *ut*, *si*. Ceci est confirmé par Marchetti de Padoue et J. de Murs, dont voici les paroles :

« Per b rotundum figuratur fa, et per b quadratum, figu-» ratur mi. »— « Si fuerit b rotundum, in eo dicitur fa, si » fuerit quadratum, in eo dicitur mi. » (Scriptores apud Gerb. t. III, p. 206.)

Dom Jumilhac rapporte plusieurs exemples à l'appui de cette théorie. (*Traité théorique et pratique*, p. 132 *et pas*sim.)

Ainsi l'on plaçait le  $\ddagger$  sur le *fa* quand il devait être haussé

<sup>(1)</sup> Tous ces morceaux peuvent être, au reste, transposés à la quinte inférieure ou à la quarte supérieure, c'est-à-dire dans le treizième ou quatorzième mode; notre auteur en pareil cas en donne le conseil. Il dit qu'alors les demi-tons se trouvent naturellement avoir les positions qui leur conviennent (*Microl.* ch. IX), et de plus le tétracorde si la sol fa appartient tout autant au système antique que le tétracorde mi, ré, ut, si  $\sharp$ .

d'un demi-ton, et cela était très-rationnel, puisqu'alors ce fa tenait lieu de  $si \ddagger$ , et en prenait le nom.

Si nous nous sommes étendu longuement sur cette doctrine du mattre par excellence, c'est qu'elle a été méconnue dans une méthode publiée dernièrement en Belgique, par M. l'abbé Janssen. Ce livre au reste contient d'excellentes choses; mais l'estimable auteur qui l'a mis au jour ne s'est pas assez tenu en garde contre l'esprit de système. Voulant remédier à un défaut devenu commun en Belgique, et qui consistait à mettre partout le demi-ton haussant, il est tombé dans le défaut contraire, en partant de ce principe : qu'il faut et qu'on doit retrancher partout cette altération. Ceci, comme on vient de le voir, est contraire à la doctrine des anciens, dont Gui d'Arezzo a toujours été regardé comme le fidèle interprète.

Du reste la doctrine de M. l'abbé Janssen est condamnée par la pratique et l'exemple général de tous les pays. En Italie, en Allemagne, en France, en Espagne, en Portugal, etc., etc., on fait le demi-ton haussant dans les circonstances que nous venons de mentionner. Ainsi l'autorité des anciens et des modernes se rencontre. Nous sommes heureux d'avoir trouvé cette occasion pour le prouver, car ces controverses ont déjà causé plusieurs fois du désordre et de la confusion dans nos églises.

«Il en est aussi, continue notre auteur, qui admettent » le ton, là où devrait être le demi-ton. Par exemple, dans » la communion *Diffusa est gratia*, plusieurs qui auraient » dù la commencer sur F, descendent d'un degré, parce » qu'avant F il n'y a point un ton. De là il arrive que par-» tout où se trouve le demi-ton, ils placent un ton sous F, » ce qui ne peut se faire en aucune manière, et c'est pour-» quoi la finale de cette communion arrive là où il n'y a pas » de note. *Ubi nulla vox est.*—La science du chantre doit

» donc consister à savoir en quel degré et comment il doit » commencer le neume ou chant, afin de le restituer au mode » qui lui convient, ou s'il a besoin de transposition, de la » chercher dans les sons qui ont de l'affinité avec ce chant.»

#### CHAPITRE XI.

#### Quelle note est la principale, et pourquei.

« Quoique toute espèce de mélodie puisse contenir toutes » les notes comprises dans l'échelle de son mode, cependant » celle qui la termine est considérée comme la principale, » car elle sonne plus souvent et plus lentement; et les autres » notes qui précèdent, familières seulement à ceux qui en » ont l'usage, se rapportent tellement à la note finale, que » c'est d'elle qu'elles reçoivent d'une manière admirable la » couleur qui les distingue. Toutes les notes doivent arriver » à la note finale, suivant l'un des six intervalles dont nous » avons déjà parlé. La note principale d'un chant, les fi-» nales de toutes les distinctions (ou phrases musicales) et » les notes qui les commencent doivent aussi être d'accord » avec la note qui termine; si ce n'est dans l'Antiphone » Tertia dies, où le chant, quoique finissant en E, com-» mence sur le C qui est à la distance d'une quinte plus » un demi-ton.» (Intervalle de sixte, exclu du système, sauf cette exception.) (1)

« Quand nous entendons chanter quelqu'un, nous igno-» rons de quel mode est la première note qu'il chante, parce » que nous ne savons pas si ce sont des tons, ou des demi-

(1) Le texte porte, *Tribus miraculis* (antienne que nous avons donnée plus haut, p. 135), et l'exemple qui suit, *Tertia dies quo hæc facta sunt.* Il y a là évidemment une distraction de copiste. L'antienne *Tribus miraculis*, citée partout pour sa régularité de coupe et d'intonation, partout assignée au premier mode, dans les manuscrits comme dans les livres, n'a rien absolument qui justifie une seule des observations de l'auteur en cet endroit : ni commencement en c, ni finale en E, ni intervalle de sixte mineure, etc.

## GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

» tons, ou d'autres intervalles qui vont suivre. Mais une fois
» qu'on a fini de chanter, nous connaissons parfaitement
» le mode dans les notes qui précèdent. En un mot, quand
» un chant commence, nous ne savons pas ce qui va venir,
» mais lorsqu'il est fini, nous connaissons tout ce qui a pré» cédé. C'est donc la note finale qu'il faut surtout considé» rer : ensuite, si vous voulez appliquer à ce chant un ver» set, ou un psaume, ou autre chose, il faut surtout l'a» dapter à la note finale, et ne point considérer seulement
» la première, ni celles qui suivent immédiatement.

» Nous ajoutons que les distinctions (ou notes qui termi-» nent chaque trait mélodique) dans les chants réguliers, » s'accordent parfaitement avec cette note finale, et il n'est » point étonnant que les règles du chant la prennent pour » base, puisqu'en grammaire c'est aussi par la termi-» naison qu'on distingue la force du sens, dans les dernières » lettres ou les dernières syllabes, au moyen des *cas*, des » *nombres*, des *personnes* et des *temps*. Et de même que le » mérite, en morale, est mesuré sur la fin de nos actions; » de même nous disons que toute mélodie est caractérisée » par cette note finale, et en reçoit la règle.

» Dans quelque chant que ce soit on peut descendre de » cette note finale à la quinte inférieure, et l'on peut monter » jusqu'au huitième degré, quoique souvent on aille contre » cette règle, en montant jusqu'au neuvième, au dixième, et » même jusqu'au onzième. On a donc constitué pour notes » finales les suivantes : D. E. F. G, parce que la dimension » du monocorde s'accordait mieux soit en montant, soit » en descendant avec ces notes. En effet ces lettres ont » toutes un tétracorde inférieur et deux supérieurs. »

#### CHAPITRE XII.

#### Be la division des quatre modes en huit (1).

« Comme les chants d'un seul mode, par exemple, ceux » du premier, sont, par rapport à leur finale, tantôt graves » ou planes, tantôt aigus ou élevés, lorsqu'on voulait adapter » à cette finale des versets et des psaumes, ou autre chose, » et chanter tout cela sur un seul et même mode, on ne » pouvait le faire indifféremment; car si la mélodie descen-» dait aux sons graves, elle ne pouvait plus arriver aux sons » aigus, et dans le cas contraire elle ne pouvait atteindre » aux sons graves. On a donc résolu de diviser chaque » mode en deux, le grave et l'aigu, et de donner des » règles particulières à l'un et à l'autre. On convient que » chaque mode aigu sera appelé authentique, c'est-à-dire » auteur et chef, et que chaque mode grave sera appelé » plagal, c'est-à-dire latéral et inférieur; car dire que » quelqu'un se tient à côté de moi, c'est faire entendre qu'il » est plus petit que moi; car s'il était plus grand, on dirait » plus exactement que je suis à côté de lui. Maintenant que » l'on dit : authentus protus, et plagæ proti, c'est-à-dire » authentique et plagal du premier mode, et ainsi des au-» tres; il s'ensuit que le chant, qui naturellement, par ses » finales, est partagé en quatre modes, se trouve partagé en » huit.

» Un abus de mots a fait dire aux Latins, au lieu d'au-» thentique et plagal du premier mode : premier et deuxième » ton; au lieu d'authentique et plagal du second, on a dit » troisième et quatrième ton, et ainsi de suite. »

(1) Voyez plus haut, p. 137.

٠,

#### CHAPITRE XIII.

## Be la connaissance des huit modes, de leur étendue selt en mentant, soit en descendant.

« Il y a donc huit modes, comme il y a huit parties du » discours et huit béatitudes. Ce sont eux qui caractérisent » toute mélodie, en lui faisant parcourir huit sons et inter-» valles différents. Pour les distinguer dans les chants, on » a inventé certains *neumes* (traits mélodiques ou formules) » dont la facture nous fait connaître le mode de la même » manière que la forme du corps nous fait discerner à qui » appartient la tunique. v. g.



» Aussitôt que nous voyons une antienne dont la fin s'a-» dapte à cette formule, il n'y a pas à douter qu'elle n'ap-» partienne au premier mode authentique. Il en est de » même pour les autres.

» Pour arriver à cette connaissance, les versets des noc-» turnes, des psaumes, et tout ce qui est prescrit dans » la formule des modes, serviront beaucoup : il serait éton-» nant que celui qui les ignore comprit quelque chose dans » le chant. Par ces formules on apprend quelles notes, » dans chaque mode, doit commencer la phrase ou plus » rarement, ou plus fréquemment, et par quelles autres il

(1) Voyez plus loin le *Tonal* de saint Bernard, où toutes ces formules sont écrites en détail.

» n'est pas permis de le faire. Ainsi dans les plagaux, la
» note qui commence ou qui finit les distinctions, ne doit
» point aller jusqu'à la quinte, et rarement à la quarte,
» et dans les modes *authentiques*, excepté le *deuterus* (troi» sième ton), les notes qui commencent ou finissent les
» distinctions, ne doivent pas s'élever à la sixième note,
» Mais les plagaux du premier, du troisième mode peuvent
» s'élever à la tierce, et ceux des quatrième et huitième,
» jusqu'à la quarte.

» Souvenez-vous de plus de ce qui est confirmé par les » bons modèles du chant usuel; les authentiques descendent » à peine d'une note au-dessous de leur finale, parmi les-» quels même le cinquième mode le fait très-rarement, à » cause de l'imperfection du demi-ton, qui est sous sa finale. » Ils peuvent monter jusqu'à la huitième, neuvième, et » même jusqu'à la dixième note; les plagaux vont jusqu'à » la quinte, soit en descendant, soit en montant. L'autorité » des grands mattres leur permet de monter jusqu'à la » sixième et septième, comme elle permet aux authentiques » de monter jusqu'à la neuvième et dixième. Les plagaux » du premier, du second et du troisième (second, quatrième » et sixième ton) prennent pour finale quelquefois néces-» sairement les notes aiguës  $a, \ddagger, c. (1)$ .

» On doit surtout observer ces règles dans les antiphones » et les répons; et afin que leur chant soit bien adapté aux » psaumes et aux versets, il importe de les assujettir aun » règles communes; sans quoi il se rencontrera des chants

(1) C'est-à-dire, comme l'explique l'auteur dans un autre endroit, qu'on doit quelquefois nécessairement, pour éviter de mauvaises relations, prendre les finales la, si, ut pour le deuxième, le quatrième et le sixième mode; au lieu de prendre les finales ordinaires ré, mi, fa, C'est pourquoi nous trouvons dans les anciens manuscrits des onzième, douzième et treizième siècles, une quantité d'antiphones ou répons-graduels, écrits en la final au lieu de ré. Par exemple, le répons-graduel Attollite portas, de la quatrième férie d'Avent, et tous les graduels qui ont cette même mélodie pour type.

» où l'élévation et la gravité seront tellement confondues, » qu'on ne pourra discerner s'ils appartiennent aux modes » authentiques ou aux plagaux. — De plus pour déchiffrer » des chants inconnus, nous sommes aidés par l'application » des formules mentionnées et de leurs semblables, et » par la facture de ces formules, nous saisissons la propriété » de chaque son au moyen de la force *tropique*. Le trope est » une propriété du chant qu'on a aussi appelé mode. Nous » allons en parler. »

#### CHAPITRE XIV.

#### Des tropes et de la puissance musicale.

« Ceux qui sont exercés dans ces modes, en distinguent » les propriétés et les physionomies aussi facilement qu'un » voyageur exercé reconnatt les hommes de différentes na-» tions, en examinant leur extérieur, et peut dire aussitôt : » Celui-ci est Grec, celui-là Espagnol, cet autre Latin; ce-» lui-ci Allemand, celui-là Français. La diversité des modes » est si bien appropriée à la diversité des caractères, que » celui-ci sera enchanté des sauts brisés de l'authentique du » deuterus (troisième ton); celui-là aimera la douceur du » plagal du *tritus* (sixième ton); tel se plaira au doux mur-» mure de l'authentiqué du *tetrardus* (septième ton); la » suavité du plagal fera les délices d'un autre, et ainsi de » suite. »

On voit que par cette *force tropique*, Gui d'Arezzo désigne l'allure mélodique particulière à chaque mode, et que saint Bernard, dans le *Tonal*, appellera *composition*.

Le reste du chapitre montre les effets prodigieux produits par la musique; nous ne nous y arrêterons pas.

#### CHAPITRE XV.

#### De la manière de composer une bonne mélodie,

« De même que dans l'art métrique il y a des lettres, des » syllabes, des pieds, des hémistiches et des vers, de même » dans la mélodie il y a des notes. Avec une, deux, ou trois » notes on forme des syllabes et ces syllabes simples ou » composées constituent un neume, ou trait mélodique; » avec un trait mélodique ou plusieurs, on forme une » phrase ou distinction, c'est-à-dire un repos où l'on » peut respirer convenablement. Il faut ici remarquer que » la phrase mélodique entière doit être notée et chantée » tout d'un trait; que la syllabe doit être plus serrée en-» core, et que la tenue (tenor) de la dernière note, qui doit » être fort peu de chose à la fin de la syllabe, plus longue » pour le neume, et très-longue pour la phrase, est » comme le signe qui marque ces divisions ; et ainsi il » est nécessaire que, comme dans les vers lyriques, le chant » puisse être frappé en mesure, cantilena plaudatur, et que » les notes soient distinguées les unes des autres par une » valeur deux fois plus longue ou deux fois plus petite, ou » qu'elles aient un son tremblé, c'est-à-dire une tenue tré-» mulante, qu'on indique souvent par une virgule inclinée » ajoutée à la lettre.

» Que l'on fasse une très-grande attention à la division » des *neumes*, et soit qu'ils se forment par la répercus-» sion de la mème note, soit par l'union de deux ou de plu-» sieurs notes différentes, que toujours, et quant au nom-» bre des sons, et quant à l'espèce, ils conservent des rap-» ports et se répondent symétriquement : ici des neumes » égaux à des neumes égaux; là un neume double ou triple à » un neume simple; qu'ailleurs on ait des ressemblances de

## GUI D'AREZZO. X1<sup>e</sup> SIÈCLE.

» quarte ou de quinte. Que le musicien se propose celles de » ces divisions qu'il veut adopter pour produire un chant, » comme le poète choisit le mètre qu'il veut pour faire un » vers. Seulement le musicien ne s'astreint pas à cette loi » dans toute sa rigueur, parce que l'art musical aime en tout » une raisonnable variété. Quoique nous ne puissions pas » précisément définir en quoi elle consiste, cependant on » regarde comme rationnelle cette variété de sons qui affecte » agréablement notre Ame, ce siége de la raison. Mais ces » choses s'apprennent mieux de vive voix que par écrit.

» Il importe donc qu'à la manière des vers, les phrases » mélodiques ou distinctions soient symétriques, que quel-» quefois les mêmes phrases soient répétées avec une lé-» gère variante; et quand plusieurs sont doublées, ayant » des parties différentes, modulant même dans d'autres » modes, il faut qu'elles soient semblables soit en montant, » soit en descendant. Il faut aussi qu'un *neume réciproque* » *ou une phrase réciproque* retourne par le même chemin » qu'elle est venue, et qu'elle revienne *en suivant les mêmes* » *traces*. De même, quand une syllabe en descendant des » notes aiguës fait un circuit, ou suit une ligne, la note qui » répond en partant des notes plus graves, doit représenter » le même circuit dans un sens opposé, comme il arrive » lorsque dans un puits nous regardons notre image.

» ll faut encore qu'une seule syllabe (grammaticale) porte » quelquefois un ou plusieurs neumes ou traits mélodiques; » et quelquefois qu'un neume soit appliqué sur plusieurs syl-» labes. Ces neumes ou phrases auront de la variété, quand » les uns commençant par la même note, les autres com-» menceront par des notes dissemblables, selon les différents » degrés de hauteur ou d'abaissement (1).

(1) Ce passage un peu obscur par lui-même s'éclaircira par un exemple. Le sens nous paraît être : qu'une même syllabe grammaticale peut recevoir

» Il faut que presque toutes les distinctions tendent vers » la note finale, ou vers celles qui ont avec elle de l'affinité, » et que parfois la note qui termine plusieurs phrases » serve aussi à les commencer. Un artiste intelligent re-» marquera cela dans le chant Ambrosien. Mais il y a aussi » des mélodies qu'on peut appeler *prosaïques* qui suivent » moins exactement ces règles, et dans lesquelles on s'in-» quiète peu de rencontrer ça et la des traits et des phrases » ici plus longues, ici plus courtes, distribuées indistincte-» ment comme dans la prose.

» J'appelle celles dont je parle : chants métriques, parce » que nous les chantons comme si nous scandions des vers. » Dans ces chants, il faut prendre garde de continuer trop » longtemps les neumes dissyllabes, sans les entremêler de » neumes trisyllabes et quadrisyllabes, c'est-à-dire de traits » mélodiques formés de deux, de trois ou quatre sons. Car » de même que les poètes lyriques emploient tantôt une es-» pèce de pieds, tantôt une autre; de même ceux qui com-» posent un chant, emploient des neumes et des distinctions » sagement diversifiés. Or on obtiendra cette judicieuse di-» versité, si on règle les uns et les autres, de telle sorte » que les neumes répondent aux neumes, les distinctions » aux distinctions, par une certaine symétrie et un même » dessin, c'est-à-dire qu'elles se ressemblent, mais avec

plusieurs syllabes ou neumes musicaux, et qu'une seule syllabe musicale peut s'appliquer à plusieurs syllabes grammaticales dans l'intérêt de la variété.



## GUI D'AREZZO. XI<sup>e</sup> SIÈCLE.

» quelque différence, comme dans les compositions du très-» doux saint Ambroise (1).

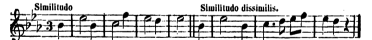
» L'analogie entre la poésie et le chant est très-réelle, car » en musique les neumes et syllabes mélodiques sont les » pieds, et les distinctions sont les vers; de sorte que tel » neume formera un dactyle; tel autre un spondée, un troi-» sième un iambe; de même vous trouverez ici une distinc-» tion de quatre mesures ou tétramètre; là une distinction » pentamètre; ailleurs une distinction hexamètre, et plu-» sieurs autres espèces. L'élévation des notes est tantôt pré-» posée, supposée, apposée, interposée à l'abaissement; » tantôt on avance par mouvement semblable, tantôt par » mouvement contraire, tantôt par notes conjointes, tantôt

(1) Tous les hommes accoutumés à la composition seront frappés des observations judicieuses de notre ancien auteur, et de ce qu'elles out de merveilleusement applicable à nos phrases musicales. On le voit, les vrais principes de la composition ne datent pas d'hier, parce qu'ils sont fondés sur la nature.

Cette symétrie de dessin que notre auteur appelle *ressemblance dissemblable* (similitudo dissimilis) est familière à nos grands mattres comme à saint Grégoire. Un exemple fera comprendre mieux notre pensée.



Prenons cette phrase de la Création d'Haydn :



L'air tout entier nous offrirait le même caractère qui se rencontre d'ailleurs dans toute bonne mélodie. Plût à Dieu que ces principes si vulgaires fussent nieux pratiqués par nos compositeurs modernes et nos organistes improvisateurs !

## 206 esthétique et théorie du chant grégorien.

» disjointes, tantôt mélangées. Il faut aussi avoir soin que
» les syllabes et les distinctions se terminent avec les
» membres et les parties des phrases grammaticales; et
» qu'on ne fasse pas la tenue de la note longue sur quelque
» syllabe brève, et la brève sur des syllabes longues, ce
» qui serait ridicule. Mais ce point n'a qu'une importance
» accessoire.

» Il faut encore avoir soin que les effets du chant soient » en rapport avec les choses exprimées par le texte : de sorte » que dans un sujet triste, les neumes soient graves, qu'a-» vec des sentiments calmes et doux ils aient du charme. » Si c'est le bonheur qu'il faut exprimer, le chant sera exalté; » ainsi du reste. Souvent aussi nous plaçons sur les notes » l'accent grave ou l'accent aigu pour indiquer le plus ou » moins de force ou de douceur qu'il faut leur imprimer en » chantant : cet accent diversement placé sur une même » note qui se répète, produira l'effet d'une élevation ou d'un » abaissement de voix. aa. ee. aa. ee. 11 faut encore qu'à » la manière des chevaux de course, les syllabes vers la fin » des distinctions, deviennent toujours moins chargées de » notes, en approchant du lieu où l'on doit respirer, comme » si fatiguées par un lourd fardeau, elles arrivaient à une » halte. Les notes serrées étroitement, ou conjointes, ou plus » séparées les unes des autres, ou disjointes, pourront le » plus souvent indiquer cette marche. Souvent encore les » notes peuvent se fondre ensemble, comme il arrive pour » les lettres, de manière que le son commencé passe avec » tant de douceur et de limpidité à un autre son qu'il semble » ne pas finir. Or nous plaçons un point sous la note qui » doit ainsi se couler avec la suivante :

(1) Un grand nombre de manuscrits donnent pour première note à cet

» Si l'on préfère enlever cette liaison, rien ne le défend; » pourtant il est souvent plus agréable de fondre ainsi les » notes.

» Tous les moyens que nous venons d'indiquer n'auront » de prix que si l'on en use avec discrétion, sans abuser des » mêmes procédés et sans les négliger. »

#### CHAPITRE XVI.

#### De la multiplicité et variété des tons et des neumes.

« Il ne doit point paraître étonnant qu'un si grand nom-» bre de chants soient composés avec si peu de notes, qui, » comme nous l'avons dit, ne s'unissent que de six manières, » tant en montant qu'en descendant, puisqu'avec peu de » lettres on forme un certain nombre de syllabes, lesquelles » cependant forment une infinité de phrases; de même » en poésie, de quelques pieds on fait différents vers..... » mais tout ceci regarde les grammairiens.

» Quant à nous, voyons, si nous pouvons, de combien de
» manières on compose des neumes (syllabes mélodiques)
» différents les uns des autres.

» La succession des notes, par les six intervalles, a lieu en » montant et en descendant (*fit arsi et thesi*). Ce double » mouvement forme tous les neumes. L'élévation et la *des-*» *cente* se joignent ensemble de diverses manières; par » exemple, l'élévation à l'élévation : (fa, sol, la, - la, si, ut); la descente à la descente (la, sol, fa, - fa, mi, ré); ou » l'un à l'autre, comme l'élévation à la descente (fa, sol, la, ut); » sol, fa), ou la descente à l'élévation (la, sol, fa, sol, la). » Ces différentes conjonctions de notes se forment ensuite » de notes semblables ou dissemblables... Par exemple, il y

introït le D au lieu de G. Nous avons opté dans notre Graduel pour la seconde version, plus autorisée que la première.

» aura dissemblance, si dans ces mouvements de notes que » nous venons de donner, formés de tons, demi-tons, ditons » et autres, l'un a plus ou moins de degrés que l'autre, ou » s'il v a plus ou moins de similitude dans la jonction et la » disjonction des notes; exemples: *ré, fa, sol, la, -la, fa,* » mi ré, -(ré, mi, fa, -mi, ré ut). Si la conjonction se » fait par les mêmes notes : il y a *préposition* quand la plus » haute note est la première; supposition, quand elle est la » seconde; apposition, lorsque la même note finit un mou-» vement et commence l'autre ; interposition, lorsque le se-» cond mouvement est moins grave que le premier, et moins » aigu que le troisième; enfin commixtion, dans le cas où » la préposition, la supposition, etc., sont mélangées. De » plus encore, les positions peuvent être diversifiées selon » les divers degrés d'abaissement et d'élévation, et selon » les qualités différentes des modes. Les neumes (ou traits » mélodiques) admettent les mêmes variétés, soit en montant, » soit en descendant, et quelquefois aussi les distinctions. »

Tout ce passage, plus facile à concevoir qu'à exprimer, donnerait lieu à de longs commentaires. Le *Dialogue* de saint Oddon, que nous avons donné ci-dessus (p.153), nous en a épargné le soin; nous y renvoyons le lecteur.

#### CHAPITRE XVII.

Dans ce chapitre, Gui donne encore un moyen de retenir les sons de mémoire, c'est de se servir des voyelles appliquées aux sons de la gamme : (ut, ré, mi, fa, sol;a, e, i, o, u). Mais il n'insiste pas beaucoup sur ce procédé; il ne le donne que comme objet d'exercice et passe au chapitre dix-huitième sur la *Diaphonie*. Celui-ci est important, en ce qu'il nous faire connattre les faibles progrès de la science des accords depuis Hucbald de Saint-Amand.

#### CHAPITRE XVIII.

#### De la diaphonie, c'est-à-dire des règles de l'organation.

« Diaphonie signifie disjonction des voix : nous l'ap-» pelons organation!, lorsque des voix ou sons disjoints » les uns des autres, dissonnent en s'accordant, et s'accor-» dent en dissonnant. On fait en sorte que la quatrième note » surmonte le chant comme D sur A. Si l'on y joint l'a aigu, » cela produit au-dessus de A une quarte, puis une quinte, » en montant à l'octave; et en partant de l'octave, une » quinte et une quarte. Or ces trois intervalles se marient » avec une telle suavité, que leur ressemblance forme une » seule mélodie; on les appelle, à juste titre, copulations de » sons, comme on appelle symphonie toute espèce de chant.» Voici un exemple de cette diaphonie :



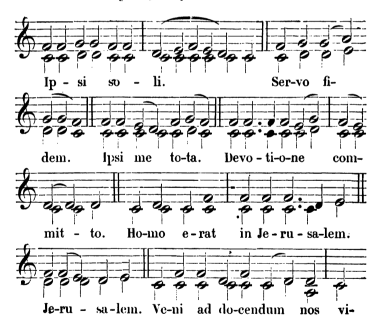
ll y a ici l'organation par *quarte*, qu'on appelle, dit Gui, organum sub voce; puis l'organation par *quinte*, qu'on appelle supra vocem.

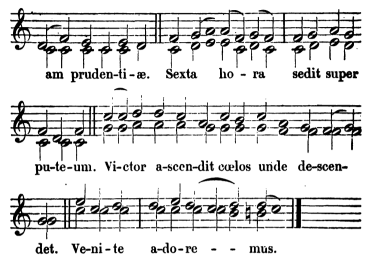
Selon lui la diaphonie supérieure, celle de la quinte, est dure; mais la diaphonie de la quarte, qu'il appelle celle de son temps (noster modus) est douce et harmonieuse. Il n'admet point dans ses accords l'intervalle de demi-ton ni de sixte; mais il y reçoit le ton, la tierce majeure et la tierce mineure avec la quarte; il regarde la tierce mineure comme moins bonne, et la quarte comme excellente, (obtinet principatum.)

Quant aux modes, les uns sont plus aptes que les autres, à la diaphonie; Gui en distingue trois espèces : les aptes, les plus aptes, et les très-aptes : *apti, aptiores, aptissimi*. Les modes aptes sont le troisième et le quatrième; les plus aptes le premier et le deuxième; les très-aptes les cinquième, sixième, septième et huitième.—Après avoir tracé les règles propres à chacune de ces diaphonies, il trace des exemples dans ces différents modes; nous les transcrivons ici; ils donneront une idée aux lecteurs du point où en était alors la science harmonique. On a peine à croire qu'il pût y avoir de l'agrément dans une telle combinaison : c'était l'enfance de cet art. Nous citons textuellement.

#### CHAPITRE XIX.

#### Exemples de cette diaphonie.





Telle était alors toute la science harmonique. Autant les anciens attachaient d'importance à la mélodie, autant ils en attachaient peu aux accords. Toutes leurs règles, toutes leurs études, tous leurs soins étaient pour la mélodie. Aujourd'hui nous faisons tout le contraire; on ne s'occupe presque plus de l'une; toute notre étude se porte vers les autres : aussi la musique, qui est par excellence l'art du sentiment, devient un art de combinaison, et ce qui doit en être l'âme n'est plus considéré et traité que comme accessoire. Aussi à mesure que nous verrons la science des accords se perfectionner, nous verrons en même temps les belles mélodies Grégoriennes se corrompre, se dépraver, et perdre toutes leurs grâces primitives, parce qu'on voudra les assujettir à la marche des accords, et à tous les caprices de la musique figurée.

Après le Micrologue viennent des règles en prose rimée, selon l'usage du temps; nous n'en traduirons ici que quel-

ques passages qui serviront à compléter la doctrine de Gui d'Arezzo. Par exemple, à la page 30 : « Il a prouvé, dit-il, » qu'il était excellent de noter par lettres : par ce moyen » rien n'est si facile que d'apprendre le chant : trois mois » suffisent en s'y exerçant assidument ; mais pour abréger, » on écrit le chant avec des neumes, c'est-à-dire avec les » notes usuelles, et si on les emploie avec intelligence, elles » sont comme des lettres, pourvu que celles-ci soient dispo-» sées au commencement des lignes. Pour le faire avec » soin, il faut qu'entre deux lignes on ne place qu'une seule » note; car la raison exige que pour faire distinguer des » objets différents, on leur donne une différente position. » Quelques-uns placent deux notes entre deux lignes; » d'autres en placent trois; d'autres n'emploient aucune » ligne, et de là il arrive des erreurs très-graves. Avec un » usage fréquent des neumes et des lettres, la position de » chaque son est facile à discerner, si une seule lettre est » placée en tête d'une ligne. Mais afin que la propriété » des notes se discerne plus facilement, nous employons » différentes couleurs, afin que l'œil discerne à l'instant » sur laquelle se trouve tel son. La couleur jaune brille » sur la troisième note (ut), sur la sixième (fa) éclate un » beau rouge. — Mais si la *lettre* ou la *couleur* n'accompagne » pas les neumes, la lecture de la musique est comme un » puits sans corde, dont les eaux, quelques belles qu'elles » soient, ne peuvent servir à personne (1). »

Gui recommande ensuite de faire attention aux différentes figures des *neumes*, et de considérer celles qui, étant d'une figure semblable, produisent un tout autre chant, selon la position où elles se trouvent, et le mode dans lequel on

<sup>(1)</sup> La ligne coloriée était donc comme une clef; mais pour faire connaître à quelle note s'appliquait cette clef, on y ajoutait la lettre c ou F qui l'indiquait parfaitement.

chante : ainsi un *torculus* place sur la note *ut* produira un tout autre chant que s'il était place sur la note *mi*.

« Vous comprendrez aisément, dit-il encore, les avan-» tages des neumes et la position des différents sons sur la » portée, si vous êtes exercé aux formules modales. »

> Aptitudinem neumarum facile intelligis, Quo in loco quis sit sonus in diversis lineis, Usus tibi si sit frequens in modorum formul **a**.

Il paraît donc, d'après tout ce que nous venons de dire, qu'au témoignage de Gui lui-même on se servait des lignes de son temps, et avant lui, mais que ces lignes n'étant pas aptes à fixer la valeur tonale, ne servaient le plus souvent qu'à engendrer des fautes graves dans le chant. Ce fut lui qui fixa le nombre de ces lignes à quatre, et donna à chacune une valeur fixe, déterminée par une couleur différente, ou par une lettre ou deux placées en tête d'une des lignes. De plus, il régla qu'entre chaque ligne on ne placerait qu'une seule note, afin qu'il n'y eut plus d'incertitude sur sa valeur tonale. Voilà quelle fut l'invention que Gui d'Arezzo s'attribue lui-même dans ses ouvrages.

De plus, il est constant d'après les paroles même de notre auteur, que les caractères dont il se servit pour noter le chant dans ces lignes, étaient les *anciens neumes*; tels que le *punctum*, virgula, clivis, podatus, torculus, etc., etc.

> Solis litteris notare optimum putavimus..... Causa vero breviandi neumæ solent fleri, Quæ si curiosæ flant, habentur pro litteris, Hoc si modo disponantur litteræ cum lineis (1). Dehinc studio crescente, inter duas lineas Vox interponatur una; nempe quærit ratio Variis ut sit in rebus\_varia positio.

C'est en un mot ce qui résulte de tout son ouvrage; ce

(1) C'est-à-dire si on place des lettres en tête des lignes : comme il est facile de le voir par l'exemple ajouté à cet endroit dans le manuscrit.

qui explique l'étonnement du Pape Jean XIX, en voyant l'Antiphonaire noté d'une manière si nouvelle, si claire, si facile pour apprendre le chant.

Qui ne sera étonné après cela de lire dans la *Biographie* des musiciens, par M. Fétis, (tome IV, page 458, 2° col.), les paroles suivantes :

« Ce que j'ai rapporté démontre qu'aucune notation n'a » été considérée spécialement jusqu'au seizième siècle comme » une invention de Guido; et que, pour l'enseignement du » plain-chant, l'usage des anciennes lettres Grégoriennes » s'était conservé même jusqu'à cette époque. »

Il faut, ou que M. Fétis n'ait jamais lu les écrits de Gui, ou qu'il ait compté extraordinairement sur ses lecteurs pour avancer de telles propositions. « Ce que j'ai rapporté suf-» fit pour le prouver, dit-il. » Or voyons ce qu'a rapporté M. Fétis. Nous lisons (*Ibid.*, pag. 461): «Guido, par l'invention » d'une méthode d'enseignement, la première qui eût été » imaginée, fit cesser cet état de choses... Cette méthode » consistait à trouver les intonations au moyen du mono-» corde, instrument de facile construction sur lequel les let-» tres représentatives des notes étaient marquées. »

Voilà l'invention que M. Fétis attribue à Gui. Or si notre savant avait bien lu ou bien compris son auteur, il aurait vu que le bon moine de Pompose ne s'attribue pas cette invention; il aurait vu qu'un siècle avant lui elle était connue et enseignée par saint Oddon de Cluny, dans son traité *de Musica*, dont Gui parle avec éloge, et conseille la lecture; car dans ce livre qui existait près d'un siècle avant Gui, le monocorde, les lettres et l'*Antiphonaire* noté en lettres, tout enfin est parfaitement expliqué (1). Or Gui lui-même méprisait cette méthode, dont on veut lui attribuer l'inven-

(1) Voyez plus haut, p. 126 et suiv.

tion : « Ce système, dit-il, est puéril, bon, tout au plus » pour les commençants, détestable pour les autres. Prima » et vulgaris regula hæc est, si litteras... in monochordo so-» naveris... sed puerilis ista est regula, et bona quidem in-» cipientibus, pessima autem perseverantibus. » (Lettre au moine Michel.)

Gui ajoute aussitôt, pour confirmer ce qu'il vient d'avancer : « J'ai vu des philosophes très-spirituels qui, pour con-» nattre cet art, ont cherché des mattres non-seulement ita-» liens, mais encore français, allemands et grecs; or parce » qu'ils n'ont voulu suivre que cette seule règle, ils n'ont pu » devenir, je ne dis pas musiciens, mais même des chantres » passables, et n'ont pu imiter nos petits enfants choristes : » Vidi multos acutissimos philosophos... quia in hac sola » regula confisi sunt, non dico musici, sed neque cantores » unquam fieri, vel nostros psalmistas puerulos imitari po-» tuerunt. » (Id.)

Il semble que M. Fétis lui-même ait compris la fausse route qu'il tenait, car bientôt il sent le besoin de se défendre et de réfuter une objection qui se présente naturellement à l'esprit. Cette objection la voici telle que nous l'eussions posée nous-même. « Si Guido, dit-il, n'est l'auteur d'aucune » des innovations qui lui ont été attribuées, que lui reste-t-il » donc, et sur quelles bases s'est établie sa renommée depuis » plus de huit cents ans? »

« Je répondrai qu'il a eu des titres incontestables à » l'admiration de ses contemporains; mais que dans les » temps postérieurs, personne n'a songé à ceux-là, et que, » séduit par l'éclat de son nom, on a voulu le justifier par » des inventions supposées, n'ayant pas compris ce qu'il » avait fait en réalité. » Donc il a fallu que M. Fétis vint pour faire comprendre tout cela.

Nous avouons que cette réponse, loin de nous satisfaire,

noussemble renfermer plus d'une inexactitude, je dirai même plus d'une contradiction, avec ce que l'auteur a dit en plusieurs autres endroits. Et d'abord, nous ne comprenons pas « qu'un homme qui a des titres incontestables à l'admiration » de ses contemporains » (pag. 461, 1<sup>re</sup> col.), qui a trouvé des choses, maintenant vulgaires, il est vrai, mais qui demandaient de son temps un effort de génie (pag. 461, 2° col.), qui au mérite de l'invention de sa méthode, a joint celui d'exposer avec lucidité ses principes (pag. 461, 1<sup>re</sup> col.), qui a rendu un service immense dans l'enseignement de la musique, etc., etc., nous ne comprenons pas, disons-nous, qu'un tel homme (pag. 451, 1<sup>re</sup> col.) «doive moins sa grande » célébrité aux choses dont il est réellement auteur, qu'à » celles qui lui ont été attribuées sans raison. » Nous ne comprenons pas non plus comment des titres incontestables à l'admiration des contemporains sont et doivent être oubliés dans les temps postérieurs. Mais ce n'est pas tout. De l'aveu même du savant critique, Gui a fait immensément pour son siècle et sa postérité. Or nous demandons après cela à tout lecteur impartial « s'il est nécessaire d'être séduit par l'éclat » du nom de Gui, pour justifier sa réputation par des inven-» tions supposées. » Non certes, nous disons que Gui a rendu un service immense à la musique et à l'Église, et nous prétendons qu'il en a fait assez, pour qu'au dix-neuvième siècle nous rendions justice à son génie, assez pour que sa belle réputation puisse se soutenir par des faits, et non par des exagérations chimériques.

Un dernier mot. Nous trouvons bien étrange, qu'il nous soit permis de le dire en passant, qu'un homme, quel qu'il soit, aussi savant que possible, jette publiquement un blame à une série de siècles qui ont vu briller tant de génies dans tous les genres, et qu'il ose dire à tant d'hommes, qui se sont occupés de la chose en question « qu'ils n'ont » pas compris ce qu'a fait Gui d'Arezzo en réalité. » Du reste la lecture des lettres de Gui et ses œuvres que nous venons de mettre sous les yeux des lecteurs leur apprendront assez que l'article de la Biographie de M. Fétis fait peu d'honneur à ce grand musicographe.

Maintenant avant de terminer ce qui concerne l'illustre moine de Pompose, revenons un instant sur nos pas, jetons un coup d'œil d'ensemble sur son siècle, et voyons ce qu'il a fait pour la postérité. La lecture sérieuse de ses œuvres prouve que :

1° De son temps il n'y avait aucune méthode facile pour apprendre le chant.

2° On avait besoin d'un maître, ou tout au moins du monocorde; le morceau qu'on voulait apprendre devait être noté en lettres, et il fallait longtemps pour le déchiffrer.

3° Gui d'Arezzo inventa une méthode si extraordinaire, qu'un simple enfant, en quelques mois seulement, pouvait chanter correctement et presque à la première vue, le morceau qu'on lui présentait, ce qui auparavant était impossible avec la notation usuelle.

4° Gui nota un Antiphonaire d'après sa méthode; cet Antiphonaire fut présenté par Gui lui-même au Pape Jean XIX, qui fut ravi de cette notation.

5° Gui fut bientôt un objet d'admiration pour l'Italie entière, à cause de la méthode qu'il avait inventée, et de l'Antiphonaire qu'il avait écrit en sa nouvelle notation.

6° Gui, par cette méthode, rendit un service immense à son siècle, à la postérité et à l'Eglise, car dès lors partout, tous les livres de chant furent notés selon cette méthode, c'est ce que prouvent tous les manuscrits des onzième, douzième et treizième siècles tirés de tous les pays.

7° Et dès lors le chant liturgique fut mieux conservé; on

observa avec soin les prescriptions de Gui, qui suppliait de ne plus abandonner ces mélodies sacrées à l'arbitraire des copistes et des chantres, mais de n'employer à ce travail que des hommes bien instruits de sa méthode et possédant toutes les règles de l'art. « Quoniam vero hæc omnia » mala et multa alia eorum culpa eveniant qui antiphona-» ria faciunt, valde moneo et contestor, ne aliquis am-» plius præsumat antiphonarium neumare (notare) nisi qui » secundum subjectas regulas bene potest et sapit ipsam » artem perficere (1). » Aussi dès lors les manuscrits furent écrits et notés avec plus de soin et d'uniformité, et cette uniformité dans le chant liturgique se remarque dans tous ceux qui nous viennent de cette époque. C'est pourquoi il est si facile aujourd'hui de rétablir le chant Grégorien dans son intégrité substantielle, d'après l'accord universel de ces manuscrits.

Quant à sa forme, c'est-à-dire à la manière de chanter, c'est autre chose; il a subi, sous ce rapport, bientôt après Gui, une grande transformation par son alliance avec la musique figurée comme nous le dirons plus loin.

Il nous reste maintenant à donner le traité dit de saint Bernard, mais qui réellement n'est point de l'illustre abbé de Clairvaux; il n'y a de lui, dans ce traité, que la lettre qui lui sert de prologue : le traité lui-même est l'œuvre des correcteurs ou auteurs de la réforme de l'Antiphonaire Bernardin, faite au douzième sièle, sous la direction de saint Bernard lui-même. La traduction que nous donnons de ce traité et du tonal, détruira plusieurs erreurs que l'on a avancées dans ces derniers temps, sur la réforme musicale chez les Bernardins.

(1) Gerbert. Script. t. II, p. 35.

## LETTRE DE SAINT BERNARD

#### ABBE DE CLAIRVAUX,

SCIVIE

# D'UN TRAITÉ SUR LE CHANT,

#### SERVANT DE PRÉFACE

## A L'ANTIPHONAIRE CISTERCIEN,

« Bernard, abbé de Clairvaux, à tous ceux qui transcri-» ront cet Antiphonaire, ou qui s'en serviront pour chanter.

» Parmi les choses que nos pères, fondateurs de Citeaux, » prirent le plus à cœur, fut le soin religieux et empressé » d'appliquer aux divines louanges les mélodies les *plus au-*» *thentiques*. A cet effet ils envoyèrent des religieux à Metz » (où le chant passait pour être Grégorien) (1) pour qu'ils y » transcrivissent l'Antiphonaire de cette Eglise. Ceux-ci trou-» vèrent un livre bien différent de ce qu'on en disait (2) : » l'ayant examiné, ils en furent mécontents, parce qu'il » était, quant à la note et quant aux paroles, vicié, contraire » aux règles, et presque en tout méprisable. Mais comme ils » avaient commencé à le transcrire ils l'achevèrent, et s'en » servirent jusqu'à ce jour. Enfin, dégoûtés de ce chant, et » ne pouvant plus le supporter, les abbés décidèrent qu'on » y ferait des changements, des corrections, et me chargè-

(1) On voit par cette expression que les Cisterciens regardaient le chant Grégorien comme le seul authentique.

(2) Nous montrerons plus loin comment en effet le chant de Metz était alors dégénéré, et ce qu'il faut penser de ces altérations.

» rent de ce travail. M'étant donc adjoint quelques-uns de » nos frères les plus exercés et les plus instruits dans la théo-» rie et dans la pratique du chant, j'ai pu former le présent » Antiphonaire d'après plusieurs autres de différentes ori-» gines (1), et le rendre, j'ose le dire, irréprochable, et pour » la note et pour les paroles au jugement des chantres vrai-» ment compétents. C'est pourquoi nous voulons que désor-» mais on le suive dans tous nos monastères, tant pour la » note que pour le texte, avec les corrections contenues en ce » volume; et nous défendons, à qui que ce soit, d'y rien » changer, de par l'autorité du chapitre général, où il a été » recu, approuvé et confirmé unanimement (2). Si quelqu'un » désire connaître la cause de ce changement, qu'il lise » cette préface, que les réviseurs de l'ancien Antiphonaire » ont mise en tête de cet ouvrage, afin de montrer claire-» ment les défauts de chant et de texte qui ont motivé et » rendu nécessaire une édition revue et corrigée (3). »

(1) On voit ici que c'est par la collation de plusieurs manuscrits tirés de différentes sources que les Bernardins cherchèrent à remonter au chant primitif de saint Grégoire; c'est aussi la marche que nous avons indiquée comme la meilleure pour restaurer les mélodies Grégoriennes : où trouver ici une *utopie impraticable*?

(2) On voit encore ici que les Bernardins, comme tous les ordres religieux, avaient des règles sévères pour l'observation de l'UNIFORMITÉ et de L'UNITÉ dans le CHANT LITURGIQUE.

(3) Cette lettre est évidemment de saint Bernard, mais le traité qui suit n'est pas son œuvre; il en prévient lui-même, comme on va le voir.

## PREFACE DE L'ANTIPHONAIRE CISTERCIEN,

# TRAITÉ SUR LE CHANT,

AT STURT

#### DE LA CORRECTION DE CET ANTIPHONAIRE.

« Quoique le chant des églises de l'ordre Cistercien fût dé-» testable à plusieurs titres, l'autorité de ceux qui s'en ser-» virent longtemps le rendait recommandable; mais on a » fini par trouver indigne que des religieux réguliers célé-» brassent les louanges divines d'une manière si peu régu-» lière. Grâce à leurs efforts réunis, vous trouverez leur » chant si bien corrigé, les licences ineptes enlevées, les » fautes grossières abolies, les règles observées, au point » qu'il vous paraîtra plus commode à noter et à exécuter que » les autres chants auxquels il était auparavant inférieur (1). » Il était juste en effet que des religieux voués à la pureté de » la règle et n'admettant point les dispenses, dont les au-» tres font usage, eussent la pare manière de chanter sans » aucune des licences de ceux qui, cherchant dans les mélo-» dies une image de leurs propres travers et non les lois de » la nature, séparent ce qui devrait être uni, rapprochent ce » qui devrait être séparé, et par une étrange confusion, » commencent et finissent, descendent et montent, compo-» sent et coordonnent les phrases, non pas comme il con-» vient, mais comme il leur platt.

(1) Tout ce que disent ici les Bernardins n'est applicable qu'à leur nouvel Antiphonaire, par comparaison avec leur ancien, copié à Metz, ou autres livres mal notés.

0Ü

» Que personne donc ne soit étonné ni scandalisé de voir » notre chant actuel différer notablement de l'ancien. Ici » tantôt c'était une *progression* irrégulière, tantôt une » phrase dont les incises n'offraient aucune symétrie dans » l'intonation et le rhythme, ou bien des *oppositions* con-» tradictoires (1).

» Tous ces défauts provenant d'une fausse application » des règles, plus propre à éloigner la perfection qu'à la » produire, doivent être rejetés par ceux qui préfèrent » l'amendement aux dispenses. Enfin, comme la musi-» que est la science du vrai chant, on doit en exclure » toutes ces compositions irrégulières et mal ordonnées. » Quant à la réforme du texte (si nous ne nous trompons » pas) notre justification est facile; car nous l'avons trouvée » si pauvre et si peu soignée, que dans le même office, le » même verset était répété trois ou quatre fois; comme si » dans l'Ancien et le Nouveau Testament on n'avait pu rien » trouver à mettre à la place de ces redites. Dans plusieurs » autres, nous trouvions des Postcommunions, admises » comme Répons, par ceux qui ignorent l'unité des chants » liturgiques : on y avait adapté des versets d'une telle in-» cohérence qu'on ne pouvait y appliquer le chant pres-» crit (2).

» 2° Nous avons donc pris soin qu'en chaque office le » même verset ne fût employé qu'une fois : bien plus, nous » croyons pouvoir affirmer que l'on ne trouvera pas dans » tout l'Antiphonaire trois versets deux fois répétés. Quant

<sup>(1)</sup> On trouvera l'explication de ces expressions techniques dans le Tonal qui se trouve à la suite de ce traité.

<sup>(2)</sup> Tous ces passages offrent à la traduction des difficultés immenses : cependant nous serons aisément compris par ceux qui possèdent bien les notions liturgiques. Ce que les auteurs de la Préface en question disent ici des versets de répons et du chant qu'on y adapte, sera, nous en convenons, plus vite saisi par un chantre que par un artiste.

## SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.

» aux Postcommunions, nous en avons rejeté quelques-unes,
» les remplaçant par des répons usités et authentiques; en
» d'autres nous avons conservé le texte comme sacré, et nous
» y avons appliqué un chant d'une composition belle et har» monieuse, mais chaste et modeste. Dans une multitude
» d'endroits nous avons trouvé le texte de l'antique Anti» phonaire si négligé, si décousu, si rempli de fautes et
» d'inepties apocryphes qu'il donnait non-seulement de
» l'ennui, mais de l'aversion à ceux qui s'en servaient : au
» point que les novices élevés dans la discipline ecclésiasti» que en venaient à prendre en dégoût la louange divine,
» fatigués par les fautes de notation et de paroles, dont leurs
» livres étaient remplis.

» Nous avertissons ceux qui transcriront ces livres de ne
» point désunir les notes liées, ni joindre les notes détachées,
» parce que ce changement produirait une grave difformité.
» On aura grand soin de donner à chaque morceau sa finale
» propre. Pour les avoir changées sans raison on a souvent
» produit un bouleversement déplorable; de sorte que plu» sieurs chants appartenant à un mode ont été attribués à un
» autre.

» 3° On compte en effet quatre manières (1) ou diversités
» de chants, dans lesquelles tous les morceaux doivent se
» renfermer. On les appelle chez les Grecs : πρῶτος, δεύτερος,
» τρίτος, τέτρατος : premier, deuxième, troisième, qua» trième. Ils sont opposés entre eux, et diffèrent par cer» taines propriétés.

» La première *manière* (le premier mode) monte à partir » de la finale par un ton, puis un demi-ton, et descend par

<sup>(4)</sup> En latin : Maneria. Par cette expression, les Bernardins entendent les quatre grands modes, c'est-à-dire l'authentique et le plagal de chaque mode, réunis et n'en formant qu'un seul.

» un ton (ré, mi, fa-ré, ut). Elle a seulement deux finales : » D et A (ré et la), qui ont l'une et l'autre au-dessus d'elles un » ton, puis un demi-ton (ré, mi, fa-la, si, ut); et au-dessous » un ton (ré, ut-la, sol).

» La seconde *manière* est celle qui de la note finale monte » d'un demi-ton, puis d'un ton (mi, fa, sol), et descend d'un » ton (mi, ré). Elle a aussi deux finales : E et B (mi, si) aux-» quelles conviennent naturellement, en montant et en des-» cendant, les intervalles ci-dessus.

» La troisième manière est celle qui monte par deux tons » (ut, ré, mi - fa, sol, la), et descend par le demi-ton (ut, si - fa, mi). Elle a pour finale les notes F et C (fa, ut) aux-» quelles conviennent les susdites propriétés.

» La quatrième *manière* monte par deux tons, et descend » par un ton (sol, la, si - sol, fa). Elle ne possède que la » seule finale G (sol).

» La première manière contient deux modes, qu'on ap-» pelle vulgairement tons, savoir : le premier et le second ; » la seconde comprend le troisième et le quatrième ton ; la » troisième, le cinquième et le sixième; la quatrième, les » septième et huitième. Or ces modes contenus deux à deux, » dans chaque manière, ne se distinguent pas par la diver-» sité des finales qui sont les mêmes, mais par la progression » et la composition dont l'une détermine la quantité (l'éten-» due), et l'autre la qualité (l'arrangement mélodique).

» Si vous voulez noter des livres, imprimez ceci dans votre » mémoire ;

» Tous les chants de la première manière faits ou à faire,
» doivent se terminer sur D ou sur A (ré ou la); et tout chant
» qui se termine sur l'une ou l'autre de ces notes appartient à
» cette première manière, c'est-à-dire au premier ou au second
» ton. --- Voilà deux erreurs, me direz-vous; parce que tous
» les chants de la première manière ne se terminent pas seu-

-

» lement en D ou en A, mais en G (sol), par l'emploi du
» B mol (1); et tous ceux qui se terminent en ces notes, ré.
» la, ne sont point de la première manière; car l'Antiphone
» Benedicta tu (2), et Petre, amas me, et plusieurs autres
» se terminent seulement en A, et sont cependant de la se» conde manière (attribuées au quatrième ton.)

» —Voilà bien cette opinion qui a égaré tant de gens : » la faute en revient à l'admission du ? par laquelle la pré-» somption des ignorants a entaché la musique de plusieurs » erreurs.

» Il faut bien se garder de classer les finales d'après quel-» que *signe accidentel* (3), mais on doit s'en rapporter à » l'institution primitive et naturelle des degrés de la gamme : » seule manière légitime d'en porter un bon jugement.

» Or, dans cet ordre naturel, vous trouverez sept lettres » ou notes appelées graves, qu'on a doublées à l'octave et » triplées à l'aigu (4). Considérées dans les relations qu'elles » peuvent avoir avec les notes voisines, vous n'en trouverez » pas qui montent par un ton et un demi-ton, et descendent » par un ton, si ce n'est D et A : d'où nous concluons que » ces deux seules lettres sont les finales du *Protus* ou pre-

(1) En effet, on trouve souvent dans les anciens manuscrits le premier et le second modes se terminant sur *sol* ou G. C'est qu'effectivement si on donne le *si*  $\flat$  habituellement à cette finale, elle devient semblable en tout aux premier et second modes qui se terminent sur *ré* ou sur *la*. Les rapports des tons et des demi-tons se trouvent être les mêmes dans les trois échelles.

(2) Les Bernardins citent souvent cette Antiphone : Benedicta tu in. Comme cette mélodie est caractéristique, et qu'elle est appliquée à un grand nombre d'antiphones, nous en parlerons plus loin.

(3) Ainsi le *b mol* ne doit point être compté quand il s'agit de discerner un mode.

(4) C'est la grande échelle qui nous a été donnée par Gui d'Arezzo :



225

» mière manière, dont le propre est de monter et de des-» cendre de cette sorte, sans addition de signes. G est donc » évidemment exclu, car dans l'ordre naturel des lettres ou » notes, il ne monte jamais par un ton et un demi-ton, mais » par deux tons directement; puisque dans notre gamme » modèle le  $\oint$  n'est point compté. Il est évident en effet » qu'il n'est pas parmi les notes graves, car on ne l'y trouve » nulle part. Il n'est point non plus compté parmi les notes » aiguës, car il ne se joint point au grave par la proportion » doublée, ou octave.

» Le B mol a été inventé, non pour déterminer la pro-» priété des finales, mais pour conserver, dans un grand » nombre de chants, l'euphonie qui eût été blessée ou » détruite par le triton (1), aboutissant au 🛱 (si naturel); » d'où nous concluons qu'en quelque mode que ce soit, où il » est expédient d'employer ce B mol, on le fera, mais comme » furtivement et à la hâte, de peur qu'il n'engendre une » ressemblance avec un autre mode. C'est pourquoi on ne » lui assigne aucune ligne, aucun espace dans les livres no-» tés, on ne le place que là où il est nécessaire; et si on l'a » trouvé une fois, qu'on n'y pense plus ensuite, jusqu'à ce » que la nécessité oblige de le placer de nouveau; si donc » vous terminiez en G avec le  $B \mod$ , quelque chant du pre-» mier ou du second mode, vous agiriez contrairement  $\dot{a}$ » l'institution de cette note et à celle des finales, qui seules » doivent terminer les morceaux du mode qui leur appar-» tient. Si vous dites que G est la finale du premier ton » par le B mol, je réponds que cela n'est pas. Car encore une » fois il serait nécessaire qu'il montât par un ton, puis un

(1) Les Bernarduns ne déterminent point les cas où cette euphonie était blessée; il faut encore ici s'en rapporter à leurs *livres notés*, d'après lesquels on peut se former une théorie sur l'usage du bémol. Or ces livres confirment la théorie que nous avons donnée, et que nous donnerons encore dans notre méthode. » demi-ton dans la gamme naturelle : ce que votre accident
» ne peut pas lui donner. Ainsi quand même on permettrait
» de noter ou de chanter en G un répons du premier
» mode, par le moyen du *B* mol, il ne s'ensuivrait pas que G
» fût une finale du premier ou deuxième ton, pour les rai» sons alléguées.

» Après tout quel avantage, quel mérite voyez-vous à no-» ter un chant sur une finale étrangère et accidentelle, quand » vous pouvez lui conserver sa finale propre et naturelle, en » demeurant plus correct, plus exact, plus vrai, et partant, » plus irréprochable, plus excellent, plus agréable?

» C'est pourquoi, afin d'éviter les fautes et les superféta-» tions, ne vous servez de signe que par nécessité. Tout » morceau qui peut être noté sans lui, ne doit point le rece-» voir. Mais quels sont ceux où l'on ne peut s'en passer? Ceux » où le degré B forme avec le suivant, tantôt un ton, tantôt » un demi-ton. En pareil cas, comme les chantres novices » sont moins familiarisés avec les notes aigues et leurs voi-» sines, l'usage s'accommodant à leur infirmité, a permis » qu'on laissat dans un ton inférieur, avec le p des mor-» ceaux qui pourraient être notés plus haut, sans aucun signe » d'altération. Quant à nous, voulant que les notes supé-» rieures, aussi bien que les inférieures, soient familières » aux choristes, nous notons avec celles d'en bas les chants , » que la nature leur assigne, et avec celles d'en haut les » chants qui appartiennent aux finales élevées. Remarquons » aussi que l'antiphone Benedicta tu in, et autres sembla-» bles, qui ne peuvent se terminer que sur A, appartien-» nent par cette disposition au premier mode ou Protus, et » doivent être attribuées au deuxième ton (premier plagal) » et non au quatrième. En effet l'antiphone Benedicta tu in » prend, en certains endroits, au-dessus de sa finale, le ton, » puis le demi-ton par le B carré (la, si ‡, ut); ailleurs elle a

» d'abord le demi-ton, puis le ton, par le  $B \mod (la, si ?, ut)$ . » Quelle perspicacité il y a-t-il, je vous prie, à juger de ce » chant, et à lui assigner son mode d'après une altération » accidentelle, et non d'après la nature? et quand celle-ci » accuse le premier mode, s'en rapporter à l'accident pour » juger que le morceau appartient au second?

» Mais voilà de quoi mettre le comble à votre surprise et à » votre indignation : voyez cette antiphone, Petre, amas me. » et plusieurs autres semblables. Vous trouverez qu'elles ont » naturellement, à partir de leur finale, un ton, et un demi-» ton par le B carré, et nulle part un demi-ton et un ton par » le B mol. Pourquoi donc les attribuer à la seconde manière? » De même pour l'Antiphone, Nos qui vivimus, telle qu'on » la chante partout, elle doit se terminer naturellement » en D, parce qu'elle est du deuxième ton : or, d'iniques » prévaricateurs (iniqui prævaricatores) osent la noter en » G, avec le B mol, et jurer qu'elle appartient au huitième » ton; quoique, dans leur système, G avec B mol soit attri-» bué plutôt à la première *manière* qu'à la quatrième. Où » trouver, je le demande, un musicien assez patient pour » endurer qu'un chant ayant D pour finale propre et natu-» relle soit attribué au huitième ton, et qu'un autre, ayant » A pour finale propre et naturelle, soit dévolu au qua-» trième? (1).

» 5° Il était donc nécessaire de corriger ces chants en A » dans lesquels la ressemblance artificielle étouffait la na-

(1) On voit dans tout ceci que la réforme des Bernardins n'avait point pour but de changer les mélodies, mais de les noter d'une manière plus régulière, en les conservant le plus fidèlement possible, pour les chanter dans leur état primitif. Ce but est le seul vrai, le seul digne d'éloges, jusqu'à ce que l'Eglise en décide autrement.

Pour l'intelligence de tous ces passages, il ne faut pas oublier que, par l'expression maneria, traduite ici tantôt par manière, tantôt par mode, l'auteur entend l'authentique et le plagal de la même finale; nous avons conservé le mot de ton lorsqu'il s'agit des huit divisions adoptées aujour l'hui. » ture; car détruits par des rapprochements qui corrom-» paient leur tonalité, ils commençaient dans un mode et » finissaient dans un autre.

» Dans les antiques bibliothèques des grands monastères, » on trouve un élégant résumé de l'art musical, commen-» çant par ces mots : *Quoniam pauci sunt* (1); je l'ai lu en » partie, mais le nom de l'auteur m'a échappé. Dans ce » traité, si j'ai bonne mémoire, ces sortes de chants sont » appelés *dégénérés* et *bdtards*; parce que, au dire de l'au-» teur, ils commencent dans le septième ton, le suivent jus-» qu'au milieu du morceau et dégénèrent vers la fin, les uns » dans le premier, d'autres dans le quatrième : dans le pre-» mier, comme l'Antiphone, *Ex quo facta est*; dans le qua-» trième, comme *Benedicta tu*. Nous avons donc mis la fi-» nale d'accord avec le commencement, et vous les trouve-» rez notés dans le septième ton (2). Mais nous les rangeons » en deux classes.

» Les uns avec une allure joyeuse s'élèvent de la note ini-» tiale à la quinte, et s'y reposent; or si l'on ne trouve sous » cette quinte les degrés disposés en cet ordre : un ton, un » demi-ton, puis trois tons; dispositions qu'offrent seules les » notes qui précèdent la quinte de la finale du septième mode » (Ré, ut, si, la, sol fa); on ne pourra noter la suite de la mé-» lodie : tels sont l'Antiphone *Benedicta tu*, et autres sem-» blables, qui débutent et se poursuivent suivant la même » échelle, mais reçoivent vers la fin la forme du deuxième » ton, et la ressemblance du quatrième par l'addition du

<sup>(1)</sup> Nous n'avons découvert aucune trace de cet ouvrage.

<sup>(2)</sup> En effet, dans le Tonal de saint Bernard, l'Antiphone Benedicta tu est marquée du septième ton. Voila une preuve de plus, que le Tonal et le Traité sont réellement l'œuvre des Bernardins : car nulle autre part que dans leurs manuscrits la chose ne se rencontre; et c'est encore à présent un excellent indice pour reconnaître leurs livres de chant.

» demi-ton bémolisé. Il a donc fallu modifier ces sortes de » finales (1):

» Les autres morceaux descendent aussitôt d'un ton sous » la note qui les commence, et remontent sur la quarte où

(1) Cette légère correction ne porte que sur les dernières notes de l'antienne. Nous allons transcrire ici cette mélodie, telle que la donnent les Bernardins, telle qu'elle était avant sa correction, et telle qu'elle est chantée partout; on verra que les Bernardins lui ont fait subir une restauration arbitraire et mauvaise.



Chant de Metz au douzième siècle et des premiers Pères de Citeaux.



Cette Antiphone était évidemment mieux dans le quatrième mode que dans le septième. La réforme des Bernardins l'a défigurée inutilement; et nous pouvons dire qu'il en est à peu près de même pour tous les morceaux où ils ont fait des changements mélodiques. » ils se reposent : formule propre aux tons plagaux, tels » que *Dominus regit me* et *Post partum*. Vous trouverez ces » chants corrigés non-seulement vers la fin du morceau, » mais au commencement, afin que partout ils sonnent le » septième ton.

» Nous vous prévenons encore que dans les finales du *tri-*» *tus* et du *tetrardus* (troisième et quatrième *manières*) règne » une étrange confusion; car il est de misérables chants, » sans caractères distinctifs, auxquels peuvent s'adapter les » finales C et en G, appartenant à différents modes.

» Quelques mattres disent avec raison que ces chants sont » irréguliers, parce qu'il n'est point de moyen sûr de dis-» tinguer à quel ton ils appartiennent; ils pensent qu'on » peut augmenter leur *étendue* et accommoder leurs formes, » de telle sorte qu'aucune finale d'aucun mode ne leur con-» vienne plus.

» Dans ces chants nous avons levé, par de légères muta-» tions, toute espèce d'incertitude; et vous ne serez nulle-» ment embarrassés de savoir à quelles finales ils appartien-» nent.

» Terminez donc tous les chants de la première ma-» nière (premier et deuxième ton) en D et en a; tous ceux de » la seconde en E ou en B carré. Cette dernière note peut » servir de finale à l'authentique comme au plagal : cepen-» dant vous ne trouverez dans cet Antiphonaire aucun au-» thentique (troisième ton) qui se termine par elle. Car si » c'était un répons, on n'y pourrait adapter le verset » qui commence sur la sixième note (ut), laquelle a au-des-» sous d'elle un demi-ton (1); si c'était une Antiphone, le » Sæculorum amen (e u o u a e) du ton ne lui conviendrait » pas pour la même raison.

(1) Toute cette explication paraîtra fort simple à ceux qui ont quelque pratique de la liturgie : ils savent que chaque ton a pour les répons, les in-

» 6° Vous ne pouvez terminer sur B un seul chant montant » à la sixième note par la quinte et le demi-ton : parce que » cette note B n'a pas la quinte juste au-dessus d'elle; c'est » pourquoi il est difficile de lui adapter le verset, le neume » et le sœcula sœculorum du troisième ton. On a cependant » voulu tirer parti des défauts et des avantages de cette fi-» nale, de ses défauts, en lui accommodant le verset, le » neume et le sœcula sœculorum propres à des modes finis-» sant en E; de ses avantages, en employant la sixte au lieu » de la quinte, afin que, si quelque jour on trouvait moyen » de suppléer à cette défectuosité, elle pût servir de base » au troisième mode authentique (1).

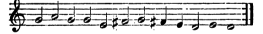
» Dans nos livres vous trouverez B carré terminant le troi-» sième ton : par exemple, dans le répons *Euntibus*, qu'on » ne saurait terminer autrement. Ce chant n'a point de » verset commun, et ne peut en avoir, mais il en a un » propre.

» Tous les chants de la *troisième manière* (cinquième et » sixième tons) se terminent en C et en F : la plupart des » authentiques en F; les plagaux en C. Quant aux chants de

troits, etc., des formules spéciales de versets, et que le verset des répons du troisième ton commence par cette phrase :



La transposition dont parlent les Bernardins, et qu'ils rejettent, nécessiterait en effet l'emploi du dièze pour que cette phrase fût rendue :



(1) Tous ces passages sont d'une difficile interprétation, et demandent une étude sérieuse. Cependant nous jugeons inutile de multiplier des exemples qui seraient d'un faible secours à ceux qui n'ont pas une idée nette des transpositions dans le système diatonique, et seraient inutiles à ceux qui les possèdent bien.

## SAINT BERNARD. XII<sup>6</sup> SIÈCLE.

» la quatrième manière, c'est-à-dire des septième et hui-» tième modes, on les termine en G seulement. Ces sept » lettres ont toutes également les propriétés convenables » aux finales des tons authentiques et plagaux, quant à leurs » degrés supérieurs et inférieurs.

» Les modes ont donc leurs finales, à partir du D grave » jusqu'au c aigu; et vous n'en trouverez aucune ni au-des-» sus d'elles, ni au-dessous d'elles, auxquelles il ne man-» que quelque perfection pour satisfaire à la tonalité de » chaque mode. Cependant afin d'avoir une quantité de sons » suffisante, les musiciens ont disposé les lettres depuis le » gamma grec jusqu'à la double lettre : (mi aigu), évitant » ainsi une stérile abondance, et une pauvreté fatale à la » mélodie. Pourquoi vouloir y ajouter, puisque cette dispo-» sition suffit pleinement? Pourquoi la restreindre, puisque » certains morceaux y perdraient de leur plénitude?

» 7º Il existait encore un grand nombre de chants qui dé-» passaient leur octave d'une quinte en montant ou d'une » quarte en descendant. Vous ne les trouverez plus ainsi : » c'étaient par exemple les répons, Cornelius, Sancte Paule » et plusieurs autres. Tous ces morceaux sont mixtes et irré-» guliers : mixtes, parce qu'ils sont moitié authentiques, » moitié plagaux ; quant à leur irrégularité, elle est avouée » par les auteurs mêmes de cette fausse doctrine. Ils ont » usé d'une licence, disent-ils; c'est-à-dire qu'ils ont mé-» connu la règle pour maintenir des défauts, au lieu de cor-» riger les défauts pour maintenir la règle. Etrange licence, » qui courant après l'inconnu et l'inouï, arrive à la confusion, » à l'incertitude : licence, mère et refuge de la présomp-» tion! licence coupable, dis-je, qui confond les choses op-» posées, trangresse les limites naturelles, fait de mons-» trueux assemblages, et outrage le sens commun! N'est-il » pas plus clair que le jour, que ces chants sont mal coor-

» donnés, mal composés? Ils descendent tellement, qu'on » ne peut les entendre : ils montent si haut, que l'on ne » peut les chanter.

» On devrait cependant faire en sorte que dans le grave » toute mélodie puisse être entendue, et que dans l'aigu elle » puisse être chantée. Cette juste proportion est renfermée, » selon les uns, dans huit sons; selon d'autres, en neuf, d'a-» près la capacité des voix ordinaires, et non des voix » criardes. D'après une opinion que nous préférons, le chant » pourrait s'étendre jusqu'à dix sons, à l'exemple du psal-» térion qui a dix cordes; car afin que tous les sons de l'oc-» tave aient une égale dignité, que les sons éloignés comme » ceux du milieu aient la même faculté de descendre et de » monter, on ajoute de chaque côté une note : une dans le » haut, une dans le bas de l'échelle, quoique ces chants ne » doivent régulièrement parcourir que huit sons, et pas da-» vantage. L'octave suffit à une régulière progression du » chant. En effet quoiqu'on ajoute de part et d'autre une » note, comme nous l'avons dit, ce qui fait dix notes, la mé-» lodie se tient d'ordinaire dans le médium; elle peut avan-» cer jusqu'aux notes ajoutées, mais comme en passant et » sans y revenir; et, chose remarquable, d'après la dispo-» sition des tons et des demi-tons admise par les musiciens » qui placent la première lettre (A ou la), la quatrième » (D ou ré), la septième (G ou sol) entre deux tons pleins; » la seconde (B ou si), la cinquième (E ou mi) entre un ton » inférieur et un demi-ton supérieur ; la troisième lettre » (C ou ut), et la sixième (F ou fa) entre un demi-ton infé-» rieur et un ton supérieur, sans compter le b admis pour » enlever la dureté du triton; d'après, dis-je, cette disposi-» tion il n'est aucun chant renfermé en dix notes qui ne se » puisse noter; mais il peut y avoir des chants d'une éten-» due de onze sons, dont la notation devient impossible.

## SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.

» Supposez une mélodie qui soit dans l'authentique de la » troisième manière (cinquième ton), et qui prenne tantôt » un ton, tantôt un demi-ton; donnez à ce chant onze notes » d'étendue, et vous verrez qu'il ne pourra se noter; car » avec une terminaison inférieure au c aigu, il ne pourra » exprimer le ton entier qu'il doit avoir quelquefois au-des-» sous de sa finale; et si on lui donne le c aigu pour termi-» naison il dépassera la note extrême :.

» 8° ll y a donc trois raisons, pour lesquelles on ne donne » que l'étendue de dix notes aux chants : l'autorité du psal-» térion, la dignité des sons (1), et la nécessité de la no-» tation. Les musiciens ont donc renfermé toute la pléni-» tude des *progressions* modales, qu'ils assignent à chaque » finale, dans une échelle qui part du *gamma* grec, et va » jusqu'à <sup>e</sup> sur-aigu. »

Suit une exposition de la division si souvent mentionnée dans notre ouvrage et dans cette préface, de la division des quatre grands modes en authentiques et en plagaux. Nous l'omettons pour ne pas fatiguer le lecteur.

« Ils sont donc insensés ceux qui veulent donner aux pla-» gaux une octave au-dessus de leur finale, et une quarte et » même une quinte inférieure aux authentiques. Pourquoi » donc recevoir ou composer des chants difficiles à noter, » plus difficiles encore à chanter, qui changent de lignes, » fatiguent les voix, étendent leurs progressions indéfini-» ment; qui tantôt montent jusqu'au ciel, tantôt descendent » jusqu'aux abimes. C'est pour éviter ces sortes de chants,

<sup>(1)</sup> Dignitatis æqualitas. Cette expression prêterait à plus d'un commentaire et à plus d'une interprétation, si le sens n'en était déterminé par le passage de la page précédente, où l'auteur réclame, pour la dignité des notes dernières de l'octave assignée à chaque mode, qu'elles ne soient pas reléguées seules à cette extrémité, et qu'on leur donne une note adjointe pour les couvrir au besoin.

» cous dit Gui d'Arrezzo (1) qu'on a partagé chacun des » quatre grands modes : Protus, Deuterus, Tritus et Te-» trardus) en deux : l'authentique et le plagal, et qu'on » a fait des règles pour donner aux graves et aux aigus » l'étendue convenable. Car comme ces modes sont, d'un » côté, graves ou planes de l'autre, aigus et élevés : les » chants des versets et des psaumes ne peuvent être indiffé-» remment appliqués à chacun d'eux; car si la phrase ajou-» tée est grave, elle ne s'adaptera pas à la partie aiguë du » mode; si elle est aiguë, elle ne répondra pas à la partie » grave. - Le même Gui d'Arezzo défend ces extensions exa-» gérées dans les antiphones et les répons, auxquels on doit » appliquer le chant des psaumes et des versets. Car ces mé-» lodies étant mixtes et doubles, tandis que les versets, les » sæculorum sont seulement en mode authentique, ou seu-» lement en mode plagal; on ne sait comment adapter aux » répons un verset convenable, lorsque la gravité est telle-» ment mélée avec l'acuité, qu'il est difficile de discerner si » c'est le verset authentique ou le plagal qui leur appartient.

» 9° Ainsi le veulent les lois de la nature; il est impossible
» de trouver plus de quatre manières qui, se partageant en
» tons graves et aigus, forment les tons plagaux et les au» thentiques : huit en tout. Ceux-ci différent dans leur
» marche; les uns sont gais, les autres graves. La gaieté
» convient aux authentiques, et la gravité aux plagaux.

» 10° Pour les distinguer entre eux on a inventé des neumes » que quelques-uns appellent stives : on les applique aux

(1) Les Bernardins écrivent Wuido simplement, ce qui ferait douter s'il est question ici du moine de Pompose, mais comme ils citent les propres paroles du *Micrologue* (Voy. ci-dessus, p. 198.), il est clair qu'il s'agit en cet endroit de Gui d'Arezzo; de plus, on écrivait à cet époque tantôt *Wuido*, tantôt *Guido*. — On voit donc par ce passage, que dès le commencement du douzième siècle les ouvrages de Gui d'Arezzo étaient connus en France. Nous verrons plus loin que le chapitre général de l'ordre des Cisterciens, avait défendu de faire aucun changement à son Antiphonaire.

#### SAINT BERNARD. XII' SIÈCLE.

» antiphones. Les Grecs les désignent par noeanc, noeais, etc., » mots insignifiants, mais qui servent à rappeler à l'oreille » et à la mémoire l'admirable variété des modes, et les fait » discerner (1). Ces neumes ou formules doivent si bien ex-» primer la forme ordinaire des modes, qu'après se les être » imprimées dans la mémoire, et avoir acquis une certaine » habitude du chant, on puisse facilement discerner à la » seule audition, laquelle convient au morceau qui s'exé-» cute. Chaque formule doit, par rapport à son mode, être » *légitime* et *spéciale : légitime*, c'est-à-dire capable de s'a-» juster à chaque finale du mode; *spéciale*, c'est-à-dire faite » pour lui seul. A quoi pourraient-elles servir si elles étaient » fausses ou commutables ? »

Après quelques détails sans intérêt sur les neumes en question, l'auteur conclut en ces termes :

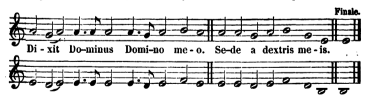
« 11° Pour ces raisons et autres semblables, nous nous » sommes vus forcés de corriger l'Antiphonaire, nonobstant » l'usage de toutes les Eglises, obéissant à la nature plutôt » qu'à l'usage (2). Ce travail n'a point été inspiré par la pré-» somption, mais enjoint par l'obéissance. Si l'on nous ac-» cuse d'avoir fait un Antiphonaire différent de tous les au-» tres, nous nous consolerons en pensant que nos réformes » sont commandées par la raison, tandis que les différences » entre les autres sont l'effet du hasard, ou d'autres causes » qui ne valent pas mieux. Ils s'accordent, il est vrai, dans

(1) On trouvera plus loin ces *formules* dans le *Tonal* de saint Bernard , telles qu'elles ont été réformées par les Bernardins.

(2) Cette conclusion nous montre que la réforme de l'Antiphonaire Bernardin tombait plutôt sur la manière de noter les mélodies sacrées, que sur leur changement substantiel; et si la notation réformée entraînait quelques modifications de ce genre, elles étaient légères, et faites dans le but de se rapprocher du chant primitif, et d'épargner aux chantres les fautes d'exécution. Telle était aussi la raison des divergences que l'on rencontrait alors dans les Antiphonaires d'Amiens, de Reims, de Beauvais, de Soissons, que les Bernardins désignent ici.

» les défauts ; mais dans les choses où l'accord devenait lé-» gitime, ils sont tellement divisés qu'il n'existe pas deux » provinces chantant le même Antiphonaire. Il serait éton-» nant que le faux l'emportât sur le vrai, et le mauvais sur » le bon; car pour ne parler que des églises de notre pro-» vince, prenez l'Antiphonaire de Reims, comparez-le à ce-» lui de Beauvais ou d'Amiens, ou de Soissons, qui sont à » notre porte; si vous les trouvez identiques, rendez grace » à Dieu. Du reste, nous ne voulons pas laisser ignorer que, » déférant aux avis de nos Abbés et de nos Pères, nous avons » conservé beaucoup de choses de l'ancien Antiphonaire, » qui, à la vérité, sont tolérables, mais qui pourraient être » beaucoup meilleures. Cependant nous en avons laissé deux » imparfaites, qui ont grand besoin de correction, savoir, » le mètre (le chant psalmodique) du quatrième mode et » celui du septième. Toutefois nous l'avons corrigé dans le » Graduel (au psaume de l'Introït); mais à cause de l'anti-» que usage nous n'avons pu en faire autant dans l'Antipho-» naire, sans exciter les réclamations de tous les Pères qui » nous avaient donné leur assentiment et leur bénédiction » pour mener à bonne fin le reste de notre œuvre. La raison » pour laquelle ces mélodies psalmodiques sont mauvaises » est facile à comprendre; car le chant des psaumes du » quatrième mode, par la seule position des degrés, ne peut » s'appliquer à aucune antiphone terminée sur B carré (1);

(1) En effet, le B carré ou si naturel n'ayant pas sa quinte juste, la mélodie psalmodique se trouverait dénaturée, si, au lieu de la commencer sur la, comme on le fait quand ce mode prend mi pour finale, on la commençait sur mi en prenaut la finale si, comme on peut le voir dans l'exemple suivant :



» et le chant du septième mode prend un *repos* sur une note
» par laquelle ce mode ne peut commencer un chant (1).
» Or tout mode doit avoir ses repos, là où il peut fréquem» ment commencer (2). »

Nons ajoutons à ce traité le *Tonal*, dit de saint Bernard. Hommey l'attribue à ce saint lui-même; mais selon Mabillon et Gerbert, il est l'œuvre des correcteurs de l'Antiphonaire, auteurs de la préface ou petit traité, que nous venons de traduire. Saint Bernard ne serait auteur que de la lettre qui sert d'introduction au traité, lettre dont la teneur même ne laisse aucune incertitude sur la main qui l'a écrite.

Le *Tonal* que nous traduisons ici est tiré d'un manuscrit de Saint-Blaise du treizième siècle. L'abbé de ce monastère, Gerbert, l'a fait imprimer dans ses *Scriptores de Musica*, t. II. C'est un dialogue entre le mattre et l'élève ; il est d'autant plus important qu'il confirme tout le contenu du traité Bernardin, et donne l'explication de tous les termes qui y sont employés.

Dans le second exemple il faudrait que le fa fut haussé d'un demi-ton pour rendre la mélodie telle qu'elle est dans le premier.

(1) Selon les anciens on ne pouvait jamais faire un *repos*, ou fiuir une phrase, sur la sixième note du mode; or, la psalmodie du septième mode fait un repos sur le *mi*; donc, d'après la règle qu'invoquent ici les *Bernardins*, cette mélodie si antique était mauvaise. La voici :



Les réclamations des abbés étaient donc justes : quand un *chant* liturgique, et surtout un chant psalmodique, est reçu partout d'une manière *uniforme* et *universelle*, on devrait le respecter, quand même il serait quelque peu contraire aux règles : mais ce n'était pas le cas ici, car la règle a été établie, non pour le chant psalmodique, qui probablement lui est antérieur, mais bien pour le chant des *antiphones* et *répons*. La mélodie psalmodique du septième mode n'est donc point évidemment opposée aux règles; de plus, il n'est pas évident que le repos au milieu du verset, dans le chant des psaumes, doive être considéré comme la fin d'une *distinction*.

(2) Cette règle est donnée par tous les auteurs qui ont précédé les Bernardins; elle a été méconnue dans les éditions de Rome et de Malines; on peut en voir la preuve dans le Graduel *Viderunt*. Troisième messe de Noël.

# TONAL DE SAINT BERNARD.

## CHAPITRE I.

#### Des modes en général.

#### LE DISCIPLE.

« Qu'est-ce que le mode?

## LE MAITRE.

» C'est la règle qui détermine la *nature* et la *forme* des » chants réguliers.

#### LE DISCIPLE.

» Comment connaître la nature et la forme? .

## LE MAITRE.

» La nature se trouve dans la disposition, la forme dans » la composition et la progression.

## LE DISCIPLE.

» Qu'appelez-vous disposition, progression, composition?

## LE MAITRE.

» La disposition est l'ordre direct dans lequel sont placés » les tons et les demi-tons, d'après la position naturelle des » lettres (notes) (1). La progression est son étendue en haut » et en bas, ou l'élévation et la déposition (2). La composi-

(1) Autrement dit l'échelle diatonique du mode.

(2) C'est-à-dire l'étendue supérieure et inférieure à partir de la finale, étendue différente dans les authentiques et dans les plagaux. v tion consiste dans l'agilité ou la pesanteur, l'extension et
» la restriction, et dans les diverses variétés des marches mé» lodiques. Vous connaîtrez donc la nature d'un chant, si
» vous savez distinguer sa disposition ou sa manière. Vous
» connaîtrez sa forme si vous savez reconnaître quand il est
» authentique ou plagal.

#### LE DISCIPLE.

» Combien comptez-vous de manières?

LE MAITRE.

» Quatre.

LE DISCIPLE.

» En quoi diffèrent-elles?

#### LE MAITRE.

» La première monte par un ton, puis un demi-ton (re',mi, fa), et descend par un ton (re', ut); la seconde monte » par un demi-ton, puis un ton (mi, fa, sol), et descend par » un ton (mi, re'); la troisième monte par deux tons (fa, sol,» la), et descend par un demi-ton (fa, mi); la quatrième » monte aussi par deux tons (sol, la, si), mais elle descend » par un ton (sol, fa).

## LE DISCIPLE.

» Qu'appelez-vous finales?

## LE MAITRE.

» Ce sont les lettres (ou notes) qui terminent les chants.

#### LE DISCIPLE:

» Combien les manières comptent-elles de finales?

#### LE MAITRE.

» La première manière en a deux, D et a (ré, la); la se-» conde, deux, E et  $\ddagger$  (mi, si; la troisième, deux, F, c (fa, » ut); la quatrième n'en a qu'une, G (sol).

## LE DISCIPLE.

» Il y a-t-il autant de tons que de manières?

#### LE MAITRE.

» Il y a quatre *manières* qui comprennent huit tons. Les » tons impairs, savoir : le premier, le troisième, le cinquième » et le septième sont appelés *authentiques*, comme jouissant » d'une plus haute position oudignité. Les tons pairs savoir : » le deuxième, le quatrième, le sixième et le huitième sont ap-» pelés plagaux, comme moins élevés ou moins dignes. Cha-» que *manière* contient donc un ton *authentique* et un ton » *plagal.* »

#### LE DISCIPLE.

» Quelle est la différence entre les uns et les autres ?

#### LE MAITRE.

» L'authentique peut dépasser la sixte de sa finale » (exemple : Ré, mi, fa, sol, la, si, ut, ré); le plagal ne le » peut faire : le plagal peut descendre de plus d'un ton au-» dessous de sa finale (exemple : la, si, ut, Ré, mi, fa, sol, » la); l'authentique ne peut le faire.

#### LE DISCIPLE.

» De combien de notes l'authentique s'élève-t-il plus haut » que le plagal? et de combien le plagal descend-il plus bas » que l'authentique ? » De trois notes.

#### LE DISCIPLE.

» Dans combien de notes se renferme le chant de chaque » mode?

LB MAITRE.

» Dans dix notes.

LE DISCIPLE.

» Pourquoi?

## LE MAITRE.

» Parce que, d'après la disposition des tons et demi-tons
» reçus en musique, il n'est aucun chant renfermé dans une
» étendue de dix notes ou moins, qui ne puisse se noter;
» mais il peut y avoir des chants qui parcourent onze notes,
» qu'on ne pourrait noter. Il n'est donc jamais nécessaire
» d'admettre une mélodie qui, par son étendue, nous puisse
» donner cet embarras.

## LE DISCIPLE.

» Quelle est la disposition adoptée par les musiciens?

## LE MAITRE.

» Ils regardent la première, la quatrième et la septième
» lettre (A, D, G : *la*, *ré*, *sol*) comme ayant de chaque côté
» (au-dessus et au-dessous d'elles) un ton plein. La seconde
» et la cinquième lettre (B, E : *si*, *mi*) comme ayant au-des» sous d'elles un ton et au-dessus un demi-ton. La troisième
» et la sixième lettre (C, F : *ut*, *fa*) comme ayant un demi-

» ton au-dessous d'elles, et un ton au-dessus; enfin ils ad-» mettent parfois le  $\not$  mol pour ôter l'aspérité du *triton*.

## LE DISCIPLE.

» Je vous prie de me dire si tous les chants qui ne mon-» tent pas au-dessus de la *sixte*, et ne descendent pas de » plus d'un ton au-dessous de leur finale, sont authentique » ou plagaux?

#### LE MAITRE.

» Ils peuvent être authentiques ou plagaux.

## LE DISCIPLE.

» Comment en faire la distinction?

#### LE MAITRE.

» On les distingue, non pas en considérant leur progres-» sion, mais bien leur composition. Tout chant qui se ren-» ferme dans cette étroite limite, s'il commence à la quinte, » ou s'il la donne fréquemment et s'y repose, ou si, com-» mençant à la finale, il arrive à la quinte par saut direct, » est authentique; il n'y a d'exception que pour le troi-» sième mode, lorsqu'il prend la sixte au lieu de la quinte. » Tout chant au contraire qui ne dépasse point la quarte est » plagal, s'il la dépasse, mais redescend aussitôt, en faisant » des repos et des circuits autour de cette même quarte, il » est encore plagal; à moins qu'il ne renferme la composi-» tion propre de son authentique.

#### LE DISCIPLE.

» Quelles sont donc les *compositions* propres de l'authen-» tique?

## LE MAITRE.

» Considérez le neume du premier ton (la formule Primum

## SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.

» quærite regnum Dei, p. 250), et vous y trouverez la com-» position propre à ce ton. Si l'antiphone Lex per Moysen, » et autres semblables, ne l'avaient point, elles seraient pla-» gales. Il en est de même pour les autres authentiques. » Dans tout morceau de progression restreinte, si la mélo-» die, partant de la finale, monte à la quarte juste, par de-» grés conjoints, redescend aussitôt sur son point de dé-» part et s'y repose, elle est plagale. Je réitère cette obser-» vation à cause de certains commencements du septième » mode, qui, quoique montant aussi à la quarte, et redes-» cendant ensuite, sautent presque aussitôt à la quinte. D'a-» près cette règle, l'antiphone Petrus apostolus est plagale, » quoiqu'elle semble avoir la forme propre de l'authentique.

#### LE DISCIPLE.

» Il vous reste à m'expliquer ce que c'est qu'un chant ré-» gulier ?

#### LE MAITRE.

» Pour en donner une définition adéquate, je dirai que » c'est un chant parfaitement consonnant et portant le ca-» chet de son mode.

#### LE DISCIPLE.

» Cette définition brève et obscure a besoin d'être expli-» quée.

#### LE MAITRE.

» Le chant parfaitement consonnant est celui dans lequel » la progression n'est point déplacée, et dont la composi-» tion n'est point contraire à la progression ou à la disposi-» tion.

## LE DISCIPLE.

» Donnez des exemples de tout cela.

#### LE MAITRE.

» La progression est déplacée dans un chant, quant à l'é-» lévation de l'authentique; on joint les notes graves du » plagal. C'est là donner au chant une étendue maladroite, » lui faire escalader les limites naturelles, et comme dit le » poëte :

« Sur le cou du cheval planter la tête humaine (1). »

» C'est par de tels défauts qu'on a défiguré les répons : » Sancte Paule et Cornelius, et plusieurs autres desquels, » pour l'acquit de notre conscience, nous avons fait bonne » justice. Un chant est aussi défectueux quand il se tient en » des limites trop étroites; car s'il est des bornes qu'il ne » faut pas excéder, il est des notes qu'il est nécessaire d'at-» teindre. Il faut absolument que tout mode authentique at-» teigne la QUINTE. Le plagal doit s'élever jusqu'à la quarte, » ou tout au moins jusqu'à la note qui commence son e ou a e » (la teneur psalmodique). Prenez l'antiphone Clamavi, at-» tribuée au quatrième ton; quand vous l'aurez finie vous » serez obligé de faire un saut ridicule et dissonnant pour » commencer le sæculorum; car elle ne dépasse pas la » note F grave, et le sæculorum commence sur a aigu; c'est » pourquoi nous avons donné à certaines antiphones une as-» cension plus forte. Telles sont : Dele Domine; Omnis terra; » Si iniquitates, et autres semblables.

#### LE DISCIPLE.

» Continuez à m'expliquer votre définition.

## LE MAITRE.

» La composition est en désaccord avec la progression

(1) Horace, Art poétique, vers 1.

» dans un chant, qui ayant partout la *composition* du mode » authentique, insère quelque part une descente plagale, » comme on la trouvait dans *Deus omnium, Sint lumbi*, et » plusieurs autres *antiphones* et *répons*. Il est encore des » mélodies où la *composition* convient à la *progression*, mais » non à la *disposition*, parce que, d'après l'ordre naturel » des degrés, elles appartiennent à une *manière*, tandis que » leur *composition* (marche mélodique) semble les ranger » dans une autre. Telles sont *Benedicta tu*(1), et autres anti-» phones dont la *disposition* naturelle accuse la première » *manière*, et qui, à leur allure, semblent appartenir à la » seconde.

» La composition d'un chant est pareillement viciée par » opposition quand il réunit des phrases de caractère mo-» dal différent; de sorte que dans une phrase il semble être » d'un ton, et dans la suivante il paraît être d'un autre. Telles » étaient les antiphones *Beata Cecilia*, *Videntes Joseph* et » Dedisti, Domine.

#### LE DISCIPLE.

» Quels sont les chants qui n'ont point le cachet de leur » mode?

#### LE MAITRE.

» Ceux qui n'ayant point de traits particuliers à tel ou tel » mode, pourraient aussi bien recevoir telle finale que telle » autre, et être classés parmi différents tons. De ce nombre » étaient : *Ecce sacerdos magnus*, et plusieurs autres chants » du septième ton; *Visita nos*, et plusieurs du huitième; » *Nazarœus vocabitur*, et plusieurs du cinquième; *Miserere* » *mei, Deus*, et plusieurs du sixième.

(1) Voyez ci-dessus la Préface de l'Antiphonaire Cistercien.

#### LE DISCIPLE.

» Je voudrais connaître ces traits particuliers à chaque » manière, et qui caractérisent tellement les chants qu'on » n'en peut plus permuter les finales.

#### LE MAITRE.

» Si les hommes qui ont composé des chants vicieux, ou » qui ont dépravé les mélodies correctes, en les notant ou » en les chantant mal, avaient connu ces formules caracté-» ristiques, il ne se fût jamais glissé dans les livres tant de » choses défectueuses et anormales. Afin donc de répondre » brièvement à votre demande, je vous dirai qu'on ne doit » point omettre dans les chants de la première et de la » deuxième manière le demi-ton le plus voisin de la finale; » il doit s'y rencontrer au moins une fois (1). Et ainsi les fi-» nales de ces manières ne peuvent point être échangées. » De même les chants du cinquième ton doivent avoir sous la » finale ou sous la quinte le demi-ton caractéristique de » leur disposition. Tous les chants du septième ton doi-» vent avoir sous la quarte un demi-ton, et sous la finale » un ton, et au-dessus de la sixte un demi-ton. Son plagal » doit avoir pareillement le ton sous la finale, et le demi-ton » sous la quarte.

#### LE DISCIPLE.

» Omettant tout ce qui peut être nécessaire encore à la » connaissance des tons en général, donnez-moi la doctrine » particulière à chacun d'eux.

#### LE MAITRE.

» Jusqu'ici j'ai répondu catégoriquement, et du mieux

(1) On donne en musique un précepte tout semblable pour la distinction entre le mode majeur et le mode mineur.

## SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.

» que j'ai pu, à toutes vos questions. Je suis prêt à résoudre » avec le même soin celles que vous m'adresserez encore. »

## CHAPITRE II.

#### Du premier ton,

#### LE DISCIPLE.

«Qu'est-ce que le premier ton?

#### LE MAITRE.

» C'est l'authentique de la première *manière* (du premier » mode).

LE DISCIPLE.

» Qu'est-ce à dire?

## LE MAITRE.

» Tout chant régulier qui a l'élévation et la composition » authentique, et finit en D ou en a, est authentique de la » première manière; nous avons dit plus haut en quoi con-» sistent l'élévation et la composition susdites.

## LE DISCIPLE.

» Qu'arrive-t-il si ce chant a l'élévation authentique et la composition plagale ?

## LE MAITRE.

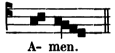
» Il possède une irrégularité que nous avons réformée, et » qui, grace à Dieu, n'existe plus dans notre Antiphonaire.

## LE DISCIPLE.

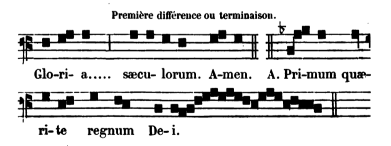
» Combien le premier mode a-t-il de *différences* (termi-» naisons)?

#### LE MAITRE.

» Rejetant toutes celles qu'on a pu admettre en divers » lieux, nous n'en comptons que trois : la première convient » aux chants qui commencent dans les notes graves ; la » deuxième à ceux qui se tiennent dans les notes légères et » élevées ; la troisième à ceux qui débutent par des notes » du médium. Pour répondre cependant aux sollicitations » pressantes de ceux qui veulent tout simplifier, nous avons » renoncé à la première, applicable aux morceaux du pre-» mier ton qui commencent dans les notes graves.

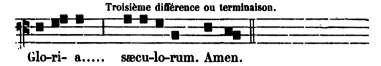


» Nous employons seulement les deux autres que vous » trouverez dans les formules ci-jointes. Car la dernière *dif-*» *férence* (terminaison) qui s'adapte à la seule antienne, Nos » *qui vivimus*, a été conservée plutôt par fantaisie que par » raison. En effet, puisqu'on avait rejeté la première qui » était plus alerte et plus usitée, pourquoi a-t-on gardé » l'autre dans un seul psaume? Au reste on eut bien fait de » la conserver seule, car elle exprime bien le caractère du » premier ton, et lui appartient en propre; ce que l'on ne » peut dire des deux autres terminaisons. »



SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.





## **CHAPITRE III.**

#### Du denxième ton.

## LE DISCIPLE.

« Qu'est-ce que le *deuxième ton* ?

## LE MAITRE.

» C'est le mode plagal de la première manière.

LE DISCIPLE.

» Qu'est-ce à dire ?

## LE MAITRE.

» Tout chant régulier qui *descend* et se *compose* d'une » manière plagale, ayant sa finale sur D ou sur *a*, est le pla-» gal de la première manière. Nous avons dit plus haut ce » que c'est qu'une *composition* et une *disposition* plagale.

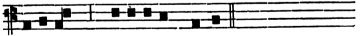
## LE DISCIPLE.

» Combien ce mode a-t-il de différences (terminaisons)?

## LE MAITRE.

» Une seule, répondant à toutes les phrases initiales. »

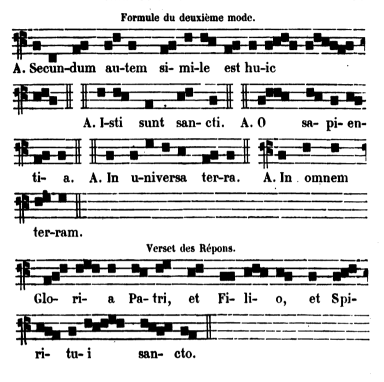
## Unique différence ou terminaison.



. •

Glo-ri-a..... sæ-cu-lorum. Amen.

SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.



## CHAPITRE IV.

#### Du troisième ton.

## LE DISCIPLE.

» Qu'appelez-vous le troisième ton?

## LE MAITRE:

» C'est l'authentique de la seconde manière.

## LE DISCIPLE.

» Qu'est-ce à dire ?

## LE MAITRE.

» Tout chant régulier ayant l'étendue et la composition » authentiques, et terminé en E ou en  $\ddagger$ , est authentique de » la seconde *manière*.

## LE DISCIPLE.

» Combien ce ton a-t-il de différences (terminaisons,?

## LE MAITRE.

» Deux : une pour les chants qui commencent dans les » notes inférieures, une autre pour ceux qui comméncent » dens les notes supérieures, comme on le voit dans les for-» mules ci-dessous. »





## CHAPITRE V.

#### Du quatrième ton.

#### LE DISCIPLE.

« En quoi consiste le quatrième ton?

## LE MAITRE.

» En la règle qui détermine le mode plagal de la seconde » manière.

.

#### LE DISCIPLE.

» Quelle est cette règle?

#### LE MAITRE.

» C'est que tout chant composé plugalement, et descen-» dant de même, ayant la finale E ou  $\ddagger$ , soit le plagal de la » deuxième manière.

## LE DISCIPLE.

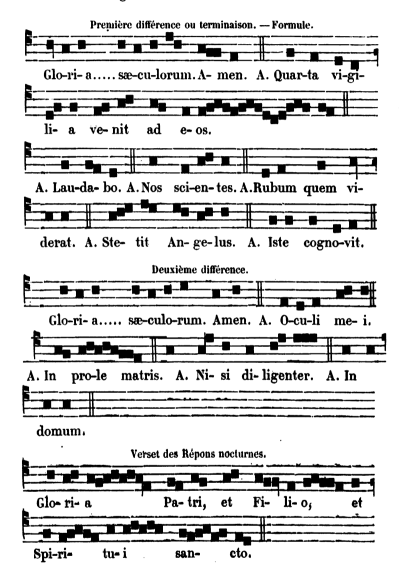
» Combien a-t-il de différences (terminaisons)?

## LE MAITRE.

» Deux : une qui convient aux chants, dont les premières

## 256 esthétique et théorie du chant grégorien.

» notes sont graves, l'autre qui convient à tous les autres, » comme l'enseignent les formules ci-dessous. »



## CHAPITRE VI.

## Du cinquième ton.

## LE DISCIPLE.

« Qu'est-ce que le cinquième ton?

LE MAITRE.

» Celui qui suit la règle de l'authentique de la troisième » manière.

LE DISCIPLE.

» Quelle est cette règle?

#### LE MAITRE.

» C'est que tout chant authentique quant à l'étendue » et la composition, terminé en F ou en c, soit l'authentique » du troisième mode.

LE DISCIPLE.

» Combien y a-t-il de différences dans ce ton?

## LE MAITRE.

» Une seule, qui répond à toutes les phrases initiales, » comme on le voit ci-dessous. »





258

## CHAPITRE VII.

#### Dn sixième ton.

#### LE DISCIPLE.

« Qu'est-ce que le sixième ton ?

## LE MAITRE.

» Celui qui se forme d'après la règle plagale de la troi-» sième manière.

## LE DISCIPLE.

» Quelle est cette règle?

#### LE MAITRE.

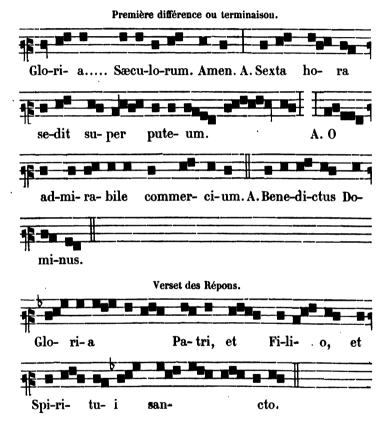
» C'est que toute espèce de chant plagalement composé » dans sa partie inférieure, et finissant sur F ou c, soit le » plagal de la troisième manière.

## LE DISCIPLE.

# » Combien a-t-il de différences?

## LE MAITRE.

» Une seule suffit à tous ses commencements comme on le » voit ici.



## CHAPITRE VIII.

Du septième ton.

LE DISCIPLE.

« Qu'entendez-vous par le septième ton?

LE MAITRE.

» C'est l'authentique de la quatrième manière.

LE DISCIPLE.

» Quelle en est la règle?

#### LE MAITRE.

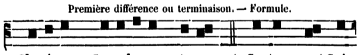
» C'est que tout chant régulier ayant l'étendue et la com-» position authentique avec G pour finale est l'authentique » dela quatrième *manière*.

LE DISCIPLE.

» Combien a-t-il de différences?

## LE MAITRE.

» Deux : une convenant aux mélodies qui commencent à » la quinte, ou montent rapidement jusqu'à elle; l'autre » correspondant aux mélodies qui n'y arrivent que par de-» grés.



Glo-ri-a..... Sæcu-lo-rum. Amen. A. Septem sunt Spi-





## CHAPITRE IX.

Du huitième ton.

LE DISCIPLE.

» Qu'est-ce que le huitième ton?

LE MAITRE.

» C'est le plagal de la quatrième manière.

#### LE DISCIPE.

» Quelle en est la règle ?

#### LE MAITRE.

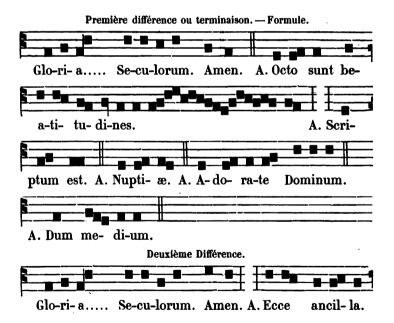
» C'est que tout chant régulier qui descend plagalement, » avec une composition plagale et se termine sur G, est le » plagal de la quatrième *manière*.

## LE DISCIPLE.

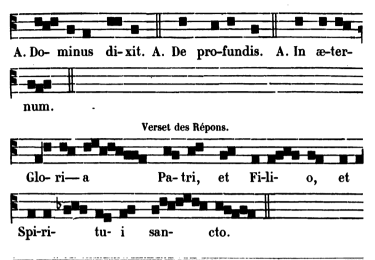
» Combien a-t-il de différences?

## LE MAITRE'.

» Deux : une pour les chants qui vont, en commençant, de » la finale à la quarte, une pour tous les autres chants, » comme on le voit ici dessous. »



SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.



# CONCLUSION.

#### LE DISCIPLE.

» Vous m'avez dit, si je ne me trompe, que les diffé-» rences (terminaisons) du premier ton n'exprimaient pas la » propriété de leur mode, et pouvaient être adaptées à un » autre; est-ce qu'il en est de même pour les différences des -» autres tons ?

## LE MAITRE.

» Quelques-unes sont spéciales et caractéristiques : par » exemple, celle du deuxième ton, et la première différence » du quatrième. Mais les différences du troisième ton sont » applicables au second, et lui conviennent même mieux » qu'au troisième, puisqu'elles se terminent sur les mêmes finales. La différence du cinquième se chante dans le qua-» trième, et la différence du septième dans le second. Les dif-» férences du sixième et du huitième n'expriment pas les

·263

» propriétés de leurs tons. C'est pourquoi les musiciens les » regardent comme vicieuses; car la *différence* doit appar-» tenir au ton auquel elle est attribuée, afin de mieux cor-» respondre à l'antiphone. Avez-vous bien compris?

## LE DISCIPLE.

» Je comprends; et ce que vous dites me semble évident; » mais c'est un mystère inconcevable et qui passe toute ima-» gination, que les *différences* du troisième et du septième » mode soient chantées dans le second, et la *différence* du » cinquième dans le quatrième.

#### LE MAITRE.

» Il faut que l'invention des formules ait été fautive, ou » que l'oubli ait corrompu la composition primitive.

## LE DISCIPLE.

» Je suis également étonné que les versets des répons » n'aient pas les finales des morceaux dont ils font partie, et » que, excepté ceux du sixième et du huitième ton, ils sem-» blent appartenir à des tons différents.

#### LE MAITRE.

» On répond à cela, qu'à la vérité le verset appartient à un » autre ton que le répons, si on le considère isolément; mais » il ne faut pas le juger indépendamment de la *réclame* que » l'on reprend pour finir : car le chant du verset et celui de » la réclame pris ensemble, ont la tonalité générale du ré-» pons. Celui-ci contient des parties qu'on pourrait dire mal » composées, et appartenant à un autre mode, si on les ju-» geait à part : mais de même qu'un répons ne forme qu'un » seul et même chant, quoiqu'il soit composé de plusieurs » morceaux de divers modes; de même aussi les versets et

## SAINT BERNARD. XII<sup>®</sup> SIÈCLE.

» la réclame ne forment qu'un seul et même morceau; et » c'est pour cela que tous les deux se doivent accorder par-» faitement pour le sens et pour la modulation.

## LE DISCIPLE.

» Cette raison paraît peu solide, et pourrait bien être un » subterfuge sans valeur. Au reste donnez-nous à présent » votre avis sur le *mètre*, sur les *différences*, sur les *versets*.

## LE MAITRE.

» Ce que vous demandez là n'appartient pas à notre su-» jet : car le chapitre général de l'ordre Cistercien a défendu » de rien changer à l'Antiphonaire de Gui d'Arezzo. Lisez » cependant le traité de musique que *Gui d'Auge* dédia à » son saint mattre, Guillaume, premier abbé de *Rieval*. Vous » trouverez là de quoi vous instruire sur tous ces points. » Ici finit le Tonal de saint Bernard.

Les deux ouvrages qu'on vient de lire soulèvent naturellement cette question : Comment se fait-il que le chant des premiers Pères de Citeaux, copié à Metz, fût altéré, et que cependant Metz passat encore à cette époque pour être en possession du vrai chant Grégorien? Les historiens vont répondre; nous n'aurons qu'à reproduire ici leur témoignage:

L'origine du chant de Metz est connue : Walafride Strabe (1) raconte que le pape Etienne II étant venu en France afin d'implorer le secours des Francs contre les Lombards, le roi Pépin, père de Charlemagne, lui demanda des clercs romains pour enseigner le vrai chant, et que dès lors la science s'en répandit partout. «*Cantilenœ* » vero perfectiorem scientiam, quam pene jam tota Fran-» cia diligit, Stephanus Papa, cum ad Pippinum patrem

(1) Valafrid. Strab. — De reb. Eccles., c. 25.

» Caroli Magni, pro justitia sancti Petri, a Longobardis » expetenda, venisset, per suos clericos, petente eodem » Pippino, invexit, indeque usus ejus longe lateque » convaluit.» Sigebert rapporte ceci à l'année 751. Le roi Pépin, dit-il, s'employa avec zèle à la réforme du chant des églises de France, en y introduisant les mélodies approuvées à Rome. « Pippinus rex Galliarum, Ec-» clesias cantibus Romanæ autoritatis, suo studio, melio-» ravit (1). » Or ce fut à Metz qu'eut lieu la première institution du chant Romain, sous l'évêque Chrodegand, qui avait accompagné le pape Etienne en son voyage des Gaules. Paul Diacre (2) ne laisse aucun doute à cet égard dans sa chronique de l'église de Metz. « Clerum adunavit, » et ad instar cœnobii intra claustrorum septa conversari » fecit, normanque eis instituit... ipsumque clerum abun-» danter lege divina, Romanaque imbutum cantilena, mo-» rem atque ordinem Romanæ Ecclesiæ servare præcepit.»

Ainsi ce saint évêque forma un clergé séparé du monde, lui donna une règle, l'établit dans un clottre et là il le formait à l'étude de la loi divine, lui apprenait le chant Romain, ainsi que les usages et cérémonies de la mère des églises; ce qui n'existait point à Metz avant lui.

Le chroniqueur Sigebert rapporte, à l'année 774, que Charlemagne envoya deux clercs à Rome pour y apprendre le chant authentique; et par eux, ajoute l'historien, l'église de Metz, puis toute la Gaule revint au vrai chant Romain. Ad auctoritatem cantus Romani revocata est (3). Le même

<sup>(1)</sup> Sigeberti Gemblac. monach. Chron., ann. 751.

<sup>(2)</sup> De Episc. Met. Eccles.-Lib. I.

<sup>(3)</sup> Karolus rex offensus dissonantia ecclesiastici cantus, inter Romanos et Gallos, et judicans justius esse de puro fonte, quam de turbato rivo bibere, duos clericos Romam misit, ut *authenticum cantum* a Romanis discerent et Gallos docerent; et per hos primo Metensis Ecclesia, et per illam omnis Gallia, ad auctoritatem Romani cantus revocata est. (Sigeb., ann. cit.)

#### SAINT BERNARD. XII<sup>e</sup> SIÈCLE.

auteur raconte un peu plus loin, à l'année 790, que Charlemagne voyant de nouveau les Gaulois en désaccord avec les Romains pour le chant, et les Messains s'éloignant des bonnes méthodes à cause de la légèreté de leur nature : Metenses vero sola naturæ levitate paululum quid dissonare; corrigea de nouveau ces divergences à l'aide de chantres romains, envoyés par le pape Adrien : Per cantores rursum ab Adriano Papa a Roma directos, dissonantiam cantus correxit. L'auteur de la vie de saint Gregoire le Grand raconte les mêmes faits et les confirme de son autorité : « Au-» tant l'école de Rome, dit-il, l'emportait sur celle de Metz, » autant celle de Metz l'emportait sur les autres églises des » Gaules et de la Germanie. » Martène, dans ses Annales, rapporte les mêmes faits, aussi bien que les moines de Saint-Gall et d'Angoulème dans leurs chroniques, sauf quelques erreurs sur les noms des chantres et les années; mais il est constaté, par un capitulaire de Charlemagne, que l'on envoyait de toutes parts des chantres à l'école de Metz, et que de là le chant Romain se propageait dans toutes les Gaules : « Ut cantus discatur et secundum ordinem » Romanæ Ecclesiæ fiat : et ut cantores de Metis revertan-» tur. »

En quoi donc consistaient les défauts reprochés à cette école? Les premiers furent, à n'en pas douter, des négligences d'exécution. Toutes les nuances indiquées par les *neumes usuels*, ne pouvaient être observées sans une application infinie, et si la *légèreté française* en avait quelque peu distrait les chantres de Metz, élèves immédiats des maîtres de Rome, on jugera sans peine de ce qui avait pu arriver dans les églises même où l'on conservait de fidèles copies du texte primitif.

Cependant les sévères critiques des correcteurs de l'Antiphonaire Cistercien ne permettent pas de douter que le

267

mal ne fût devenu plus grave encore, à l'époque où furent transcrits les livres de Citeaux.

Remarquons avant tout que la véhémence de leurs expressions ne doit égarer personne : ce n'est pas d'aujourd'hui que les hommes appelés à corriger un texte quelconque, avertissent d'abord le public que l'œuvre qu'ils retouchent était affreusement défigurée. Il n'est pas de réimpression qui ne porte au frontispice : innumeris mendis purgatum, ou autre formule semblable; pas une préface, surtout celles des érudits, qui ne s'apitoie, souvent de la manière la plus tragique, sur des fautes si menues, que le lecteur a peine à distinguer le corps du délit. Il faudrait n'avoir pas la moindre pratique des ouvrages d'érudition pour ne pas leur reconnaître ce léger travers, qui d'ailleurs tient à la nature. Un philologue, après avoir remué des volumes par centaines et découvert une variante qui lui paraît décisive, n'entend pas que son travail aboutisse à une rectification silencieuse; d'ailleurs, aurait-il le courage du silence, passionné qu'il est par ses recherches? (car les recherches d'érudition passionnent.) Aussi quel homme d'étude n'a pas quelquefois souri, d'entendre les Scaliger, les Juste-Lipse, les Volf, les Bentley, les Gronovius, les Heyne, etc., anathématiser, avec un pathétique vraiment exalté, les scoliastes pris en défaut? Or ceux qui ont seulement jeté les yeux sur les écrivains ecclésiastiques du moyen âge, savent bien que de leur temps la critique n'était pas plus endurante qu'au seizième siècle et aux suivants; ils sauront donc aussi réduire à leur juste valeur les rudes reproches infligés à l'Antiphonaire Messain, au commencement de la préface Cistercienne (1); ils resteront calmes devant la tragique apostrophe de la page 228 :

(1) Ci-dessus, pag. 220.

« Mais voilà de quoi mettre le comble à votre surprise et à votre indignation, etc. »

Il s'agit d'une antienne ayant D pour finale, et que d'*iniques prévaricateurs* ont notée sur la finale G avec le bémol. La transposition est maladroite, il faut en convenir, mais la véhémence du reproche semble annoncer bien autre chose.

Il n'est pas non plus inutile de faire observer, comme nous l'avons dit plus haut (1), que les corrections des Bernardins n'ont pas toujours été heureuses, et qu'ils auraient bien pu découvrir des altérations là où le texte Grégorien subsistait encore.

Quoi qu'il en soit, le mal existait. Il le faut expliquer et apprécier, autant que les monuments historiques nous le permettent.

Nous avons raconté dans un autre ouvrage (2) comment, sous le pontificat d'Adrien I<sup>er</sup>, deux chantres romains, Pierre et Romanus, apportèrent l'un à Metz, l'autre à Saint-Gall, deux Antiphonaires authentiques et identiques. Nous avons dit quelles précautions religieuses furent prises à Saint-Gall pour défendre le précieux manuscrit contre toute altération. Déposé sur l'autel des saints Apôtres, confié à la garde de tout un monastère, dont il faisait la principale richesse, il devint comme un miroir devant lequel, de tous les points de l'Europe, on venait présenter les livres de chant, pour constater leur identité avec l'œuvre Grégorienne, et corriger les fautes qui s'étaient glissées sous la main du copiste (3). Nous avons constaté, avec le savant abbé de Saint-

(1) Pag. 230.

269

<sup>(2)</sup> Antiphonaire de saint Grégoire. Fac simile du manuscrit de Saint-Gall. Notice historique.

<sup>(3) «</sup>In quo, usque hodie, si quid dissentitur in cantu, quasi in speculd, error universus pervidetur atque corrigitur.» Ekkehard. (Voy. Pertz. Monum. Germ. T. II.)]

Blaise, que l'école de Saint-Gall était demeurée plus fidèle que celle de Metz à la tradition primitive (1).

Quant à celle-ci, elle avait permis qu'on fit dans ses livres des remaniements et de soi-disant corrections. Un long récit d'Amalaire, prêtre de l'église de Metz, au IX<sup>e</sup> siècle, et chargé tout spécialement de cette partie de la liturgie, ne permet pas d'en douter (2).

Mais, 1° il résulte de son témoignage que les changements avaient eu lieu seulement dans l'Antiphonaire et non dans ce que nous appelons, le Graduel. « Je trouvai, dit-il, à Corbie, les Antiphonaires que je cherchais : trois vo-» lumes pour l'office nocturne, et un quatrième pour le » Diurnal. » C'étaient des livres Messains qui se trouvaient heureusement disponibles, et que le saint homme put emporter à Rome pour les collationner. Aucune mention n'est faite des chants de la messe: et cela se conçoit. Tous les auteurs sont d'accord qu'ils ont été réglés par saint Grégoire, et cette partie des chants liturgiques n'a subi que de légers changements dans les réformes postérieures d'Urbain VIII et de saint Pie V. L'office canonial, au contraire, aurait été gravement modifié et considérablement accru par les successeurs de saint Grégoire. Le livre pontifical les désigne nommément : Saint Léon II, Grégoire II, Grégoire III, Adrien I, Léon III, etc.

2° Amalaire eut à constater, dans son travail de collation, plutôt des modifications dans l'ordre de l'Office, des antiennes ajoutées ou supprimées, des répons placés en un autre ordre, etc., que des changements dans les mélodies conservées en usage. « En comparant, dit-il, les Antipho-

<sup>(1) «</sup> Ex quibus verbis colligitur religiosius in Sangallensi monasterio modulationem Romanam fuisse servatam. » (Gerb. De cant. et mus. sac. I, p. 275.)

<sup>(2)</sup> Id., p. 275.

#### SAINT BERNARD. XH<sup>e</sup> SIÈCLE.

» naires de Rome avec les nôtres de Metz, j'ai constaté qu'ils » diffèrent non-seulement quant à l'ordre et à la distribu-» tion, mais aussi quant au texte; les livres romains con-» tiennent en effet nombre d'antiennes que nous ne chan-» tons pas, etc. (1). »

3° Enfin les correcteurs Bernardins, aussi bien qu'Amalaire, n'accusent aucune altération dans le *Graduel*, si ce n'est un *Psaume* d'introit qui ne leur a pas semblé régulièrement noté.

Pour l'Antiphonaire, ils le traitent plus mal en théorie qu'en pratique. Sauf les transpositions illégitimes qu'ils attaquent avec raison et réforment de leur mieux, souvent même avec assez peu de bonheur, leurs livres ne sont pas si différents qu'on pourrait le croire des meilleurs textes Grégoriens. Nous avons examiné avec soin des manuscrits de leur ordre, copiés à Citeaux, au douzième siècle, et actuellement déposés à la bibliothèque de Colmar : nous les avons trouvés purs Grégoriens, presque en tout conformes aux livres de Saint-Gall.

Il ne faudrait donc pas s'exagérer le sens de cette réforme Cistercienne, et conclure de quelques expressions un peu fortes, que la source Messaine, corrompue par l'arbitraire et la maladresse, avait, dès le xu<sup>o</sup> siècle, infecté tout le chant liturgique en France, et qu'ainsi, l'Italie toute seule possède encore de bons manuscrits. Nous avons déjà touché ce point dans l'introduction de cet ouvrage (2). La seule conclusion légitime à déduire des corrections Cisterciennes, est que, pour arriver à la pureté primitive du chant liturgique, il faut longtemps et patiemment comparer entre eux les monuments les plus authentiques de tous

(1) Loc. cit.

(2) Page 53 et suivantes.

les pays, et les rectifier les uns par les autres. Nous ne voyons pas que les correcteurs et réformateurs dignes de ce nom, aient jamais invoqué d'autre principe et suivi d'autre marche.

Nous bornerons ici les analyses et traductions des auteurs primitifs, sur le chant Grégorien. Ce n'est pas que les écrivains postérieurs à saint Bernard ne nous donnent çà et là quelques données utiles; mais nous serions infidèles à notre plan si nous voulions établir une doctrine sûre, d'après des écrits composés, comme nous l'avons dit, sous une influence trop peu Grégorienne, plus ou moins accommodés aux nouvelles exigences du contre-point et de la musique figurée, ou enfin d'une autorité sans garantie.

# DEUXIÈME PARTIE.

.

.

.

•

. • · · · · 

• . .

# ESTHÉTIQUE, THÉORIE ET PRATIQUE

DU

# CHANT GRÉGORIEN.

DEUXIÈME PARTIE.

### APPLICATION

DE LÀ

## **DOCTRINE DES ANCIENS**

#### A LA

#### **RESTAURATION ACTUELLE.**

L'objet de cette seconde partie est de résumer, dans une récapitulation succincte, les principaux points de la doctrine des anciens, pour en faire l'application à notre travail archéologique et pratique. Nous devrons remettre en passant sous les yeux des lecteurs, plus d'une question déjà exposée, soit dans l'introduction de ce livre, soit dans la partie précédente, soit même dans quelques-unes de nos pu-

blications antérieures à celle-ci; mais un écrivain didactique ne doit pas, ce nous semble, reculer devant les redites, quand elles profitent à la solidité et à la clarté de son ouvrage.

Tout ce que nous avons à dire ici peut se rapporter à six chefs, qui donneront lieu à autant de chapitres.

1° Le rhythme,

2° La mesure,

3° Les causes qui ont fait disparaître l'un et l'autre dan le plain-chant moderne,

4° La manière de phraser le chant.

5° Ses ornements,

6° Ses rapports avec la quantité et l'accentuation latine,

### CHAPITRE I.

#### Du rhythme.

Les anciens admettaient-ils le rhythme dans le chant liturgique? La lecture attentive des plus anciens traités sur le chant ecclésiastique ne nous permet aucun doute à cet égard; mais comme l'exécution défectueuse des mélodies antiques a si bien préoccupé les esprits, que la théorie légitime et authentique passe en certains endroits pour un paradoxe, il faut sommairement énoncer nos preuves et nommer nos autorités.

Disons d'abord qu'il ne s'agit point seulement ici de la mélodie des Hymnes (1) et des Séquences, mais de celle des Antiphones et des Répons.

<sup>(1)</sup> Dans les Hymnes et les Séquences, le rhythme musical est naturellement soumis à celui de la poésie. Dans les Antiphones il est indépendant des paroles; il peut même exister sur une seule syllabe comme sur plusieurs, par la distribution symétrique des notes brèves et longues.

#### DU RHYTHME.

«Les anciens, dit M. Vincent (1), attachaient une si haute » importance au rhythme que, suivant eux, c'était la partie » la plus virile de la musique; ils comparaient le rhythme à » l'homme et la mélodie à la femme. » « C'est le rhythme, » dit Aristide Quintillien, qui donne la vigueur à la musi-» sique. » *Rhythmi partes vim melodiæ evidentem constituunt* (2). « Pour eux, dit M. l'abbé Cloet (3), la mélodie n'é-» tait que le corps, l'àme c'était le rhythme. »

Ainsi pas de chant, pas de musique sans rhythme : Omne melos more metri mensurandum est.

On dit aussi de nos grands maîtres modernes que la première chose qu'ils font, quand ils composent, c'est de chercher un rhythme convenable aux choses qu'ils veulent exprimer, aux sentiments qu'ils veulent rendre. C'est lui, en effet, qui donne à la mélodie son caractère moral; qui la rend grave ou légère, entrainante ou amollissante, triste ou joyeuse.

On le définirait bien :

Une combinaison de longues et de brèves, adaptée au caractère des choses que l'on veut exprimer, et mesurée d'après la même règle.

Cette définition est basée sur celles des anciens, dont on peut lire un grand nombre dans Meybaumius (4).

La *mesure* est le temps que l'on donne à ces notes longues et brèves; elle est marquée par le *frappé* régulier du pied ou de la main. « On en indiquait autrefois

(4) Βαχχείου τοῦ γέροντος είσαγ, p. 22.

<sup>(1)</sup> Notice sur les manuscrits, t. XVI, p. 197. Paris, imprimerie royale 1847.

<sup>(2)</sup> Apud Meib. auct. musc., Arist. Quintillien, p. 31.

<sup>(3)</sup> Nous saisissons avec empressement l'occasion qui se présente de recommander aux amateurs du chant liturgique, l'ouvrage de M. l'abbé Cloet, intitulé : *De la restauration du chant Grégorien*. Sauf un petit nombre de points où sa doctrine est démentie par l'autorité des mattres, tout le reste offre une lecture intéressante et instructive.

» les temps, dit F. Quintillien, par le choc des doigts (1). »

Il y a donc une différence entre la mesure et le rhythme : la mesure peut exister sans rhythme, comme quand on chante régulièrement une longue suite de notes égales, mais le rhythme ne peut exister sans une certaine mesure.

Le rhythme musical exige donc 1° des notes longues et des notes brèves; 2º que ces notes se succèdent entre elles selon un certain ordre convenable à la chose qu'on veut exprimer; 3° qu'elles aient une certaine mesure de durée également convenable au sentiment du texte. On le peut varier en autant de manières que le mélange des longues et des brèves offre de combinaisons possibles. Il est tantôt régulier, tantôt irrégulier, tantôt simple, tantôt composé. Tantôt c'est la longue qui succède à la brève, tantôt c'est l'opposé; là, ce sont des brèves qui précèdent la longue; ailleurs c'est le contraire. En un mot, dans la phrase musicale comme dans le mètre poétique et dans la bonne prose, la longue et la brève se combinent et s'harmonisent pour le plaisir de l'oreille et la puissance de l'expression. Or, voyons si Gui d'Arezzo exige ces choses dans le chant ecclésiastique. On n'a pas oublié ce qu'il dit au chapitre XV de son Micrologue, en traitant de la bonne méthode pour composer un chant sacré :

« De même que dans l'art métrique il y a des lettres, des » syllabes, des pieds, des hémistiches et des vers, de même » dans la mélodie il y a des notes; avec une, deux ou trois » notes on forme des syllabes; et ces syllabes simples ou » composées constituent un *neume*, ou trait mélodique; » avec un trait mélodique ou plusieurs, on forme une » *phrase* ou *distinction*, c'est-à-dire un repos où l'on peut » respirer convenablement. »

(1) F. Quint. Inst. orat. 1x, 4. « Et pedum et digitorum ictu intervalla signant. »

#### DU RYHTHME.

Et plus loin :

« Que l'on fasse une très-grande attention à la division » des *neumes*, et soit qu'ils se forment par la répercussion » de la même note, soit par l'union de deux ou de plusieurs » notes différentes, que toujours, et quant au nombre des » sons, et quant à leur espèce, ils conservent des rapports » et se répondent symétriquement : ici des neumes égaux à » des neumes égaux; là un neume double ou triple à un » neume simple. »

Il faut que toutes ces nuances soient réglées d'après le sens des paroles : Ut rerum eventus sic cantionis imitetur effectus. « Que dans les choses tristes les notes soient graves ; » dans les tranquilles, agréables ; dans les prospères, triom-» phantes : In prosperis, exultantes. Enfin, il est nécessaire » que le chant soit mesuré par le frappé. et le levé, comme » les vers, et puisse être battu en mesure : Sicque opus est ut » quasi metricis pedibus cantilena plaudatur (1). Il faut » qu'il y ait des notes deux fois plus longues que d'autres, » ou deux fois plus brèves (2). »

Nous serions obligé de répéter ici une bonne partie du *Micrologue*, si nous voulions rassembler tous les textes qui viennent à notre sujet. Mais déjà il est impossible de ne pas voir, dans ces prescriptions de Gui, tout ce qui constitue le

(1) Tout ceci est confirmé dans le traité d'Aribon, qui n'est qu'un commentaire de celui de Gui d'Arezzo. « Les anciens, dit-il, avaient grand soin, soit en composant, soit en chantant, d'observer que tout fût bien proportionné. » (Script., t. II. p. 227.) Par proportion, il entend la régularité dans le rbythme et les phrases.

(2) On voit par cette doctrine de Gui d'Arezzo sur les notes longues et brèves, combien sont fausses les définitions du plain-chant données par les auteurs plus modernes : entre autres celles-ci : Cantus planus dicitur cujus notæ æquali mensura et pari tempore pronuntiatur. (Petr. Aaron, de Instit. harm.) — Cantum planum vocant, quoniam simpliciter et de plano singulas notas æqua brevis temporis mensura pronuntiant. (Gafforius, lib. I, c. 1.) Ce sont ces définitions répétées jusqu'a nos jours, depuis le xınt siècle, qui ont contribué à fourvoyer la science du chant Grégorien, et qui en ont faussé l'exécution.

rhythme, c'est-à-dire encore une fois : 1° les notes brèves et longues, qui en sont le principal élément; 2° la proportion observée entre les phrases qui se répondent à l'instar des vers; 3° le mouvement donné aux notes, conformément aux choses exprimées. Il nous resterait à montrer par des exemples que toutes ces choses existent réellement dans le chant de saint Grégoire, bien exécuté et bien restauré. C'est ce que démontrera la restauration elle-même. Au reste, cette doctrine, si naturelle, et nous dirions volontiers si *nécessaire*, ne date pas seulement de Gui d'Arezzo. Tous les écrivains antérieurs n'ont qu'une voix pour la confirmer. Alcuin, dans un poème sur les *Ecoles du palais*, nous apprend comment, sous Charlemagne, on entendait l'enseignement des chants sacrés :

> Candida Sulpicius post se trahit agmina lector Ut regat et doceat certis ne accentibus errent : Instituit pueros Idythun modulamine sacro : Utque sonos dulces decantent voce canora, Queis pedibus, numeris rhythmo stet musica discunt :

Voyez ces jeunes clercs, dont le docte Sulpice Aux règles de l'accent forme la voix novice. Nouveaux fils d'Idithun, ils pourront, au saint lieu, Moduler avec art les louanges de Dieu; Ils sauront que nos chants (c'est la loi de nature) Réclament avant tout le RYHTHME et la MESURE.

Ce que nous avons à dire sur la *mesure* dans le chapitre suivant, va compléter abondamment la question du rhythme.

#### CHAPITRE II.

#### De la mesure.

Nous prendrons ici pour témoin et pour guide un savant, qui puisa les principes du chant Grégorien à la source primitive, c'est Hucbald, moine de Saint-Amand, né vers 830 (1).

La doctrine de ce savant religieux est d'autant plus importante, qu'il la tenait des premiers chantres envoyés en France sous Charlemagne, ou tout au moins de leurs élèves, comme nous l'avons dit plus haut. Comment se fait-il donc qu'elle ait été méconnue de tous les auteurs qui ont écrit sur le chant Grégorien, depuis l'invention de la musique figurée?

Nous donnons ici le passage important traduit par M. de Coussemaker dans son excellent Mémoire sur Hucbald. Seulement, nous ajouterons quelques paroles, que M. de Coussemaker avait jugé à propos d'omettre.

« L'ÉLÈVE. — Qu'est-ce que chanter avec nombre? Quid » est numerose canere? — LE MAITRE. — Chanter avec » nombre, c'est donner à la mélodie un mouvement ré-» glé, en observant les durées plus ou moins longues des » notes. De même que dans le discours on tient compte » des syllabes brèves et longues, de même, dans le chant » on doit observer les sons prolongés, et ceux qui ne le » sont pas, et combiner si bien les notes rapides avec les

<sup>(1)</sup> Voyez plus haut, p. 100. — Le traité d'Hucbald n'est guère connu que depuis un siècle, grâce au prince abbé de Saint-Blaise; dom Gerbert, qu l'a publié dans le 1<sup>er</sup> vol. de ses Scriptores de musica. Et M. de Coussemaker l'a fait connaître plus particulièrement dans son excellent Mémoire sur Hucbald.

» tenues, que la mesure puisse être battue comme dans les » chants métriques. Et veluti metricis pedibus cantilena » plaudatur. Faisons cet exercice : je frapperai du pied en » chantant le premier, tu me suivras en m'imitant : Age » canamus exercitii usu, plaudam pedes ego in præcinen-» do, tu sequendo imitabere (1). »

Voici l'antiphone que l'auteur prend pour exercice, et il la note trois fois de suite de la même manière, mais en l'exécutant, il lui donne trois différents mouvements; elle est écrite en notes hucbaldiennes (2).



« Dans les trois membres de cette phrase, dit Hucbald, » les dernières notes seules sont longues, toutes les autres » sont brèves (3). Chanter ainsi, ajoute-t-il, c'est chanter en » nombre : Numerose canere. C'est donner un mouvement » réglé ou une durée mesurée, aux notes longues et aux » notes brèves : Sic itaque est numerose canere longis bre-» vibusque sonis ratas morulas metiri, afin de ne pas çà et » là les prolonger ni plus ni moins qu'il convient : Nec per » loca protrahere vel contrahere magis quam oportet; mais » retenir la voix selon les lois de la mesure, et finir le chant

(1) Apud Gerb. Script., t. I, p. 182.

(2) Dans le manuscrit de Valenciennes, qui paraît être l'autographe même.

(3) Ceci confirme la théorie de Gui d'Arezzo, qu'on faisait une tenue sur la dernière note d'une phrase; et cette tenue donne de la facilité pour l'ensemble quand on chante plusieurs à la fois; de plus, elle est comme un repos où l'on médite la parole chantée.

#### DE LA MESURE.

» dans le même mouvement qu'il a commencé : Ut possit » melum ea finiri mora qua cœpit. De ce passage, il résulte » trois choses très-importantes pour l'exécution du chant » ecclésiastique, c'est :

1° Qu'alors, c'est-à-dire dans l'institution primitive, on observait, dans le chant ecclésiastique, des notes longues et des notes brèves, placées ailleurs que sur des syllabes brèves ou longues.

2° Qu'on battait la mesure en chantant ces antiques mélodies.

3° Qu'on leur donnait un mouvement réglé, soit par le sentiment du texte soit par la nature de la mélodie.

Hucbald dit plus : il va nous apprendre que le chant ecclésiastique tire, de la mesure bien observée, son plus nement et sa plus grande beauté. » Cette mesure bien or-» donnée, dit-il, est TOUJOURS de rigueur dans un chant » bien composé : *Hæc igitur numerositatis ratio doctam* » semper cantionem decet, et c'est d'elle que le chant tire » son plus bel ornement, soit qu'on l'exécute plus len-» tement ou plus vite, à une ou plusieurs voix : *Et hac* » maxima sui dignitate ornatur, sive tractim sive cursim » canatur, sive ab uno seu a pluribus, et lorsqu'un grand » nombre de personnes chantent ainsi en mesure, il semble » qu'on entende la voix d'une multitude de personnes » sortir d'une seule bouche : Quasi ex uno ore vox multi » tudinis audiatur (1). »

(1) Réfutation péremptoire de cette thèse, présentée récemment comme une heureuse découverte: que dans l'institution primitive les fidèles ne prenaient jamais part au chant, si ce n'est pour répondre Amen, ou bien, El cum Spiritu tuo, ou Gloria tibi, Domine, etc. Presque tout le reste aurait été exécuté, en solo, par un préchantre, sorte d'artiste, de professeur, de virtuose, dont les roulades prolongées expliquent, dans les livres anciens, les longues tirades de notes placées sur une syllabe. Il est facheux de voir un auteur dépenser tant d'esprit et d'érudition, pour soutenir une thèse qui n'a d'autre défaut que celui d'ètre en contradiction formelle avec les plus fidèles organes de la tradition.

283

Dans un autre traité sur le chant Grégorien, notre auteur revient encore sur la mesure : « Du reste, dit-il, on doit » observer, avant toute chose, que la mélodie soit exécutée » avec une grande régularité de mesure; car dès que cette » régularité manque, la mélodie est privée de sa principale » prérogative : præcipuo suo privatur jure; elle est frustrée » de sa perfection naturelle et légitime : legitima perfec-» tione fraudatur; sans elle il n'y a que confusion dans un » chœur, et l'on ne peut chanter seul ni avec plusieurs » d'une manière intelligente et rationelle, parce que toute » beauté qui se perçoit par l'oure ou par la vue a sa perfec-» tion dans la régularité : ainsi Dieu l'a voulu. C'est pour » quoi il a tout disposé avec nombre, poids et mesure. Que » l'inégalité du chant ne vienne donc pas vicier les mélo-» dies sacrées; qu'un neume ou un son ne soit pas exécuté » tantôt trop vite, tantôt trop lentement, sans respect pour » les règles de la convenance; que par négligence on ne » chante pas la fin d'un Répons ou de toute autre mélodie » d'une manière plus trainante que le commencement ; que » les notes brèves ne soient pas plus longues qu'il ne con-» vient aux brèves; que les longues soient également lon-» gues et les brèves également brèves, les distinctions ex-» ceptées (2), qui doivent être exécutées aussi avec atten-» tion ; que toutes les notes, les longues comme les brèves, » soient exécutées avec leur valeur et leur repos légitimes, » de manière qu'un chant conserve le même mouvement de » célérité depuis le commencement jusqu'à la fin. »

Hucbald termine le chapitre en disant : « Que les Grecs » appellent cette régularité de mesure dans la musique, » RHYTHME, et les latins, NOMBRE, parce que, toute mé-

<sup>(1)</sup> Hucbald excepte ici les *distinctions*, parce qu'à la fin de chaque distinction, on faisait sur la dernière note un *repos* et une *pause* plus ou moins longs, comme Gui d'Arezzo nous l'a déjà enseigné.

#### DE LA MESURE.

» lodie doit se mesurer avec soin comme dans le mètre » poétique (1): Quod certo omne melos more metri dili-» genter mensurandum sit. » Il invite ensuite les mattres » de chant à l'inculquer à leurs élèves de bonne heure. » Il importe que, dès les principes, on soumette les enfants » à la discipline de la mesure, et qu'on la leur apprenne en » la leur faisant frapper du pied ou de la main, ou au » moyen de quelque autre percussion que ce soit, afin qu'ils » saisissent de bonne heure la différence des sons éqaux et » inégaux, montrant ainsi qu'ils savent la discipline de la » divine louange, et que, dans la simplicité de leur dévotion, » ils servent Dieu selon la science : Ab initio infantes ea-» dem æqualitatis seu numerositatis disciplina informare, » inter cantandum instruere; ut a primevo usu æqualium » et inæqualium distantia, pateat eos laudis Dei discipli-» nam nosse, et cum simplici devotione scienter Deo obse-» qui. » (Ibid., p. 227.)

Ainsi parlait de la mesure, dans le chant liturgique, un des plus savants religieux de son siècle, formé, nous l'avons prouvé déjà, à l'école des chantres romains, qui introduisirent dans les Gaules le chant de saint Grégoire, un homme que l'on peut regarder comme le dépositaire le plus fidèle des saines doctrines sur le chant sacré : il est le plus rapproché des sources et le premier qui ait exposé avec étendue et précision la science et la pratique de son art. Tous ses traités sur la musique roulent exclusivement sur les chants

(1) Il est à remarquer que nos meilleurs théoriciens du siècle dernier se prononcent tous fortement pour l'observation de la mesure dans le chant Grégorien : (Voyez Léonard Poisson, Traité théorique et pratique, p. 400.) (L'abbé Lebeuf, Traité historique, théorique et pratique, p. 177.) (Don Jumilhac, Traité hist., théor. et pratique, pp. 137, 138, 139.) (Rollin et Ozanam tlennent aussi pour l'observation de la mesure. Et saint Augustin n'a-t-il pas dit, que sans elle la musique n'a plus de charme : In sono dimensio quædam numerorum delectat : quo turbato, delectatio exhiberi auribus non potest, imo nec sine offensione audiri. (De musica, lib. II, c. 111.)

285

d'église; la bonne exécution de ses antiques Cantilènes est le seul but que poursuivent ses efforts. Au reste, c'est une chose remarquable, disent les Bénédictins de Saint-Maur, que tous les auteurs de ce temps-là et des siècles suivants, quand ils parlent de musique, ne s'occupent que de la musique Grégorienne (1). Dans ces âges de foi, elle paraissait la seule digne de l'homme savant. Ils disent bien qu'il existe une musique profane, mais ils ne daignent pas s'en occuper; la musique Grégorienne absorbe tous leurs soins (2).

Cette doctrine sur la mesure, dans les saintes mélodies, n'est pas particulière à Hucbald, comme on pourrait le penser; un auteur plus célèbre encore et beaucoup plus connu, qui, de tout temps a été regardé comme l'oracle, le mattre par excellence dans la musique Grégorienne, nous donne les mêmes enseignements sur ce sujet. C'est le savant moine de Pompose, Gui d'Arezzo, qui vivait au x1<sup>•</sup> siècle, et cette doctrine, il l'enseignait en Italie, à la source même de la saine tradition. Il parle du rhythme, de la mesure et de la nécessité de la frapper, dans les mêmes termes que Hucbald. Après avoir enseigné la manière d'exécuter les différentes parties constitutives de la phrase musicale:

« Il est nécessaire, ajoute-t-il, que le chant soit BATTU EN » MESURE, comme on ferait des pieds métriques : Sicque » opus est ut quasi metricis pedibus cantilena plaudatur.» Donc, les deux auteurs qui ont le mieux écrit sur le chant Grégorien s'accordent à dire que la mesure lui était néces-

<sup>(1)</sup> De statu. litt. in Franc. Hist. littéraire de la France, t. VI, p. 22, 27 et 59.

<sup>(2)</sup> Cette musique profane était basée sur la tonalité Grégorienne. On n'en connaissait point d'autres alors, et cette tonalité était le système diatonique des anciens, tel qu'il a été exposé par Aristide Quintillien, Boèce, et dernièrement par M. Vincent, dans sa Traduction des manuscrits grecs sur la musique.

#### DE LA MESURE.

saire. Un contemporain de Gui d'Arezzo, Bernon, abbé d'Auges, appuie avec insistance dans l'introduction de son *Tonaire* (1), sur la nécessité d'observer et de rendre différemment les notes longues et les brèves, et de *mesurer* ces différentes valeurs; il affirme que, sans tenir compte de ce mélange et de cette mesure, on ne pourra exécuter d'une manière supportable les mélodies sacrées, et déférer à l'autorité des anciens maîtres.

« Mettez une scrupuleuse attention à observer, dans les » neumes, les notes brèves placées çà et là, à donner aux » longues leur valeur, à ne point précipiter des sons que les » maîtres de l'art ont jugé à propos de prolonger. N'écou-» tez pas les gens qui disent que dans nos mélodies bien » mesurées nous plaçons arbitrairement les longues et les » brèves. Un grammairien vous reprochera une note rapide » placée sur une syllabe longue contre l'autorité des an-» ciens; mais la règle musicale à qui appartient la déter-» mination des valeurs rhythmiques n'aurait-elle pas rai-» son de s'offenser plutôt, si vous ne teniez pas compte de » ses prescriptions dans l'occurrence? Et si l'on est blessé de » la violation d'une règle de convention, combien plus » doit-on l'être de la violation d'une règle qui tient à la » nature? car au fond de notre être, je ne vois pas de » grammaire, mais bien de la musique; et pour me servir » des expressions d'un savant homme : descendez en vous-» même, vous me comprendrez.

» Aussi de même que les vers ne sont tels, que grâce à » une certaine combinaison de pieds, de même le chant se » compose d'un industrieux assemblage de longues et de » brèves. Un hexamètre, par exemple, s'il est convenable-» ment mesuré, est délicieux à l'oreille; changez-en la fin,

(1) Voir Gerb., Script., t. I, p. 213.

» mettez le spondée à la place du dactyle, que devient » l'harmonie? Dans un verbe de la seconde conjugaison, » dont la pénultième est longue, mettez l'accent aigu sur » l'antépénultième : *Dócere*; ou le circonflexe sur un verbe » de la troisième : *Legîte*; cela fait mal à entendre. Ainsi, » en écoutant une de ces mélodies que les anciens nous ont » transmises avec un heureux mélange, tempéré de lon-» gues et de brèves, l'ame et le corps sont doucement af-» fectés; mais tout le plaisir s'évanouit si l'on y change » quelque chose (1).»

Qu'on le remarque bien : dans ce passage il ne s'agit pas seulement de brèves employées pour l'observation de l'accent, puisque « les grammairiens pourront trouver étrange qu'on place dans la mélodie des notes brèves sur des syllabes longues par nature.» Mais de brèves mélées dans les neu-

(1) Pervigili observandum est cura, uti attendas in neumis, ubi raræ sonorum morulæ breviores, ubi vero sint metiendæ productiores, ne raptim et minime diu proferas, quod diutius et productius præcinere statuit magisterialis auctoritas. Neque audiendi sunt, qui dicunt, sine ratione omnino consistere, quod in cantu aptæ numerositatis moram nunc velociorem, nunc vero facimus productiorem : si grammaticus quilibet te reprehendit, cum in versu eo loci syllabam corripias, ubi producere debeas, nulla alia causa naturaliter existente, cur magis eam producere debeas, nulla alia causa naturaliter existente, cur magis musicæ ratio, ad quam ipsa rationabilis vocum dimensio et numerositas pertinet, succenseat quodam modo, si non pro qualitate locorum observes debitam quantitatem morarum ? Si aliquando offendere te potuit male prolatum, quod est extra te, quanto magis, quod est intra te ? Non enim grammatica, sed musica hominem consistere percepimus : quod, ut viri eruditissimi verbis utar, quisquis in sese ipsum descendit, intelligit.

Ideirco ut in metro certa pedum dimensione contexitur versus, ita apta et concordabili brevium et longorum sonorum copulatione componitur cantus: et velut in hexametro versu si legitime currit, ipso sono animus delectatur. At si verso ordine in penultimo spondeum, in ultimo dactylum admittit, vel si quis in secundæ conjugationis verbo acuto accentu in antepenultima pronuntiat ita : *Dócete*, vel in tertia conjugatione in penultima circumflexo : *Legite*, omnino ipsa auditus novitate tabescit : sic in cantilena ex veterum auctoritate apta et modesta modulationum coaptatione conjuncta, tota animæ corporisque compago delectatur; sicut e contrario ab audiendi voluptate se suspendit, si quid in ca depravatum sentit. (Bern., Aug. *ap.* Gerb., *Script.*, t. II, p. 77.)

#### DE LA MESURE.

mes pour varier la marche rhythmique et donner au chant de la vie et du caractère. Quant à la mesure, si instamment recommandée dans ce passage et dans les autres cités plus haut, ce n'est pas non plus (la chose nous paraît palpable une simple mesure d'accentuation qui fasse du chant une sorte de déclamation lyrique, mais une marche réglée qui se peut évaluer par des *temps* et se battre avec régularité.

Avant donc qu'on eut inventé la *musique figurée*, c'est-àdire avant qu'on eut trouvé différentes figures pour indiquer nettement les valeurs temporaires des notes, on chantait en mesure.

Loin d'exclure cet élément des mélodies Grégoriennes, les anciens le considéraient comme une qualité précieuse, un ornement nécessaire, une condition indispensable pour obtenir l'ensemble parfait, quand ces mélodies étaient chantées par une assemblée nombreuse. Nos chantres actuels, élevés dans une routine contraire, auront de la peine à admettre cette doctrine dans la pratique; ils s'autoriseront sur les auteurs qui ont écrit dans ces derniers siècles pour justifier leurs préjugés : mais nous leur demandons encore une fois s'il faut aller chez les auteurs récents puiser des idées justes sur un art antique? un art que la musique moderne a vicié dans sa substance et dans sa forme? C'est elle, en effet, qui a contribué à lui enlever ses principaux ornements, et surtout cette mesure et ce rhythme dont l'heureux emploi donnait tant de grâce et de douceur à nos saintes mélodies, et faisait que tout le peuple les entendait et les chantait avec plaisir. Car dans ces beaux siècles de foi, comme le remarque le savant abbé de Solesme (1), le peuple ne se contentait pas de chanter les Kyrie, les Gloria, les Credo, mais encore il prenait part

(1) Dom Guéranger, Inst. liturg., t. III.

19

au chant des Introïts, des Répons-Graduels, des Offertoires, etc., etc.

Il nous reste à récapituler ici les moyens que nous avons employés pour rétablir le RHYTHME et la MESURE dans la phrase Grégorienne et ses parties constitutives. Il fallait, pour arriver à ce but, savoir dans quels endroits des mélodies se trouvaient jadis, les notes brèves et les notes longues. Pour cela, nous avons eu recours : 1º aux manuscrits qui portent entre les neumes les lettres explicatives de Romanus (1). Ces manuscrits sont très-rares en France; jusqu'ici je n'en ai découvert qu'un seul, mais bien précieux : il est à la bibliothèque de Laon. On en trouve aussi à Saint-Gall et à Trèves; 2° aux manuscrits Guidoniens des x1°, x11° et x111° siècles, provenant de monastères réguliers; nous avons examiné avec soin par quels caractères neumatiques on avait d'abord désigné, traduit les lettres Romaniennes, et nous sommes parvenu ainsi à reconnaître dans les anciens signes ceux qui doivent se rendre par des notes longues ou par des notes brèves. 3° Nous avons consulté les premières traductions en notes carrées, examinant avec soin comment elles rendaient les lettres Romaniennes; presque partout, nous avons trouvé les brèves traduites par des lozanges simples et lozanges doubles, lozanges liés et lozanges détachés. 4º Enfin, nous avons eu recours à la tradition chantée, qui s'est perpétuée jusqu'à nos jours assez fidèlement dans certains monastères et villages antiques du Tyrol, de la Suisse, de l'Autriche et de l'Italie, restés comme immobiles au milieu des révolutions politiques qui , ont agité l'Europe entière. Nous avons aussi interrogé cette mème tradition chantée dans certaines églises du Palatinat,

(1) Voyez l'Introduction de ce livre, p. 71 et suiv., et nos études sur le Manuscrit de Saint-Gall.

GAUSES QUI ONT DÉTRUIT LA BONNE EXÉCUTION DU CHANT. 291

de la Bavière, des Flandres, résidences favorites de Charlemagne, qui, comme on sait, a tant travaillé à établir la pureté du chant Grégorien dans ses vastes États. Dans ces asiles de la simplicité restés à l'abri de l'influence de l'art moderne, et peu sujets à la manie des changements, nous avons entendu de ces chantres, fidèles interprètes d'une tradition conservée de père en fils pendant des siècles : nous les avons interrogés, souvent écoutés pendant les offices, et de ce côté-là nous sont venues de précieuses indications, à l'appui des théories consignées dans les auteurs.

Telles ont été nos ressources pour reconstruire les passages en notes longues et brèves, d'où résulte le rhythme, et partant, la beauté, l'ornement des saintes mélodies. Chacun peut, comme nous, y avoir recours, et s'assurer si nous sommes resté dans le vrai, et si nos autorités sont réelles.

#### CHAPITRE III.

#### Des causes qui ont détruit la bonne exécution du chant.

Qu'on nous permette ici une courte excursion dans l'histoire des chants liturgiques et de la musique moderne. Elle servira à mieux faire comprendre comment les mélodies sacrées se sont insensiblement modifiées et altérées, surtout quant au mode d'exécution.

L'invention de la musique figurée est attribuée à Francon de Cologne, qui vivait sur la fin du x1° siècle (1). On l'appela *musique figurée*, parce que les notes étaient représentées

<sup>(1)</sup> Francon n'est pas précisément l'auteur de cette invention. Il avoue lui-même, qu'avant lui, les anciens chantaient en mesure, mais il a perfectionné cet art, surtout dans sa partie sémiographique.

par différentes figures, qui déterminaient clairement la valeur temporaire, c'est-à-dire la durée plus ou moins longue de chacune d'elles. On l'appela aussi musique mesurée, musica mensurabilis, parce qu'elle était écrite en notes dont la valeur était rigoureusement mesurée par le temps. La mesure, selon Francon, est la manifestation habituelle de la quantité, de la durée longue ou brève d'un chant mesuré quel qu'il soit. Il appelle sa nouvelle musique mensurabilis, parce que, dit-il, dans la musique plane on n'observe pas cette mesure riqoureuse... Le temps, dit-il encore, est la mesure de la prolongation d'un son, ou d'une absence de son ou pause. « Les anciens et les modernes, ajoute-t-il, » ont écrit d'excellentes choses sur la musique mesurée, » mais comme je me suis apercu que plusieurs erraient » dans les différentes applications de cette science, je viens » leur en présenter un abrégé, qui fera éviter ces er-» reurs (1). »

Il importe de préciser le sens et la portée de ce texte souvent cité.

1° Francon est le premier auteur chez qui nous trouvions cette distinction établie entre les deux musiques : *plane* et *mesurée* ou *mesurable*. Est-ce à dire que le chant Grégorien n'avait aucune mesure, aucun rhythme? Non, car alors Francon serait en contradiction avec Gui d'Arezzo, Hucbald de Saint-Amand, etc..., et dans cette hypothèse, lui, qui n'est ni prêtre ni religieux, et doit être par conséquent moins versé dans la science du chant d'Eglise, dont il ne traite pas d'ailleurs *ex professo*, lui qui appartient à un âge postérieur à ces grands maîtres, n'aurait pour nous que peu d'autorité; mais il a seulement voulu dire que le chant Grégorien n'admettait ni cette mesure rigoureuse et conti-

(1) Franc., Coll., ap. Gerb., Script., III, 2.

#### CAUSES QUI ONT DÉTRUIT LA BONNE EXÉCUTION DU CHANT. 293

nuelle de la musique mesurée, ni toutes ces espèces de notes de valeurs différentes et d'un nombre indéfini, qu'on trouve dans cette dernière. C'est ce que répondaient les révérends PP. Franciscains, en 1682, à un autre écrivain de Cologne, qui prétendait que, dans le chant Grégorien, toutes les notes étaient égales en durée : (In cantu Gregoriano omnes notæ sunt æqualis mensuræ, una non longior altera : ideo una syllaba non longior alia protrahenda.) Cette prétendue règle est contraire à la coutume immémoriale; elle est condamnée par tous les livres anciens, manuscrits et imprimés; « elle n'a de sens, qu'autant qu'elle signifie que » dans la musique Grégorienne on n'admet point toutes ces » mesures artificielles, résultant de notes très-brèves ou très-» longues; mais il n'est pas vrai non plus que par un effort » étrange et violent, toutes les notes doivent être également » prolongées, contrairement à l'instinct de la nature. Il faut » prendre un certain milieu, mélangeant à propos les longues » et les brèves, comme la raison et la règle musicale l'appren-» nent aux ignorants et même à ceux qui n'y pensent pas :» Illa regula est intelligenda, quod in cantu Gregoriano, non sint adhibendæ artificiosæ illæ mensurationes, protractiones, vel abbreviationes notarum, quas habet musica figuralis; neque ctiam omnes notæ artificiosæ et violentæ contra naturam in prolatione æquari debeant. Sed media via incedendo una interdum harum plus altera protrahatur, secundum quod ratio et natura rei ipsos etiam imperitos imo et inadvertentes docebit (1). Quant à nous, nous n'avons jamais prétendu, en réclamant la mesure pour la mélodie Grégorienne, qu'on dut la régler au métronome, avec la

<sup>(1)</sup> Sous le rapport des valeurs temporaires, Francon n'admettait que cinq manières de faire le Déchant : 1° par notes longues, 2° par une longue et une brève, 3° par une brève et une longue, 4° par une longue et deux brèves, 5° par deux brèves et une longue. (*Script.*, t. III, p. 3.)

précision qu'exige l'exécution musicale. Nous laissons à la discrétion du chanteur les pauses à faire à la fin des distinctions et des phrases : nous les indiquons sans les mesurer; car l'expérience démontre qu'il est facile à un chœur bien dirigé de procéder avec ensemble, nonobstant ces repos, quand les incises et les phrases mélodiques ont été uniformément rendues.

Concluons que ce texte de Francon de Cologne ne prouve rien contre l'autorité d'Hucbald, de Gui, etc. Cependant, à dater de cette époque, on distingua deux musiques différentes; elles commencèrent à avoir chacune leur notation particulière; la musique Grégorienne ne se nota bientôt plus qu'en notes carrées, et la musique figurée prit ses diverses figures des notes rondes. Bientôt on imagina de les réunir, et ce fut l'harmonie des accords qui leur servit de lien. Déjà avant Hucbald de Saint-Amand, on avait essayé de placer sous les notes Grégoriennes des consonnances de quarte, de quinte et d'octave, qu'on appelait Organum, Diaphonie. Avec la musique mesurée naquit le déchant : discantus. Voici comme Francon lui-même le définit : « Ce » sont, dit-il, des chants différents qui s'accordent entre » eux : Est aliorum diversorum cantuum consonantia. Ils » s'accordent aussi pour le temps, par la division des sons » en notes longues, brèves et semi-brèves, et on les écrit » avec diverses figures qui indiquent la proportion des va-» leurs entre elles : Et in scripto per diversas figuras pro-» portionari ad invicem designantur. » Francon distingue » trois espèces principales de déchant : 1° Le déchant simple : Discantus simpliciter prolatus ; 2º le déchant tronqué, truncatus, appelé aussi hoquet, Ochetus; 3º déchant copulé, copulatus. Toutes ces espèces de déchant procédaient par des notes longues et brèves mélées de pauses, adaptées à un motif principal. Quand le déchant ne

CAUSES QUI ONT DÉTRUIT LA BONNE EXÉCUTION DU CHANT. 295 contenait qu'une partie en harmonie avec le motif, il s'appelait *Duplum*; s'il en avait deux, il s'appelait *Triplum*; et ainsi de suite. Il paraît que du temps de Francon on en faisait déjà à cinq parties. Quand on n'employait que des notes égales en valeur à celles du chant principal, cette harmonie s'appelait Organum : nous dirions, accords plaqués; dans le cas contraire, cet accompagnement dessiné s'appelait : Déchant, Discantus. Quando tenor accipit plures notas simul, est discantus.

Le Hoquet, Ochetus, était une espèce de déchant où les parties procédaient par notes entrecoupées de silences, ou comme nous dirions aujourd'hui, de *soupirs*.

Le Déchant qu'on appelait *Copulatus*, se composait d'une partie chantante marchant par une note longue et une brève et *vice versa*, sur le chant principal, du commencement à la fin.

Plus tard on appela ces sortes de compositions, Contrepoint; elles jouirent d'une faveur extraordinaire : bientôt on appliqua cette innovation au chant des Antiennes, des Introîts, des Hymnes, en un mot à tout l'office Grégorien, et cela se fit, dit Doni (1), en dehors de l'autorité ecclésiastique, par la licence privée des musiciens : privata musicorum licentia. Cette licence alla bientôt si loin, dit-il, qu'il serait difficile de décrire les diverses et nouvelles modulations qu'on inventa: chaque année la musique enfantait un nouveau monstre. L'Angleterre, l'Italie, l'Espagne et tous les pays catholiques furent inondés de cette musique. Des écrivains sérieux s'élevèrent contre ces excès. Dès le xu<sup>e</sup> siècle, Jean de Salisbury la critique sévèrement (2) : « Elle a osé, dit-il, profaner le culte divin, en » pénétrant dans les temples de Dieu : Cultum religionis in-

<sup>(1)</sup> Manuale minorum, p. 32., anno 1682.

<sup>(2)</sup> De præstantia musicæ veter., t. I, p. 88.

» *cestat.* Toutes ces voix qui vont et viennent en même » temps, qui s'entrechoquent, se coupent, se brisent, ne » font qu'amollir les **a**mes. »

Au même siècle, le saint abbé de Riéval, Aelrède, l'attaque avec véhémence : « Ad quid illa vocis contractio, infractio? Hic succinit, ille discinit, alter supercinit, alter medias quasdam notas dividit et incidit.... et hæc ridiculosa displosio vocatur religio !

Enfin, recevant de toutes parts des plaintes réitérées contre cette nouvelle musique, Jean XXII, l'an 1323 (1), lança contre elle la Bulle : Docta Sanctorum. Il y dépeint toutes les extravagances du déchant et du contrepoint, il se plaint de ce que les disciples de la nouvelle école ne sont plus occupés qu'à mesurer les temps, à imaginer de nouvelles notes, à préférer celles qu'ils ont inventées aux anciennes, à chanter, avec leurs semi-brèves et leurs notes minimes, les saintes mélodies accablées sous cet amas de sons exotiques : Nonnulli novellæ scholæ discipuli, dum temporibus mensurandis invigilant, novas notas intendunt, *fingere suas quam antiquas cantare malunt; in semi breves* et minimas ecclesiastica cantantur, notulis percutiuntur.» « Ils coupent les saintes mélodies par des Hoquets, les ren-» dent ridicules par le déchant, y mêlent des chants vul-» gaires : Nam melodias ochetis intersecant, discantibus » lubricant, triplis et motetis vulgaribus nonnumquam in-» culcant. Ils vont si loin, ajoute la Bulle, qu'ils méprisent » les fondements sur lesquels ils bâtissent, c'est-à-dire l'An-» tiphonaire et le Graduel. : Adeo ut interdum Antiphona-» rii et Gradualis fundamenta despiciant, et ignorent su-» per quo ædificant, tonos nesciant, etc., etc.»

(1) En effet, c'est vers ce temps que parurent les différentes espèces de contrepoint : contrepoint simple, double, figuré, fleuri, etc.; mille espèces d'énigmes, de canons, etc.

#### CAUSES QUI ONT DÉTRUIT LA BONNE EXÉCUTION DU CHANT. 297

« Les ascensions modestes et les descentes modérées du » plain-chant sont couvertes par la multitude de ces nou-» velles notes, qui coulent toujours sans s'arrêter jamais; » elles enivrent l'oreille et ne guérissent pas les Ames : Et » ex earum multitudine, notarum ascensiones pudicæ des-» censionesque temperatæ plani cantus... ad invicem offu-» scentur. Aures inebriant et non medentur. »

Après avoir ainsi clairement exposé les tristes excès du » contrepoint et du déchant, le Saint-Père conclut, qu'aidé » des conseils des cardinaux, il a pris la résolution d'expalser » cette musique de l'Eglise de Dieu: Hæc relegare, imo pror-» sus abjicere et ab eadem Ecclesia Dei profligare efficacius » properamus. — A ces causes, d'après les conseils des car-» dinaux, nous ordonnons expressément : que personne doré-» navant ne se permette de faire entendre cette musique ni » autre semblable, surtout pendant les heures canoniales, » ni pendant le saint sacrifice de la Messe. Si quelqu'un » osait contrevenir à nos ordres, qu'il soit suspendu de son » office pendant huit jours, par les ordinaires du lieu où la » chose se sera passée : Per sus pensionem ab officio per octo » dies auctoritate hujus canonis puniatur. » Par cette Bulle toute espèce de contrepoint était condamnée, excepté le contrepoint simple : car le Pontife déclare aussitôt qu'il n'entend pas prohiber aux fêtes quelques accords simples de quarte, de quinte et d'octave, qui servent à faire mieux goûter la sainte mélodie, mais il veut que les accords n'empêchent pas d'entendre le chant Grégorien dans toute sa

(1) Il paraît que ce fut pendant le séjour des papes à Avignon que Rome perdit le goût et les bonnes traditions du chant Grégorien, et qu'elle se livra, avec le reste de l'Italie, à sa passion pour la musique figurée. Nous en avons les preuves, 1° dans un manuscrit que nous a conservé Alfieri : Saggio theorico practico del canto Gregoriano. (Voir aux Pièces justificatives, n°7). Déjà auparavant Rome avait vu ses bonnes traditions interrompues, comme on peut s'en convaincre par les constitutions que Paul III fit écrire pour la chapelle papale, l'an 1543. (Voir aux Pièces justificatives, n° 8.)

#### 298 **esthétique et théorie du chant grégorien.**

simplicité et intégrité. « Ces accords, dit-il, tout en char-» mant l'oreille, excitent la dévotion, et ne permettent » point que l'âme des chantres se laisse aller à la torpeur :» Per hoc autem non intendimus prohibere, quin interdum, diebus festivis præcipue, sive solemnibus, in missis et præfatis officiis aliquæ consonantiæ, quæ melodiam sapiant, puta octavæ, quintæ, quartæ et hujusmodi supra cantum ecclésiasticum simplicem proferantur. Sic tamen ut ipsius cantus integritas illibata permaneat, et nihil ex hoc de bene morata musica immutetur : maxime cum hujusmodi consonantiæ auditum demulceunt, devotionem provocent, et psallentium Deo animos torpere non sinant (1).

La Bulle de Jean XXII, datée d'Avignon, ne fut pas longtemps respectée, même en France : car nous lisons dans les statuts de la sainte chapelle de Bourges, de l'an 1407 : Responsum, Alleluia, Offertorium et Postcommunio discantabuntur, et statut. XXI ordinamus quod personæ præfatæ...divina Officia, Missas, Vesperas et Completorium cum cantu et discantu celebrare et dicere teneantur. Les mêmes statuts existaient à Dijon (2). L'église de Paris, alors, était plus sage. Le chancelier Gerson en cite les statuts, et assure que le déchant n'y était point admis : In ecclesia nostra discantus non est in usu, sed per statuta prohibitus (3).

La Bulle fut encore moins respectée en Italie et en Allemagne, car le Dominicain Herp, dès l'an 1363, raconte que de nouveaux figuristes et compositeurs s'élevaient de toutes

(2) Jean Regnier Bailly d'Auxerre, l'an 1432, écrivant son testament en vers, s'exprime ainsi :

ll me suffira d'une messe De Requiem haute chantée Au Cueur : me ferait grand liesse St être pouvait DÉCHANTÉE. (Lebeuf., Trait. hist. et pr., p. 93).

(3) Ibid., ibid.

<sup>(1)</sup> Extrav. Comm., lib. III.

#### CAUSES QUI ONT DÉTRUIT LA BONNE EXÉCUTION DU CHANT. 299

parts; enfin les auteurs de la musique figurée, aux xv° et xvi<sup>e</sup> siècles, tombèrent dans de si grands excès, que le saint Concile de Trente fut sur le point de la bannir à jamais des églises. Palestrina, dit-on, arrêta la main du pape Marcel prête à frapper ; il composa une messe (Missa Marcelli Papæ) dans un style tempéré et religieux. Mais, quoi qu'on en dise, le genre même de Palestrina ne peut être regardé comme celui de l'Eglise, puisqu'au dire des connaisseurs on n'exécute bien cette musique qu'à Rome même. Donc une telle musique ne saurait être la musique de l'église catholique, et comme le dit saint Antonin : « Toutes ces parties qui » vont en sens contraire, en chantant à la fois différentes » paroles, paraissent plutôt faites pour amuser l'oreille des » amateurs de musique, que pour nourrir la piété des fi-» dèles : » Pruritui aurium videtur magis deservire quam devotioni; tandis que le chant Grégorien, exécuté simplement à l'unisson par les fidèles (comme le recommande Benoît XIV, dans son Encyclique de 1729), sera toujours le chant que l'Église préfère : Cantus ille est qui alteri musicali merito præfertur.

On concevra sans peine, à présent, comment ce chant si beau, si religieux, qui a pour lui la sympathie de tous les siècles et de tous les hommes de goût et de piété, a pu recevoir, par son mélange avec la musique figurée, de graves altérations dans sa *forme primitive*. Ce fut par elle, en effet, que commença la corruption. Pour rendre le Déchant possible, on cessa d'observer les notes brèves : le rhythme se perdit ; on ne pouvait plus discerner les phrases, les traits mélodiques, qui disparurent presque complétement dans les premières éditions imprimées en notes carrées. Nous en voyons les preuves dans les premières éditions de Venise de 1499. Venise était le centre de ce mouvement artistique qu'on a appelé la Renaissance. Les réformes furent

faites par des particuliers, d'après leur gout individuel. La manie de changer gagna partout; toutes les éditions, dans tous les pays, furent faites d'une manière arbitraire; Palestrina, Guidetti et Giovanelli travaillèrent aussi à une édition du *Graduel*, et ces grands compositeurs de musique moderne ont prouvé, par cette œuvre, qu'ils étaient bien peu versés dans la connaissance de l'art antique. Palestrina, dit l'abbé Baïni, fut assez franc pour l'avouer (1). Depuis lors on n'a fait que marcher dans la malheureuse voie ouverte par ces deux illustres musiciens. On n'a jamais eu le courage de remonter une bonne fois aux sources primitives.

Ce que d'autres n'ont pas fait ou n'ont fait qu'à demi, nous l'avons tenté, malgré notre faiblesse, dans notre travail sur l'Antiphonaire de Saint-Gall, et nous poursuivrons cette œuvre autant qu'il nous sera possible. Trop heureux, si, par nos humbles travaux, nous pouvons contribuer à ramener l'unité si désirable dans cette partie du culte sacré : dussions-nous n'aboutir qu'à mettre sur la voie ceux qui viendront après nous.

#### **CHAPITRE IV.**

#### Manière de phraser le chant Grégorien et de faire les repos.

Une des choses qui contribuent le plus à faire sentir la beauté des mélodies antiques de saint Grégoire, celle qui a été entièrement négligée de nos jours, c'est l'observation des PHRASES et des REPOS, ou comme nous dirions aujourd'hui,

(1) Voir aux Pièces justificatives, nº 9.

#### MANIÈRE DE PHRASER LE CHANT GRÉGORIEN, ETC. 301

c'est l'art de bien phraser. La négligence qui s'est introduite presque partout, quant à cette partie de l'art, provient en partie de la notation confuse des livres imprimés.

Les anciens étaient très-attentifs à l'observation de ces coupes et de ces pauses dans le chant; ils n'oublient jamais de les recommander dans leurs traités. Nous avons vu déjà dans le cours de cet ouvrage les précieux avis donnés à ce sujet par Hucbald de Saint-Amand, saint Oddon de Cluny et Gui d'Arezzo. Ces auteurs attribuent aux phrases et aux membres de phrases, et aux incises, différents noms, tels (ue distinctions, parties d'une distinction, neumes, parties D'UN NEUME, SYLLABES MUSICALES. Saint Oddon de Cluny, en particulier, nous a laissé sur ces syllabes musicales une doctrine très-importante. Nous la recommandons à l'attention des savants qui veulent avoir une juste idée de l'Esthétique des chants sacrés (1). Le lecteur voudra bien, pour nous épargner la peine de la transcrire une seconde fois, revenir un instant à la traduction que nous en avons donnée. Il se convaincra que déjà, au dixième siècle, la théorie était complète sur cet article, et que, même aujourd'hui, nous ne pouvons rien faire de mieux que de recourir aux principes qu'elle a consacrés.

Le saint auteur, après avoir exposé les vraies notions des syllabes musicales, conclut en disant :

« Nous avons fait ces quelques réflexions pour faire en-» trevoir combien de mélodies variées on peut composer » avec un petit nombre de sons, et pour apprendre à celui » qui doit noter l'antiphonaire, au moyen des lettres du » monocorde, comment il doit les distribuer. Nous sa-» vions aussi que tout ce qui est bien divisé se comprend » aisément et se réduit facilement en pratique; tandis que

(1) Ci-dessus, pag. 151 et suiv.

» tout ce qui n'est pas divisé, est toujours confus, jette le » désordre dans l'esprit et environne l'âme des ténèbres de » l'ignorance au lieu de l'orner de science, et de la tirer de » l'obscurité en l'éclairant des lumières d'une saine doctrine.

» Telle est la raison pour laquelle on a introduit les syl-» labes, les parties de phrases et les phrases musicales dans » la musique. »

On voit, d'après ces paroles, combien il importe de faire ressortir en chantant, les diverses parties de la phrase musicale et de les marquer distinctement par la position des notes dans l'impression des livres. Aussi avons-nous observé, dans les anciens manuscrits, neumés sans lignes ou avec lignes, et dans le manuscrit de Saint-Gall lui-même, que toutes ces parties sont distinctes et si bien divisées, qu'il serait difficile de les confondre.

Mais dans la pratique, comment les faisait-on ressortir? Un autre savant religieux du onzième siècle, l'illustre Gui d'Arezzo, a pris soin de nous l'apprendre, après avoir pleinement confirmé la doctrine du saint abbé de Cluny. Cet accord entre les deux maîtres ressort évidemment de leurs textes respectifs. Le lecteur voudra bien retourner à la page 202 de cet ouvrage : ll y verra le moine de Pompose établissant, comme l'abbé de Cluny, cette notion si recommandée et si nécessaire, des *neumes* ou traits mélodiques (1), des *distinctions*, *etc.*, puis indiquant nettement la manière d'écrire et d'exécuter ces parties constitutives de la *phrase musicale*. Il veut que le membre de phrase mélodique soit noté ou chanté tout d'un trait, d'une manière *compacte*; que la syllabe soit encore *plus serrée* : c'est-à-dire sans aucune reprise d'haleine; que la dernière note, jointe au

(1) Le mot neume, dans ces passages, doit s'entendre comme le définit Gafori : (Mus. Pract., lib. II, cl. VIII). Neuma est vocum seu notularum unica respiratione congrus pronuntiandarum aggregatio.

# MANIÈRE DE PHRASER LE CHANT GRÉGORIEN.

repos qui la suit, soit très-longue à la fin de la phrase, moins longue à la fin du membre, et presque semblable aux autres à la fin de la syllabe. « De quibus illud notan-» dum, quod tota pars compresse et notanda est et expri-» menda; syllaba vero compressius; tenor vero, id est mora » ultimæ vocis, qui in syllaba quantuluscumque est, am-» plior in parte, diutissimus vero in distinctione, signum » in his divisionibus existit.» Ainsi, la teneur ou la durée de la dernière note de chacune des différentes parties constitutives de la phrase musicale, est le signe qui doit en faire reconnaître toutes les divisions : Signum in his divisionibus existit. Et de là vient, selon Gui d'Arezzo, la nécessité de frapper la mesure du chant, comme on le fait en poésie : Sicque opus est ut quasi metricis pedibus, cantilena plaudatur.

Hucbald de Saint-Amand, à la fin du Traité qui a pour titre : *Musica Enchiriadis*, insiste sur ces principes de l'art de phraser (1). Il veut même que chaque genre de mélodie soit caractérisé par la coupe spéciale des traits mélodiques; ce qui du reste revient parfaitement aux prescriptions de · Gui d'Arezzo (2).

Il résulte de tous ces préceptes posés par l'antiquité, d'accord avec la nature, que les anciens auteurs des mélodies sacrées apportaient le plus grand soin à la coupe des phrases dans la composition, y cherchaient la symétrie, prenant garde que les mêmes formes se reproduisissent quelquefois avec de légères dissemblances (3) : *similitudo dissimilis*. Enfin la juste proportion entre les *repos* et les

<sup>(1)</sup> Gerb. Script., I, 183.

<sup>(2)</sup> Microl. ch. xv., ci-dessus, p. 202. Voyez aux Pièces justificatives, nº 10, un passage précieux sur les distinctions et les respirations, extrait d'un manuscrit de la bibliothèque de Gand, intitulé : Flores musicæ.

<sup>(3)</sup> Ci-dessus, pp. 204, 205.

parties de phrase qu'ils sont destinés à séparer, leur paraissait la condition essentielle d'une bonne exécution.

.

Mais ces principes si justes ne sont-ils pas partout aujourd'hui entièrement négligés, et dans le chant et dans les livres? Quel chantre saurait à présent phraser comme il faut les antiques mélodies? Quel est le livre noté, où les périodes, les membres, les incises mélodiques se trouvent parfaitement indiqués? De là vient qu'on les chante sans les comprendre; on appuie la voix avec effort sur chaque note; on continue ainsi à les marteler, à les assommer, comme le disait, il y a près d'un siècle, l'abbé Léonard Poisson, sans savoir où l'on s'arrêtera pour respirer. La voix se repose où elle peut, ou plutôt quand elle ne peut plus faire autrement; et ces antiques mélodies, composées avec tant de soins, paraissent aujourd'hui avoir été jetées au hasard sur le papier, sans règle ni proportion aucune ; le chant en paraît insupportable, monotone, ennuyeux, d'une pesanteur excessive, et nos liturgies françaises surtout, sont devenues, en quelques pays étrangers, le type de la lourdeur et de la gaucherie.

On nous demandera peut-être ici comment il se fait que les préceptes d'Huchald de Saint-Amand, de saint Oddon de Cluny, de Gui d'Arezzo, si explicites et si clairs en ce qui regarde l'art de phraser le chant sacré, aient été si méconnus par les auteurs des xv<sup>e</sup>, xvi<sup>e</sup> et xvii<sup>e</sup> siècles. Cette question peut se résoudre assez aisément. Il y a cent ans à peine que les écrits de ces auteurs ont été livrés à l'impression par le soin du prince abbé de Saint-Blaise, dom Martin Gerbert, Bénédictin. Avant cette époque, leurs manuscrits étaient très-rares et gisaient çà et là dans quelques bibliothèques d'antiques monastères, où rarement on allait les consulter. En effet, nous ne trouvons pas un seul auteur avant Gerbert, qui cite, par exemple, la doctrine d'Hucbald

# MANIÈRE DE PHRASER LE CHANT GRÉGORIEN. 305

ni de saint Oddon, et ceux qui mettent en usage les traités de Gui d'Arezzo semblent ne l'avoir pas compris dans la question qui nous occupe. Gerbert lui-même ne montre pas partout, en son savant ouvrage, une parfaite intelligence de cette partie de l'art. Faut-il donc s'étonner qu'une théorie sans organe soit demeurée sans effet, et que la réforme soit devenue si nécessaire.

Nous nous sommes donc appliqué avec le plus grand soin, à l'aide des manuscrits anciens, à faciliter aux exécutants la distinction des parties mélodiques. Il nous reste à dire quels signes ont été employés à cet effet dans la restauration que nous offrons au public.

1° Les syllabes musicales, c'est-à-dire ces petits traits mélodiques, qui doivent, dans la notation et dans l'exécution, se détacher et se distinguer les uns des autres, et où se doit faire une légère tenue de la dernière note, avec un repos très-léger, nous les séparons par une *virgule simple*, placée au-dessus de la portée musicale. 2° Pour marquer un trait mélodique plus long, c'est-à-dire composé de deux ou trois syllabes musicales, nous plaçons encore une virgule avec un petit trait qui traverse la portée : cela indique un repos un peu plus prolongé et équivalant à un temps. 3° Pour désigner une phrase musicale, nous plaçons, après la dernière note, une double virgule, avec un trait, et la dernière note de cette phrase, ainsi que le repos ou pause qui la suit, doivent être plus prolongés encore.

L'observation pratique de ces repos et notes plus ou moins prolongées, fera sentir à chacun quelle grace, quel ornement les saintes mélodies en reçoivent. Alors seulement on aura le sentiment de la beauté musicale de ces antiques cantilènes inspirées par le sentiment le plus profond et le plus vrai.

Lors donc que nous avons réclamé, dans l'exécution du

plain-chant, une mesure qui pût être frappée, nous n'avons pas prétendu exclure ces repos que les anciens recommandent avec tant de raison; nous avons seulement exigé, durant le cours de la syllabe, du membre de phrase et de la phrase, cette régularité de mouvement sans laquelle l'ensemble serait impossible. On verra bientôt, par expérience, que les repos eux-mêmes peuvent avoir leur proportion et leur régularité, pour peu qu'on se fasse une habitude de les exécuter toujours d'après le même principe.

# CHAPITRE V.

### Des ornements dans les mélodies Grégoriennes.

Il est évident, pour tous ceux qui ont suivi la question du chant Grégorien, qu'autrefois ce chant admettait certains ornements. Nous avons donc cru devoir nous appliquer à rétablir ces ornements dans la restauration qui nous occupe (1).

Ceux d'entre ces ornements qui peuvent s'écrire avec nos notes ordinaires, comme la *plica*, la *tramea*, la *clivis cornuta*, ne nous occuperont point ici. On les trouvera rendus par la notation comme ils doivent l'être, et conformément à l'explication que nous avons donnée dans la deuxième partie de notre travail sur le manuscrit de Saint-Gall. Nous ne parlerons ici que du *Quilisma* et du *Tristropha*, par la raison que ces deux ornements ont besoin d'une notation

(1) Pièces justificatives, n. 11.

DES ORNEMENTS DANS LES MÉLODIES GRÉGORIENNES. 307 spéciale, qui n'a point encore été employée dans nos livres notés.

# I. DU QUILISMA.

Nous ne répéterons pas ici tout ce que nous avons écrit sur cet ornement dans l'ouvrage que nous venons de citer, nous nous contenterons de donner la manière pratique de l'exécuter. Voici ce signe appliqué aux traits mélodiques où on le rencontre le plus ordinairement.



Le premier son de cet ornement s'exécutait anciennement comme nous exécutons aujourd'hui encore certaines notes qui portent le mot italien vibrato, son vibré. Ainsi dans les exemples donnés ici, on faisait entendre le vibrato sur la première note, on coulait rapidement sur la seconde pour s'arrêter plus longtemps sur la troisième, et ces trois notes s'exécutaient d'une seule émission de voix (1) bien exécuté, cet ornement donne beaucoup d'énergie et de grâce au chant, et nos virtuoses en font encore aujourd'hui un excellent usage. Mais exécuté par une voix rude, et sans souplesse, il devient insupportable; il s'appelle alors chevrottement. C'est sans aucun doute de cet ornement, que Jean Diacre, auteur de la vie de saint Grégoire le Grand, a

. . . . . . .

(1) C'est encore de cette manière que nous l'avons entendu<sup>-</sup>exécuter en Italie l'année dernière. Les chantres italiens le font naturellement, et comme sans y penser.

voulu parler lorsqu'il dit que nos anciens chantres Gaulois ne pouvaient pas l'exécuter : Dum eorum vox inflexionibus et repercussionibus mitem nititur edere cantilenam, naturali quodam fragore, quasi plaustra per gradus confuse sonantia, rigidas voces jactat; sicque audientium animos, quos mulcere debuerat exasperando magis ac obstrependo conturbat (1). Le moine d'Angoulème dans sa chronique, fait entendre plus clairement encore qu'il s'agissait de ce même ornement : Franciæ, cantores, didicerunt notam Romanam... excepto quod tremulas vel vinnulas, sive collisibiles vel secabiles voces, in cantu non poterant perfecte exprimere Franci, naturali voce barbarica, frangentes in gutture voces quam potius exprimentes (2.

Je ne sais pas si quelques chantres de nos jours ne mériteraient point encore ces invectives; à ceux-là nous conseillons d'onnettre le *Quilisma* : qu'ils se contentent de chanter les trois notes simplement. Quant aux chantres doués d'une voix flexible, rien n'empêche qu'ils ne l'exécutent, surtout en *solo*, pourvu qu'ils le fassent avec aisance, sans effort, et d'une manière qui donne au chant une expression religieuse; ils peuvent même lui substituer l'ornement reçu aujourd'hui, tel qu'il est ici noté.



Toutefois, dans un chœur, il est préférable de l'omettre entièrement, et de chanter comme il suit :



(4) Joann. Diac. Vita S. Grey., ch. VII, lib. 11.
(2) Ann. et hist. franc., ab. an. 708 ad ann. 990.

# DES ORNEMENTS DANS LES MÉLODIES GRÉGORIENNES. 309

II. - DU SIGNE APPELÉ TRISTROPHA, DISTROPHA PRESSUS, ETC.

On appelait ainsi deux ou trois notes unisonnantes placées sur une seule syllabe du texte, elles sont représentées, dans les manuscrits *neumés et Guidoniens*, par deux ou trois points horizontaux (1). Ces trois points sont ordinairement placés sur la note qui vient après le demi-ton, comme  $fa, si \nota, ut$ . On en trouvera de nombreux exemples dans l'Antiphonaire de Saint-Gall. En voici un :



Comment s'exécutaient ces trois notes sur la syllabe te? Les chantait-on toutes trois? Ou bien n'en faisait-on qu'une seule longue? Plusieurs auteurs recommandables ont adopté cette dernière interprétation; entre autres, dom Jumilhac, Bénédictin de Saint-Maur, dans son excellent traité de chant (2). Les Chartreux possèdent aussi des manuscrits qui prescrivent comme règle, de ne faire entendre ici qu'une seule note : « Quando in cantu multæ sunt notæ simul junctæ, ibi facienda est mora, et quo plures sunt notæ, ibi diutius immorandum; in hac enim mora, quasi novus in cantu nascitur decor (3). Depuis les éditions de Nivers 1696, on a retranché partout ces trois notes dans toutes nos éditions, excepté dans les livres des Pères Char-

(2) Page 156, nouvelle édition.

(3) Manuscrit de la Grande-Chartreuse, près Grenoble, intitulé: Forma cantandi ad usum Carthus. ordin.

<sup>(1)</sup> Le point était alors comme aujourd'hui le signe reçu pour marquer la prolongation d'un son. On trouve dans certains manuscrits chartreux et prémontrés, etc., des notes à trois, quatre et cinq points placés sur différentes notes de la gamme, mais le plus souvent sur ut, fa, si b.

treux, imprimés à Castres l'an 1756 et à Lyon (1); mais dans la pratique actuelle, les Chartreux eux-mêmes n'exécutent qu'une note prolongée. Malgré ces autorités respectables, qui du reste ne remontent pas à une très-haute antiquité, nous sommes porté à croire qu'on chantait primitivement ces trois notes, que les anciens appelaient notes répétées ou répercutées : notæ repercussæ. Car cette définition eût été fausse si réellement on n'en eût chanté qu'une. En second lieu, les explications qu'ils donnent de ce signe, supposent toutes qu'on faisait entendre plusieurs sons distincts; ainsi saint Oddon de Cluny, en parlant de la syllabe musicale qui peut se faire par un seul son unisonnant répercuté, dit que cette syllabe musicale produit un bon effet quand elle est bien ménagée, et qu'on n'en abuse point : De qualibus syllabis quandoque duæ vel tres aut quatuor sola unius vocis repetitione simul positæ inveniuntur; sed ut in pluribus constat, si rarum hoc fuerit, amplectatur, sepius enim repetitum fastidium generabit. (2).

Enfin, nous avons trouvé des manuscrits très-précieux, du  $\mathbf{x}^{\circ}$  siècle, *neumés* sans lignes, mais ayant les lettres romaniennes, où l'on trouve le *tristropha* portant partout un t sur le dernier point, pour signifier qu'il faut appuyer sur la dernière note, et chanter plus rapidement les deux premières, et alors cet ornement devient vraiment la *syllabe musicale* dont parle saint Oddon; de plus, les premières *traductions carrées* des RR. PP. Prémontrés, donnent aussi à la dernière de ces notes une queue qui, comme on sait, rend la note longue. L'archéologue doit donc convenir que primitivement on chantait ces trois

<sup>(1)</sup> Les livres de chant imprimés à Paris pour l'Eglise de Salisbury, en Angleterre, ont conservé partout le *distropha* et le *tristropha*. On les trouve au Musée britannique, à Londres.

<sup>(2)</sup> Script. Gerb. I, 276.

# DE LA QUANTITÉ LATINE DANS LES CHANTS LITURGIQUES. 311

notes (1). Cependant nous n'avons pas voulu les écrire toutes trois, par la raison qu'on les a universellement et uniformément rejetées partout dans la pratique, et que cette uniformité, jointe surtout à la difficulté grave que présenterait l'exécution supportable de cet ornement, nous parait péremptoire pour l'écrivain qui, comme nous, travaille à un livre *pratique*, et non pas seulement à une œuvre d'archéologie. Ainsi, nous le rendons par une note longue : une ronde, une blanche ou une noire pointée, suivant la position du signe et nombre des points qu'il contient.

# CHAPITRE VI.

### De la quantité latine dans les chants liturgiques (2).

On ne peut nier que dans les mélodies Grégoriennes conservées par les manuscrits, les règles de la quantité prosodique et surtout celle de l'accent, n'aient été le

(1) Guidetti, après avoir indiqué un signe: — pour l'expression de cet ornement, en explique ainsi la théorie : « Syllaba subjacens levi quodam spiritus » impulsu pronuntiabitur, perinde acsi duplici scriberetur vocali, ut Doominus » pro Dominus, sed cum decore et gratia quæ hic doceri non potest. » La difficulté de bien exécuter cet ornement, est, sans aucun doute, ce qui l'a fait rejeter partout. Voila une de ces finesses de l'art que Jean Diacre désignait par ces mots : Inflexiones et repercussiones; et le moine d'Angoulême par ceux-ci : Notæ collisibiles vel secabiles. En effet, c'était comme une note coupée en plusieurs autres.

(2) Depuis la mort du R. P. Lambillotte, il a paru, sur cette question, un ouvrage fort étendu et fort estimable, par M. l'abbé Petit, supérieur du grand Séminaire de Verdun. Quoique spécialement consacré à la psalmodie, ce livre traite la matière assez à fond, pour que plusieurs chapitres soient applicables au chant ecclésiastique en général. Nous ne voudrions rien diminuer des éloges que mérite toujours un travail érudit et consciencieux, inspiré par le zèle du culte divin; mais nous avons déploré, en lisant ce

plus souvent mises en oubli, si ce n'est peut-être dans la psalmodie qui se rapproche davantage, comme on sait, de la lecture soutenue et accentuée : en effet, les exemples de ce genre ne contiennent guère de fautes d'accent que dans les mélodies finales des psaumes, et sont réellement trop peu nombreux, pour qu'on en puisse déduire une assertion générale. Quant aux autres morceaux, tels que les Introits, Graduels, Offertoires, etc., on y rencontre très-souvent des syllabes brèves pénultièmes, chargées de longues tirades de notes, par exemple :



livre, que l'usage de la langue latine et la véritable notion de la prononciation fusient assez oubliés en France, pour qu'on se vit obligé d'établir, à si grands frais d'érudition, des vérités presque banales dans tous les autres pays et parmi tous les hommes qui parlent quelque peu la langue de Cicéron et de Virgile. Nou-seulement le P. Lambillotte ne s'est pas appliqué à démontrer cette proposition : que dans la prose et les chants prosaïques, l'accent, et non la quantité, détermine, dans la prononciation, la valeur des syllabes, mais il ne concevait pas qu'on pût soutenir le contraire. Toutefois, il entendait cette règle en ce sens, que la liberté laissée au compositeur, par rapport aux syllabes non accentuées, ne l'autorise pas à les traiter violemment contre leur nature; à charger de notes, par exemple, une antépénultième brève quand la syllabe pénultième qui porte l'accent n'est surmontée que d'une note. C'est pour cette raison qu'il condamnait, dans une édition récente, un sæculorum. Amen, ainsi noté, d'après les manuscrits :

<u>\_\_\_\_\_</u> Sæ-cu - - lorum, A-men.

Les nombreux passages que l'on apporte à bon droit, pour appuyer la règle précitée, et qui tous reviennent à peu près à ce mot d'Erasme : Præter accentus, nullum in syllabis discrimen facimus, signifient, d'après le P. Lambillotte, qu'une fois l'accent placé dans un mot, une fois la syllabe accentuée mise en saillie et distinguée du reste (discriminata), on ne doit appliquer à aucune autre syllabe de distinction semblable, comme serait un triple accent sur ce mot ; dóminátiónes ; mais jamais il n'eft voulu ad-

# DE LA QUANTITÉ LATINE DANS LES CHANTS LITURGIQUES. 313

« La postérité aura peine à croire, disait l'abbé Lebeuf, » que seulement, à partir de notre siècle (le xviii<sup>e</sup>), d'illus-» tres cathédrales du royaume ont quitté cet usage si cho-» quant. »

Nos Pères, dans la foi, n'en étaient pas scandalisés : ils mettaient, en ce point, la mélodie au-dessus de la grammaire; comme nous l'a dit Bernon, abbé d'Auges, dans un passage cité plus haut (1) : Il vaut mieux, pensaient-ils, violer une règle de convention qu'un précepte *de nature*, et l'observation du rhythme mélodique est de l'essence même des choses; ce qu'on ne peut affirmer de l'accent. On a souvent, à l'appui de ce même fait, cité le passage rap-

mettre que, parmi ces syllabes non accentuées, il pût y avoir *privilége de longueur* pour une syllabe brève de sa nature, comme il arriverait dans le trait suivant :

------

Au reste, M. Petit, ennemi de toute exagération, comme le sont les hommes vraiment solides, n'a pas, ce nous semble, entendu la chose autrement que le P. Lambillotte, et l'observation que l'on vient de faire ici par occasion, tend à combattre et à redresser une erreur qui n'est ni dans son esprit ni dans son livre.

Il est un endroit seulement où M. l'abbé Petit semble contredire le P. Lambillotte. Il cherche à démontrer (p. 146 et suiv.) qu'on ne peut tirer des manuscrits neumés, de preuve bien certaine que les anciens aient souvent négligé l'accent dans l'exécution du chant et dans sa notation. Il transcrit même, à l'appui de son assertion, deux passages assez informes (typographiquement parlant), et d'après lesquels, nous l'avouons, on aurait peine à argumenter. Mais s'il avait eu sous les yeux les manuscrits plus soigneusement écrits et neumés dont le P. Lambillotte avait conservé les calques, et dans lesquels les paroles sont fort exactement adaptées aux signes de notation, il aurait trouvé des exemples vraiment patents et décisifs. Disons, pour être juste, que M. Petit restreint, quant à présent, son assertion aux médiations et aux finales des Psaumes; dans ce cas, on n'aurait guère à lui opposer que certaines terminaisons psalmodiques des Introïts, et quelques finales notées dans les manuscrits de Murbach et autres; mais appliquée au chant tout entier, elle aurait contre elle des exemples innombrables. (Note de l'Editeur.)

(1) Voyez ci-dessus, p. 287.

porté par Gerbert dans les Instituta Patrum, etc.: « Musica » non subjacet regulis Donati, sicut nec divina Scriptu-» ra (1).» Il n'entre pas dans notre plan de discuter ce texte pour en trouver une explication adoucie. Quand même nous y parviendrions, il resterait encore des monuments irréfutables.

Le fait donc est avéré : mais qu'en faut-il conclure? Que nous devons, par respect pour le passé, revenir à un tel usage et par un zèle superstitieux, canoniser les fautes de quantité, comme on voulait dernièrement canoniser le solécisme? Voilà bien cette fureur d'exagération qui dénature en notre pays les plus belles entreprises, et que nous avons eu dejà, dans cet ouvrage, l'occasion de déplorer à propos du dièse, simple marque d'orthographe musicale, et qu'il faudrait, dit-on, anathématiser en plainchant, parce que les anciens ont usé de la chose sans employer le signe. Pourquoi donc ces tenants exagérés du moven age n'impriment-ils pas leurs livres en gothique, pour plus d'orthodoxie, et comment osent-ils employer la notation carrée, qui après tout est une nouveauté? Ah! de grace, respectons mieux nos pères, et ne les chargeons pas maladroitement d'une responsabilité qu'ils seraient les premiers à décliner s'ils en pouvaient connaître maintenant les inconvénients. Que Bernon, abbé d'Auges, voie dans le redressement des fautes d'accent une violation des lois de la nature; jamais on ne nous persuadera qu'il y ait beaucoup à perdre pour le trait cité tout à l'heure, à être restauré comme il suit :



<sup>(1)</sup> Script. Gerb., I, 6.

# DE LA QUANTITÉ LATINE DANS LES CHANTS LITURGIQUES. 315

Il y a plus : dans la plupart des mots, la correction sera au profit du chant lui-même, en ce qu'elle fera tomber la *neumation* sur des voyelles sonores, comme u, e, o, plutôt que sur les voyelles sourdes, i et u.

En agissant comme nous l'avons fait, il nous a semblé que nous obéissions à une nécessité impérieuse; mais nous croirions tomber gratuitement dans l'arbitraire en adoptant le principe récemment posé par des éditeurs de livres liturgiques, à savoir : que la syllabe portant l'accent tonique doit toujours être sous la note la plus élevée d'un trait mélodique. Ce principe entratnerait avec lui la destruction de la phrase Grégorienne, et d'ailleurs on a péremptoirement démontré (1) qu'il est très-possible de faire sentir l'accent sans hausser le ton de la voix.

Pour en finir avec la quantité, dont nous n'entendons pas faire ici un traité ex professo, de peur d'enseigner aux hommes instruits des choses qu'ils savent aussi bien et mieux que nous, distinguons encore une fois, avec Dom Jumilhac les chants purement prosodiques et syllabiques, tels que les Leçons, Évangiles, Épîtres, Oraisons et Psaumes, des chants mélodiques, tels que les Introïts, Graduels, Répons, etc. Aux premiers nous appliquons simplement les règles d'une bonne lecture accentuée; dans les autres nous ne

(1) Voyez M. Vincent (*Notice sur les Manuscrits, etc., t. XVI de la coll.* p. 217). Le savant auteur s'appuie sur des exemples tirés de la musique grecque. La pratique des meilleurs compositeurs modernes peut servir encore à confirmer son idée. Ainsi, dans ce beau passage de l'*Ave Maria* de Chérubini.



Est-il possible de mieux accentuer les mots Ave, Maria ? Et cependant la note accentuée est plus basse que les autres, ou au même degré.

sommes pas aussi rigoureux, traitant quelquefois comme syllabes *communes* ou même *longues*, mais sans les charger de neumations, des syllabes brèves de leur nature et indépendantes de l'accent. Les Romains, si délicats sur l'article de la *quantité prosodique*, nous y autorisent par leur exemple après Cicéron et Quintillien.

# CONCLUSION.

Voilà d'après quels principes nous avons restauré les belles et antiques mélodies de saint Grégoire. Notre manière de noter nous paraît franche, nette et précise; elle ne laisse plus les mélodies liturgiques exposées à toutes les interprétations du mauvais goût et de la routine. Au moyen de la notation que nous employons, tout le monde pourra chanter facilement et partout de la même manière. On obtiendra ainsi l'unité et l'uniformité, non-seulement dans la substance, mais encore dans la forme, ou manière de chanter. On pourra enseigner le chant avec facilité, dans les écoles, les pensionnats, les petits et grands séminaires, et tous les fidèles pourront, en très-peu de temps, prendre une part active aux mélodies liturgiques; chacun éprouvera bientôt que le chant Grégorien, exécuté ainsi, avec ensemble par toute l'assemblée des fidèles, est la musique la plus digne de la majesté divine, et celle que l'Eglise préférera toujours à toute autre musique : Cantus ille est qui alteri (musicali) merito præfertur. (Benoit XIV, Encyl. de 1729.)

Il nous reste à donner maintenant une méthode pratique, rédigée d'après les principes que nous venons d'exposer.

# TROISIÈME PARTIE.

•

.

•

.

.

.

· ·

# ESTHÉTIQUE, THÉORIE ET PRATIQUE

DU

# CHANT GRÉGORIEN.

TROISIÈME PARTIE.

# PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN

RESTAURÉ D'APRÈS LES SOURCES PRIMITIVES, OU

# MÉTHODE POUR LE BIEN EXÉCUTER.

# AVERTISSEMENT.

Il ne suffirait pas d'avoir rétabli la phrase Grégorienne dans son intégrité substantielle, ni même de lui avoir rendu, par une notation exacte, sa forme primitive, si nos études théoriques n'aboutissaient à une bonne et praticable méthode d'exécution. Les recherches archéologiques ne doi-

# 320 PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN.

vent pas être faites, comme il arrive trop souvent, au profit de la curiosité ou de l'amour-propre : deux choses bien infécondes et bien petites. C'est une tâche facile que d'amonceler les objections et de susciter les embarras autour d'une question compliquée : tout cela n'aboutit pas; et ce sont des résultats surtout que l'Eglise demande à ceux qui s'occupent à présent de la restauration du chant liturgique.

Essayons donc de formuler en *méthode* les principes rassemblés et acquis durant tout le cours de cet ouvrage; indiquons les moyens de faire produire à la mélodie Grégorienne les effets admirables que célèbrent à l'envi les auteurs de la bonne époque; disons comment il la faut rendre pour qu'elle *prie avec le texte sacré*, pour qu'elle *pleure* avec lui , pour qu'elle exprime avec lui l'*allégresse* et l'espérance: car la règle donnée par saint Augustin à ceux qui récitent les Psaumes est merveilleusement applicable à ceux qui les chantent : Si orat psalmus, orate; et si gemit, gemite; et si gratulatur, gaudete; et si sperat, sperate.

Mais nous venons de toucher ici à une difficulté effrayante pour qui travaille à la restauration du chant liturgique. Le temps n'est plus où les chrétiens les plus instruits et les plus illustres mélaient leurs voix à celles des religieux et des prétres, pour chanter au pupitre les répons, les versets et les psaumes; enseignant ainsi, par leur exemple, aux ignorants, la véritable manière d'exprimer les sacrés cantiques. Aujourd'hui, hors un petit nombre d'églises privilégiées, presque partout le soin de chanter les louanges du Seigneur

## AVERTISSEMENT.

est dévolu à des mercenaires, souvent inhabiles, souvent grossiers, incapables de comprendre un seul mot de ce qu'ils disent! Comment parler avec âme une langue qu'on ne sait pas ? Comment empêcher que le contre-sens ne défigure la pensée du compositeur avec celle des saints livres ? Encore, si je ne sais quel instinct de piété faisait deviner au cœur de ces gens-là ce que leur intelligence ne peut pénétrer ! Mais le sens religieux est souvent bien pauvre chez eux, et la routine, cette lèpre des arts, en a bientôt fait justice. Oh ! quelle vertu divine doivent renfermer des chants qui ont pu, je ne dis pas sortir intacts d'une si cruelle épreuve, mais y survivre !

Avouons-le donc simplement, nous n'avons point le don des miracles; et toutes les règles qui vont suivre, en disciplinant le matériel de l'exécution, ne donneront point aux exécutants l'intelligence et la piété qui pourraient leur manquer. Toutefois, il nous est doux de penser qu'aux moins habiles nous aurons au moins épargné quelques occasions d'errcur, et qu'entre les mains des fidèles pieux et instruits, ces règles produiront au centuple pour la splendeur du culte divin et la plus grande gloire de Dieu.

Mais, de grâce, qu'on ne les étudie pas avec préjugé comme si elles étaient notre doctrine, loin d'être uniquement celle des anciens. Les praticiens y trouveront des choses contraires à leurs habitudes, à leur manière de voir; mais nous leur demandons si, dans un art basé sur le système antique, il ne vaut pas mieux suivre la doctrine des maîtres

21

### AVERTISSEMENT.

primitifs que des vues et des systèmes particuliers puisés dans les auteurs modernes.

Cette méthode est le résultat de plusieurs années d'études, de recherches sérieuses et désintéressées. L'ouvrage dont elle fait partie ne contient pas dans son entier le quart des matériaux et des recherches dont elle est comme le résumé. Puisse cette considération lui assurer au moins l'impartialité du lecteur (1)!

(1) Un jour peut-être il nous deviendra possible de publier, au moins en partie, les précieux tableaux archéologiques formés par le P. Lambillotte du fruit de ses immenses recherches. On y verra grand nombre d'Introîts, Graduels, etc., transcrits chacun en un cadre séparé, dans toutes les notations en usage depuis saint Grégoire jusqu'à nos jours, d'après une multitude de monuments de tous les pays et de toutes les époques. Ces pièces justificatives, dont la vue a déjà vivement intéressé plusieurs personnes, deviennent une belle confirmation de la pensée exprimée au dernier paragraphe de cet Avertissement. J. D.

# PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN,

# D'APRÈS LES AUTEURS PRIMITIFS.

05820

Avant tout, qu'entend-on par chant Grégorien?

On appelle ainsi les chants liturgiques de l'Eglise Romaine rassemblés, mis en ordre et complétés par saint Grégoire le Grand, pour la célébration de l'office divin, basés sur le système diatonique des anciens, et conservés traditionnellement avec plus ou moins de fidélité à l'usage du culte catholique Romain.

Ces chants se divisent en deux catégories :

La première comprend les chants destinés à la célébration solennelle du saint sacrifice de la Messe.

La seconde, les chants destinés à la célébration des Heures canoniales, telles que Vèpres, Complies, petites Heures, Matines et Laudes.

Les chants de la Messe se subdivisent en deux espèces : 1º les chants propres ou particuliers à chaque messe; tels sont les introïts, les répons graduels, traits ou alleluia avec versets, les offertoires, les communions. Tous ces chants ont été réglés par saint Grégoire, excepté quelques messes récentes, dont souvent encore on a pris le chant dans l'ancien répertoire Grégorien.

2° Les chants des ordinaires, ou chants communs. On appelle ainsi ceux du Kyrie, du Gloria, du Credo, du Sanctus, de l'Agnus qui varient selon la solennité des fêtes.

Les chants des Heures canoniales peuvent se subdiviser à

# PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN.

leur tour en cinq espèces, qui sont : 1° ceux des Répons, 2° des Antiennes ou Antiphones, 3° des Hymnes, 4° des Psaumes, 5° des Cantiques.

Dans cette méthode nous n'envisageons ces chants que sous le rapport musical.

Nous avons dit qu'ils étaient basés sur le système diatonique des anciens.

Nous allons faire connaître les règles et les diverses propriétés de ce système, tel qu'il a été appliqué aux chants liturgiques par saint Grégoire.

Le système diatonique des anciens était renfermé dans une échelle de deux octaves commençant au *la* grave, et se succédant comme il suit :



On ajoutait souvent à cette échelle une note plus grave encore (sol) que l'on nommait gamma, parce qu'elle était désignée par la lettre grecque qui porte ce nom.

Les anciens, dans les ouvrages théoriques, désignaient les notes par les lettres de l'alphabet A, B, C, D, etc.

NOTA. Nous engageons l'élève à se familiariser avec les notes sur la clef de *sol*, car dorénavant nous nous servirons uniquement de cette clef, afin que les *musiciens*, qui sont beaucoup plus nombreux que les *plainchanistes*, puissent acquérir la connaissance du chant Grégorien, et mieux en apprécier les beautés.

Tels étaient les sons reçus dans la musique diatonique des anciens, et que saint Grégoire le Grand a définitivement appliqués aux chants liturgiques de l'Eglise Romaine. Ces sons doivent être envisagés de deux manières : 1° comme formant différents intervalles; 2° comme formant des modes distingués les uns des autres.

Nous allons les considérer sous ce double rapport dans les deux chapitres suivants.

# CHAPITRE L

### INTERVALLES ADMIS DANS LA MUSIQUE GRÉGORIENNE.

Le chant Grégorien n'admettait que les six intervalles suivants : le demi-ton, le ton, la tierce mineure, la tierce majeure, la quarte juste et la quinte juste. C'est-à-dire que la voix ne pouvait passer d'une note à une autre que par l'un ou l'autre de ces intervalles. Dans l'échelle diatonique le • demi-ton se trouvait toujours de *mi* à *fa*, de *si* à *ut*; et de *la* à *si*  $\not$  par exception. Partout ailleurs on ne rencontrait que des tons, si ce n'est en certaines circonstances exceptionnelles : NISI IN CERTIS CIRCUMSTANTIIS (1).

(1) Gui d'Arezzo, Microl., ch. X.

# PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN.

Il est donc certain, d'après le témoignage du maître des maîtres, qu'il y avait des circonstances où l'on faisait le *demi-ton* ailleurs que du *si* à l'*ut*, du *mi* au *fa*, et du *la* au si /. Nous aurons occasion de les mentionner.

# EXERCICES SUR LES INTERVALLES.

## (NOTE IMPORTANTE POUR LES EXERCICES SUIVANTS.)

Dans ces exercices nous engageons l'élève à s'habituer à battre la mesure, mais d'une manière spéciale et propre au chant Grégorien. Il frappera du doigt ou du pied chaque note blanche  $\phi$ , car elle vaut un temps ou un frappé; c'està-dire qu'on la soutient du moment où l'on frappe jusqu'au frappé suivant. Il faut que ces temps soient égaux entre eux.

La ronde ou note sans queue o vaut deux temps ou deux frappés.

La note noire d ne vaut que la moitié d'un temps; la croche d n'en vaut que le quart; la petite note  $\Lambda$ ,  $\Lambda$  prend la même valeur que la croche, mais on la coule plus légèrement avec la note suivante, et jamais elle ne surmonte seule une syllabe de texte.

Toute note suivie d'un point est augmentée de la moitié de sa valeur.

Les virgules placées entre les incises de la phrase musicale indiquent un léger repos, que l'on prolongera plus ou moins selon le sens des paroles et le besoin de la respiration, mais sans altérer notablement la marche du rhythme. Ces observations bien pratiquées donneront au chant Grégorien le caractère religieux qui lui est propre, et feront sentir à chacun son admirable aptitude à élever les ames vers Dieu par la

pensée et la méditation; chaque repos, chaque pause étant comme un signal de réflexion et d'attention, servira en même temps à obtenir un ensemble parfait.

NOTA. Dans la traduction de nos Graduels en notes carrées nous établirons entre les signes le rapport suivant :



**EXERCICES** SUR LES INTERVALLES.

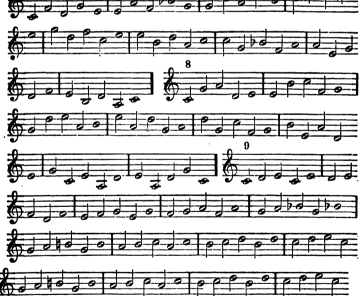
INTERVALLES CONJOINTS.





PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN.







(1) Les liaisons placées sous ces membres de phrase indiquent que l'on doit émettre les sons sans donner pour chacun d'eux un nouveau coup de gosier, mais en les laissant pour ainsi dire couler et nattre l'un de l'autre.

.

•

.

330





EXERCICES SUR LES TIERCES MINEURES ET MAJEURES.



EXERCICES SUR LES QUARTES ET LES QUINTES.



**EXERCICES SUR TOUS LES INTERVALLES** 

# PERMIS DANS LA MÉLODIE GRÉGORIENNE.

Tels sont les seuls intervalles permis dans le chant Grégorien. Ainsi on en exclut les intervalles de quarte diminuée et de *triton*, de *quinte mineure*; toute espèce de *sixte*, de *septième* et d'octave.



Ces intervalles étaient prohibés par mouvement direct immédiat, c'est-à-dire sans notes intermédiaires, comme serait de chanter fa, si; mi. si  $\flat$ ; sol, fa; ut, si  $\flat$ , etc.; mais ils

# PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN.

n'était pas prohibé d'aller d'une de ces notes à l'autre par mouvement *indirect* ou *médiat*, au moyen de notes intercalées, comme dans les passages suivants :



Les espaces de *triton* et de *quinte mineure* donnaient lieu à une théorie spéciale, qu'il importe de signaler ici (1).

**RÈGLE.** — Il n'est jamais permis de descendre du siau fa, ou de monter du fa au si  $\ddagger$ , en s'arrêtant dans ce tétracorde, c'est-à-dire sur l'une des quatre notes, fa, sol, la, si, soit par mouvement direct, soit par mouvement indirect.

Ainsi les passages suivants et autres semblables sont fautifs.



Que faisaient donc les anciens pour éviter le triton, quand la mélodie demeurait dans le tétracorde fa, sol, la, si, soit en montant, soit en descendant? Ils faisaient usage du si  $\flat$ , ou ils haussaient le fa d'un *demi-ton mineur*, selon que la mélodie appartenait à tel ou tel mode. Ainsi, par exemple, si la mélodie était du septième ou huitième mode, on n'employait point le  $si \flat$ ; car, dit Oddon de Cluny, cette note aurait rendu les septième et huitième modes en tout semblables au premier et au second : ce qui n'était point toléré.

<sup>(1)</sup> Ces règles ont été déjà exposées dans une brochure, imprimée récemment, par le R. P. Lambillotte quelques jours avant sa mort. Quelques mots sur le chant liturgique. (Paris, Ad. Le Clere.)

Marchetti de Padoue confirme cette doctrine (1). Si la mélodie appartenait aux autres modes, il était alors permis de se servir du  $si \not p$  pour enlever la dureté du triton. Mais dans les septième et huitième modes on employait le *demi-ton* haussant sur le *fa*. Gui d'Arezzo appelle cette élévation d'un demi-ton, *subductio* ou *diesis*. Il dit expressément que ces *dièses* sont permis en *certaines circonstances*, mais jamais ailleurs que sur la *troisième* et la *sixième* note de la grande échelle, c'est-à-dire sur *ut* et sur *fa*.

On tempérait donc la dureté du triton de cette manière :



Selon Gui d'Arezzo, l'intervalle de quarte mineure était aussi permis par degrés conjoints. Ainsi on pouvait chanter:



L'usage de faire le demi-ton haussant dans les deux cas que je viens de signaler, a prévalu en Italie, en Portugal, en Espagne, en France, en Allemagne, en Hollande, en Angleterre; en un mot, presque partout.

Cet usage est donc légitimé par l'accord universel et par la sanction des premiers maîtres de l'art antique. Ainsi se trouve condamnée la doctrine moderne de ceux qui prétendent interdire à tout jamais le demi-ton haussant à la mélodie Grégorienne.

(1) Gerb., Script., t. III, p. 92.

Mais il faut remarquer ici deux choses : 1º Gui d'Arezzo ne le prescrit pas, il laisse libre de le faire; 2° il recommande en cela une grande sobriété : il ne faudra l'employer, dit-il, que dans certaines circonstances, sur les troisième et sixième degrés de l'échelle, c'est-à-dire sur ut et fa. Non oportet eas in usum admittere nisi supervenientibus certis locis : in nullo enim sono valet fieri, excepto tertio et sexto (1).

PRÉMIÈRE EXCEPTION. — Il est permis dans une même phrase ou trait mélodique de faire entendre  $si \not\models et fa$ , quand il s'y rencontre des notes intermédiaires qui sauvent la dureté du triton : ainsi, par exemple, un ut placé entre si et fa rend cet intervalle légitime.



DEUXIÈME EXCEPTION. - De même, en descendant, si le mi vient aussitôt après fa, il sauve la dureté du triton. Exemple: si, sol, la, fa, mi.



De même, en montant : si l'ut vient aussitôt après le si, il sauve encore la dureté du triton.

Ainsi on peut chanter :



DE LA QUINTE DIMINUÉE. — Quant à l'intervalle de quinte mineure (c'est-à-dire de si \$ à fa, ou de mi à si \$, ou même de

(1) Microl. de Gui d'Arezzo, ch. x.

 $fa \ddagger a ut)$ , il ne faut pas le confondre avec le *triton*. Il avait ses règles et sa marche particulière autorisées par l'usage universel. On défendait de parcourir cet intervalle directement, sans notes intermédiaires, comme il suit :



Mais il était permis d'aller d'une de ces notes à l'autre par des notes intermédiaires, comme :



Et cela du commun aveu de tous les théoriciens antérieurs au seizième siècle.

Il était aussi permis de faire les passages suivants :



3° Un autre intervalle prohibé par nos premiers auteurs était celui des deux demi-tons,  $si \not \Rightarrow$  et  $si \not \ddagger$ . Jamais ces notes ne pouvaient se succéder immédiatement, dans une phrase ou partie de phrase quelconque. Il ne faut pas les joindre, dit Gui d'Arezzo, « *utramque*,  $\not \Rightarrow$  et  $\not \ddagger$ , *in eadem neuma non jungas* (1). »

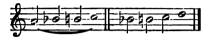
« Il est absurde, dit Oddon de Cluny, de faire  $\oint$  et  $\ddagger$  dans le même endroit :  $\oint$  et  $\ddagger$ , absurdum est in eodem loco facere (2). Et plus loin (3) il explique quand il faut faire le  $\ddagger$  ou

- (2) Apud Script., Gerb., t. I, p. 254.
- (3) Ibid., p. 268

<sup>(1)</sup> Microl., ch. viii.

336 PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN.

 $le \, \phi$ , mais il ne faut jamais les joindre, dit-il « numquam continuatim jungere debes; » le mot continuatim explique parfaitement le texte de Gui d'Arezzo. En effet c'étaient ces deux demi-tons de suite qui constituaient chez les anciens le genre chromatique, anathématisé par les saints Pères. Ainsi les traits suivants :



sont bannis du chant Grégorien.

Mais Hucbald de Saint-Amand (1) nous montre qu'on peut employer le eta et le eta dans un même trait mélodique quand ces deux notes sont séparées par d'autres. Il s'appuie sur cet exemple déja cité dans notre première partie.



Telles sont nos autorités sur la question des intervalles, et la doctrine contenue dans ce chapitre leur est empruntée tout entière. Nous n'aurons donc pas égard aux théories trèsmodernes, qui tendent à détruire des affirmations ainsi établies.

# CHAPITRE II.

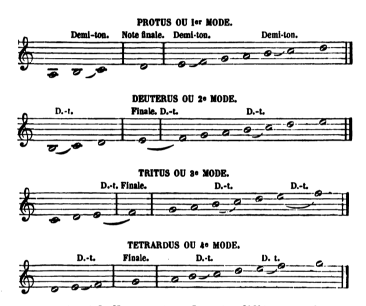
# DES MODES.

On entend par *mode* en musique une échelle diatonique dans laquelle les positions des tons et demi-tons sont réglées

(1) Voyez plus haut, p. 109.

d'une certaine manière, conséquemment à la note prise pour point de départ.

Il suit de là que la différence entre deux modes résulte, 1° de la note principale ou *finale*; 2° de la position diatonique des tons et demi-tons à partir de cette note. De ces deux choses résulte aussi le caractère esthétique de chaque mode.



Ces quatre échelles, partant de notes différentes, forment quatre modes distincts; parce que la place des demi-tons n'étant pas la même à chaque échelle, les chants composés d'après chacune d'elles reçoivent de là un caractère particulier.

Il y aura autant de modes différents que de notes dans la gamme en partant du *la* grave : c'est-à-dire sept; et si l'on divise chacun de ces modes en deux, le *grave* et l'*aigu*, on aura quatorze modes; et c'est là une division très-rationnelle.

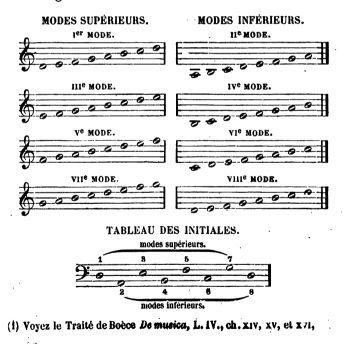
Mais nos premiers maîtres, à commencer par saint Gré-

338

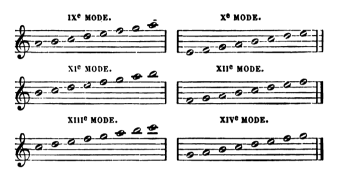
goire jusqu'à Gui d'Arezzo, ne comptèrent que quatreg rands modes, appelés, d'après les Grecs, protus, deuterus, tritus, tetrardus, et divisés chacun en deux : l'un aigu ou supérieur (authenticus, du grec  $\alpha i \theta \epsilon v \tau \eta \varsigma$ ); l'autre grave ou inférieur ou dérivé (plagalis, du grec  $\pi \lambda \dot{\alpha} \gamma \iota \varsigma \varsigma$ ); ce qui donna en tout huit modes au chant Grégorien. Nous ne voyons aucune raison plausible de quitter la voie qu'ils ont tracée, et nous ne compterons comme eux que huit modes.

Du reste, avant saint Grégoire, les auteurs grecs, et Boèce qui résume fort bien leur doctrine, divisaient aussi la grande échelle en huit modes : Dorien, Hypodorien, Phrygien, Hypophrygien, Lydien, Hypolydien, Mixolydien et Hypomixolydien (1).

Voici le tableau général des huit modes admis dans le chant Grégorien :



Si nous continuons la même progression nous aurons les quatorze modes, comme il suit :



Remarques. Ces modes notés à la clef de sol sont écrits une octave plus haut que ne les chantent les voix d'hommes; mais la forme est la même, qu'on les exécute à ce degré ou à quelque autre : car la hauteur ou la gravité, dit saint Oddon de Cluny, n'est pas ce qui constitue leur forme essentielle. « Non enim, ut stultissimi cantores putant, gravitate » vel acumine unum modum ab alio discrepare scimus » (nihil enim impedit, quemcumque volueris modum, si » acute vel graviter decantaveris); sed tonorum et semito-» norum, quibus et aliæ consonantiæ fiant, diversa positio, » diversos ab invicem et differentes modos constituunt (1). »

Ces huit modes forment ce qu'on appelle la tonalité Grégorienne entièrement distincte de notre tonalité moderne. Celle-ci ne compte que deux modes : le mode majeur et le mode mineur, caractérisés par la première tierce, qui dans l'un est majeure, dans l'autre mineure.

<sup>(1) «</sup> Ce n'est point, comme le pensent des chantres ignares, le plus ou » moins de gravité ou d'acuité qui fait reconnaltre la différence entre deux » modes : rien n'empêche en effet de chanter tel ou tel morceau plus haut ou » rlus bas ; mais la position diverse des tons et demi-tons qui modifie les re- » lations d'intervalles, voila ce qui constitue la distinction entre les modes. » Oddo Cluniac. apud Gerb. Script. I., 202.)

La tonalité Grégorienne plus riche, plus variée, possède des ressources immenses pour rendre tous les sentiments de l'âme, et surtout le sentiment religieux. Par son antiquité elle semble nous ramener au berceau de la Religion, et nous mettre en rapport avec les premiers fidèles et les Pères de l'Église.

Mais la tonalité moderne plus sensuelle, plus chromatique, à laquelle nous sommes habitués dès notre enfance, nous a malheureusement fait perdre le sentiment des vraies beautés de la tonalité antique. Voilà pourquoi il y a aujourd'hui bien peu de personnes qui sachent apprécier le chant Grégorien. Afin de suppléer autant que possible à ce qui leur manque, nous allons traiter de chaque mode en particulier d'après nos auteurs primitifs. Nous donnerons *l'étendue de chaque mode, sa constitution, ses règles, son caractère moral*, et nous tacherons de montrer, par des exemples tirés de l'Antiphonaire Grégorien, la véritable manière d'envisager les mélodies sacrées.

Mais auparavant il faut donner les règles communes à tous les modes, d'après les anciens, et les rappeler d'autant plus instamment qu'elles ont été abandonnées dans nos grandes éditions modernes de Rome, de Venise, de Paris, et récemment de Malines, etc., etc. (1).

Ces règles concernent spécialement la note qui peut commencer ou finir un chant ou une phrase de chant.

Règle générale. — Tout morceau de chant doit finir par la note principale du mode.

PREMIÈRE RÈGLE. — Aucune note ne peut commencer un chant ni une phrase de chant si elle n'est ou finale, ou en relation avec la finale par un des six intervalles reçus dans la mélodic. (Nous avons vu quels sont ces intervalles.) Ainsi le

(1) Voir aux pièces justificatives, nº 9.

ré étant finale, un morceau ou une phrase ne pourra commencer que par ce ré, ou par une des notes mi, fa, sol, la, en montant; et en descendant ut, si, la, sol (1).

DEUXIÈME BÈGLE. — Les phrases ne doivent se terminer que sur une des notes qui peut les commencer.

Ainsi, dans le cas précédent, commençant une phrase sur ré, sur mi, fa, sol, la, etc., je peux aussi la terminer sur une de ces notes quelconques.

**TROISIÈME RÉGLE.** — Il est convenable que dans la composition d'un chant il y ait plus de phrases qui se terminent et finissent sur la note finale ou sur sa quinte, que sur d'autres notes (2).

Il n'est pas difficile de voir que ces règles ont pour but de faciliter l'exécution du chant, et de le rendre ainsi plus simple, plus *populaire*.

Ces règles générales étant posées, nous allons exposer les règles spéciales de chaque mode.

## ARTICLE I.

#### Premier mode. - Dorien.

Le premier mode a pour note finale et principale *Ré.* (D. — Λιχανός ὑπατῶν.) En voici l'étendue et la composition :



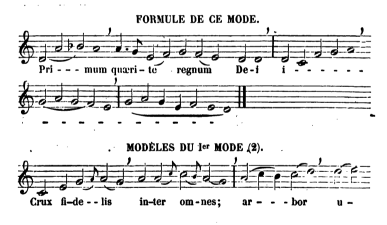
(1) Guido, Microl., cap. x1 et x11, Oddo, apud Script., t. I, p. 239, et cidessus, p. 114, 140, etc.

(2) Voir Oddon, Apud Gerb., t. I, p. 25; et Gui d'Arezzo, cap. XI et XII, Microl.

**RèGLE.** — Dans ce mode, les chants et les phrases ne peuvent commencer que par les notes suivantes : ut, ré, fa, sol, la, rarement par mi. Les phrases ne peuvent se terminer que sur l'une de ces notes.

CARACTÈRE DE CE MODE. — Il est très-varié; il se prête aux sujets graves, majestueux, sublimes, comme on peut le voir dans l'Hymne *Crux fidelis*, restaurées d'après l'Antiphonaire de Saint-Gall et les manuscrits authentiques. Il est aussi propre à exprimer des sentiments de joie, d'exaltation, comme dans l'Introït : *Gaudeamus omnes in Domino*; à rendre le sentiment d'une prière, d'un désir ardent, comme dans l'Introït : *Rorate cœli desuper*. Ce mode paraît être le plus ancien de tous. Platon et Aristote le préféraient à tous les autres.

« ll convient aux grandes choses, dit Léonard Poisson; il » est d'une admirable fécondité : modeste, gai, sévère, ma-» gnifique sublime (1). » Cependant les anciens l'employaient rarement à exprimer la douleur et les sujets légers.



(1) Traité du chant Grégorien, p. 152.

(2) Ce chant a été considérablement altéré dans l'édition de Paris 1851, et plus encore dans celle de Rome, 1614.



(1) NOTES POUR L'EXÉCUTION DE CES MODÈLES ET SANS L'OBSERVATION DESQUELLES ON NE LES COMPREND PLUS.

1° La petite note prend sa valeur temporaire sur la note qui précède, c'està-dire que celle-ci perd un peu de sa valeur pour en donner une partie à celle-là. Ainsi la petite note sur *Fidelis* et *Sylva* doit s'exécuter comme il suit :



et de même partout.

2° Le Quilisma qui se trouve sur la dernière syllabe de fronde, doit s'exécuter avec un vibrato de la voix sur le fa, si on a la voix flexible; sinon, il sera mieux de l'omettre, et de couler ces trois notes par un seul mouvement de voix.

3° La virgule seule indique une respiration avec un très-léger repos; la virgule avec barre, un repos plus marqué; les deux virgules ou la barre finale indiquent que la phrase musicale est complète, et que la note et le repos peuvent durer un peu plus longtemps.

4<sup>e</sup> On donnera à chaque blanche un mouvement réglé d'après la nature du texte, la grandeur du lieu où l'on chante et le nombre des chanteurs.



Ps. Cœ - li e-nar-rant.

Qu'il nous soit permis de nous arrêter un instant sur les beautés musicales de ces trois morceaux.

Dans le premier nous remarquons un début simple et modeste, sur *Crux fidelis*: c'est l'exposition du sujet; puis la voix s'élève par degrés sur ces belles paroles : *Arbor una nobilis*. Arbre de la croix, arbre incomparable! arbre au-dessus de tous les autres! Comme la mélodie exprime bien cette pensée! Quelle variété d'expression sur les mots, *fronde*, *flore*, *germine*! Puis, comme la voix prend bien l'accent de la douceur unie à la tristesse sur ces expressions, *dulce lignum*, *dulces clavos*, *dulce pondus*; et retombe avec grace sur *sustinet*! La piété la plus vraie règne dans tout ce morceau.

Dans le second, même début simple et modeste sur gaudeamus; mais aussitôt la voix se dilate quand elle prononce le nom du Seigneur, in Domino. Elle annonce le sujet plus particulier de son allégresse, diem festum; elle se dilate encore sur celebrantes; elle s'élève sur honore, et sur le nom du saint qu'elle célèbre. Elle s'arrête avec bonheur sur les mots qui expriment le mieux la cause de cette joie : et semble se complaire dans les expressions passione, angeli, collaudant, Filium Dei. Puis, pour conclusion épiphonétique, elle entonne avec enthousiasme : Exultate, justi, in Domino : Justes, triomphez d'allégresse, etc. (1).

Dans le troisième, c'est une prière qui commence sur Rorate: la voix débute encore avec simplicité et modestie; elle s'élève sur Cœli, et semble pénétrer les cieux à desuper. Remarquez comme elle prie sur nubes, sur pluant, comme elle se délecte sur justum! comme elle rend bien les mots, aperiatur terra : cette terre qui va produire le Sauveur!

<sup>(1)</sup> Epiphonema : « *Rei narratæ summa acclamatio* » dit Quintillien (*Inst.* Orat. Lib. VIII et V.) Tel est en effet le rôle du Psaume ajouté à l'*Introit*.

Puis elle entonne le Psaume avec le saint enthousiasme de la reconnaissance : *Cœli enarrant gloriam Dei*. Il nous semble impossible de ne point voir dans ces chants l'inspiration de l'Esprit-Saint, l'accent de la vraie piété (1).

On dira peut-être : La musique Grégorienne est donc dramatique? Oui, sans doute, mais de ce dramatique de la foi, calme, noble, sublime et qui porte l'Ame à Dieu. Ce n'est point ce dramatique sensuel, théâtral, violent, voluptueux, qui attire l'Ame dans la fange des choses terrestres. Ici tout est vrai, rien n'est forcé. En chantant, l'Ame prie, loue et adore.

La musique Grégorienne est dramatique. Oui, comme les pompes du Christianisme, où l'Eglise a voulu parler à l'homme tout entier, à son esprit, à son cœur, à ses sens; elle est dramatique, comme cette pieuse cérémonie des Rameaux où semble mise en action l'entrée triomphale de Jésus à Jérusalem; comme ces pompes lugubres et magnifiques de la Semaine sainte, et tant d'autres dans lesquelles la sainte Épouse du Sauveur invite ses enfants à s'émouvoir avec leur Mère. Qui donc osa jamais l'en blamer, sinon la prétendue Réforme?

Parmi les morceaux postérieurs à saint Grégoire, on trouve aussi plusieurs pièces remarquables composées dans ce mode. Par exemple la prose de la Pentecôte : *Veni, sancte Spiritus*. Mais déjà les règles Grégoriennes n'y sont plus assez observées : on y remarque des intervalles d'octave, etc. Nous en donnerons ici quelques strophes pour servir d'exercice. Nous y avons rétabli la règle Grégorienne.



(1) Mais encore une fois, rien, non, rien ne remplacera jamais l'intelligence de ce que l'on chante. Nous le disons avec douleur, ces divines mélodies se-



Le rhythme ternaire, pris dans un mouvement GRAVE et RELIGIEUX, donne à ce chant la force et la douceur qui conviennent à la prière. Sans ce rhythme, le morceau est lourd, monotone, sans vie.

Nous ne comprenons pas le goût des personnes qui le chantent à notes égales.

Passons maintenant à la psalmodie du premier mode.

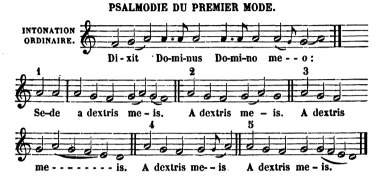
Nous entendons par psalmodie le chant des Psaumes.

Il y a dans la psalmodie trois choses à remarquer : l'intonation, la médiation et la terminaison de chaque verset. Il y a de plus, psalmodie ordinaire, simple et solennelle.

Nous suivrons en ce point le Directorium chori Romani,

ront maltraitées, jugées inexécutables par une foule de gens qui n'entendent pas ce qu'elles signifient. Que faire, 8 mon Dieu ! se résigner et attendre.

en usage à Rome, et adressé à toutes les Églises du monde catholique.



Les différentes terminaisons se règlent sur la note qui commence l'Antienne. Si elle commence par ré, et s'élève jusqu'aux limites du mode, on prend la première terminaison; si elle commence par fa ou ut, la deuxième; si l'antienne commence par ut ou ré, et se tient dans les notes graves, elle prend la troisième terminaison; si elle commence par la, elle prend la quatrième; si elle commence par ré, et se tient dans les notes moyennes, elle prend la cinquième.



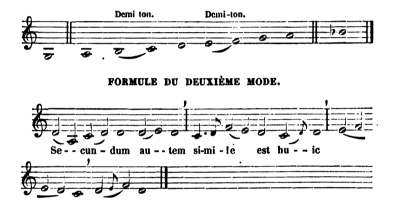
Le chœur répond sans faire les notes de l'intonation, excepté si elle est solennelle.



# ARTICLE II.

#### Second mode. — Hypodorien.

Le second mode a la même finale que le premier. En voici l'étendue et la composition.

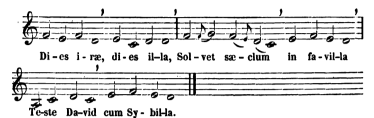


RÈGLE. — Les notes qui commencent et terminent les phrases sont comme dans le premier mode : ut, ré, fa, sol, la. Celles-ci peuvent aussi commencer sur les notes plus graves : mais il en est peu d'exemples dans l'Antiphonaire Grégorien.

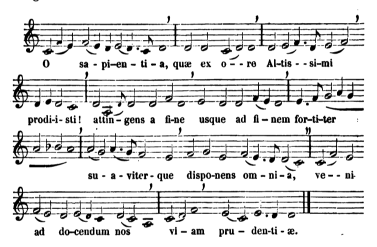
CARACTÈRE DE CE MODE. — Il est propre, dit dom Jumilhac (Méthode, p. 226) à exciter à la douleur, à la pénitence, à déplorer les misères de cette vie, à modérer les passions. — Il convient, dit l'abbé Poisson, aux sujets graves, lugubres; il sait exprimer aussi l'admiration, les désirs; mais toujours d'une manière calme et modérée.



Il règne dans ces deux morceaux un accent de tristesse, qu'il est impossible de ne pas sentir, tant la mélodie en est empreinte. La voix roule toujours sur les mêmes notes, et semble former une espèce de lamentation monotone, pareille aux accents d'un homme qui gémit. Ce mode exprime aussi parfaitement le sentiment d'une profonde terreur; la preuve en est dans le *Dies iræ*.



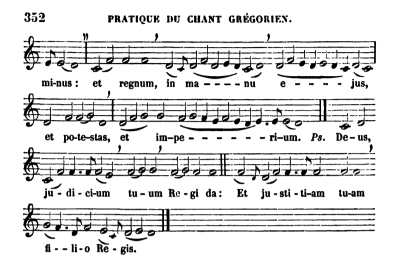
Il se prête encore au sentiment de l'admiration. Ecoutez les grandes antiennes de l'Avent :



La gravité de ce mode convient aussi pour exalter la puissance, la grandeur, la majesté divine : comme dans l'*Introït* de l'Epiphanie.

Nous le donnons ici avec le psaume :





## PSALMODIE DU SECOND MODE.

Dans ce mode la psalmodie prend *fa* pour dominante, comme on le voit déjà dans le verset du psaume de l'*Introït* précédent.



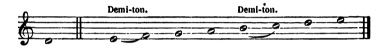
L'intonation ne se fait qu'au premier verset, les autres se chantent uniquement sur la dominante.



# ARTICLE III.

#### Troisième mode. - Phrygien.

ÉTENDUE ET COMPOSITION. — Le troisième mode a pour note finale et principale mi. Son étendue va de ce mi au mi son octave, de cette manière :



RÈGLE. — Il descend souvent au ré et même à l'ut. Il ne doit commencer et finir les phrases que par une de ces notes : mi, fa, sol, la; et ut par exception.

D'après saint Oddon de Cluny, ce mode préfère le  $si \ddagger au$  $si \not >$ , parce que le  $si \ddagger$  est la quinte juste de sa finale et la quarte juste de l'octave; comme il monte par trois tons pleins (*fa*, *sol*, *la*, *si*), il préfère les intervalles disjoints aux intervalles conjoints. Ainsi, il procède en sautant plutôt qu'en marchant. (*Fractis saltibus delectatur* (1). Il prend donc rarement le *si*  $\not >$ .

En voici la formule :

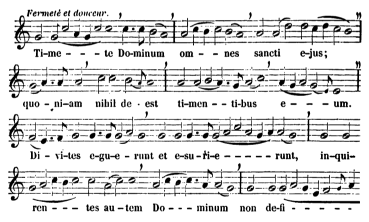


(1) Gerb., Script., 1., 260.

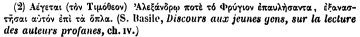
CARACTÈRE DE CE MODE. — Selon Gui d'Arezzo, par ce mode on peut exprimer, exalter les vertus des grandes ames : Per deuterum dignitates et qualitates animorum indicare possumus (1).

Les Lacédémoniens s'en servaient pour animer au combat. C'est en entendant des mélodies de ce mode qu'Alexandre se levait pour courir aux armes (2). L'abbé Poisson dit qu'il est propre aux textes qui marquent beaucoup de mouvements, d'impétuosités, des désirs véhéments, des mouvements de colère, de fureur. Il exprime heureusement les ordres, les menaces, etc... Il frappe, il étonne par la vivacité de ses allures, il convient aux sujets qui annoncent l'orgueil, la hauteur, l'emportement : il est prophétique. Sur ce mode on varie heureusement les expressions de grandeur, de noblesse et de douceur. Quelques modèles en feront juger.

#### MODÈLES ET EXERCICES DU TROISIÈME MODE.



(1) Guido, Microl., xiv.





Dans ces paroles, le Roi Prophète exhorte les nations à craindre le Seigneur; la mélodie Grégorienne s'accorde parfaitement avec cette pensée, et le mode qui a de la vigueur et de l'énergie, convenait admirablement à l'expression de ce sentiment : *Timete Dominum*. Quelle différence de caractère avec le mode précédent : celui-ci est fort, vigoureux, énergique; l'autre calme, triste, mélancolique. Le mode phrygien convient aussi parfaitement pour célébrer le triomphe, la victoire, et tous les sujets qui demandent un saint enthousiasme. En voici un exemple :



### PSALMODIE DU TROISIÈME MODE.

Le troisième mode prend l'ut pour dominante dans la psalmodie.

356



## ARTICLE IV.

#### Quatrième mode. — Hypophrygien.

ÉTENDUE ET COMPOSITION. --- Ce mode, d'après la doctrine des anciens maîtres (1), peut monter jusqu'à l'*ut* supérieur, et descendre jusqu'au *si* et *la* d'en bas; il use légitimement du *si*  $\not$ .



ì

Sa finale est mi, comme dans le troisième mode.

(1) Voycz Hucbald, Oddon de Cluny, Gui d'Arezzo, etc.



**RèGLE.** — Quoique le  $si \notin$  entre dans la constitution de ce mode, Saint-Oddon nous apprend qu'il préfère le  $si \nota$ , quand il se tient dans les notes graves qui convergent vers la finale. Ses initiales et finales de phrases sont : ut, ré, mi, fa, sol.

CARACTÈRE MORAL DE CE MODE.—L'abbé Poisson et Dom Jumilhac résument parfaitement les effets moraux de ce mode. Voici ce qu'en dit le premier :

« Ce mode est bas, humble, timide, propre aux sentiments » de componction, de tristesse, de plaintes, de prières, de » gémissements; il adoucit la colère par sa douceur et mo-» destie; quelquefois il s'élève et prend le ton de la remon-» trance comme le troisième. »

Selon dom Jumilhac il est propre aux larmes, aux douces plaintes, aux douces invitations, aux doux reproches. Voici les accents qu'il prête au divin Sauveur le jour même de la Résurrection.





A la première inspection de ce morceau, on est porté à penser que ce mode si bas, si timide, ne convenait pas au grand jour de Pâques; cependant, peut-on trouver des accents plus vrais, plus religieux, pour rendre le sentiment qui domine dans ce texte? Il faut observer que c'est le Sauveur lui-même qui chante. Avec quelle noble simplicité sa voix divine entonne le Rexurrexi! avec quelle noble fierté

(1) Plusieurs personnes ont été étonnées de ne pas trouver le si  $\not 2$  dans la formule psalmodique qui termine cet Iutroït. Il ne doit pas s'y rencontrer; son introduction, due à une transposition fautive, s'est maintenue en plusieurs églises, grace à l'harmonie vicieuse que les organistes et les auteurs de contrepoint ont appliquée à cette phrase. Ils l'assimilent maladroitement au premier mode et jouent ou écrivent :



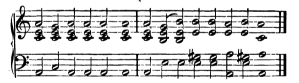
elle s'élève sur ces autres paroles : et adhuc tecum sum !---Quels doux accents de reproches dans ces mots : posuisti super me manum tuam ! Quelle expression de bonheur dans ceux qui suivent : mirabilis facta est scientia tua ! Puis s'épanche l'allégresse dans un Alleluia quatre fois répété : Louez le Seigneur! A Dieu seul la gloire ! Louez-le. C'est dans ce sentiment que la voix du Sauveur s'écrie : Domine, probasti me : « Seigneur, c'est vous qui m'avez éprouvé ; c'est vous qui m'avez ressuscité. A vous seul gloire et honneur : Alleluia. » --- Un compositeur moderne se serait évertué à faire de magnifiques phrases musicales sur ce mot Resurrexi. Sa musique aurait-elle été aussi vraie, aussi religieuse, aussi sublime que celle de saint Grégoire ?

#### PSALMODIE DU QUATRIÈME MODE.

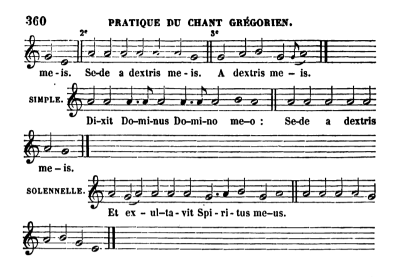
PSALMODIE ORDINAIRE. Di-xit Do-mi-nus Do-mi-no me-o: Se-de a dextris

La psalmodie du quatrième mode prend la pour teneur.

Quand ils devraient jouer ou écrire pour rester dans la tonalité du quatrième mode :



Dom Jumilhac, il est vrai, a employé ce bémol; mais de bonnes éditions (notamment celle de Liége de 1789), l'ont redouté, jusqu'à mettre devant le si un bécarre qui n'était pas nécessaire. D'ailleurs, l'analogie de la formule psalmodique aurait du suffire pour redresser une correction si malencontreuse, et qui avait déjà, au douzième siècle, choqué les réviseurs de l'Antiphonaire Cistercien (*Ci-dessus*, p. 238). Encore une fois, les manuscrits et les meilleurs s éditions des Prémontrés des Chartreux, etc., excluent formellement cette note bémolisée.



# ARTICLE V.

### Cinquième mode. — Lydien.

Le cinquième mode a le fa pour note finale, et ut pour dominante.

ll ne peut commencer, ni finir ses phrases que par *fa*, *la*, *ut*; rarement par *sol*.

En voici l'étendue, d'après Oddon de Cluny.



CARACTÈRE MORAL.— Le cinquième mode, selon Jumilhac, est semblable au son de la trompette qui chante non le combat, mais la victoire. — Gui d'Arezzo assure que saint Grégoire le préférait à tous les autres, à cause de sa douceur, et parce qu'il se prête mieux à l'harmonie des accords. (Vidimus a Gregorio non immerito plus cæteris adamatum(1).

L'abbé Poisson ajoute que ce mode est propre à exprimer les grandes joies; les *textes sacrés*, qui marquent le triomphe, s'y adaptent très-bien; le dialogue animé lui sied admirablement : comme dans le chant de la *Passion*. Il est aussi déprécatoire, pressant, affectueux, propre à inspirer la confiance; ses allures sont vives, animées, éclatantes, ; il admet beaucoup de douceur en descendant, par le moyen du *si*  $\triangleright$  qui lui est très-familier et très-nécessaire, pour éviter la rudesse du triton. — Tels sont les caractères moraux que nos meilleurs maîtres attribuent **au** cinquième mode.

Donnons quelques modèles où ces caractères se font remarquer d'une manière plus saillante.

Le Répons Christus factus est, dont les premières modulations appartiennent au sixième mode, rentre dans le cinquième avec une solennité et un accent de triomphe bien dignes de la sublimité des pensées qu'il exprime.



(1) Gerb., Script., 11., 22.

(2) Voyez ci-dessus, p. 68, un *fac simile* de ce morceau. Nous l'avons choisi de préférence à cause de la netteté des signes neumatiques; mais dans la traduction du Répons *Christus* en particulier, nous avons fait usage surtout des manuscrits de Saint-Gall et d'un manuscrit du XIII<sup>e</sup> siècle, provenant des chanoines réguliers de Greis, près Botzen, en Tyrol, et admirablement conservé. Il est actuellement entre les mains des Bénédictins de Botzen. Il est à remarquer que la vocalise placée sur la syllabe *men*, et que nous avons indiquée par des crochets, a été supprimée entièrement dans ce précieux exemplaire.



On voit combien le cinquième mode se prête au dialogue dans l'Antienne suivante, qui se chante à la cérémonie du Mandatum, au lavement des pieds, le Jeudi-Saint.





L'Introit du IX<sup>•</sup> dimanche après la Pentecôte nous offre un beau modèle de ce mode, dans le genre noble et élevé. Le voici avec le chant du Psaume.

INTROIT DU IX. DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. Ec De ad - ju-vat me; et Do - - mi-nus sce – – ptor est nimæ me a te ma-la i et in ve dis-per-de il-los, pro-te-ctor me ック Do - - - - - mi - ne. us Ps. De-us in no-mi-ne tu-o salvum me fac et in ve-ri-ta-te tu-a li-be-ra me.

L'exemple suivant offrira un modèle dans le genre éner-

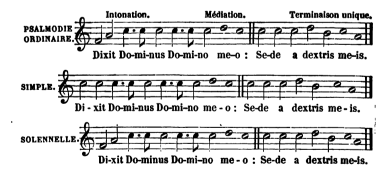
364

gique. C'est le chant de triomphe que l'Eglise met dans la bouche de sainte Cécile, au jour de sa fête. Il règne dans ce chant une noble hardiesse, une sainte fierté, qui convient admirablement au caractère de la jeune martyre.



### PSALMODIE DU CINQUIÈME MODE.

La psalmodie du cinquième mode se chante sur l'ut, quinte de la finale.



# **ARTICLE VI.**

#### Sixième mode. — Hypolydien.

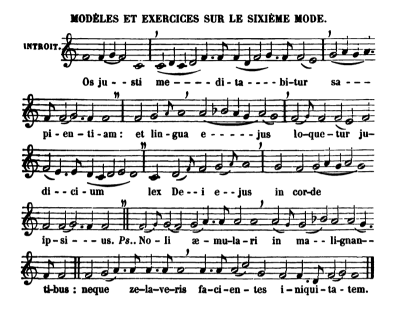
Le sixième mode est le plagal du précédent. En voici l'étendue et la composition.





**RÈGLE.** — Le sixième mode prend donc fa pour finale. Il monte jusqu'au ré et descend jusqu'à l'ut. Il ne commence et ne finit ses phrases que par fa, la, ré, ut, rarement par mi. C'est presque toujours par fa qu'il commence un morceau.

CARACTÈRE MORAL DE CE MODE. — Selon le cardinal Bona, il convient aux sujets affectueux, tendres, pieux, à l'action de grâces, à la prière, à l'expression des sentiments de confiance, de douce exhortation, de résignation, d'espérance, de commisération, de deuil, de tristesse, etc., etc., et aussi de joie modeste. — Il préfère les marches par degrés conjoints aux marches bondissantes, par grands intervalles; il faut donc éviter cela quand on compose dans ce mode. — Quelques modèles, que nous allons donner, serviront à on faire apprécier les divers caractères.



La marche calme et tranquille de cette mélodie, s'accorde parfaitement avec le sens des paroles. C'est le juste qui médite, dans la paix de la solitude, la loi du Seigneur. Là, point de mouvement violent, point d'agitation turbulente. Le sixième mode convenait donc parfaitement à ce texte.

Dans le morceau suivant, on verra combien le même mode se prête heureusement aux accents de la prière. C'est l'Offertoire du second dimanche après la Pentecôte, restauré dans sa pureté native.





Nous avons indiqué, à propos du cinquième mode, la belle mélodie du *Christus factus est*, qui a servi de type à tant d'autres pièces de chant. Nous ne citerons pas ici d'autres mélodies plus récentes, admises dans la liturgie telles que le *Requiem*, Introît de la Messe des morts; l'O quam suavis, de l'office du Saint-Sacrement : ces morceaux sont connus de tous les amateurs de chant.

## PSALMODIE DU SIXIÈME MODE.

La psalmodie du sixième mode se chante sur le la, tierce de la finale.



# ARTIGLE VII.

Septième mode. — Mixolydien.

ETENDUE DU SEPTIÈME MODE.



RÉGLE. — Le septième mode prend sol pour finale. Il monte jusqu'au sol, son octave, et même jusqu'au la(1); il ne commence et finit ses phrases que par sol, si, ut, ré; rarement par fa et la.

(1) On doit éviter de donner à ce mode le si 
eq, sans quoi, dit Oddon de Cluny, on ne le distinguerait pas du premier. Car alors, il aurait, comme celui-ci, la tierce mineure. Ainsi, c'est une faute de terminer par un si 
eq le *Veni creator* et le *Lauda Sion*. Comme le font certaines éditions romaines et autres :



Il vaut mieux dans ce cas, pour éviter le triton *indirect* mettre une subduction ou dièze sur le fa, suivant le conseil de Gui d'Arezzo, la transmutation de mode est ainsi moins choquante.

CARACTÈRE MORAL DE CE MODE. — Selon le cardinal Bona, cc mode est propre aux grands sujets, aux grands mouvements, aux exclamations énergiques; il peint les événements étonnants, éclatants; il est majestueux et impératif; il convient pour exciter à la joie; il réveille l'attention; il s'exprime avec grandeur. Sa marche procède par les grands intervalles de quinte, de quarte; il porte l'âme aux choses célestes; il aime les sujets triomphants et courageux. En voici des modèles tirés de l'Antiphonaire Grégorien.



EXERCICES ET MODÈLES SUR LE SEPTIÈME MODE.

Il est inutile de nous arrêter à faire remarquer les beautés musicales de cet Introït; il suffit qu'on le chante avec goût pour les sentir et les apprécier. Que ce début sur *Puer natus est*, est simple, beau, grandiose, propre à réveiller

369

l'attention, avec quelle majesté la voix s'élève sur *Cujus imperium*, sur *magni consilii angelus*! puis avec quel bonheur elle entonne le cantique de reconnaissance : *Cantate Domino canticum novum*! avec quel sentiment tout le peuple doit ajouter : *quia mirabilia fecit*. La doxologie vient ensuite couronner la beauté de ce morceau. « Gloire donc au Père, au Fils, à l'Esprit-Saint, etc.»

La musique moderne a-t-elle rien de comparable à ces beautés simples, sublimes? — Ici, rien de forcé, le sens du texte n'est point offusqué par les notes; il peut être compris de tous les auditeurs. Quelle différence avec notre musique moderne, souvent si prétentieuse, si alambiquée dans ses formes, dans ses modulations !

Mais passons à un autre morceau, dont les beautés ont été appréciées par un des meilleurs juges du siècle dernier: l'abbé L. Poisson. C'est l'Antiphone du *Benedictus*, au grand jour de l'Ascension.



De-um mc-um et De-um ve-strum, al-le-lu-ia.

« Quelle noble simplicité ! s'écrie l'auteur : les expressions, le partage si juste des différentes parties de la phrase, la douceur et la majesté de la modulation, tout platt dans cette magnifique Antienne. »

L'Introit du même jour est encore un magnifique modèle de ce mode. On le trouvera dans notre Graduel, restauré d'après les manuscrits.

### PSALMODIE DU SEPTIÈME MODE.

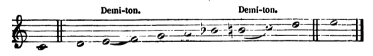
La psalmodie de ce mode se chante sur la quinte ré. Le Directorium chori Romani lui donne cinq terminaisons différentes.



## ARTICLE VIII.

Huitième mode. - Hypomixolydien.

ÉTENDUE ET COMPOSITION. — Ce mode a pour finale, sol. Il descend à la quarte inférieure de sa finale et monte à la quinte supérieure. Il s'étend, selon saint Oddon, de deux notes, l'une en haut et l'autre en bas de son échelle.



Saint Oddon observe encore que ces deux notes d'extension ne peuvent s'employer dans le même morceau. Si l'on se sert de l'une, il faut retrancher l'autre : Non recipitur utraque in eodem cantu (1).

On ne doit point donner le  $si \not p$  à ce mode sans nécessité absolue, autrement il serait en tout semblable au second mode, commençant au *la* supérieur (2).

Ses phrases mélodiques ne doivent commencer et finir que par *ut*, ré, fa, sol, la, rarement par *mi*.



CARACTÈRE DE CE MODE. — Selon Dom Jumilhac, ce mode est rempli d'aménité, de gaieté modeste, de tranquillité, de douceur : il est appelé par les anciens, céleste, mystique. Selon l'illustre cardinal Bona, il est doux, paisible, propre à la narration, au récit; ses allures sont calmes, planes, d'une douce gravité. Il convient aux Traits; il se prête facilement à tous les sujets : ce qui l'a fait appeler aussi, universel. Nous allons donner pour modèle l'Introït du premier dimanche de l'Avent, que les historiens et les manuscrits antiques nous donnent comme le premier morceau sorti de la plume de saint Grégoire : Sic est orsus canere : Ad te levavi animam meam (3).

(1) Gerb , Script., I, 263.

(2) Ci-dessus, p. 143.

(3) Voyez l'Antiphonaire de saint Grégoire, p. 2.

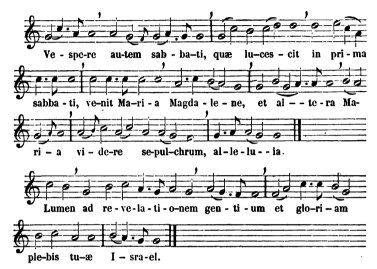


On voit dans ce morceau que la mélodie est parfaitement d'accord avec le sens du texte. Des le début, la voix partie de notes graves, prend son essor sur *levavi*, puis continue à s'élever sur *animam*, pour arriver sur *Deus meus*, au plus haut degré où elle puisse atteindre. Quelle expression de confiance et de noble fierté dans ces paroles : Neque irrideant me inimici mei?

Le chant de cet Introit était vraiment digne de commencer l'Antiphonaire Grégorien, et la tradition, appuyée sur des monuments antiques, l'attribue à saint Grégoire luimeme.

Le huitième mode se prête très-bien aussi à l'expression

d'une sainte et douce joie, comme on peut le voir dans les deux morceaux suivants :



Ces exemples, bien compris, suffiront pour faire apprécier les divers caractères de ce mode, et en faire sentir les beautés.





CHANT DE L'IN EXITU ISRAEL (PREMIER MODE.)

## CHAPITRE III.

#### DU CHANT DES PROSES ET DES HYMNES.

Il nous a paru nécessaire de parler spécialement du chant des Proses et des Hymnes, parce qu'il s'est introduit sur ces chants certains préjugés contraires à la doctrine de nos premiers maîtres. On a dit et même souvent imprimé, que le chant des Proses et des Hymnes devait être uni, c'està-dire, qu'on ne devait pas y faire sentir la mesure du vers ni la quantité poétique. Que des chantres ignorants aient adopté cette doctrine, nous ne nous en étonnons pas; mais qu'elle ait été prônée par des hommes de goût et de talent, c'est ce que nous ne pouvons nous expliquer, si ce n'est en voyant là une de ces exagérations auxquelles nous sommes si souvent exposés en notre pays de France, Ainsi quelqu'un aura dit : Le chant mesuré n'est pas assez grave; il en aura aussitôt conclu qu'il ne faut rien de rhythmé ni de mesuré dans les chants d'Église ; et l'on n'a pas fait attention qu'en ôtant le mètre poétique, on rendait le chant lourd, monotone et insipide. Il est à remarquer ici que nos meilleurs théoriciens du siècle dernier, tels que Dom Jumilhac, L. Poisson, le savant abbé Lebeuf, tiennent pour l'observation du rhythme dans le chant des Hymnes. Mais on dira peut-être que dans les anciens manuscrits écrits en neumes sans ligne ou avec ligne, on ne trouve point que les notes aient différentes valeurs. Que

s'en suivrait-il? Est-ce que Hucbald de Saint-Amand ne nous dit pas que ces choses se pratiquaient, quoi qu'on ne les écrivit pas exactement? Est-ce que Gui d'Arezzo, saint Augustin (1), saint Ambroise et la nature même des choses ne nous avertissent pas qu'on ne doit pas chanter de la poésie comme de la prose? Et puis, est-il bien sur que les signes neumatiques n'indiquaient aucune valeur temporaire? Nous eroyons avoir démontré le contraire en plus d'un endroit (2).

J'ai trouvé à Padoue, à Vérone, à Monza, à Mantoue, des manuscrits des x°, x1° et x11° siècles, où les brèves sont marquées par des points, et les longues par des virgules. Enfin, c'est encore un préjugé, une erreur, de croire qu'un chant mesuré par le mouvement binaire ou par le mouvement ternaire, ait moins de gravité qu'un chant qui ne l'est pas. Il suffit de donner à ces mesures différentes le caractère grave et religieux qui leur convient, pour qu'elles conservent à la mélodie toute la gravité désirable. —On en abusera; qu'importe? n'abuse-t-on pas de toute chose? —On a, ce nous semble étrangement abusé, pour fatiguer les fidèles, du principe des notes égales.

### ARTICLE I. - DES PROSES.

La liturgie romaine, après la réforme de Pie V, n'a conservé que cinq Proses qui sont : 1° Victimæ paschali laudes;

(1) Dans le chant des vers, dit saint Augustin (lib. II, cap. 111, De musica), il faut que les sons soient mesurés, sans quoi la musique n'a plus d'agrément; au contraire, on ne s'entend plus qu'avec peine. In sono versum dimensio quædam numerorum delectat, QUO TURBATO delectatio exhiberi auribus non potest, imo nec sine offensione audiri.

(2) Voyez l'Introduction de cet ouvrage et les deux derniers chapitres de la troisième partie.

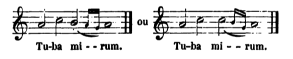
2° Veni sancte Spiritus; 3° Lauda Sion; 4° Stabat mater; 5° Dies iræ.

Le bienheureux Notker, moine de Saint-Gall, au IX<sup>•</sup> siècle, nous dit avoir appris de son maître *Ison*, que dans les Proses ou Séquences chaque syllabe ne devait recevoir qu'une note. Ison était un élève du célèbre chantre Romanus, envoyé à Charlemagne par le pape Adrien I<sup>er</sup>; et le bienheureux Notker, dont il est ici question, est l'auteur d'une multitude de Séquences qui ont été chantées dans toutes les églises.

Les Proses que nous chantons encore aujourd'hui, suivent assez bien cette règle; mais là où il n'y avait autrefois que des petites notes d'ornement, on a placé des notes longues. Ainsi l'on chante :



Nous sommes persuadés qu'on chantait autrefois :



De cette manière, le rhythme se conserve. — Dans cet autre exemple :



La marche pesante de la mélodie actuelle remplace sans nul doute cette mélodie primitive :



DES PROSES, Lauda Sion, Stabat mater, Dies iræ. - Dans ces trois Proses, qui marchent par spondées, sauf les deux premières dont les strophes se terminent par un dactyle, il faut avoir soin de faire sentir le rhythme de trois notes communes suivies d'une longue. Ces mélodies, sans cela, perdraient toute leur beauté.



Les chants des Séquences étaient autrefois exécutés par toute l'assemblée des fidèles; voilà pourquoi on tenait à ce qu'ils fussent simples et faciles. Ces chants contenaient ordinairement le sujet de la fête. Les peuples y trouvaient l'histoire du mystère ou le panégyrique du saint que l'on célébrait, et devenaient ainsi un aliment à leur piété, une exhortation à la vertu et aux bonnes œuvres.

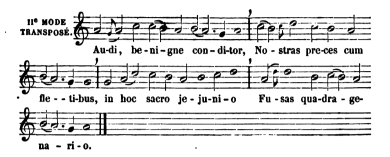
4° Quant à la Prose Victimæ Paschali laudes, nous en avons parlé plus haut.

5° Nous avons aussi donné le chant de la Prose Veni sancte spiritus. Son rhythme ternaire, pris dans un mouvement grave et religieux, lui donne un caractère doux et plein d'onction, qui convient parfaitement au sujet de la fête; exécutée à notes égales, elle n'a plus ni vie, ni couleur : ce n'est plus une mélodie.

### ARTICLE II. - DU CHANT DES HYMNES.

1° En général, le chant des Hymnes est plus orné que celui des Proses; mais malheureusement, encore ici, les petites notes d'ornementation ont été changées en grosses notes carrées, surtout dans les pays du Nord. C'est ce qui en a détruit la beauté et le rhythme.

2º Les mélodies des Hymnes ne sont pas uniformément reçues partout, ui appliquées aux mêmes textes. Il règne, à cet égard, dans les manuscrits une grande confusion. Comme ces chants sont destinés à être chantés par le peuple, nous nous sommes arrêtés aux versions les plus simples. 3º Comme la coupe de chaque strophe ne s'accorde pas toujours avec celle de la phrase mélodique, nous avons noté l'hymne entière. Par là, nous remédions encore aux différences de quantité et aux *hiatus*.



Voici une Hymne restaurée d'après ces principes.

Chantée dans le mouvement convenable, et comme elle est ici écrite, c'est-à-dire en donnant deux temps égaux aux notes *rondes*, et un temps aux notes *blanches*; cette mélodie conserve sa gravité et sa douceur, malgré la mesure ternaire qu'on y devine sans peine, et prend de la vie et de la couleur par le rhythme qui lui est conservé. On remarquera que le rhythme de chaque vers est bien proportionné par le nombre de temps égaux qu'il renferme.

Voilà ce qui autrefois rendait les chants liturgiques si faciles à retenir qu'on les savait de mémoire, et qu'une notation très-imparfaite suffisait pour en rappeler le souvenir. Nous sommes persuadés qu'à notre époque, où le goût de la musique est si répandu, si les fidèles avaient entre les mains des livres notés de cette manière, on les verrait bientôt prendre une part active aux chants de l'Eglise; et certes, nos cantiques séculaires, ainsi chantés par l'assemblée des fidèles, produiraient un tout autre effet que les savantes compositions de la musique moderne. Nous avons la douce espérance que le jour où ce vœu sera réalisé n'est pas trèséloigné. Le retour de tant de Diocèses à la liturgie romaine, le désir de voir l'unité établie dans les chants liturgiques, manifesté par tant d'évèques, l'accueil favorable que le

souverain Pontife fait aux travaux dirigés vers ce but, les encouragements qu'il donne à ceux qui s'en occupent, produiront, tôt ou tard, ces fruits tant désirés.

Nous bénirons le ciel, si nous avons pu contribuer, pour notre part, à hâter cet heureux moment.

- 7

.

.

.

.

.

# ESTHÉTIQUE, THÉORIE ET PRATIQUE

DU

CHANT GRÉGORIEN.

## PIÈCES JUSTIFICATIVES.

Ι.

## OPINION DE L'ABBÉ BAINI

SUR LE CHANT GRÉGORIEN.

«Que les musiciens s'opposent à mon assertion et la combattent, libre à eux de le faire. Je ne crains pas cependant d'affirmer que les anciennes mélodies du chant Grégorien sont inimitables. On peut les copier, les adapter, le Ciel s it comment, à d'autres paroles, mais en faire de nouvelles qui soient comparables aux premières, on n'y parviendra jamais. Je ne dirai pas que ces mélodies vierges datent en grande partie des premiers temps du christianisme, et que quelques-unes viennent de la synagogue, étant nées, qu'on me passe l'expression, lorsque l'art était vivant encore et plein de vigueur. Je ne dirai pas que plusieurs de ces mélodies

doivent leur origine à saint Damase, à saint Gélase, et surtout à saint Grégoire le Grand, tous trois illustres pontifes qui furent éclairés d'en haut dans leur travail. Je ne dirai pas que d'autres nous sont venues d'hommes non moins éminents par leur sainteté que par leur savoir, de moines qui brillèrent dans les viii<sup>e</sup>, ix<sup>e</sup>, x<sup>e</sup>, x1<sup>e</sup> et x11<sup>e</sup> siècles. Et comment s'y prenaient-ils, lorsqu'ils se mettaient à composer leurs chants? On ne l'ignore pas. Ils se préparaient et se fortifiaient par la prière et l'abstinence. Je ne dirai pas, ce que nous attestent de nombreux monuments, qu'en abordant ce genre de composition ces grands hommes se pénétraient de la nature et du caractère des paroles, en les appropriant aux circonstances dans lesquelles ces compositions devaient être chantées. — Je me contenterai de dire ceci : que, de toutes ces précautions réunies, résultait, dans le chant Grégorien d'autrefois, je ne sais quoi d'admirable et d'inimitable, une finesse d'expression ineffable, un pathétique touchant, une douceur ravissante, toujours fraiche, toujours neuve, toujours pure, toujours aimable; tandis que les mélodies modernes sont lourdes, insignifiantes, discordantes, froides, fastidieuses. (Baïni, Mém. II, p. 81 et suiv.)

## II.

## BREF DE SA SAINTETÉ PIE IX AU P. LAMBILLOTTE.

## PIUS. PP. IX.

Dilecte fili, religiose vir, salutem et apostolicam benedictionem. Redditæ nobis fuerunt Litteræ tuæ Kalendis Septembris proximi datæ, quibus munus offerre nobis voluisti Antiphonarii, ut scribis, sancti Gregorii Magni, quod ex authentico manuscripto in bibliotheca monasterii sancti Galli asservato typis in lucem pu-

blicam edidisti. De quo munere debitas tibi, dilecte fili, religiose vir, nos persolvimus gratias, unaque studium summis laudibus prosequimur quod hac in re impendisti, quodque et in posterum velle te impendere jucundissime ex tuis ipsis litteris intelleximus. Adsit laboribus studiisque tuis benignissimus Dominus, ut revera proficiant ad majestatem et gravitatem cantus ecclesiastici ubique restituendam, et pignus grati in te animi nostri et omnis auspicem gratiæ cœlestis habeto benedictionem apostolicam, quam tibi ipsi, dilecte fili, religiose vir, intimo paterni cordis affectu amantes impertimur.

> Datum Rome apud S. Petrum, die 1<sup>a</sup> Maii anni 1832. Pontificatus nostri anno VI.

> > PIUS IX.

## PIE IX, PAPE.

A vous, notre cher fils, religieux de la Compagnie de Jésus, salut et bénédiction apostolique.

On nous a remis votre lettre datée des Calendes de Septembre dernier, par laquelle vous nous faites hommage d'un Antiphonaire de saint Grégoire le Grand, que vous avez fait imprimer et publier d'après un manuscrit authentique, conservé dans la bibliothèque du monastère de Saint-Gall. Nous vous témoignons, cher Fils et Religieux, notre gratitude bien méritée pour ce présent, et décernons en même temps les plus grands éloges au zèle que vous avez montré dans cette circonstance, et à celui que vous avez résolu de montrer à l'avenir (comme nous l'avons appris avec plaisir par votre lettre). Que dans sa bonté souveraine, le Seigneur soit en aide à vos travaux et à vos études, afin qu'ils contribuent puissamment à rétablir en tous lieux la majesté et la gravité du chant ecclésiastique. Pour gage de notre reconnaissance à votre égard et présage de toute grâce céleste, recevez la bénédiction apostolique

que nous vous accordons avec amour, cher Fils et Religieux, dans la plus intime affection d'un cœur paternel.

Donné à Rome, près la basilique de S. Pierre, le 1er jour de Mai de l'an 1852, de notre Pontificat, le sixième.

PIE IX.

## III.

## STATUTS DES CHARTREUX SUR LE CHANT.

CARTHUSIANI. Part. 2., c. 1, nº 7, 4. — Insuper statutum firmiterque sancitum, ut divinum Ecclesiæ officium per omnes domos *uno ritu*, et cum eisdem cærimoniis celebretur; sicut in Ordinario, Breviariis et Missalibus continentur. Neque R. Patri, neque cæteris quibuslibet, de his omnibus quæ ad divinum officium pertinent, vel cæteris quibuslibet consuetudinibus in statutis expressis, sine capituli generalis consilio demere aliquid, vel additione seu alteratione aliqua, occasione qualibet, liceat immutare. (Nova collectio Statutorum ord. Carthusiensis. Correriæ. 1681, p. 15.)

Ces statuts sont confirmés par cet extrait d'un Graduel du mème ordre (édition de Lyon et de Castres).

« Jam vero, gratia Dei, remotis obstaculis illam editionem pro-» ferimus in lucem, labore et studio unius ex professis Carthusiæ in » arte hujusmodi operum peritissimi, qui non quidem novas in-» vexit mutationes quod prohibueramus, sed adhibito exemplari » vetustissimo, paucula correxit, verba et distinctiones distinguens » et claudens lineis, ut una simul, et congrua respiratione cuncta » proferamus, cum maxima cantus harmonia et parili consonantia » vocum; hoc enim a nobis postulat unitas, ut sicut unus est Deus

» in quem tota fertur religio una sit et in nobis Ecclesiasticii can» tus uniformitas et prolatio, et qui unum Deum religionis autho» rem respicimus, in unum quoque laudum ejus uniformem can» tum coalescamus : et chori studiosi cultores effecti, unanimes et
» uno ore, dictante apostolo, honorificemus Deum et Patrem Do» mini nostri Jesu Christi. »

La pièce suivante est extraite de l'ouvrage intitulé : Sacræ antiquitatis monumenta diplomatica monastica; præcipue Præmonstratensis ordinis (1731, t. l, p. 473).

Chronica ex monasterio Horti Floridi in provincia Groninguana, in Hollandia (contenant une ordonnance du général de l'Ordre, adressée à toutes les maisons pour l'uniformité dans le chant liturgique, et datée de l'an 1214).

Anno autem sequenti quantum pro ordine, personis, et rebus laboraverit (1) facilius mente quam littera potest ponderari. Pro ordine, inquam, quia perpendit quod diversæ essent consuetudines in ecclesiis unius et ejusdem ordinis contra institutionem primævam, et ventilabatur eadem varietate nolens, et cæpit mendicare libros et transcribere. Aderat pro hoc mutabilitatis medicina carus amicus, et hujuscemodi sollicitudinis medicus scolasticus frater Frethericus, qui junctus fuit ei corde in primo introitu in Ortum (2), cum ab aliis, ut suprà dictum est, pateretur repulsam. Ipse ore et manu, verbis et stilo instillabat auribus ejus, ut libros ordinis, suis laboribus, de ipso gremio matris ecclesiæ transferret, et novam plantam novo potu rigaret.

Igitur profectus est assumpto secum fratre *Thitardo* in multa simplicitate, et invenerunt gratiam coram optimæ recordationis domino Gervasio Abbate, et in tempore competenti votis suis satisfecerunt et redierunt. Denique reportavit litteras confirmatorias laboris sui in monasterium, quod de novo *Flori*-

<sup>(1)</sup> Emo, provisor monasterii.

<sup>(2)</sup> Hortum floridum.

dus (1) Ortus nomen accepit in verum, in hæc verba. « Ger-» vasius Dei patientia Præmonstratensis dictus abbas, venerabi-» libus in Christo fratribus ordinis Præmonstratensis abbatibus » universis has litteras inspecturis, salutem et sinceram in Domino » caritatem. --- Non facile debet convelli, quod cum labore confici-» tur, nec a filiis immutandum, cui patrum auctoritas suffragatur; » quin potius in sua debet semper integritate persistere, quod » constat esse et multa diligentia comparatum, et provida pa-» trum sanctione statutum, sed et propria insuper honestate sub-» nixum; sane dilectus in Christo Emo, Floridi Orti provisor, nuper » veniens Præmonstratum, multo sategit studio, multa curavit in-» stantia, ut in ecclesia sua, quæ adhuc nova est, libri ecclesiastici » haberentur secundum usum omnino et ordinem, quo ipsa ec-» clesia Præmonstratensis utitur, tam in littera, quam in *cantu*. » Ordinarium quoque ad exemplum nostri, et institutiones con-» scripsit, et quas in scriptis non invenit expressas. Quoniam ergo » omne totum pulchrius elucescit, si partes a seipsis non discre-» pant et membra eo rectius disponantur, quo suo capiti cohæren-» tia conformantur, nos ipsum Emonem, qui ad hoc sollicitius la-» horavit ut ecclesia sua suo toti, hoc est ordini conveniret, et suo » capiti, videlicet ecclesiæ, per identitatem consuetudinum cohæ-» reret, attentius in Domino commendamus, præcipientes distric-» tius in virtute Spiritus sancti et sub pœna excommunicationis, » quatenus usus legendi pariter et cantandi, quem ad uniformita-» tem ordinis conservandam secum tulit a nobis in ecclesia Flo-» ridi Orti perpetue modis omnibus habeatur, nec Priori, Abbati, » nec alicui nostri ordinis professo, aliquatenus liceat omnium » eorum, quæ notavit, aut scripsit, iota vel unum, vel unum api-» cem immutare, sciturus qui hoc fecerit se ex ea hora senten-» tiam excommunationis incurrisse, qua aliquid prædictorum om-» nium immutare præsumpserit, nisi mutationem illam Præmon-» stratensi ecclesia factam esse noverit et receptam. Datum Præ-» monstrati VI. Id. Junii, anno gratiæ MCC quarto decimo, » (Anno 4214).

(1) Hortus.

Postmodum pro consummatione cœpti illius congratulatus est fratribus qui eodem afficiebantur desiderio, subscribens in hunc modum : « Credo fratres observantiam institutionum Præmonstra-» tensis ecclesiæ vere apostolicæ, esse quasi civitatem super mon-» tem sitam. Cujus cives apostolos et eorum successores patres » nostros Dominus commendans dixit : Qui vos recepit, me rece-» pit. Econtra de perversis dixit : Quicumque non receperit vos, » neque audierit sermones meorum, etc. Tolerabilius erit terræ » Sodomorum, etc. » Sed hoc quidem Apostolis.

Nunc autem per successores eorum in lumine, vobis quoque professis ordinem Præmonstratentem audire, et recipere, et servare sub prædicta spe vel pæna præcipitur. Denique ex inspiratione ut spero Spiritus sancti institutiones sacras hujus sanctæ civitatis complexus, precipue Deo disponente, pro viribus, uniformitatem eorum quæ ad cultum Dei pertinent esse volui. Quæ quidem suo loco in capitulo missalis textus commendantur. Porro aliquandiu circumferebar vento variæ consuetudinis, donec dante Deo attraxi spiritum pietatis, et primo ad immolandum hostias jubilationis Deo uniformiter, usum cantus de gremio Præmonstratensis ecclesiæ, non sine labore, sed cum solatio Fratris Thitardi transtuli. Sane hunc laborem satis dulcem persuasit mihi caritas fratrum, quos non minus quam me dilexi; quos eadem Spiritus sancti inspiratio ad ipsum mecum petere et expectare fortiter perdocuit. Persuasit etiam obedientiæ donum, genitrix virtutum; monuit concordiæ uniformitas. Sed credo fratres non deerunt, qui dicent curiosum esse pro his quasi minimis acquirendis, sicut Dominus arguit Scribas et Phariseos, qui decimabant mentam et anethum.... Sed subjunctum est : Hæc oportuit fieri, et illa non omittere. Plane Deo disponente, pro viribus donum sibi more converso fieri desidero. Romani nempe, ut legitur, postquam civitas erat munita muris, volebant eam munire legibus. Religiosus vero prius spiritualibus ditare se studeat quam temporalibus. Puto adhuc esse, qui quasi dedignando dicent me uti posse consuetudine vicinarum ecclesiarum. Sed legant mecum et intelligant: nolite cantare, nisi quod constat esse cantandum. Quid explicatius his verbis vel simplicius? His

jam dimissis, filii dulcissimi, quorum prolatum sonum est, vobis inguam laborem meum pro uniformitate ordinis durum satis, sed dulcem commendo; vos, inquam, cognoscite quanta sit hilaritas conscientiæ, etiam in hac vita, sine hæretica contradictione uniformiter Deo psallere secundum instituta ecclesiæ Præmonstratensis, quæ mater est omnium ecclesiarum suæ professionis. Porro pro imperfecto meo, quod a nobis facile deprehenditur, super audacia tanti cœpti veniam peto; sed ignorare nolo vos, duo esse imperfectionis materiam, videlicet animum ad ulteriora pronum, qui nihil credit actum, dum quid super est agendum, et usum pristinum, qui etiam virtutem cognitam cogit negligere. Modum tamen in notandis libris servavit, excepta cline cornuta, pro qua ipsi utuntur flexa rotunda, et torculum frequenter habent, et podatum præpunctatum; et puncto percantato fortiori voce, quasi cum quadam subdistinctione resumunt podatum. Hæc ideo de notis vel figuris dixerim, quia certus usus earum dulcem modum cantandi reddit, qui haberi non potest de exemplaribus confuse et superbe notatis cum semitonium quoque cline circumflexa cantant. Postremo, fratres dulcissimi, gratias ago Deo in exultatione, qua me, non meis meritis, sed vestris orationibus cumulavit, quod opus sanctum, opus dignum benedictione a multis desideratum pro uniformitate ordinis, per me et fratrem in Christo fieri in pace concessit.

## STATUT

## DES PRÉMONTRÉS SUR L'UNIFORMITÉ DANS LE CHANT.

Præmonstrat. Const. 4, P. SS. 44.— In cantu ubique serventur eædem notæ, in ordine consuetæ et ut omnis vitetur dissonantia, æquali spatio, sive eadem mensura, quantum fieri potest, sive præcipitantia absolventur.

## IV.

## EXTRAIT D'UN MANUSCRIT D'EINSIEDELN,

#### CONSTATANT

## L'INTRODICTION DE LA NOTATION GUIDONIENNE DANS LE MÈME MONASTÈRE, AU COMMENCEMENT DU XIV<sup>e</sup> SIÈCLE.

Rudolfus de Radeggy Scholasticus in loco Heremitarum, (Einsiedeln) in carmine de Gestis abbatis Johannis de Schwander, initio seculi XIV, sequentia scribit de reformatione cantus ab illo Abbate suscepta :

Volvit et hic animo cantus qui dicitur usus Esse gravem prorsus difficilemque modum : Quod puer addiscens in codem flore juventa, Dogmata negligeret uberiora sibi. Ast alter cantus ubi musica dirigit omnes **Voces PER NORMAS sat leviore modo:** Hic est commodior facili quia discitur arte, Et pueros alia dogmata ferre sinit. Ast hic difficilem vitat, facilem sitit atque Ejus doctores querit et optat omnes. Doctor adest cantus ejusdem qui docet artem : Tunc propria struxit re pater iste libros Qui talem cantum retinent; constare videntur Hi magnas res; hæc comprobat ista dies. Sie hunc per patrem libros retinemus et artem Quo pater iste commoda bina tulit. (Ex manuscripto Einsiedeln sæc. XV, Libri supra notati hodiedum supers-

(LT manuscripto Einsteach sæc. X), Liori supra notati hodiedum superstites sunt.)

## TRADUCTION.

Rodolphe de Radeggy Scholastique, au monastère des Ermites, (Einsideln) dans un poëme sur la vie de l'abbé Jean de Schwander, au commencement du xiv<sup>e</sup> siècle, dit ce qui suit, au sujet de la réforme du chant, entreprise par cet abbé.

Il (Jean de Schwander) s'aperçut aussi que le chant appelé USUEL présentait de fort grandes difficultés, et que l'enfant, l'ap-

prenant dans la fleur de la jeunesse, était obligé, pour se livrer à cette étude, de négliger des enseignements plus utiles. Or, il existe une autre espèce de chant dont la méthode musicale consiste à déterminer la notation des sons au moyen de TRACÉS LI-NÉAIRES d'une manière assez simple. Cette méthode, plus facile que la première, ne demande point une bien sérieuse application, et permet aux enfants de se livrer à d'autres études. Dès qu'il en eut connaissance, Jean de Schwander laissa l'autre de côté pour s'adonner à celle-ci, rechercha avec ardeur tous ceux qui en faisaient profession, et trouva enfin un maître versé dans l'art de cette sorte de chant. C'est alors que ce religieux lui-même rédigea, à ses propres dépens, des manuscrits où cette méthode et la nouvelle notation étaient consignées. Ces livres paraissent faire foi de grands travaux et sont encore en estime de nos jours. Grâce au zèle de ce religieux, nous avons donc pu conserver, par ses manuscrits, la notation de ce chant, de même qu'une méthode qui présente les deux précieux avantages signalés.

(Du manuscrit d'Einsiedeln, au quinzième siècle. Les livres mentionnés plus haut existent encore aujourd'hui.)

## V.

## DIRECTORIUM CHORI SANCTI GALLI (PRÆFATIO).

Cum nihil æque Ecclesiæ Catholicæ dignitatem commendet ac corum omnium, quæ ad debitum Dei cultum ritumque spectant omnimoda conformitas, in iis maxime quæ in publico exercentur ac in oculos præsentium cadunt, ea propter illustrissimi principes, ac reverendissimi olim Domini Abbates, nostræ Helveto-Benedictinæ congregationis patres et fundatores, cum incredibili zelo, indefessoque et pene desperato labore, ab interitu vindicatam, et postliminio revocatam, restitutamque Benedictinam disciplinam, in id omne studium suum contulere, ut divinum officium AD con-

FORMITATEM et concordiam revocarent: eum in finem Directorium seu modum, quo omnes uterentur, cuive ceu regulæ se conformarent, fieri curaverunt, quod deinde sic factum authoritate sua observare sanxerunt. Sed quia hæc in archivis, aut scriniis privatis diligenter conservata, vel non nota, vel varii inde descripti libelli qui in eum usum servire deberent, non parum inter se discordes ab authentico diversi erant, cacophoniam oriri et indecoro DISsonoque cantu rem divinam, cum populi offendiculo perturbari et dehonestari, unde devotionem ac æstimationem diminui necesse fuit, omnino certum est. Quo circa si dictum Directorium, quod multorum diu jam votis expectabatur, publicum fieret, operæ pretium fore videbatur, ut quod scire convenit omnes, omnibus palam esset. Si igitur opus probas, et auctor non displiceat, æqui bonique laborem meum facito et pro libitu libello isto fruere. Solum hoc mercedis et consolationis loco requiro, ut decorem Domus Dei, cultumque divinum cum devotione crevisse sentiam.

> P. VALENTINUS MOLITOR. Monachus S. Galli.

## VI.

Les chapitres suivants, sur le chant ecclésiastique, sont extraits du Traité de Jérôme de Moravie. (Bibliothèque impériale de Paris. N° 1817.) (1).

CAPUT 22. — De tonis Ecclesiasticis in speciali et de eorumdem differentiis Antiphonarum inchoacionibus, et Psalmorum intonacionibus.

CAPUT 23. — De dictorum cantuum durali scilicet et b molli, in mutuis commutationibus.

(1) Nous reproduisons ces textes avec leur orthographe et leur syntaxe, sans avoir la prétention de les épurer: chose fort difficile et sans grande utilité : ils sont intelligibles cependant à un lecteur attentif.

## CAPUT 24. — De modo cantandi et formandi notas et pausas Ecclesiastici cantus.

Jam vero per multa exempla quomodo scilicet tropi, id est toni, variantur demonstravimus; nunc quoque de ipsorum qualitate subvertendum videtur; quia diversi diversis delectantur modis. Sicut enim non omnium ora eosdem cibos, sed ille quidem acrioribus, iste vero levioribus escis juvatur; ita profecto vero omnium aures unius et ejusdem modi sono delectantur; sed alios morosa et curialis soni vagacio delectat, alios rauca gravitas captat; alios severa et quasi indignans armonice prosultacio juvat; alios adulationibus sonus attrahit; alii eciam modesta vel molesta hac subitanea notarum ad finalem regressione moventur. Alii lacrymosa voce mulcentur. Alii inimicos saltus in cantu libenter audiunt; alius vero decentem et quasi matronalem canorem diligit. Qua propter componendis cantibus hic primum musicus facere debet, ut talem cantum faciat in quo quidem convicit delectari hos quibus cantum suum placere desiderat. . . . . . . . . . .

(Pulcher,-chrior...rrimus, Turpis, ior, issimus.) . . . Nunc de corumdem graduum proprietatibus est dicendum. Est igitur pulcher tonorum gradus, uniuscujusque toni sive mixti sive communis, qui solum ex his contexitur modis, scilicet ex unisono non plusquam ad notas quatuor, vel ex semitonio, tono, semiditono et ditono indifferenter contexitur, ex diatessaron scilicet contexitur raro remissive, rarius intensive. Sed indifferenter post unamquamque pausam resumitur. Similitér et ex diapente raro intensive rarius remissive, sed aliquando precipue in tonis tonorum imparium post unamquamque pausam sumitur. Sed indifferenter in quibus cumque modis predictis contexitur, ut in Sequentiis versus post versum resumitur. Hic tamen gradus assequenti defficit, non enim in sua finali incipit, vel si in finali incipit clamose ut in diapente vel in diatessaron salit et iterum si uno et eodem cantu di-

ctos modos frequenter ingeminat. Sic verbi gracia quantum ad incepcionem in evangelio libri generacionis, quantum vero ad alia, in Alleluia, Virga Jesse floruit; item si in principio sui cantus mediocriter ascendit et descendit religuum vero totum clamose determinat sicut in Alleluia, in die resurrectionis; et quod deterius est et magis defectuosus est si terminos tonorum suorum implet. Hoc gradu alius pulchrior est, qui quidem ex iisdem modis sicut et primus contexitur; sed vero eodem modo utitur iisdem. Nam unisonum non plus quam ad tres notas recipit, ex semitonio vero, tono, semiditono et ditono indifferenter sicut et primus contexitur; ex diatessaron indifferenter post unam quamque pausam resumitur, et ex diapente, modo quo de gradu primo jam diximus. Hic iterum gradus a tercio deficit, si quidem gradus imitatur defectus. Si enim in sua finali incipit, cujus cumque sit toni tunc imparis. Si in principio, id est quantum ad suum principium, non procedit a tercia puta a semiditono vel ditono quod imparibus est proprium, tunc imparium metas complectitur, unde eciam tales note dicuntur autentice, et similiter, si in sua finali incipit, cujuscumque sit toni tamen paris. Si in principio non procedit a secunda puta a semitonio et tono, quod paribus proprium est, unde eciam tales note plagales dicuntur. Hæc dictum quod sint plagales note in paribus, verbi gracia: Sicut Alleluia, Pie pater; et antiphona: Columen Ecclesiæ; quæ eciam tonorum proprium propter notas plagales discantoribus intercinantur erronee; et e converso si scilicet autentice note tonis jungantur plagalibus, et iterum si terminos tonorum suorum eciam quantum ad ipsas notas licenciales non implent. Secundus gradus deficit a tercio, qua propter tercius gradus qui nulli jam dictorum defectuum subjacens est pulcherrimus. Hic enim gradus sicut et duo primi ex prefatis quidem modis contexitur sed non iisdem modis utitur iisdem. Nam unisonus raro et non plus quam ad duas notas recipit ex semitonio, tono, semiditono et ditono. Toni impares in medio et in fine, toni vero pares in tono conficiuntur ex diatessaron, qui non alias quam indifferenter post unamquamque pausam resumitur, ex diapente vero in quo rarissime non in imparibus solum tonis post pausam resumitur et in

iisdem semel tantum remittitur infra et omnium tonorum suorum terminorum et quantum notas licenciales complectitur. Sicut : Lamberti Petri martiris illud : dum Samsonis, et hoc exemplum quantum ad pares; et alleluia ejusdem scilicet: Felix ex fluctu tripliciter, et hoc quantum ad impares. Ex hiis tribus autem gradibus duo alii sunt : unus qui ex aliquibus, alter qui conficitur ex omnibus qui eciam mixti dicuntur; hic igitur est quinto notandum quod si musicus pulcherrimam istoriam de Sancto vel de Sanctis facere cupit; hanc in faciendo ordinem debet habere ut scilicet Antiphonam vel Antiphonas in primis vesperis super psalmos statuat in duobus mixtis gradibus et similiter omnes Antiphonas in Laudibus, in Matutinis. Antiphonas vero scilicet ad Magnificat in primis Vesperis et in secundis et etiam ad Benedictus, in missa, Sequentiam faciat de gradu pulcherrimo sive de tercio; primum autem nocturnum cum Antiphonis responsoriis et versibus de primo gradu, secundum de secundo, tercium vero de tercio gradu constituat. Item turpis gradus est cum cantibus tonorum excedens limina ex omnibus modis, ex quibus et omnis cantilena indifferenter, contexitur, velut hic cantus : Ter terni sunt etc. (1).

Secundus gradus est cum cantus tonorum non implens vel transgrediens limina, ex asperioribus modis puta ex unisono usque etiam ad XX notas pluries ingeminato. Similiter et ex ditono, ex diatessaron et ex diapente, et semitonio cum diapente et ex tono cum diapente ex duplici diatessaron et ex diapason conficitur. Sed turpissimus et tercius gradus est, qui predictorum graduum defectibus omnibus minuitur, constans ex tritono etiam tetracordis synemenis sumpto similiter et ex minori diapente, somitonio cum diapente, tono cum diapente et ex duplici diatessaron. Ex iis autem et alii duo gradus consurgunt qui et mixti dicuntur. Unus scilicet qui ex aliquibus, alter vero qui conficitur ex omnibus ad quos etiam cantus poetarum reducitur ut diximus. In cantu vero ecclesiastico sunt vitandi, nisi feriali vel etiam flebili, puta pas-

(1) Modi quibus omnis cantilena complexitur scilicet : Unisonus, Semitonium, Tonus, Semiditonus, Ditonus, Diatessaron, Diapente, Semitonium cum Diapente; ad hæc totus Diapason. . . . . . (*Chap.* 14 *du même auteur.*)

sionis diverse cum prefatis tamen gradibus temperati sumantur. Plures iis, regulas cum ad istas reduci possint, causa brevitatis dimittimus.

## CAPUT 25. — De modo faciendi novos ecclesiasticos et omnes alios firmos sive planos cantus.

Quoniam autem sic cantus, ut jam diximus, firmus sive planus, precipue ecclesiasticus cantus potest considerari dupliciter, primo scilicet in quantum per se, id est, sine discantu, ab uno, duobus, aut a pluribus vel eciam a toto choro canitur; secundo in quantum discantui subjicitur; idcirco de primo, id est, de modo cantandi et formandi notas et pausas ecclesiastici cantus principaliter hic intendimus. Cum autem modus cantandi omnem cantum ad musicam mensurabilem pertineat, primo quid ipsa sit, est dicendum. Musica igitur mensurabilis est que mensuram notarum omnium probabili racione cognoscit; vel sic: musica mensurabilis est pericia modulationis, sono cantuque consistens, armonico tempore mensurata; tempus autem prout hic sumitur est distinctus sonus resolubilis in tres instancias. Instans vero hic sumptus est illud minimum et indivisibile, quod in sono auditus clare et distincte potest percipere : quod etiam, apud veteres, dicebatur esse tempus; sed modernorum, ut videtur, melior est opinio, qui scilicet in tempore armonico motui subjecto successionem ponunt. Nam omnes transferentes secundum aliquam similitudinem transferunt. Tempus igitur armonicum tempori naturali debet aliqualiter assimilari, sed loquendo naturaliter successio non invenitur, nisi in illis quæ sunt aliqualiter motui subjecta : prius enim et posterius causant temporis successionem. Ex hoc enim quod numeramus prius et posterius in motu apprehendimus tempus quod nihil aliud est quam numerus prioris et posterioris in motu. Cum igitur tempus armonicum motui progressivo sit subjectum, omnem omnino in ipso ponere successionem (oportet) trium scilicet instanciarum quam veteres tollunt, ponentes quid indivisibile tempus, unam scilicet solam instanciam. Potest tamen, licet improprie, instancia dici tempus. sicut et vulgariter dicitur nunc temporis esse quoddam tempus bre-

vissimum; et secundum hoc, quantum ad aliquid, antiquorum salvatur opinio. Unde a modernis quidem utitur, sed res ipsa non afficitur. Sed interdum recipitur ut postea ostendetur. Hoc igitur tempus armonicum est mensura omnium notarum qua scilicet unaqueque mensuratur nota. Notarum autem alie longe, alie breves. Longe, alie longiores, alie longissime. Breves vero : alie breviores, alie brevissime. Figura note longe est quadrata et ex dextra parte caudata ut hec (1). Figura brevis note est quidem quadrata, sed non caudata ut hæc (1). Figura semibrevis note nec est quadrata nec caudata; habet enim expansos angulos, que et tesseronata apud guosdam dicitur, ut hæc (). Nota longa in cantu ecclesiastico sumpta habet et habere debet duo tempora modernorum, resolvendo vero VI tempora antiquorum; longior tria tempora modernorum, sed IX tempora antiquorum; longissima vero quatuor tempora modernorum, sed XII tempora antiquorum. Item nota brevis sumpta in cantu ecclesiastico habet et habere debet unum tempus modernorum, resolvendo vero tria tempora antiquorum. Brevior, duas instancias modernorum vel duo tempora antiquorum; brevissima vero unam instanciam modernorum que quidem secundum modernos et antiquos divisibilis est vel unum tempus antiquorum : de quibus omnibus tales dantur regule. Omnis cantus ecclesiasticus, notas primo et principaliter equales habet, unius scilicet temporis modernorum sed trium temporum antiquorum, id est brevis; exceptis V. – PRIMA omnium est a qua unusquisque cantus incipit, que et principaliter dicitur, que semper est longa. Si tamen in finali cantus existit, alias brevis est ut cetere. SECUNDA est que eciam secunda syllaba dicitur : quando videlicet aliqua syllaba plures habet notas quam unam; tunc enim secunda post primam est longa. Si tamen aliqua ex predictis V notis ipsam non precedit vel non subsequitur immediate, alias brevis est, ut cetere. TERCIA nota est quadrata quidem sed utraque parte caudata, et est duplex; quando enim cauda dextra longior est sinistra sive ascendendo sive descendendo, plica longa dicitur, ut hic (山) (目). Hec autem est duplex, scilicet simplex et ligata. De simplicibus jam patuit; ligate vero sunt cum dictis longioribus caudulis, sive in ascendendo sive in descendendo, tamen de tercia in terciam ad minus et eciam ultra,

que longe plice et ligate dicuntur, ut hic ( . Quando vero e converso cauda sinistra longior est dextra, plica brevis dicitur, et hoc sive ascendendo sive eciam descendendo, ut hic : ( Quare brevis est ut cetere. Hec similiter duplex : scilicet simplex ut patuit, et ligata, cum scilicet due note descendentes tamen et non plus quain ad tonum et semitonium in ecclesiastico cantu ligatur, ut hic (💾 📲). Nam prima brevis est ut cetere ; secunda longa, si tamen locum obtinet dictarum quinque notarum, alias est brevis ut cetere. QUARTA nota de quinque notis est penultima; QUINTA est ultima uniuscuiusque pause que est longa non super. Nam solum in pausa imperfecte diccionis, que brevis est, ultima nota est longa, id est duorum temporum, in pausa vero perfecte diccionis, que est longa, duorum scilicet temporum est longior, scilicet trium temporum. In pausa autem oracionis perfecte que longior est, trium scilicet temporum, est longissima, temporum scilicet quatuor : in quibus vero casibus libere raro, rarissime vel nunquam in unoquoque cantu tam in imparis quam eciam toni paris pausari liceat, sequens figura demonstrat.

(En marge dans le manuscrit): Que habetur in magna scedula, (scedula deest in mss.) in parte superiori ipsius scedule scilicet specialiter in figura rotonda octo tonorum que est in quadam parva scedula.

Ita tamen quod pause per pausas et note pausacionum per notas immediate antecedentes perficiantur cum raro vel cum autem rarissime pausari contigerit per tercias antecedentes. Omnes autem note ecclesiastici cantus talibus regulis astringitur. *Primo* quidem quod quandocumque extra syllabas et dicciones, metro scilicet interrupto, sunt quatuor note sive descendentes sive etiam ascendentes solute vel ligate, tunc prima est longa, secunda brevis, tercia, id est penultima pause et quarta, id est ultima, sunt longiores. Si vero iterato geminentur, prima erit brevis, secunda longa, tercia et quarta sicut prius, eo scilicet quod variacio modi fastidium tollit et ornatum inducit. Si vero fuerint quinque note tunc similiter variatur eo quod semper prima est longa, secunda brevis, tercia semibrevis, quarta et quinta sicut prius. Si autem sex note fuerint, tunc prima, secunda, tercia et quarta sunt semibre-

26

ves, sicut quinta et sexta, sicut antea. Si vero plures fuerint in descensu, tunc prima, secunda penultima et ultima sicut prius, cetere existunt brevissime. Secundo quod note in figura conjuncte conjungantur in cantu, sed distincte solvantur, que guidem disjunccio non pausa sed suspirium dicitur, et dicta nihil aliud est quam apparencia pausacionis, sive existencia unius scilicet instantis. Tercio quod nulla nota brevis cum reverberacione sumatur, nisi dicte quinque note que singulariter mensurantur. Que tamen diversimode sumuntur. Nam alique ex eis cum reverberacione sub specie semitonii, alique sub specie toni, alique vero cum reverberacione omnium aliorum modorum. Est autem reverberacio brevissime note ante canendam notam celerrima anticipatio, qua scilicet mediante sequens assumitur. Quarto quod nulla nota brevis florizetur, sed solum note singulariter mensurate, aliquando tamen in tres instancias nota brevis resolvitur. Est autem flos armonicus decora vocis sive soni et celerrima procellarisque vibracio. Florum autem alii longi, alii aperti, alii vero existunt dubiti; longi roes flsunt, quorum vibracio est morosa, metasque semitonii non excedit. Aperti autem sunt quorum vibracio est morosa metasque toni non excedit. Subiti vero sunt quorum quidem vibracio in principio est morosa, in medio autem et in fine est celerrima metasque semitonii non excedit. Horum autem florum qualitas simul et diversitas in organis ostenditur hoc modo: quando enim aliquem cantum tegimus in organis, si aliquam notam ejusdem cantus florizare volumus, puta G in gravibus, tunc ipsa aperta immobiliterque detenta, non sui inferiore immediate, puta F grave, sed pocius superiore A scilicet vibramus acutum : ex quo pulcherrinia armonia decoraque consurgit, quam quidem florem armonicum appellamus. Quando igitur clavis immobilis cum vibranda semitonium constituunt, et ipsa vibracio est morosa, tunc est flos, qui dicitur longus. Quando autem includunt tonum et vibracio nec est morosa nec subita sed media inter ista, est flos apertus. Quando vero constituunt quidem semitonium sed vibracio in agressu sit morosa, in progressu autem et egressu sit celerrima, tunc est flos qui subitus appellatur. Quinto igitur est notandum quod dicti flores non debent fieri in aliis notis, praeterquam in V singulariter mensuratis.

sed differenter. Nam longi flores fieri debent in prima, penultima et ultima nota, in ascensu semitonii intendente. Si vero aligueni aliorum modorum in descensu constituunt, flores apertos quos et nota secunda syllabe debet habere, sed flores subitos non alia quam plica longa. Inter quam et immediate sequentem note brevissime ponuntur, ob armonie decorem. Sexto quod ipsos flores reverberacio producere debet sub specie toni vel semitonii sive cujuscumque modi in omnibus quidem V notis, excepta ultima que sub specie semitonii reverberacione assumit, sed in nota procellari finitur; que quidem nihil aliud est quam vocis sive toni sub specie semitonii lenta vibracio, quare manat de longorum genere florum. Procellaris autem dicitur et quod sicut procella fluminis aura levi agitata movetur sine aquæ interrupcione, sic nota procellaris in cantu fieri debet cum apparencia quidem motus absque toni vel vocis interruptione. Hunc cantandi modum non quidem in omnibus, sed in aliquibus quidam Gallicorum observant, in quo quidem cum plures delectentur naciones eo quo solidus fit, de eodem guedam substancialiora non piget exprimere. Non videtur autem alias bene nec sufficienter fore dictum, nisi de modis omnibus ex quibus omnis cantilena contexitur, singulariter specialiterque diceretur.

De unisono igitur primo et specialiter est dicendum : unisonus si plures quam duas habeat notas, omnes sicut semibreves excepta penultima et ultima que cum reverberacione sumitur ab ipsis. Quod eciam cum due note sunt unisone servatur unius syllabe vel plurium dictionum. Item cum per semitonium vel tonum due note distant sive ligate sive sunt solute, mediante tercia secunde conjuncta junguntur, que eciam nota dicitur mediata : semibrevis est ut frequenter prime que unisona aliquando : tunc est brevis scilicet cum resolvitur inter instancias, ex quo quidam descensus sensui apparet inter dictas duas notas celerius. Aliquando eciam de prima nota solutarum descendentium tamen faciunt plicam longam sursum, mediatis interjunctis ut primo; in ascensu vero reverberacionem faciunt supra secundam. Item cum per semiditonum vel ditonum distant ligate vel solute due note, secunda mediante semibrevi vel eciam brevi, cum in tres resolvitur

instancias, conjunguntur in cantu. Aliquando tamen in descensu de prima fit plica longa deorsum usque ad mediam, a qua reverberacio sumitur ad terciam, ut prius, et e converso in ascensu vel quod communius est fit reverberacio supra terciam. Item cum distant per diatessaron in descensu, de prima fit plica longa deorsum usque ad secundam, a tertia vero reverberacio fit ad quartam; in ascensu vero fit reverberacio supra quartam. De diapente apud quosdam idem sit quod et diatessaron, tam scilicet in ascensu quam in descensu, sed communius in descensu fit reverberacio toni supra quintam: nulla vero fit in ascensu quod de omnibus fit modis, scilicet diapason et aliis qui secuntur. Floribus omnibus et indifferenter utuntur scilicet pridem gallici pausis omnibus equalibus vel longis vel brevibus. Notas ligatas pausis dintingunt; similiter preposiciones et conjunctiones a diccionibus. Una sola nota diccioni monosillabe, vel alteri sillabe inter duas pausas vel inter notas moderatas seu variatas correspondentes, semper est longa. Due sive sint ligate sive non similiter. Et eciam tres directe descendentes vel etiam circumflexe. Ascendentes vero prima semi-brevis, cetere sunt longe : item si tres fuerunt descendentes et tercie quarta fuerit unisona, tercia est semibrevis et eciam prima secundum aliquos. Secunda vero et quarta ambæ sunt longe. Item cum quatuor note, etc.; cum quatuor note directe ascendunt semper prima, tercia et quarta sunt longe; secunda brevis vel eciam semibrevis, quod eciam de quatuor et quatuor notis faciunt, cum octo note dicto modo in cantu existunt. Quando vero sunt septem prima, tercia, quarta, sexta et septima sunt longe recte ut prius. Quando sex, prime due sunt longe cum pausa, vel secunda brevis vel semi-brevis sine pausa, cetere ut prius. Quando quinque prima longa alio modo quo diximus. Gaudent insuper cum modum organicum notis ecclesiasticis admiscent, quod eciam non abjicit primus modus. Nec non et de admixtione modorum duorum generum relictorum. Nam diesim enarmonicam et triemitonium chromaticum genus diatonico associant. Semitonium loco toni et e converso commutant, in quo quidem et a cunctis nacionibus in cantu discordant. Notas procellares communiter pridem gallici abjiciunt, unde et omnes naciones eisdem utentes voces tremulas

dicuntur habere. Item guibus guidem dictis finaliter dictorum modus cantandi et formandi notas et pausas cantus ecclesiastici, concluditur. Hic autem uterque modus cantandi scilicet et foimandi notas et pausas ecclesiastici cantus magis et minus pro tempore observetur. Si quis enim indifferenter utitur ipso non discernens vocum imbecillitates et ipsos dies feriales, non uti, sed pocius abuti dictis modis diceretur. Solum enim in dominicis diebus modus guidem omnino idem guantum scilicet ad V notas speciales formaliter, commutatis tamen longis notis in semi-breves, et semi-brevibus in brevissimas nec non et communitatis temporibus modernorum in tempora antiquorum est tenendus. Ut igitur tam ordinate simul et debite a duobus vel eciam a pluribus cantetur cantus ecclesiasticus, quinque sint cantantibus necessaria. Primum est ut cantus cantantibus diligenter simul ab omnibus prevideatur, ut in ipsa qualitate sive quantitate armonici temporis vel secundum antiquos vel eciam secundum modernos unanimiter conveniant. Secundum est ut quantumcumqne sint omnes equaliter boni cantatores, unum tamen precentorem et directorem sui constituant ad quem diligentissime attendant, et non aliud quam ipse sive in notis sive eciam in pausis dicant. Hoc enim est pulcherrimum. Tercium est ut voces dissimiles in tali cantu non misceant, cum non naturaliter sed vulgariter loquendo quedam voces sint pectoris, quedam gutturis, quedam vero sint ipsius capitis: voces dicimus pectoris que formant voces in pectore; gutturis que in gutture; capitis autem que formant voces in capite. Voces pectoris valent in gravibus; gutturis in acutis; capitis autem in supra acutis. Nam communiter voces grosse et basse sunt pectoris. Voces subtiles et altissime sunt capitis. Voces vero inter has medie sunt ipsius gutturis. Nulla igitur ex iis alteri uniatur in cantu; sed vox pectoris pectorali, vox gutturis gutturali, capitis autem capitali. Quoniam autem omnes voces vigorem consecuntur ex pectore, id circo quarto necessarium est ut nunquam adeo cantus alte incipiatur, precipue ab habentibus voces capitis, guando ad minus unam notam ceteris bassiorem pro fundamento sue vocis statuant in pectore, et nec nimis basse, quod est ululare, nec nimis alte quod est clamare; sed mediocriter, quod est causare, ita scili-

cet ut non cantus voci sed vox cantui ducetur, semper incipiant. Alias pulchre note formari non possunt. Si quis autem plures pulchras notas scire desiderat hoc pro regula teneat, ut nullius eciam rudissimi cantum despiciat. Sed ad cantum omnem diligenter attendat, quia cum molaris rota discretum aliquando reddat stridorem ipsam quid agat nesciens, impossibile est quod aliud racionale cupiens omnes suos actus in debitum finem dirigere, quin aliquando saltem a casu et a fortuna debitam et pulchram notam faciat. Cumque sibi placentem notam audierit, ut ipsam in habitu habeat, diligenter retineat; precipuum autem impedimentum faciendi pulchras notas est cordis tristicia, eo quod nulla nota valet nec valere potest, que vero procedit ex cordis hilaritate; propter quod melancolici pulchras quidem voces habere possunt, plice vero cantare non possunt.

## VII.

Accaduta la translazione della Sede de' Papi in Francia dopo la morte di Benedetto XI nell'anno 1305 restò in Roma la scuola de' cantori in un col Primicerio nell' esercizio delle consuete funzioni. Ciò provasi evidentemente dalla Bolla Speciosus forma d'Innocenzo VI spedita da Avignone il 2 febraro 1355 a Roma per la coronazione de Re de' Romani nella chiesa di san Pietro di Carlo IV e di Anna sua moglie, nella quale bolla notando i cambiamenti da farsi al Ceremoniale, e indicando le persone assistenti alla funzione, nomina fra queste il Primicerio colla scuola de' cantori. I Papi francesi poi crearono colà un corpo di cantori per le loro funzioni, presso che sulle forme istesse romane, come rilevasi da Stefano Baluzio (Vitæ paparum Avenionen. Stefani Baluzii, t. I, pp. 234, 237, 378, 416.) La scuola di Roma per altro a cagione dell'assenza del Pontefice perdè non poco del suo antico splendore nello spazio di circa settant' anni, che durò in Avignone la Sede; nè poteva altrimenti accadere essendo detta scuola istituita pro-

priamente pel servizio del Papa. Ma restituitasi la santa Sede in Roma nel 1377 sotto Gregorio XI, fu unito il corpo de' cantori francesi col Ioro superiore alla scuola romana col Primicerio. Una nuova modificazione si vide in essa circa vent'anni dopo sotto un illustre personaggio ecclesiastico a cui fu dato il nome di Maestro della Cappella del Papa. Allora fu dimenticato il nome di Primicerio, è si formò un collegio alquanto diverso dall'antico. Venne a cessare l'orphanotrophium dopo 780 anni incirca dalla sua istituzione, e agli antichi metodi della Curia Romana furono in parte sostituiti degli altri con nuovo stile già in Francia adottato.

(Alfieri, Canto Gregoriano, p. 111.)

## CONSTITUTIONES CAPELLÆ PONTIFICIÆ.

(Communicavit mecum qui hodie Copellæ pontificiæ præest Josephus Santarelli.)

Pauli III. Pontificis maximi anno undecimo 1535. Cantorum pontificii systematis in majori sacrario Constitutiones.

Roma capta, et in direptionem impiis data, tempore Clementis VII Prædecessoris nostri, etiam scripta, quæ nulli usui in rapinam. fuere igne absumta; tunc inter hæc et Musicorum majoris sacrarii leges periere. Quæ igitur vel memoria retentæ sunt, vel etiam innovandæ sunt visæ, Pauli III. Pontificis maximi jussu, curaque R. D. Ludovici Assisiensis Episcopi, dictæ capellæ cantorum Magistri instauratæ, stabilitæ in perpetuam memoriam, editæ hujusmodi sunt, videlicet.

## CAPUT I.

In Capella SS. D. N. Papæ est antiqua consuetudo, quod et quando R. D. Magister dictæ Capellæ fuerit requisitus, ut in servitiis dictæ Capellæ aliquem Cantorem admittat, præfatus Magis-

ter teneatur facere diligentiam et investigare, an dictus cantor instans sit bonus vir, honestæ famæ, honestæ vitæ, et bene morigegeratus : et si in ejus vita et moribus aliquem defectum notabilis infamiæ inveniret, non debet eumdem proponere collegio cantorum dictæ Capellæ.

## CAPUT II.

## MODUS PROPONENDI NOVOS CANTORES.

Ab antiquo etiam consuctum est, quod quando novus cantor est recipiendus in dicta Capella, R. D. Magister ipsius Capellæ tenetur collegialiter congregari facere omnes cantores in dicta Capella; quibus sic congregatis debet proponere dictum cantorem instantem, et monere eosdem cantores, ut eum examinare debeant, et si sufficiens repertus fuerit, ut in servitium Dei et summi Pontificis velint illum recipere. Sequitur modus examinis.

## CAPUT III.

## MODUS EXAMINIS.

Postquam R. D. dictæ Capellæ Magister proposuerit collegio cantorum præfatum cantorem instantem per dictum collegium examinandum, primo considerandum est, si cantor examinandus habeat bonam et perfectam vocem; secundo, si cantet bene cantum figuratum; tertio, si cantet sufficienter contrapunctum; quarto, si cantet bene cantum planum; quinto, si sciat bene legere.

#### CAPUT IV.

#### SCRUTINIUM SUPER ADMISSIONEM NOVI CANTORIS.

Facto examine præfati cantoris per dictum collegium, R. D. Ma gister prædictæ Capellæ in loco per eum deputando vocabit antiquiorem cantorem secrete, et delato sibi juramento interrogabit eumdem, quid sibi videtur de cantore examinato, an sit sufficiens pro servitio dictæ capellæ; et dictus cantor secrete dabit votum

suum per fabam : et successive dictus Magister Capellæ teneatur per ordinem reliquos cantores singulatim secrete examinare de sufficientia præfati cantoris examinati, et habitis votis præfatorum cantorum saltem a duabus tertiis partibus, et uno voto eorumdem approbantibus cantorem examinantum prædictum esse sufficientem pro servitio Capellæ, publicabit præfatis cantoribus eumdem cantorem esse approbatum pro sufficienti, et cantores debent eum admittere ad dictum collegium. Si vera a duabus tertiis partibus et uno voto approbatus non fuerit, præfatus Magister Capellæ non debet ulterius dicto collegio eumdem cantorem proponere; nisi in casu rationabili, et ad tempus.

#### CAPUT V.

#### MODUS DANDI COTTAM ET JURAMENTUM NOVO CANTORI.

Novo cantori approbato sufficienter, Magister dictæ Capellæ eidem novo cantori approbato cottam tradere tenetur in signum veræ receptionis et admissionis ad vitam, hoc videlicet modo. Sedente præfato Magistro Capellæ, cæteris cantoribus coram per ordinem stantibus, quem idem Magister induet cotta, et idem cantori sic cotta induto præstari facit juramentum ad sancta Dei Evangelia, tactis Scripturis sacro-sanctis, quod erit fidelis S. D. N. Papæ, etc. prout in principio adnotatum est.

(Scriptores veteres de Cantu et musica potissimum ecclesiastica, Tom. III, p. 382.)

## IX.

Ce fut conformément aux décrets du Concile de Trente, sur la réforme, que Pie V ordonna une nouvelle édition du Missel. Ensuite Grégoire XIII chargea Palestrina et son élève Giov. Guidetti

# 410 ESTHÉTIQUE ET THÉORIE DU CHANT GRÈGORIEN.

de la révision générale de l'Antiphonier et du Graduel. Guidetti termina avec succès la plus grande partie des chants de l'office divin. C'est son *Directorium chori* qui est encore le manuel légitime dont on se sert à Rome et que nous avons suivi dans cette partie de notre méthode. Palestrina, le grand Palestrina fut moins heureux dans son entreprise. Il venait de terminer une partie du Graduel dite *de tempore*, lorsque la plume lui échappa de la main, et qu'il renonça à tout jamais à la poursuite d'un travail qui, *sit venia verbis*, lui parut au-dessus de sa force. Tant il est vrai qu'il faut quelque chose de plus que du génie musical, pour s'occuper avec succès du chant Grégorien. Car « ex depositione peritorum, » et ex decreto S. Congr. rit. constat istum librum ità refertum » erroribus et varietatibus, ut sic non possit servire ad usum de-» stinatum. » (Loc. cit., p. 119.

Ce ne fut que sous le Pontificat de Clément VIII (1602 et 1604), et plus tard sous celui d'Urbain VIII, en 1631 et 1634, que ces deux volumes de chant furent de nouveau corrigés et livrés à l'impression. Mais malheureusement, ceux qui avaient été chargés de cette tâche, n'avaient pas su répondre à ce qu'on était en droit d'attendre de leur travail. C'est qu'ils avaient négligé de consulter les anciens livres, qui auraient dû leur servir de guide dans une entreprise si importante : « Codices in consilium non adhi-» buisse non miror, cos qui nostra ætate Antiphonaria emenda-» runt. Qui poterant enim cum eos minime intelligerent? sed » operam non dedisse ut intelligerent, id vero potius miran-» dum.» (Doni disserta. de mus. Sac.) Cependant un heureux hasard fit qu'ils ne touchèrent pas aux Antiennes, à la mélodie des Psaumes, aux Hymnes, aux Répons brefs, aux Versets, aux Invitatoires, au Psaume Venite, aux Séquences ni à la majeure partie des Introïts. Tous ces chants ont été conservés comme ils étaient dans les temps les plus reculés. Au contraire les Répons, les Graduels et les Traits avec les Versets respectifs, les Offertoires et les Communions ont été pitoyablement faussées. (Baini, ibid.)

Est venu l'édition de 1614 par ordre de Paul V. Elle est la plus estimée jusqu'à présent. En voici les titres : « Graduale de tempore

k

# PIÈCES JUSTIFICATIVES.

» juxta ritum Sacro-sanctæ Romanæ Ecclesiæ, cum cantu Pau» li V jussu reformato, cum privilegio Romæ ex typographia Me» dicæa an. 1614. Item Graduale de sanctis juxta ritum, etc. 1615.
» — Item Antiphonarium Rom. de tempore et sanctis ad normam
» Breviarii ex decreto Sac. Conc. Trid. restituti; S. Pii V Pont.
» Max. jussu editi, Clementis VIII et Urbani VIII auctoritate reco-

» gniti, etc. Venitiis, ex typographia Balleoniana. »

Tel est en substance l'historique des livres de chant romain des xvi<sup>e</sup> et xvii<sup>e</sup> siècle. Maintenant, lorsque nous comparons ceux-ci à ce qu'on a imprimé en-deçà des Alpes, il arrive souvent qu'on s'y reconnaît à peine. Et puis, on se demande les causes qui nous ont tant éloignés des sources primitives! Mais l'incurie des uns, et l'ignorance, ou ce qui pis est, la demi-science des autres, ne sontelles pas des causes plus que suffisantes pour produire ces déplorables effets? D'ailleurs, il n'était pas possible que cela se fit autrement. Depuis bien des années, l'étude du chant ecclésiastique a été réduite à un état de nullité complète. Cà et là on ne rencontre que quelque maigre méthode faconnée à la moderne, pour une matière où le plus grand mérite consiste dans la conservation des principes anciens. En outre, la musique figurée et souvent théatrale a envahi les temples et fasciné les laïques comme le clergé. Par conséquent, des chantres peu ou mal instruits, ou complétement ignorants, mutilent le chant, y ajoutent et bouleversent les premières notions du genre diatonique. En un mot, l'arbitraire et le laisser-aller supplantent les vrais principes et les traditions séculaires. Et pourtant l'Eglise Romaine, notre mère à tous, a toujours eu tant à cœur de conserver le chant sacré dans toute sa pureté ! En voici une preuve, entre mille autres : Léon X, le souverain Pontife, ayant un jour, en chantant, légèrement modifié la cadence à la fin de l'oraison des Matines, dans l'office des morts, son maître des cérémonies imputa, comme une faute grave, à son collègue Bernardin, d'avoir enseigné une telle erreur à son maître le Pape. En conséquence de quoi, il nous légua — ad perpetuam rei memoriam — ces quelques lignes tracées dans son journal ms. : « Die Mercurii an. 1514. In officio Tenebrarum... » Papa in fine dixit orationem : sed culpa Bernardini erravit in

# 412 ESTHÉTIQUE ET THÉORIE DU CHANT GRÉGORIEN.

» ultima syllaba ultimi verbi, quia illam syllabam debuit depri-» mere pronuntiando, et non fecit, sic male docente ipso Bernar-

» dino, alia vice instruatur melius. » (Baini, Mém.)

Une autre fois, le cardinal Giacomo Gaëtano se permit une comparaison quelque peu étrange à l'égard du pape Clément V, qui, dans la canonisation de saint Pierre Célestin, avait ajouté au chant du *Te Deum* une mélodie moins sévère que celles usitées dans le plain-chant.

« Dixit, et inde Pater jubilans in cantica surgit

» Teque Deum laudamus, ait, vocisque sonoræ

» Haud decor emulcet pavonis imagine : cuncti

» Id peragunt, lætique canunt. . . . . . . . . »

# X.

# EXTRAIT DU BEAU MANUSCRIT : FLORES MUSICÆ,

DE LA BIBLIOTHÈQUE DE L'UNIVERSITÉ, A GAND.

# DE DISTINCTIONIBUS ET RESPIRATIONIBUS,

## PAR MAITRE ANTOINE DE SAINT-MARTIN.

Distinctio secundum Guidonem est congruus respirandi locus, et licet simul conveniant *distinctio et respiratio*, aliquando tamen discrepant, in hoc videlicet, ubi nostra vox pro defectu anhelitus, et propter neumatis prolixitatem continuare non potest, fit ibi respiratio, ubi non est verborum et cantus una distinctio. Sed semper cavendum est in tali respiratione a verbi decisione; distinctio vero est congrua respiratio sive repausatio scilicet ubi nostra vox inter cantus modulationem convenienter respirare videtur, ita et in vocibus respiratio fiat, ubi est in sensu litterarum congrua repausatio, ut et dictionum et cantus una possit esse distinctio. Sed curandum est ut plena respiratio si fieri potest, in cantu non fiat, nisi ubi distinctiones terminant. Igitur, ut ubi initia, ubi fines distinctionum, in uno quoque modo poni possunt, perutile est memoriter scire. (Page 150.)

# XI.

Le figure, o vogliam dire le note del canto ecclesiastico, o gregoriano erano per gli antichi tempi quarantuna figura tutte differenti, e tutte, oltre il numero delle note che ciascuna conteneva, altre essendo semplici di una, altre *nessi* di due, tre, quatro, cinque, sei, e sette note, avevano anche la loro propria maniera di essere eseguite.

Leggesi in varii scrittori antichi che usava communamente il piano, il forte; il crescere e callare la voce, i trilli, i gruggi, i mordenti; ora si accelerava il canto; ora andava piu rimesso, si smorzava pian, piano la voce, fino al pianissimo, si spandeva fino al massimo forte, si portava la voce ecc... Quindi il diletto immenso, che recavano agli uditori i bravi cantori, di cui vi hanno testimonianze infinite nei SS. Padri. Quindi le acri riprensioni de medisimi SS. Padri contro que' cantori, che superbi delle loro squisite maniere alla propria gloria cantavano e non alla gloria del loro Dio. Quindi le brame di Pipino per avere dal sommo Pontifice S. Paolo I il cantore Simeone gia nostro predecessore nella capella apostolica. onde s'istruissero nelle maniere Romane i cantori di Rheims. Quindi la necessità che riconobbe Carlo magno di ottenere da Adriano I Teodoro et Benedetto similmente nostri predecessori per le chiese di Metz, e di Soisson, e la facoltà eh'ebbe da Leone III di inviare a Roma due cantori francesi, perchè uniti ai nostri cantori potessero piu sodamente assuefarsi alla dolce esecuzione del canto. Quindi il ripiego preso dai nostri cantori predecessori non

# 414 ESTHÉTIQUE ET THÉORIE DU CHANT GRÉGORIEN.

solo in Rheims, in Metz ed in Soisson, ma eziandio in Roma di notare nei libri di canto che S. Paolo I, Adriano I, e Leone III inviarono à Pipino, ed a Carlo Magno alcune piccole lettere sopra le note, come : t, n, e, s, p, d, e, a, o, r, ecc. Onde ramentare a què cantori Tremulas, Vinnulus, Collisibiles, Secabiles e cosi Podatum, Pinnosum, Diatinum, Exon, Ancum, Oricum (1), etc., tutti ornamenti, che i Francesi non poterant perfecte exprimere, naturali voce barbarica frangentes in gutture voces potius guam exprimentes (2). Onde fosse noto che se i cantori d'oltremonti non gli eseguivano al par de Romani, non avveniva per mancanza di maliziosamente dimezzata istruzione, come pur troppo si era fatto credere a Pippino, e a Carlo Magno per diffetto degli esecutori. E queste lettere minuscule sopra, e fra le note, sono anche al di d'oggi visibilissime in due codici della biblioteca angelica, e conoscesi essere state scritte di carattere, penna, inchiostro, e mano diversissima da quella del codice. (Baini, Memor, della vita e delle opere di G. P. da Palestrina, t. II, p. 82.)

(1) L'interprétation donnée ici aux lettres romaniennes, par l'abbé Baini, est tout arbitraire et n'est fondée sur aucun monument. Elle a au contraire contre elle des monuments positifs, tels que la lettre de saint Notker, les paroles d'Aribon, et l'accord de la signification de ces lettres dans les manuscrits.

(2) Che anzi nella stessa Italia si trovano molte volte censurati dagli antichi scrittori ecclesiastici que' cativi cantori, i quali o cantavano con un perpetuo grado d'intonazione senza la pastosità del crescere e smorzare la voce, e mai non asservando le Vinnulæ, che noi diremmo il dolce, il soare; rusticamente eseguivano i loro canti hi non canunt, sed rustice modos proferunt; sprivandoli degli oportuni e necessarii Adornamenti; o facevano pompa di un trillare, che chiamavasi come oggi, così allora hinnitus equinus, un nitrito di cavalli, e non trillo.

FIN.

# TABLE DES MATIÈRES.

### INTRODUCTION.

But de l'ouvrage : — Faire connaître les moyens employés et les principes suivis dans la restauration des mélodies Grégoriennes. — Donner la manière de les exécuter selon leur forme primitive.

#### PREMIÈRE QUESTION.

Motifs qui ont porté à restaurer les mélodies Grégoriennes : — L'estime singulière de l'Eglise pour ces mélodies. — La haute antiquité du chant Grégorien. — Ses qualités esthétiques. — La confusion qui s'est introduite dans les livres de chant.

#### DEUXIÈNE QUESTION.

Moyens employés pour cette restauration. — La confrontation des manuscrits. — Manuscrits confrontés. — Manuscrits français, belges, anglais, allemands, italiens. — Conclusion de la deuxième partie. — Conclusion générale des deux premières questions.

#### TROISIÈME QUESTION.

Comment on a pu rétablir la forme primitive du chant Grégorieu. — Elle consiste surtout dans le véritable mode d'exécution. — Le véritable mode d'exécution se retrouve dans les anciens auteurs. — Romanus et saint Notker. — Hucbald de Saint-Amand. — Aribon. — Interprétation des lettres romaniennes.

#### PREMIÈRE PARTIE.

#### **DOCTRINE DES ANCIENS**,

# SUR LAQUELLE EST BASÉE LA RESTAURATION DU CHANT GRÉGORIEN.

- CHAPITRE 1. Esthétique en général. Esthétique du chant sacré. 87
- CHAPITRE II. Doctrine des auteurs primitifs sur le chant Grégorieu. ALCUR. — Fragment d'un traité sur la musique. — Meution des huit modes.
- Aumérien. Son traité de MUSICA. Sa doctrine sur les modes, sur le rhythme, sur l'usage du dièse et la manière de phraser le chant Grégorien.
- **REMI D'AUXERRE.** Notice historique sur Remi d'Auxerre. Sa doctrine sur les consonnances, les différentes espèces de mélopée et le rhythme.

71

92

93

97

9

#### TABLE DES MATIÈRES.

- HUCBALD DE MAINT-AMAND. Notice historique sur Hucbald et ses travaux. — Exposition de sa doctrine musicale. — Sons unissonnants. — Sons inégaux, intervalles, au nombre de neuf; échelle de quinze uotes. — Consonnances. — Tétracordes qui composent la gamme. — Tétracorde conjoint, tétracorde disjoint. — Usage du si b et du si b dans un même neume. — Idée de notation alphabétique et de solmisation. — Des muances. — Notes initiales de chaque mode. — Tétracordes de chaque mode. — Réginon, abbé de Prum. 100
- **ODDON DE CLUNY.** Notice historique sur saint Oddon et ses écrits. DIALOGUE DE SAINT ODDON SUR LA MUSIQUE. — Prologue. — Du monocorde et de son usage. — Des six consonnances dans la musique sacrée. — Des modes. — Règles pour déterminer dans chaque mode la note initiale d'après la finale. — Règles pour déterminer de combien un chant peut s'élever au-dessus de la finale, et de combien il peut descendre. — Finales des quatre modes authentiques; des quatre modes plagaux. — Caractères qui distinguent les huit modes. — Second traité de saint Oddon sur le chant Grégorien. — Usage du demiton. — Condamuation du triton; manière de l'éviter. — Éloge de saint Grégoire, restaurateur de la musique sacrée. — Des syllabes et des phrases musicales. — Compositions musicales de saint Oddon.]
- Givi D'Amezzo. Note historique sur Gui d'Arezzo. Lettre de Guido au moine Michel, daus laquelle il traite de son nouvel Antiphonaire. Prologue de l'Antiphonaire, où se trouvent exposés les principes et les règles d'une nouvelle notation. — MICROLOGUE DE GUIDO. — Lettre dédicatoire à Théobald. — Ce que doit faire celui qui veut apprendre la musique. — Des notes. — Disposition des notes sur le monocorde. — Des six intervalles reçus en musique. — De l'octave, et pourquoi il n'y a que sept notes. — Des quatre modes et de certains rapports entre les notes. — De la connaissance et de la correction d'un chant altéré. — De la note principale ou finale. — Les quatre modes subdivisés en ont donné huit. — Étendue de chacun des huit modes. — Puissance expressive des différents modes. — Manière de composer une boune mélodie. — Variété des tons et des neumes. — Diaphonie, ou règles de l'organation. — Conclusion.
  - 101
- **SAINT BERNARD.** LETTRE DE SAINT BERNARD servant de prologue au traité musical donné sous son nom. — Préface de l'Antiphonaire , Cistercien, ou Traité sur le chant. — Des quatre modes authentiques et des quatre plagaux. — Leurs caractères. — Usage du si b. — TONAL DE SAINT BERNARD. — Des modes en général. — Premier ton. — Deuxième ton. — Troisième ton. — Quatrième ton. — Cinquième ton. — Sixième ton. — Septième ton. — Huitième ton. — Conclusion Ce qu'il faut penser des corrections de l'Antiphonaire Cistercien. 219

## DEUXIÈME PARTIE.

#### APPLICATION DE LA DOCTRINE DES ANCIENS A LA RESTAURATION ACTUELLE.

CHAPITRE I. — DU RHYTHME. — Sa nature et sa définition. — Comment on doit l'adapter au sens des paroles. 276

#### TABLE DES MATIÈRES.

CHAPITRE II. - DE LA MESURE. - Doctrine de Huchald de Saint-Amand sur la mesure. - Enseignement de Guido, de Bernon, abbé d'Auges, sur le même sujet. -- Moyens employés pour rétablir le rhythme et la mesure dans la phrase Grégorienne. 981

**r** -

CHAPITRE III. - DES CAUSES QUI ONT DÉTRUIT LA BONNE EXÉCU-TION DU CHANT. -- Distinction faite par Francon de Cologne, entre la musique plane et la musique mesurée. - Origine de la notation carrée. — Abus de la musique figurée et du contrepoint. — Bulle de Jean XXII contre la nouvelle musique. - Altérations que subit le chant Grégorien par son mélange avec la musique figurée. 291

- CHAPITRE IV. MANIÈRE DE PURASER LE CMANT GRÉGORIEN ET DE FAIRE LES REPOS. - Comment on doit faire ressortir les diverses parties de la phrase musicale. - Signes employés dans la nouvelle restauration pour faciliter la distinction des parties mélodi-300 ques. - Comment les pauses se peuvent accorder avec la mesure.
- CHAPITRE V. -- DES ORNEMENTS DANS LES MÉLODIES GRÉGO-RIENNES. - Du Quilisma : manière pratique de l'exécuter. - Du signe appelé tristropha, distropha, etc. - Pourquoi dans la nouvelle res-306 tauration il sera rendu par une note longue.

CHAPITRE VI. -- DE LA QUANTITÉ LATINE DANS LES CHANTS LItunciques. -- Les règles de la quantité et de l'accent sont souvent négligées dans les mélodies Grégoriennes. - Faut-il les suivre en ce point.

CONCLUSION.

#### TBOISIÈME PARTIE.

#### PRATIQUE DU CHANT GRÉGORIEN RESTAURÉ, OU MÉTHODE POUR LE BIEN EXÉCUTER-

| AVERTISSEMENT.                                                         | 319         |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Préliminaires. — Échelle diatonique.                                   | 321         |
| CHAPITRE 1. — Intervalles admis dans la musique Grégorienne. — Exer-   |             |
| cices sur les intervalles.                                             | 335         |
| CHAPITRE. 11. — Des modes. — Division des modes.                       | 336         |
| Article 1er Du premier mode (Dorien) Étendue et composition de         |             |
| ce mode Sa formule Ses règles Modèles et exercices Psal-               |             |
| modie du premier mode.                                                 | 341         |
| Article 2º Du deuxième mode (Hypodorien) Étendue et composi-           | •           |
| tion, etc.                                                             | 3 <b>49</b> |
| Article 3° Du troisième mode (Phrygien) Étendue, etc.                  | 353         |
| Article 4º. — Du quatrième mode (Hypophrygien). — Étendue, etc.        | 356         |
| Article 5 <sup>e</sup> . — Du cinquième mode (Lydien). — Étendue, etc. | 360         |
| Article 6e. — Du sixième mode (Hypolydien). — Étendue, etc.            | 365         |
| Article 7e Du septième mode (Mixolydien) Étendue, etc.                 | 368         |
| Article 8e. — Du huitième mode (Hypomixolydien). — Étendue, etc.       | 371         |
| CHAPITRE 111. — Du chant des Proses et des Hymnes.                     | 376         |
| Article 1er Des Proses.                                                | 377         |
| Article 2º. — Des Hymnes.                                              | 380         |

- 311
- 316

•

## PIÈCES JUNIVIICATIVES.

I. — Opinion de l'abbé Baini sur le chant Grégorien. II. — Bref de Sa Sainteté Pie IX au P. Lambillotte. 385 386 III. - Statuts des Chartreux sur le chant. 388 IV. - Extrait d'un manuscrit d'Einsiedeln, constatant l'introduction de la notation Guidonienne dans ce monastère. 393 V. — Directorium chori sancti Galli. VI. — Extraits du Traité de Jérôme de Moravie sur le chant ecclésias-tique. 394 395 VII. - Passage italien tiré d'Alfieri. 406 VIII. - Constitutiones Capellæ pontificiæ. 407 IX. - Histoire de l'édition de Rome de 1634. 409 X. - Extrait du manuscrit : Flores musicæ, de l'université de Gand. 412 XI. - Passage italien de l'abbé Baini sur les ornements du chant Grégorieu. 413

FIN DE LA TABLE.

.

. , . · · · · ·

. .

• • • • •

