

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

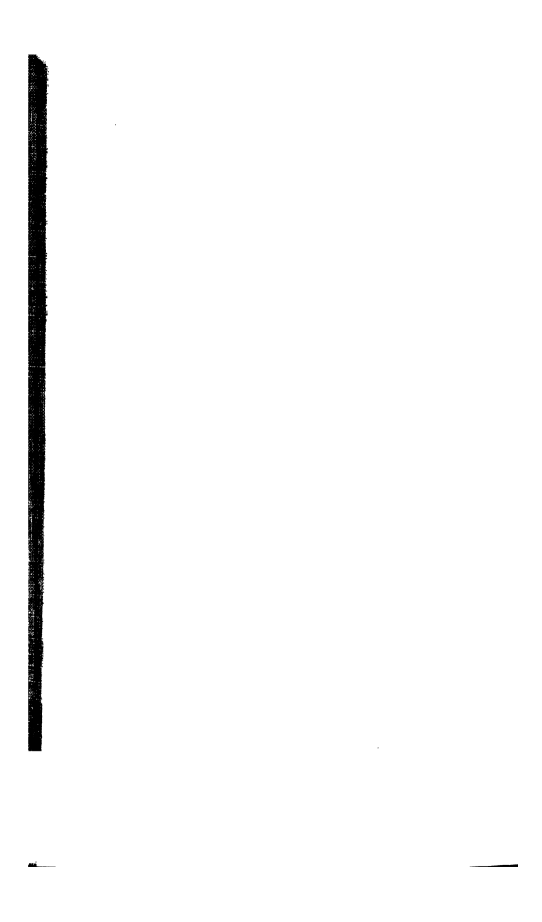
- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/









804 M71

Pamiatniki drevne-rusakoi = Berkovno- uchitelnoi literatury.

## ПАЖАТПИКН

APBRNG-PYGGKON USPKORNO-YYNTGALHON

## аитфратуры.



выпускъ первый,

содержащій поученія:

Луни Жидяты, митроп. Илларіона, Өеодосія Печерскаго и Кирилла Турбъснаго.

Изданіе журнала «СТРАННИКЪ», подъ редакціей проф. А. И. Пономарева.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія С. Добродъева. Ковенскій пер., № 14. **1894**. PG 3223 P29 VII

Отъ С.-Петербургскаго Духовнаго Цензурнаго Комитета печатать С.-Петербургъ, 19 ноября 1894 года. Цензоръ Архимандритъ



редпринимаемое нами изданіе имѣетъ въ виду соединить въ одномъ общедоступномъ сборникѣ всѣ выдающіяся произведенія древне-русской церковно-учительной письменности. Но такъ какъ наша древняя письменность до XVII в. включительно почти вся попреимуществу богословскаго и церковно-учительнаго содержанія и направленія, то считаемъ нужнымъ предварительно и прежде всего установить для читателей, какіе именно памятники древне-русской письменности войдуть въ наше изданіе.

Въ него войдутъ какъ собственно древне-русскія церковныя слова и поученія нащихъ извѣстнѣйшихъ церковныхъ пастырей и учителей, такъ и церковно-учительныя произведенія, однородныя съ ними по формѣ, содержанію и направленію, хотя бы и анонимныя, переводныя или такія, которыя не назначались прямо для церковнаго употребленія (напр. многія церковно-учительныя статьи и разсужденія въ разныхъ древне-русскихъ сборникахъ), но которыя несомнѣнно имѣли и имѣютъ болѣе или менѣе важное значеніе въ церковномъ, въ религіозно-образовательномъ и нравственно-воспитательномъ отношеніяхъ.

Драгоцѣнныя произведенія этого рода — наслѣдіе нашей священной и родной старины, имѣющія высокое значеніе и для современнаго религіозно-нравственнаго воспитанія и образованія въ духѣ истинной Православной вѣры и народности, —или совсѣмъ еще остаются въ рукописяхъ старинныхъ библіотекъ, или помѣщены и разбросаны по такимъ рѣдкимъ, стариннымъ и дорогимъ изданіямъ, что рѣшительно недоступны никому изъ большинства читателей, даже и въ большихъ городахъ, не говоря уже о деревняхъ и се-

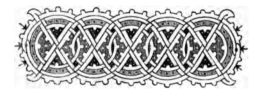
лахъ. Мало того. Въ школахъ, въ нашихъ среднихъ учес ныхъ заведеніяхъ-въ семинаріяхъ и гимназіяхъ, гдѣ изу чаются древняя русская исторія, исторія русской церкв и древне-русской церковной письменности, и тамъ за учиваются лишь имена древне-русскихъ знаменит виших церковныхъ учителей, названія нѣкоторыхъ изъ ихъпро изведеній, а этихъ произведеній-и сами наставники, воспитанники или совствить не видять, или только кое что узнають объ нихъ по отрывкамъ, помѣщаемымъ ва хрестоматіяхъ, потому что полныхъ текстовъ ихъ, котя бы уже и обнародованныхъ, подъ руками не имъется в достать ихъ невозможно. Предпринимаемое нами издание "Древне-русскихъ церковно-учительныхъ памятниковъ" р ставитъ своей задачей идти на встръчу этой насущной потребности нашихъ школъ и русскаго образованія вообще, а именно: сдълать такіе памятники возможно доступными для всѣхъ. Такова наша задача.

Изданіе будеть выходить выпусками въ 12 и болье печатныхъ листовъ. Въ каждый выпускъ войдутъ несколько писателей или нъсколько отдъльныхъ произведеній, принадлежащихъ различнымъ писателямъ. Памятники будутъ печататься или въ подлинныхъ текстахъ, гдв возможно тщательно свъренныхъ съ ихъ рукописными оригиналами или въ переводъ, когда старинный языкъ издаваемаг памятника представляетъ затрудненія для пониманія сс временныхъ читателей. Для каждаго изъ писателей бу дутъ даны обстоятельныя историко-литературныя ха рактеристики, а для отдъльныхъ памятниковъ — объясни тельныя статьи, освъщающія ихъ содержаніе и примъ чанія, для всесторонняго и наилучшаго уразумьнія ихъ Въ изданіи изъявили уже согласіе принять участіе нъ которые изъ извъстныхъ у насъ знатоковъ древне-русской церковной литературы, и притомъ молодыхъ, владъющихъ свѣжими и бодрыми силами, а общую редакцію его приметт на себя редакторъ "Странника", проф. А. И. Пономаревъ.

Знаемъ, что новое предпринимаемое нами изданіе представляєть дѣло великой важности, но и великаго труда и отвѣтственности. Тѣмъ не менѣе, въ надеждѣ на помощь Божію, на поддержку добрыхъ и просвѣщенныхъ людей и въ сознаніи всей важности, своевремен-

ности и неотложной необходимости этого дѣла, мы рѣшаемся, по крайней мѣрѣ, положить начало ему, а если будемъ имѣть успѣхъ, то и неуклонно поведемъ его впередъ и впередъ...

Въ настоящій первый выпускъ "Памятниковъ" вошли такіе знаменитые древне-русскіе писатели и учители нашей Церкви, съ ихъ произведеніями, какъ—Лука Жидята, преп. Өеодосій Печерскій, митр. Илларіонъ и Кириллъ Туровскій, съ объяснительными статьями и примѣчаніями. Примѣчанія къ объяснительнымъ статьямъ помѣщены вслѣдъ за текстомъ самыхъ памятниковъ, принадлежащихъ тому или другому писателю, а примѣчанія и поясненія къ тексту памятниковъ—частію подъ строкой, въ соотвѣтственныхъ мѣстахъ, частію въ самомъ текстѣ, въ скобахъ. Что касается языка и ореографіи издаваемыхъ памятниковъ, то для древнѣйшихъ списковъ ихъ редакція постарается неприкосновенно сохранить всѣ ихъ особенности въ этомъ отношеніи, разстановка-же знаковъ препинанія будетъ принята новѣйшая.

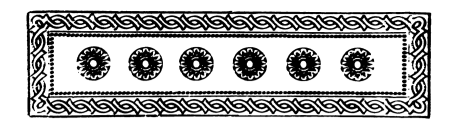




I.

# ПОУЧЕНІЕ ЛУКИ ЖИДЯТЫ, АРХІЕПИСКОНА НОВГОРОДЕКАГО.

и. Е. ЕВСЪЕВА.



емного свёдёній сохранила намь древняя лётопись о первомъ 1 нашемъ пропов'єдник і Лук і Жидять. Его духовная пастырская д'явтельность была болье назидательна, чымъ поразительна по внышности, а потому современный ему льтописатель почти прошель ее молчаніемъ; его простыя, безънскусственныя поученія не могли привлекать къ себ'в особеннаго вниманія потомковъ, а потому и то, что сохранилось отъ современниковъ, было забыто въ посл'ядующее время. Въ результат всего этого мы нижемъ н'ясколько строкъ л'ятописныхъ зам'ятокъ о его жизни и одно небольшое поученіе, сохранившееся въ 2—3 спискахъ 2.

Воть что говорять явтописи о жизни Луки Жидяты: "въ льто 6538 (=1030) преставися архіепископъ Акниъ Новгородскій, и бяше ученикъ его Ефремъ, иже ны учаше 3. Въ авто 6544 (=1036) Мьстиславь изиде на ловы, разболься и умре... по семъ же перея власть его всю Ярославъ, и бысть самовластецъ Русьстви земли. Иде Ярославъ Новугороду и посади сына своего Володинера Новъгородъ, епископа постави Жидяту.... 4 и людямъ написа грамоту, рекъ: "по сей грамоть дадите дань". 5 Въ дъто 6563 (=1055) клевета бысть на архіепископа Луку отъ своего холопа Дудики, и изыде изъ Новагорода, и иде къ Кіеву, и осуди и митрополить Ефремъ, и пребысть тамо три літа 6. Въ літо 6566 (=1058) архіепископъ Лука пріа столъ свой въ Новъгородъ в свою власть; Дудици же холопу оскомины бізша, урізваша ему носа и руці отсвиоща, и сбъже въ Нъмци 7. Въ лъто 6567 (=1059) октовріа въ 15 день, преставися епископъ новгородскій Лука, вдучи изъ Кіева, на Копысв, и положень бысть въ Великомъ Новъгородъ за святою Софією, и бысть во епископіи 23 льта" в

Изъ этихъ немногихъ детописныхъ данныхъ можно составить о Лукъ слъдующее представление. Лука, знатный новгородець по происхожденію 9, извёстный лично Ярославу по своимъ выдающимся способностямъ, можетъ быть воспитавшійся въ школь Іоакима Корсунянина подъ вліяніемъ Ярослава, быль поставлень Ярославомь въ епископа для Новгорода, помимо ближайшаго кандидата на епископство Ефрема. Ефремъ былъ ученикомъ умершаго Іоакима и учителемъ въ состоявшей при епископъ школъ (иже ны учаше). Передъ смертью Іоакимъ назначилъ его своимъ наслёдникомъ по каеедръ (благословенъ бысть) и новгородцы смотръли на него какъ на несомивниаго кандидата на епископство (сеи же поучивъ люди пять лътъ, святительству же не сподобися). Очевидно, грекъ 10, Ефремъ не соотвътствовалъ политическимъ и просвётительнымъ цёлямъ Ярослава 11 и былъ устраненъ отъ каеедры въ пользу Луки.

Поставленіе Луки, по наиболье достовърнымъ даннымъ, должно быть отнесено къ 1036 году 12. Съ этого времени вътеченіе девятнадцати літь Лука мирно править новгородскою паствою. Летописи ничего не сообщають о его деятельности, но, судя по непамъреннымъ замъткамъ о событіяхъ и явленіяхь того времени, можно видіть, что онь быль пастыремь дъятельнымъ и учительнымъ. До епископства Луки новгородцы довольствовались двумя небольшими храмами-храмомъ св. Софіи, деревяннымъ, о тринадцати верхахъ, построеннымъ еще первымъ новгородскимъ епископомъ Іоакимомъ въ 989 г. и храмомъ св. Іоакима и Анны, каменнымъ, построеннымъ въ томъ же году твиъ же епископомъ. Но теперь сознается надобность въ большихъ храмахъ. И вотъ, Лука, вмёстё съ княземъ Владиміромъ Ярославичемъ, строятъ (1045—1052) великольпный храмъ св. Софіи, сохранившійся съ небольшими измѣненіями и до настоящаго времени. Судя по многочисленности храмовъ и монастырей въ Новгородъ въ концъ 11-го въка, можно думать, что нъкоторые изъ нихъ построены были раньше, въ половинъ 11-го въка, еще епискономъ Лукою 13. Строились храмы, -- несомнонно слышалась и проповодь. Потребность въ храмахъ говорить объ увеличеніи числа щихся, но это увеличеніе немыслимо безъ пропов'іди.

Обстоятельства же того времени вынуждали къ пропсамой энергичной.

Язычество, только что (не болве 40 леть) сверже было еще живо въ памяти и привычкахъ народа. Спуст: полгое время послъ смерти Луки въ 1074-1078 г. хрис ское понимание (даже горожанъ--) новгородцевъ было незначительно, что его могло поколебать и даже окончат заслонить одно появленіе волхва-кудесника, одно заяг его о преимуществахъ старыхъ върованій. Языческія върія находили себъ пріють въ массъ простаго нароля даленнаго отъ городовъ, сильны были и въ городахъ безъизвёстны оставались для всёхъ слоевь русскаго на Христіанскія истины, усвоенныя безъ особенной подгот представдялись чёмъ-то неяснымъ, нетвердымъ и, разумт мало проходили въ дъйствительную жизнь. Религіозность шивалась съ обрядностію. Въ самой обрядовой сторонъ не тверло принятыхъ правилъ, какъ это бываетъ всегда, нъть ни нажитыхъ традицій, ни должной осмыслен внутренвяго значенія обряда.

Ясно, какова должна была явиться проповёдь при п ныхъ условіяхъ. Это должно было быть простое оглап способное въ самой краткой формів представить весь религіозныхъ и нравственныхъ понятій христіанина, въ чіе отъ язычника. Здісь нітъ міста подробностямъ доги ческимъ и тонкостямъ нравственно-богословскимъ, — здісь буется краткое и простое изложеніе основныхъ истинъ христіанскаго ученія.

Въ такомъ родъ и предлагалъ народу поученія Лука дята, какъ можно судить по дошедшему до насъ его пнию къ братіи.

Помимо пропов'вднической д'вятельности, Лука по вался и другими средствами для просв'вщенія своей пас для насъ по крайней мір'в несомнівны его заботы о рас страненіи грамотности, книжности 14.

Въ 1055 году мирное теченіе жизни Луки Жидяты н

шилось. Холопъ его Дудикъ, вмёстё съ двумя своими сообщиками 15, возвелъ на него лживое обвиненіе ("клевету въ неподобныхъ рёчахъ"). Въ чемъ состояло обвиненіе, мы не знаемъ. Однако оно было настолько важно, что Лука былъ вызванъ въ Кіевъ, здёсь былъ осужденъ митрополитомъ Ефремомъ, и, какъ осужденный, пробылъ въ заточеніи три года 16. Черезъ три года,—потому ли, что онъ оправдался отъ взведенныхъ на него обвиненій, или потому, что къ этому времени не стало въ живыхъ пристрастнаго къ нему митрополита Ефрема, — Лука снова получилъ свою власть и отправился въ Новгородъ. На дорогъ, въ Копысъ, онъ скончался 15-го октября 1059 года.

Когда и по какому случаю сказано было Лукою "поученіе къ братіи", неизвъстно. Преосвященный Макарій высказываль догадку, что оно относится къ первому времени епископства Луки и представляеть его вступительную ръчь къ новгородской паствъ 17. Профессоръ Голубинскій 18 видъль въ немъ поучительное посланіе къ паствъ, или поученіе, адресованное къ ней письменно при случай какого-то разлученія съ нею, - временнаго или въчнаго, т. е. или предсмертное завъщание его или наставление его при отъвздв въ Кіевъ въ 1055 году. Основаніе къ этому Голубинскій видъль въ такихъ выраженіяхъ, какъ прощальное, по его мивнію, "Богъ же мира со всвии вами", которое неумъстно въ обыкновенномъ поучения, - поучение къ братін", которое указываеть на что-то общее, обращенное ко всей паствъ. Если это посланіе такого рода, а не поученіе, чисто церковное, то-заключаеть Годубинскій, - оно могло быть составлено и не имъ самимъ, а по его приказанію и оть его лица квив-нибудь другимъ.

Но все эти догадки едва ли основательны. Нъть никакихъ побужденій въ цъломъ содержаніи поученія относить его къ какому-нибудь одному, извъстному намъ, опредъленному моменту въ жизни Луки Жидяты. Говорить по поводу извъстнаго событія—будь то вступленіе на каседру или разлука съ паствою—и не упоминать ясно объ этомъ событіи—вещь психологически невозможная. Между тъмъ, вопреки означеннымъ митніямъ,

ни объ одномъ изъ этихъ событій Лука різшительно не говорить ни одного слова. Вийсто одного центральнаго предмета, къ которому сводилось бы все содержание поучения, мы имъемъ цёлый рядь положительно равносильных мыслей, самыхъ разнообразныхъ и обширныхъ по своему внутрениему содержанію. Поученіе стагается обнять все главное въ христіанской догматикъ и правоучения; здъсь вы видите и указание на обязанности къ Богу и къ ближнему и обязанности къ самому себъ. Нъть здъсь только стройнаго плана въ развитіи мыслей, нётъ полноты и соразмёрности въ ихъ распредёленіи. Любовь къ ближнему сплетается и перемвшивается въ устахъ проповёдника съ обязанностями личнаго самонаблюденія; существенное въ отношении къ Богу-въра въ Бога стоитъ рядомъ съ частнымъ проявлениемъ нашего богопочтения - молитвою къ Богу. Но вся совокупность этихъ простыхъ разнообразныхъ назиданій имфетъ одну цёль, одну прямую задачу: внушить младенчествующим сердцам необходимость жить по христіански, а не по духу нажитых привычект. Эта задача проходить по всему поученію, таится въ каждой отдёльной мысли. Отсюда то кроткое чувство любви и снисхожденія къ немощнымъ братьямъ, которымъ такъ дышетъ все поучение, отсюда та разбросанность въ предметахъ наставленія, которая такъ бросается въ глаза каждому читателю. Здёсь христіанская настроенность и поведеніе противоподагаются нравственной неустойчивости юнаго, только что познавшаго Христовъ свъть, новгородскаго народа. Эта катихизація среди крешенных, но непросвъщенных 19. Чуткое сердце проповъдника сознавало нужду въ христіанскомъ просвъщении, но просвъщение не могло быть предложено безъ отрицанія нажитаго языческаго наслідія—и вотъ отсюда на ряду съ простъйшими огласительными истинами, мы читаемъ у проповъдника и порицаніе недостатковъ паствы Оглашение такимъ образомъ соединяется у него съ обличениемъ

Самые источники, которыми пользовался проповъдникъ какъ нельзя болъе подходять къ духу древне христіанскаго оглашенія: символъ въры, заповъди десятословія, изръченія изъ псалмовъ, евангелія, посланій апостольскихъ и другихъ

библейскихъ книгъ. По мъстамъ поучение не только по духу, но и по выражениямъ, поразительно совпадаетъ съ оглащениями извъстнаго отца Кирилла Іерусалимскаго: сравните, напр., 1-е огласительное слово къ просвъщаемымъ: "избъгай празднаго многоглаголания, не осуждай другихъ и осуждающаго ме слушай съ удовольствиемъ, но болъе всего прилежн къ молитвамъ... Если имъешь что на кого, оставь... Будь прилеженъ къ службамъ Божимъ" 20. Весьма возможно, что не случайно, а именно по связи съ именемъ Кирилла Іерусалимскаго и самое поучение Луки Жидяты иногда просто называется Іерусалимскимъ 21.

Въ общемъ-какъ самая личность Луки Жидяты, такъ и единственное сохранившееся до насъ его поученіе-представляють замівчательнівние явленіе въ нашей исторіи XI в. Въ лицъ этого перваго проповъдника мы имъемъ самородный типъ русскаго пастыря первой половины XI в., имъвшаго возможность освоиться съ духомъ христіанства не подъ угломъ исключительныхъ аскетически-монашескихъ, дружинно-бытовыхъ или византійскихъ вліяній 22, а въ приложеніи его къ условіямъ современной действительности. Отсюда въ жизни Луки борьба съ сильнъйшимъ изъ этихъ теченій (византійскимъ), отсюда его дъятельность въ духъ чисто русскаго просвъщенія, отсюда бьеть ключемъ жизнь въ его простомъ учительномъ словъ, Здесь мы встречаемся съ темъ, къ сожаленію, вскоре прекратившемся въ нашей литературъ живымъ, непосредственнымъ отношениемъ къ жизни, которое одно только могло сдълаться залогомъ правильнаго, прогрессивнаго хода нашей литературы. Оно не сдёлалось, потому что было единичнымъ или по крайней мірт очень рідкимь, оно уступило свое місто вліянію византійскому-книжному.



### ПШУЧЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ЛОУКЫ ВЪ БРАТИИ.

е, братие, первъе всего сию заповъдь извъстно 1 должни есмы вси крестианъ держати: въровати въ единъ Богъ, въ Троици славимъ, въ Отца и Сына и Святаго Духа, якоже научили Апостоли, святіи отци оутвердиша. Въроую въ единаго Бога до конца 2. Въроуйте же ми кръсению 3 и жизни въчнъи и моуцъ гръшныимъ въчнъи. Не ленитеся къ церкви ходитя, и на заоутреню, и на объдню, и на вечернюю; и въ своеи клъти, хотя спати, Богоу поклонився, толико 4 на постели лязи. Въ церкви предстоите со страхомъ Божиемъ; не молви ръчи, но ни мысли 5, но моли Бога всею мыслью, да отдастъ ти Богъ гръхи. Любовъ имъите со всяцъмъ человъкомъ, а боле з братиею, и не боуди ино на сердци, а ино въ оустъхъ; но подъ братомъ амы 6 не рои, да тебъ Богъ въ горшаа тои не вринетъ. Но боуди правдивъ тако, яко не кался 7 правды дъла 8 и закона Божія и прилужа главу 9, да

<sup>&</sup>lt;sup>ч</sup> Извъстно-твердо, непоколебимо, несомнънно, греч. βέβαιον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> До конца — до конца символа Въры, въруйте во все, что соде жится въ Символъ Въры.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Крѣсению—воскресенію.

<sup>4</sup> Толико-тогда, среди народ. толи.

<sup>5</sup> На ни мысля — не только не разговаривай въ церкви, но даже не размышляй о мірскомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Амы—а вмісто позднівшаго я—остатовь древняго правописані:

<sup>7</sup> Каяся-по сп., изд. Макаріемъ; по изд. Рус. Достоп. 1815-канся

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Дѣла, т. е. дѣля—ради. Списокъ поученія, изданный преосв. Муріємъ (Исторія Рус. Церкви т. І, стр. 262—263), читаетъ дѣля.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Приложа главоу — за правду и законъ Божій не отрекайся сложить голову. Такія выраженія нереджо встречаются въ повгородс летописяхъ.

сочтеть тя Богь съ святыми. Претерпите брать братоу и всякомоу человъкоу, а не възданте зла за зло 10, дроугь дроуга похвали, да и Богь вы похвалить. Не мози с в а д и т и 11, да не наречешися сынь диаволоу, но смиряи, да боудещи сынь Богоу. Не осоуди брата ни мыслию, поминаа свои гръхи, да тебъ Богь не осудить. Помните и милоуите странныя, и оубогыя и темничникы, и своимъ сиротамъ милостиви боудете. Москолоудство 12 вамъ, братие, нелъпо имъти, ни молвити срамна слова, ни гнъва на всякъ день имъти, не похритаися 13, не посмъися никакому же 14, въ напасти-же терпи, на Бога оупование имъа. Боуести не имъите, ни гордости, ни прилъпляися инъхъ творити 15, помня, яко оутро будемъ смрадъ и гнои и червие. Боудете смирени и кротци, да и послужници (послушницы) боудете, и творци Божіимъ запо-

<sup>10</sup> Прощеніе обидъ — запов'єдь, очень часто повторяемая въ Новомъ Зав'єт'є: Мате. 5, 39, Рим. 12, 17—21, 1 Кор. 6, 7 и др.

<sup>11</sup> Свадити-ссорить, поссорить.

<sup>12</sup> Москолоудство — слово не ясное по значенію. Первый издатель по ученія, Тимковскій, понималь его въ смыслів одіванія маски и производиль отъ средневъковыхъ-моска, т. е. измъненное маска и луда, испещренное, театральное одъяніе; москолоудство, по этому значило бы пристрастіе въ игрищамъ, на которые русскіе того времени, можетъ быть, являлись въ маскахъ (Рус. Достоп. 1815. 12-13). Митроп. Макарій ("Хр. Чт." 1850. І, 122) придаваль этому слову значеніе лицемфрія; Соловьевь (Ист. Рос. 3, 92) понималь въ см. бъсовскихъ игръ. Буслаевъ въ Исторической Христоматіи со всёмъ не решается его объяснять, отмечаеть его только знакомъ ?. Миклошичъ въ Lexicon't linguae palaeoslovenicae безъ всякихъ объясненій отождествляеть его съ мужеложствома. Намъ кажется справедливье видьть здысь образованіе, родственное нынышнему народному (тверск., новгородск., псковск.) мосолыга, мостолыга или москольна, что значить скряга, скаредникъ (ср. Даль. Толковый Словарь). Въ такомъ случать москолудство нужно понимать въ связи съ предъидущимъ: своимъ сиротамъ милостиви будете, (потому что) скаредничество вамъ неприлично имъть. Предъ словомъ москолудство въ текстъ тогда не можеть быть точки, -- должна быть запятая или двоеточіе. Мы оставляемь все таки прежнюю транскрипцію.

<sup>13</sup> Не похританся—не наругайся, не насмыйся. Не представляеть ли послудующее ни посмыйся—объясненія не похритайся?

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Никакому же-ни кому же.

<sup>15</sup> Ни примъпляйся инъхъ творити — не дёлай и ничего подобнаго этому. Тимковскій (Русск. Достопамяти. 1, 14) даетъ этому м'єсту такой смыслъ: не обвиняй другихъ ложно (творити онъ понимаетъ, на основаніи древнихъ памятниковъ, въ см. притворно, ложно обвинять другихъ).

въдемъ, въ гордаго бо сердци діаволъ съдить, и Божие слово прилнути емоу. Чтите стара человъка (Лев. 19. 32) и родителя своя (Исх. 20, 12; Втор. 5, 16), не кленитеся Божінмъ именемъ (третья запов'ядь десятословія Исх. 20. 7: Второз. 5, 11), ни иною заклинаете, ни проклинаите. Соудите по правдъ (Ср. Исх. 11, 9: судить праваго смиренному суль) мады не емлите, въ лихву не данте (Исх. 22, 25), Бога ся бонте, князя чтите, (Петр. 2, 17), раби первое Бога. также Господоу (Господина, Государя), чтите отъ всего серпиа иереа Божиа, чтите и слоугы церковныя 16. Не оубии (Исх. 20. 13; Второз. 5, 17), не оукради (Исх. 20, 14; Второз. 5, 18), не солажи, лжи послоухъ не боуди (Исх. 20, 15; Второз. 5, 19) не навиди 17, не завиди, не клевечи; блядни не твори ни с рабою, ни с кимже (Исх. 20, 13), не ши безъ года, нш здоволъ, а не до пианства. Не боуди гнъвнивъ (ср. Мо. 5. 22; Евр. 4, 26), ни напраснивъ боуди, съ радоующимися радоуися, съ печалными печаленъ (Рим. 12, 15), не адите скверна. святыа дни чтите (Исх. 20, 89; Второз. 5, 12); Богъ же мира со всвии вами 18. Аминь.



<sup>16</sup> Церковная заповъдь (Православное Исповъд. вопр. 83).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Не навиди — очевидно, не ненавиди; въ спискъ, изд. Макарі этого мътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Апостольское прощальное привътствіе: Рим. 15, 33, 2 Кор. 1. (указано въ «Странникъ» за 1865 г. № 11).

### ПРИМ БЧАНІЯ.

- 1 Первымъ проповъдникомъ Лука можетъ быть названъ, разумъется, относительно: проповъдь несомнънно была и до него, но о ней мы ничего опредъленнаго сказать не можемъ; одновременно съ нимъ извъстенъ намъ другой проповъдникъ Иларіонъ, и Лука по отношенію къ нему можетъ считаться первымъ только по большей простотъ своей проповъди.
- 2 Традиціонное—со времени Тимковскаго (Русскія Достопамятности І. М. 1815)—рѣшеніе вопроса въ нашей литературѣ о принадлежности поученія Лукѣ Жидятѣ, а не другимъ его соименникамъ—вовсе не вызывается существомъ дѣла. Безъискуственнопростое по формѣ и краткое по содержанію поученіе это несомнѣнно должно относиться къ древнѣйшему изъ возможныхъ авторовъ—Лукѣ Жидятѣ, даже если бы не было и убѣдительнаго титула «архзепископа» въ ясномъ надписаніи поученія (Поученіе Архиепископа Лоукы къ братии),—титула позднѣйшихъ епископовъ новгородскихъ и не было бы извѣстно мѣсто записи поученія (наряду съ повѣствованіемъ о жизни Луки Жидяты). Вопросъ о принадлежности поученія Лукѣ Жидятѣ, кромѣ Тимковскаго, разбирали и другіе; подробный разборъ см. въ ст. профессора Добромыслова— «Странникъ» 1865, № 11.
- З Новгородская II льт. П. С. Л. III, 121 стр., ср. Никоновск. II. С. Л. IX, 79 стр. Пространные Новгородская III и Роспись или краткій льтописець Новгородскихъ владыкъ (извъстныя въспискахъ 16—17 вв.): «въ льто 6538. Преставися первый епископъ Іоакимъ Новгородскій; бъ во епископіи 42 (варьянтъ 22) льта, и бъ въ его мъсто ученикъ его Ефремъ, и благословенъ бысть епископомъ Іоакимомъ, еже учити люди новопросвъщенныя, понеже русская земля вновъ крестися, чтобъ мужи и жены въру христіанскую твердо держали, а поганскія въры не держали и не имъли-бъ; сей почивъ люди пять льть, святительству же не сподобися.

- 4 Лаврентьевская лът. П. С. Л. I, 65.
- 5 Софійская нервая літ. П. С. Л. т. V, 136.
- 6 Новгор. II, П. С. Л. III, 122 стр.
- 7 Новгородская вторая льт. П. С. Л. III, 122.
- 8 Новгородская трегья льт. П. С. Л. III, 212.
- 9 Новгородское происхожденіе несомнівню. О всякомь не новгородції літописи не преминули бы сділать какое либо замічаніе (ср. Іоакимь Корсунянинь). Для літописца—современника Луки (ср. выраженіе літописи о Ефремії: иже ны учаше)—также, какти для другихъ современниковъ, личность Луки была хорошо извістна и не требовала разъясненій. Что слогь поученія Луки простой, сжатый чисто новгородскій указано еще Соловьевымъ (Истор. Росс. 3, 92). Въ частности характерныя особенности слововыраженія см. въ объясненіи поученія (приміч. 9, ср. съ нимъ 12).

Не новгородское, даже не русское происхождение придаваль Лукъ профессоръ Малышевскій (Труды Кіевск. Ак. 1878 г. III. ст. «Евреи въ южной Руси и Кіевь»). Въ подтвержденіе своей мысли о значительности іудейскаго элемента въ Крыму и въ Кіевъ во время крещенія Руси, профессоръ Малышевскій привлекаеть неуясненную въ летописяхъ личность Луки Жидяты. Основываясь на прозваніи Луки «Жидята», которое онъ считаеть нарицательнымъ именемъ-жиденокъ, жидовскій мальчикь. онъ видить въ Лукв крещеннаго еврейскаго мальчика, служившаго при дворь Владиміра и возведеннаго Ярославомъ вы церковный санъ. Какъ человекъ преданный княжескому дому, Лука Жидята быль поставлень новгоролскимъ епископомъ съ цёлію облегчить положеніе молодаго сына Ярослава, посаженнаго новгородскимъ княземъ. И проповедническая деятельность Луки, по мивнію профессора Малышевскаго, показываеть іудейское происхожденіе пропов'єдника. Знакомство проновъдника съ пріемами катихизаціи изобличаеть въ немъ миссіонера. можеть быть среди кіевскихъ іудеевь; обличеніе корыстолюбія и ростовщичества указываеть на особенное негодование проповедника противъ пороковъ, свойственныхъ его соплеменникамъ; употребленіе въ поучени десятословія говорить о близости къ пропов'яднику моисеева закона... Но догадка профессора Малышевскаго, помимоизвращенія л'ятописныхъ фактовъ (т. III, стр. 441 прим., см. л'ятоп. Софійск. и Воскресенск.), слишкомъ шатка въ своемъ основанім. И суффиксь та не означаеть имени уменьшительного національ-. ности. Въ древне-русской и славянской письменности известно съ этимъ суффиксомъ очень много имень, не имъющихъникакого ... отношенія къ уменьшительности понятія: Путята, Цышата, Славята. Гюрята и т. д. (ср. Морошкинъ, Славянскій именословъ 1867. Miklösich. Die Bildung der slavischen Personennamen. Тупиковъ. Замътки къ исторіи имент 1892.). Каково отношеніе этого суффикса къ пругимъ именнымъ окончаніямъ (напр. Жидята, Жилило. Добрята, Добрило) - вопросъ неразработанный, но сдва ли-та не имъетъ связи съ обозначениемъ отчества (ср. предисловие къ «Именослову» Морошкина о значеніи суффикса ста, ща). Жидята, столь же правильно, какъ и Жирята (ср. Софійск.лът. П. С. Л. V. 136. Воскресенск., Русскій Времянникъ. 1790. ч. І, 59) н. какъ кажется, стоитъ въ непосредственной связи съ весьма популярнымъ въ Новгородъ именемъ Гюрги (=Георгій). Имя это претерпъ вало, вследствие смягчения звуковь, значительныя изменения въ транскринцін; на 26 стр. ІІ т. П. С. Л. въ Ипатьевской летопоси находимъ такія варіаціи: Гюрги, Гюрди, Дюрги, Дюрди, Дюрдіи, на стр. 30— Люрдъи, Дюрдъ, на стр. 43 Гюргя. Та же неустойчивость и въ производномъ: въ І т. П. С. Л. стр. 107 подъ 1096 г.—сказа ми Гюрята Роговичъ Новгороденъ, здёсь же: миё же рекшю къ Гурять. Гюрята перешло въ Жирята (часто напр. І. 133) или Жидята, такъ какъ въ собственномъ имени посл $\dot{\mathbf{p}}$  слышалось d(=Гюрди, Дюрди ср. сербское Дерде). Такое же измѣненіе замѣчаемъ въ отчествъ извъстнаго воеводы Бориса Жирославича. Въ I Новг. льт.—П. С. Л. III, 23—Борисъ Жирославицъ, въ Лаврентьевск. И. С. Л. I, 155-Борисъ Жидиславичъ (ср. 162 стр.). въ Ипатьевск, 106 стр. подъ 1173 г. Борисъ Жидиславичъ, тамъ же 99 стр. подъ 1170 г. Борисъ Жидиславичъ и въ варьянтв Жирославичь. Заметимъ, что имена съ корнемъ жир были преимушественно употребительны у новгородцевь.

10 Едва ли не грекъ могъ быть ближайшимъ ученикомъ грека Гоакима. По естественному пониманію грековъ епископская каеедра, особенно столь важная, какъ новгородская, должна была перейти къ греку же; этимъ, вёроятно, и объясняется сущность завъщанія Гоакима.

11 Такое предположение основывается на фактъ предпочтения Луки предъ естественнымъ кандидатомъ на епископскую каеедру Ефремомъ, за котораго, кромъ завъщания предшествовавшаго епископа Іоакима, стояло и общественное мнъние новгородцевъ (Ефремъ иже ны учаще... святительству не сподобися). Очевидно, Ярославъ почему либо предпочиталъ Луку, и, если сопоставить всъ сопутствующия обстоятельства, то предпочиталъ не за что другое,

какъ за его способности прежде всего какъ практическаго деятеля. (Ярославъ сажаеть на княжество сына, даеть новгородцамъ уставную грамоту и въ это время поставляетъ епископомъ Луку), а за твиъ, какъ человека способнаго более другихъ къ настырству по своей нравственной подготовленности (Лука терифливо переносить клевету, ясную даже для его современниковъ, проявляетъ высокую христіанскую настроенность въ своемъ поученіи, потомками въ 1558 г. прославленъ какъ святой) и по навыку къ пастырскому учительству, особенно важному въ новгородскомъ пастырѣ того времени (въ его поученіи видна привычка къ катихизаціи, очевидно, авторъ не въ первый разъ брадся за учительное слово). Со стороны новгородцевъ не слышно протеста противъ такого предпочтенія Луки, следовательно, замену одного кандидата другимь они находили допустимою. Ярославъ могъ узнать Луку за время своего княженія въ Новгород'в до 1019 г. (когда онъ перешель на великокняжескій кіевскій столь).

Лѣтопись не говорить, что было послѣ этого съ Ефремомъ, не отмѣчаетъ также, что онъ умеръ; по всей вѣроятности, онъ удалился или былъ удаленъ Ярославомъ куда нибудь въ другое мѣсто. Такъ по крайней мѣрѣ можно судить по дальнѣйшимъ обстоятельствамъ въ жизни Луки (см. ниже).

- 12 Существуетъ нѣсколько мнѣній о времени избранія и руксположенія Луки. Называютъ годы 1030, 1033, 1034, 1035, 1036 и
  1037, какъ годы вступленія Луки на канедру. Всѣ лѣтописи согласно показываютъ, что Лука была епископомъ 23 года; почти всѣ
  наиболѣе достовѣрныя, годомъ смерти считаютъ 1059; отчисляя
  отсюда 23 года, получаемъ 1036 г.
- 13 Во всякомъ случав нельзя допустить, чтобы Новгородъ того времени могь довольствоваться однимъ Софійскимъ храмомъ, послю того, какъ храмъ св. Софіи, построенный Іоакимомъ, въ 1049 году сгорѣлъ (П. С. Л. III, 121, 208), а храмъ св. Іоакима и Анны, какъ думають, вошелъ въ составъ храма Софійскаго, какъ одинъ изъ его придѣловъ. Хр. Чт. 1853. І., Странникъ 1865, № 10, 23 25 стр. П. С. Л. III, 203—210.

И на основании летописныхъ данныхъ построение храмовъ во время епископства Луки возможно представить въ общирныхъ размерахъ. Подъ 1030 г. въ летописи сообщается, что Ярославъ приказалъ собрать отъ старостъ и отъ поповыхъ детей 300 человекъ и учить ихъ книгамъ. Дети эти могли придти въ соответствующий священству возрастъ только при епископе Луке. Следовательно,

Лука имъть надобность строить или проще рубить весьма много церквей. Есть церкви и даже монастыри, которые прямо возводять свое основание къ первой половинъ 11 въка (предание о Борисоглъбскомъ, Новоторжскомъ монастыръ, въ г. Торжкъ, Тверской губ., — предание, впрочемъ сомнительной достовърности, см. Ист. Ц. Голубинскаго I, 182, примъч.).

14 Объ этомъ можно судить по тому сочувствию, которымъ онъ пользовался со стороны Ярослава. Известно, что Ярославъ приближаль къ себъ книжныхъ людей и, разумъется, возведъ Луку на канедру, имъя въ виду его отмънныя достоинства въ смыслъ книжности. Ср. съ этимъ летописный отзывъ о Яреславъ: П. С. Л. І, 65. При семь (Ярославь) нача выра хрестьянская плодитися и разширяти, и черноризци почаша множитися, и монастыреве починаху быти. И бъ Ярославъ любя церковныя уставы, попы любяще повелику, излика же черноризьию, и книгамъ прилежа и почитая я часто въ нощи и въ дне; и собра писци многы, и прекладаще отъ  $\Gamma$ рекъ на словъньско писмо, и списаща книгы мновы. и сниска, ими же поучащеся върніи людье, наслаждаются ученья божественнаго. Яко же бо се нъкто змлю разореть, другый же постеть ини же пожинають и ядять пишю бескидну: тако и со: отець бо сего Володимерь взора и умянчи, рекше крещеньемь просвътивъ; съ же насъя книжными словесы сердца върныхъ людій, а мы пожинаемь, ученье пріемлюще книжное... Ярославь же ее, якоже рекохомь, любимь бъ книгамь, многы написавь, положи въ церкви святой Софьи, юже созда самь... и ины церкви ставляще по градомь и по мъстомь, поставляя попы и дая имь оть имънья своего урока, веля учити люди, понеже тъма есть поручено Богомъ; и умножищася людье хрестьянстии. На основании, въроятно, этого отзыва Лукв приписывали участіе въ переводв свяшенныхъ книгъ съ греческаго (см. Эминъ, Рос. Ист. I. 387 стр., примъч., митроп. Евгеній, Словарь о писат. дух. чина П. 10, митроп. Макарій Хр. Чт. 1850, ч. І стр. 107, проф. Добромысловь-Странникъ 1865 № 11 стр. 50). —Известны въ епископство Луки два случая, несомивнно свидвтельствующе о потребностяхъ въ книгахъ и книжномъ наученій-это 1) сохранившійся до насъ списокъ Евангелія, сделанный въ 1056-1057 г. діакономъ Григоріемъ для посадника Остроміра, 2) списокъ Толковыхъ пророчествъ, дошедшій до насъ въ нісколькихъ позднійшихъ копіяхъ съ него ХУ в., съ следующею припискою: слава тебю Господи, Царю небесный, яко сподобиль мя написати книгы си ис кгриловиць, князю

Владимиру Новигородь княжащю, сынови Ярославлю большему. Почахъ же е писати въ льто 6555 (-1047), мысяца мая 14, а кончах в того же льта мъсяца декабря въ 19 азъ попъ Оупиръ Лихыи. Тъм же молю всых прочитати пророчьство се: велика бо чудеса написаша намъ сии пророци въ сих книгахъ. Сдоровъ же, княже, буди, въ въкъ живи, но обаче писавшаго не забывай. Факты сами по себв незначительные, по свидетельствующие очень о многомъ: 1) въ Новгородъ въ это время чувствовалась потребность въ книгахъ и при томъ не только богослужебныхъ, но и четьихъ; 2) потребность эта не ограничивалась одними высшими лицами, но обнимала значительный кругъ лицъ (молю вспахъ прочитати, следовательно, читателей, по крайней мере въ княжеской дружинь, было значительное число); 3) переписчики этого времени были настолько полготовлены, что перекладывали съ одного рода письма на другой (ис куриловиць, въроятно, съ глаголическаго подлинника на настоящее кириловское письмо, -- по крайней мфрв есть рукописи толк. пророчествъ XV в. съ остатками глаголическаго письма); 4) въ Новгородъ въ это время были такія книги, которыя были ридкостью-и даже совстви не встрачались-въ посладующее время (извъстно, что въ ХУ в. Геннадій искаль по всъмъ монастырямъ переводъ пророческихъ книгъ, см. Макарій, Ц. Истор.). Если пророческія книги перелагались ис кгриловиць только 1047 г., то естественно, что и подлинникъ ихъ былъ пріобретенъ при содъйствіи еп. Луки.

15 Сообщники Дудика въ Никоновской лѣтописи называются Космой и Даміаномъ. Сочетаніе именъ странное. Здѣсь, вѣроятно, случайное смѣшеніе съ именами извѣстныхъ двухъ безсребренниковъ. Возможность такого смѣшенія можно прослѣдить по рукописи Московскаго Рум. Муз. (опис. Востокова) № СLV; описывается «прославленіе священнаго тѣлесе Никиты Епископа Новгорода и знаменіе двухъ честныхъ иконъ, иже въ Ругодивѣ,—святителя Николы и святыхъ безсребренниковъ Космы и Даміана». Далѣе повѣствуется объ обрѣтеніи мощей епископа Луки Жидяты; въ его жизни также фигурирують Косма и Даміанъ.

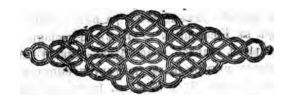
16 Что это была за клевета и кто этотъ осудившій Луку митрополить Ефремъ? Нѣкоторые отрицали существованіе Ефрема, такъ какъ онъ будто бы только въ этомъ случав упоминается вълѣтописи (см. Странникъ 1865 № 10, 29 стр.). Но отрицать нѣтъ основаній, да и упоминаніе о немъ здѣсь не единственное. Въ Мстиславовомъ Евангеліи подъ 4 ноября читаемъ: «въ томъ же

день священие св. Софіи, иже есть въ Кіевъ. Священа Ефремомъ митрополитомъ». Архим. Сергія полный мъсяцесловъ Востока, т. І прилож. стр. 12. Ср. Тр. К. Ак. 1878, ІІІ, 445 стр. Свъдънія объ этомъ митрополитъ въ лътописяхъ и каталогахъ митрополитовъ см. въ Истор. Р. Ц. Голубинскаго т. І, 249, прилож. 4.

Разуметь здесь митрополита Иларіона, принявшаго имя Ефрема въ схимъ (см. Страненкъ 1865 № 10) неосновательно, потому что о схимъ Иларіона намъ ничего неизвъстно. Естественнье, кажется, признать здёсь того же извёстнаго намъ Ефрема, который быль учителемъ новгогодцевъ по смерти Іоакима, и, вмёсто котораго на новгородскую канедру возведень быль Ярославомы Лука Жидята. О немъ не упомянуто, какъ о другихъ митрополитахъ, что онъ «приде» на митрополію, но такъ и должно было быть, если Ефремъ уже жиль на Руси, а не шель въ первый разъ изъ Константиноноля. Устраненный отъ епископства, на которое онъ смотрыть уже съ ніжоторымъ правомъ (какъ получившій благословеніе отъ предшествовавшаго епископа), Ефремъ, очевидно, долженъ былъ оставаться недовольнымъ на Луку Жидяту, какъ на своего болье счастливаго соперника и выискиваль случая отметить ему. При жизни Ярослава это, разумъется, для него было невозможно. Съ одной сторовы Ярославъ быль хорошо расположень къ новгородскому святителю, съ другой — самъ Ефремъ не имълъ силы: на митрополичьей канедръ въ Кіевъ быль «Русина» - Иларіонъ. Но воть въ 1054 году умираеть главная опора Луки-великій князь Ярославъ, Ефремъ занимаетъ митрополичью каоедру и выполняеть давно затаенную месть противъ Луки Жидяты. Восьма возможно, что Лука, какъ противникъ греческаго вліянія въ нашей іерархіи, какимъ нибудь резкимъ отзывомъ о невсегда практичной деятельности чужеземныхъ епископовъ самъ далъ поводъ къ своему обвиненію (ср. Руков. для сельскихъ пастырей 1868, III, 40). Основанія къ такому предположенію следующія: 1) этимъ объясняется странный фатализмъ въ судьбъ Луки имени Ефрема, 2) объясняется явное пристрастіе въ судп надъ Лукою: на епископа возводится клевета т. е. явное ложное обвинение по сознанию современниковъ (древнъйшей новгородской льтописецъ — современникъ Лукъ — см. выше), возводится холопами или еще проще холопомъ, хотя по Русской Правда (см. статью о послоушьства, ср. также Ист. Карамзина т. II изд. 1842 г.) холопъ не имъетъ права голоса въ свидетельстве; этому обвинению митрополить верить, - какъ будто онъ ожидаетъ его, -- осуждаетъ на заключение и держитъ въ

немъ три года; 3) объясняется, почему это было въ 1055 году, т. с. послѣ смерти Ярослава, но не раньше. Вообще при такомъ поинманіи уясняется не только исторія Луки Жидяты, но и того направленія (русскаго), представителемъ которыхъ онъ былъ: греки съ неудовольствіемъ смотрѣли на національныя стремленія Ярослава въ церковномъ управленіи и при наступленіи возможности старались уничтожить ихъ.

- 17 Хр. Чт. 1850. І, стр. 122.
- 18 Истор. Русс. Церкви І, 671 стр.
- 19 Какъ поученіе катехизическое, оно могло быть не единственннымъ у Луки Жидяты, а однимъ изъ ряда его обычныхъ бесёдъ, которое случайно сохранилось до нашего времени.
  - 20 Твор. Кир. Іерус рус. пер. 1855 г. 23 стр.
- 21 Поученіе, открытое преосв. Макаріемъ въ «Зборницѣ разныхъ св. отцевъ» Новг. Соф. б. XIV—XV в. носитъ названіе «слово пооучение ерусалимское».



### II.

# **ШРЕПОДОБНЫЙ ОЕОДОСІЙ ПЕЧЕРСКІЙ**

И

ЕГО ПОУЧЕНІЯ,

одного изъ первых представителей монастырской проповтди въ южной Руси) современниковъ особенно поразилъ его пламенный, но замъчательно пъльный и сильный характеръ. Черты его жизни, сохраненные у его біографовъ XI въка 1, обрисовывають его, по преимущестьу, какъ подвижника, на котораго усиъло весьма сильно подъйствовать христіанство. Всюсвою жизнь, начиная съ молодыхъ лътъ, онъ неуклонно и упорно тудился надъ ссуществленіемъ иноческаго идеала. Усвоєвъ его уже съ дътства, онъ до самой смерти своей, не только старался осуществить его въ самомъ себъ, но и другихъ — примъромъ и словомъ стремился увлечь по тому же пути къ нравственному совершенствованію.

Родомъ изъ Васильева, нынёшняго Василькова (Кіевской губерніи), онъ молодые годы до принятія иночества провелъвъ Курскі (Черниговской губерніи), куда по волі князя переселились его родители. Еще будучи отрокомъ, онъ чуждался дітскихъ игръ, любилъ носить одежду, покрытую заплатами, каждый день посіщаль церковь и внимательно прислушивался къ чтенію божественныхъ книгъ. Жажда духовнаго знанія заставила его упросить родителей отдать его какому-либо учителю для обученія. Научившись грамоті изумительно скоро, онъ впослідствіи восполниль свое первоначальное образованіе чрезъ чтеніе богослужебныхъ книгъ, житій святыхъ и твореній св. Отцевъ 2.

13 лётъ лишигшись отца, св. Өеодосій остался подъ надзоромъ матери, женщины, обладавшей при мужской физической силё твердымъ характеромъ и вспыльчивымъ правомъ з и съ этого времени съ особеннымъ усердіемъ посвятилъ себя благочестивымъ подвигамъ 4, которые вскоръ стали для него щколою тяжелыхъ душевныхъ испытаній. Въ лицъ своей ма-

тери онъ нашель сильное стёснение для своихъ подвиговъ. Поэтому онъ принялъ ръшение удалиться изъ подъ родительскаго крова и однажды ночью присоединился къ палестинскимъ поклонникамъ ("странникамъ"). Спустя три дня мать узнала, что онъ ушелъ со странниками и догнала его. Возвращенный насильно домой, онъ занялся въ Курскъ просфоропеченіемъ. Но чрезъ два года 5 онъ во второй разъ тайно удалился изъ дому и поселился въ одномъ окрестномъ городъ у священника. гдъ также занялся просфоропеченіемъ. Здъсь онъ пробыль довольно продолжительное время, но опять быль найденъ матерью, которая воротила его домой. Однако и эта неудача не смутила его и послъ вторичнаго возвращения въ Курскъ. гдв на время онъ быль взять посадникомъ ("властелиномъ града") къ церкви ("и повелъ же емоу да пребываеть у него въ церкви"), у будущаго печерскаго подвижника созрало окончательное рашение стать инокомъ. Въ третій и последній разь онь оставиль родной городь, удалившись въ Кіевь, гдъ въ то время уже было много монастырей. Нигдъ, однако, вследствіе его бедности не принимали его. Наконецъ, услышавь о прец. Антовів, жившемь въ пещерв, онь явился къ нему и, получивъ отъ него благословение, принялъ постриженіе отъ Никона, какъ догадываются, въ 1055 пли-1056 году.

Здёсь иноческая карьера преп. Өеодосія, не встрёчая уже препятствій, пошла быстро. Когда только что быль выстроень монастырь и князь Изяславь взяль изъ него игумена Варлаама, чтобы поручить ему игуменство въ монастырь св. Димитрія, св. Өеодосій, бывшій тогда уже въ сант іеромонаха, выдвинулся настолько, что сталь игуменомь Печерской обители 6. Это назначеніе дало ему возможность осуществить его завътныя мысли, и къ годамь игуменства преп. Өеодосія въ печерскомь монастырт (которое онъ не оставляль до самой своей кончины, послёдоваршей 3 мая 1074 года) относятся главный піе труды его на пользу Кіевопечерскаго братства и духовнаго образованія, состоявшіе въ привлеченіи многихь иноковь въ печерскую обитель, въ благоустройствт монастыря, въ рядт обычныхъ для св. Өеодосія аскетическихъ подвиговь и во введеніи общежительнаго студійскаго монастырскаго устава.

Въ тесной связи съ чертами его характера и этими трудами была и деятельность его какъ учителя-проповедника.

Студитовъ уставъ одной изъ существеннъйшихъ задачъ жизни иноковъ поставлялъ религіозное самообразованіе и взаимное обученіе и уже этимъ требованіемъ побуждалъ членовъ братства къ учительству. По введеніи этого устава въ Кіевопечерскую обитель, она и стала дъйствительно разсадникомъ духовныхъ писателей, воспитавшимъ въ своихъ стъчахъ не мало "учительныхъ" епископовъ и иноковъ.

Съ другой стороны, вводя въ свою обитель общежительный уставъ, свизанный съ именемъ св. Осодора Студита, преп. Өеодосій, какъ игуменъ, взыскательный къ самому себъ и строгій къ другимъ, не могъ не наблюдать за неукоснительнымъ исполнениемъ этого устава. Безспорно, что учрежденіе строгихъ порядковъ не могло привиться къ средъ иночества безъ затрудненій. И преп. Өеодосіемъ было потрачено не мало времени и труда, чтобы направить иноческую жизнь согласно новому уставу. Въ келліяхъ, по Студитову уставу, воспрещалось инокамъ имъть какую-либо собственность (изъ одежды и пищи) сверхъ положенной. Иреп. Өеодосій, наблюдая за исполнениемъ этого требования, обходилъ келли и, найдя что либо возбраненное, повелъваль бросать въ огонь найденное, а самъ провинившемуся дълалъ наставление въ нестяжательности. Посл'в повечерія инокамь возбранялось посъщать другь друга для праздныхъ разговоровъ, а предлагалось проводить время въ молитев, чтеніи, пвніи псалмовъ и въ трудъ. И преп. Өеодосій имълъ обычай каждую ночь обходить монастырь и наблюдать, чтобы не было нарушенія этого правила. Если онъ слышалъ бесъду гдъ-либо, то ударялъ въ дверь, а на другой день утромъ призываль виновныхъ и обличаль 7. Но помимо частных в наставленій, нарушенія монастырскаго устава заставляли преп. Өеодосія обращаться къ братіи в съ церковными поученіями, часть которыхъ и посвящена действительно правилами (внишняго) поведенія. Въ общепонятныхъ, безъискуственныхъ наставленіяхъ онъ училь иноковь быть внимательными къ церковному пинію, къ преданьямъ отеческимъ и книжному почитанью, ходить съ согбен-

ными на персяхъ руками, при встрече кланяться другь другу. не имъть въ келліяхъ никакой собственности, читать житія святыхъ, спътить къ началу богослуженія, входя въ церковь пъть Святый Боже и затъи дълать три земныхъ поклона, стоять въ церкви не прислоняясь къ ствив, наблюдать благочиніе и порядокъ при півній псалтыри и т. п. Но такъ какъ подобныя отступленія отъ требованій монастырской дисциплины прежде всего могли происходить отъ того или иного пониманія иноческаго идеала, то еще чаше преп. Өеодосій обращался къ раскрытію правственнаго ученія примънительно къ монашескому быту. Это и было излюбленнымъ содержаниемъ его поученій, въ которомъ отразились отчетливо черты нравственнаго облика самого автора -- съ его стремленіемъ къ суровому подвижничеству, настойчивостью, смиреніемъ, задушевною любовью къ своей наствъ и отсутствіемъ какой либо раздвоенности между словомъ и дёломъ. Въ своихъ поученіяхъ (какъ и въ жизни) преп. Өеодосій прежде всего—смиренный аскеть; задача его внушить братіи истинный идеаль подвижничества и примънить его къ частной жизни иноковъ своей обители. На иночество онъ смотритъ какъ на поприще труда и печалей. Онъ требуеть оть братіи всецёлаго отреченія оть міра, нестяжательности, воздержанія, постичества, смиренія, терпвнія, покаянія, постояннаго пребыванія въ молитві, безліностномъ бденіи, пеніи псалтыри и почитаніи книжномъ, постояннаго наблюденія за помыслами и т. п. Въ отношенім къ игумену — онъ требуеть отъ братіи повиновенія и откровенности, обличаеть ее за ропоть, возникшій по поводу строгаго искуса при принятіи членовъ въ братство. Въ отнотеніяхъ къ другимъ — онъ желаеть видъть у иноковъ дюбовь и уважение къ ближнему. "Отецъ Осодосій, говорить его біографъ преп. Несторъ, поучалъ братію не превозноситься ничемъ, но быть смиреннымъ и не гордиться, а быть покорнымъ всякому... Проходя одинъ мимо другаго, говорилъ онъ, со смиреньемъ кланяйтесь другь другу, какъ прилично монаху". "Черноризцамъ необходимо, училь онъ, имъть любовь ко всъмъ "меньшимъ", а къ старшимъ покоренье и послушание". Не отрицая общественнаго служенія иноковъ и нетерпя праздности.

онъ побуждаль ихъ своими трудами кормить странныхъ и убогихъ.

Такія черты въ содержаніи поученій заставляли даже предполагать, что въ нихъ св. Өеодосій быль подражателемь пр. Өеодора Студита, уставъ котораго онъ применилъ къ своему монастырю и имя котораго онъ упоминаетъ въ своихъ поученіяхъ. Но горячность чувства и задушевность тона этихъ поученій заставляють думать, что эти свойства явились здёсь лишь какъ отражение душевныхъ качествъ и убъждений самого проповъника, который, по словамъ его жизнеописателя, наставляя братію, нерідко умоляль ее со слезами на глазахъ. - Примізняясь къ потребностямъ своей паствы, онъ излагалъ ей свои наставленія въ формъ поученій-языкомъ яснымъ, простымъ, въ которыхъ при множествъ текстовъ изъ Св. Инсанія липь изръдка встръчаются метафорическія выраженія, заимствованныя изъ богослужебныхъ книгъ. Проповеди св. Өеодосія всецёло примыкають къ немногочисленной группъ безъискусственныхъ, чуждыхъ витійства, но проникнутыхъ неподдёльнымъ убъжденіемъ проповъдей до-монгольскаго времени.

Говоря о наставленіяхъ преп. Өеодосія, его жизнеописатель преп. Несторъ не оставляеть никакого сомивнія въ томъ, что поученій этихъ въ свое время было сказано весьма много. Неусыпно следя за нравственнымъ состояніемъ печерской паствы, преп. Өеодосій не упускаль случая предлагать ей наставленія какъ внъ храма, такъ и въ храмъ 8. Такъ, по словамъ преп. Нестора, св. Өеодосій иміль обыкновеніе каждую ночь посіщать всв келліи монаховь, желая увидеть жизнь каждаго изь нихъ; и когда слышалъ кого молящимся, то ставъ прославлялъ о томъ Бога, когда же слышаль сошедшихся двухъ или трехъ вийстй и бесйдующихъ, то ударяль рукою въ дверь, давая тъмъ знать о своемъ приходъ. На другой день утромъ присываль ихъ и не вдругь обличаль, но начиналь рычь издалека, п вразумляль ихъ, такимъ образомъ желая видёть, какое они имъють усердіе къ Богу 9. Не менье часто, по свидътельству біографа, преп. Өеодосій обращался къ братіи и сь церковными поученіями: "Иногда самъ онъпоучалъ братію въ церкви духовными словами, говорить преп. Несторь, а иногда при-

1

казываль великому Никону, который, читая книги, поучаль братію, а иногда преподобному отпу нашему Стефану, бывшему въ то время экклезіархомъ, и послів игуменомъ сего монастыря, по смерти блаженнаго Өеодосія и, наконець, епископомъ во Владимірской области" 10. Преп. Несторь излагаеть и самое содержаніе нікоторыхъ изъ поученій преп. Өеодосія.

١.

IŢ.

6-

lе-

ПР

ю.

ЯЯ

Ъ-

DII

ъ,

ПЬ

Н٠

e-

c-

Ъ

0

Кромъ иноковъ св. Өеодосій неръдко поучаль и безстрашно обличаль и мірянь, за что и пользовался большою славою у современниковъ. "Онъ часто поучаль оть святыхъ книгь князей, бояръ и народъ, свидътельствуеть преи. Несторъ, и за это пользовался отъ всъхъ величайшею любовью и почетомъ. Его уважали не за нарядное платье, или свътлыя одежды, или за большое его имъніе, но за чистое житіе и свътлую дущу и за многія поученія, проникнутыя силою Духа Святаго 11. Преп. Несторъ упоминаеть также и объ обличительной посланіи преп. Өеодосія къ князю Святославу, которое начиналось словами: "гласъ крови брата твоего вопіетъ на тебя къ Богу подобно Авелевой 12. Но какъ эго посланіе, такъ и большинство его наставленій, быть можеть незаписаннихъ своевременно, до нашего времени не сохранились.

Въ настоящее время преп. Өеодосію приписывають слівдующія произведенія 13: А) два общенародныхъ поученія: 1) "поученіе блаженнаго Өеодосія, игумена Печерскаго, о казмяхъ Божінхъ" (нач. "Наводить Богь, по гитву своему"), 2) дслово писано святымъ Осодосіємъ мнихомъ-о тропарныхъ чашахъ" (нач.: "И се въдуще, братія, объднъ и транезъ", по другийт епискамъ: "И се буди въдомо: на объднъ и трапезъ"): В) пять поученій къ братіи: 3) "слово святаго Өеодосія о терявнін и о любви" (нач.: "Что внесемъ, любимици мои, въ мірь семь"...), 4) "слово святаго Өеодосія о тръпъніи и о любви" (нач.: "Многажды друзіи отгоними много"), 5) "поучение святаго Өеодосія о тръпвнім и милостыни" (нач.: "Възлюбленіи! Притчю пріимите злостраданіа и тръпъніа); 6) "поученіе святаго Өеодосія о тръпівній и о смиреніи" (нач.: "Подвизайтеся, трудници, да пріимете вінець тръпінія ващего"); 7) "поученіе святаго Өеодосія о хоженія къ церкви я о молитев" (нач.: "Слышимъ убо Господа, пророкомъ гла-

голюща"); В) 8) поученіе къ келарю; Г) два поученія, надписанныя именемъ св. Өеодора Студита; 9) "въ вторникъ 3 неявли поста на часвув святого Феодора игумена стоудійскагослово оутвино къ братъи о душевиви пользв" (нач.: "Азъ грвиный и ленивый, пограбыи таланть свои въ вемли") и 10) "въ среду 3 недъди поста святаго Феодора игумена студійскаго поvченіе о пользі атшевній (нач.: "Тімь оубо азъ нынів дръзноухъ се писати вамъ"); Д) 11) насколько "отрывковъ" (обыкновенно ихъ насчитывають четыре) изъ поученій преп. Өеолосія, находящіеся въжитій его, составленномъ преп. Несторомъ; Е) 12-13) два ответныхъ посланія ко княвю Изяславу (Ярославичу): одно богослужебно-каноническаго характера. ("Впрошенье Изяслава князя, сына Ярославля, внука Володиміра, игумена Өеодосія Печерскаго монастыря", нач.: "Что възмыслиль если, боголюбивый княже, въпрящати мене"-о закланіи животныхъ въ воскресный день и о пості въ среду и другое — о датинахъ ("того же Өеодосія къ пятокъ), и тому же Изяславу" — о латинахъ, нач.: "Азъ, Өедосъ, худый мнихъ рабъ есмь"; въ другихъ спискахъ начало иное); Ж) двъ молитвы: 14) "молитва святаго Өеодосія Печерскаго за вся крестьяны" (нач.: "Владыко Господи Человъколюбче! Иже суть върніи") и 15) "молитва св. Өеодосія, написавная по просьбъ Симона Варяга" (нач.: "Помяни мя, Господи, егда пріндеши въ царствіи си, и вздати хотя").

Изъ числа этихъ сочиненій далеко не всё относятся къ разряду учительныхъ произведеній. Изъ числа же послёднихъ несомийнными <sup>14</sup> произведеніями св. Өеодосія признаются пять наставленій къ братіи <sup>15</sup>, а четыре такъ называемыхъ отрывкаизъ его поученій, находящіяся въ житіи (принадлежащія поизложенію перу преп. Нестора), только со стороны содержапіяслужатъ для характеристики преп. Өеодосія, какъ автора <sup>16</sup>. Наконецъ, два поученія, надписанныя именемъ св. Өеодора. Студита, считаются за произведенія св. Өеодосія, только гадательно \*).

<sup>\*)</sup> Мы издаемъ пять несомићено пр. Осодосію принадлежащихъ поученій по списку Румянцевскаго Музея. Текстъ этихъ поученій, изданний высовопр. Макаріемъ въ "Учен. Зап. Акад. Наукъ", оказался весьма йе авнымъ.

Прим. Ред.

#### Слово святаго Оеодосія о терптній и о любви.

Уто внесемь, любимици мои, въ мірь сей, или что имамы изнести? (1 Тим. VI, 7). Не оставихомъ ли міра, и яже въ міръ, (по) заповъди Христовы, глаголавшаго: иже 1 възненавианть всего и по-слыдуеть ми, нысть ми ученикь (ср. Лук. XIV, 26, 33), и пакы: иже мя аще любить и слово мое схранить, и иже душу свою погубить мене ради, обрящеть ю (Ioah. (XIV) 23). И любы Божія не въ словесьхъ съвръщается, но въ дълъхъ дътельныхъ (ср. Мар. VIII, 35; Ме. Х, 39; Лук. ІХ, 24). Рече бо: иже пребудеть въ заповъдъх моихъ, азъ възлюблю и явлюся ему самъ (Ioan. XIV) 21). Заповъдь бо нову даю вамь, да любите другь друга, якоже и азъ възлюбих вы, и по семь разумьють вси, яко мои ученици есте, аще любови имаете междю събою (Ioan. XIII, 34—35). Да аще хранимъ заповъди Его, и Онъ възлюбить насъ. Рече бо Інсусъ въ ономъ долзёмъ и нощнёмъ наказаніи къ Іюдё Скаріоту, глаголавшему, како есть, яко намъ хощеши явитися, а не всему міру, и отвъщаво Іисусо и рече ему: аще кто слово мое възглаголеть, и Отець мой възлюбить и, и къ нему пріидъвь, и обитель въ него створивь; а не любяй мене, иже словест моих не сохранить (Ioah. XIV, 22-25). Азъ бо есмь виноградъ истинный, и Отець мой дълатель есть, и всяка лоза, не творящій плода о мнь, поськается, а творящів плодь, отрыбится, да болій плодь сотворить (IOAH. (XY)) 1-2). Awe so kmo so which he npesydemity u. извержется вонг. Яко же и лоза, съсхнеть, и сбирають ю, и во огнь влагають, и сгораеть (Іоан. ХУ, 6), тако жде и мы, отци мон и братіа, аще потшимыся запов'я Его тво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въроятно здъсь опущена частица "не" (ср. Лук. XIV, 26).

рити, да словеса Его въ насъ будуть, и плодъ створимъ. О семъ бо, рече, прославися Отешь мой, да плодъ многъ, створите, и будете мои ученицы (Іоан. XV, 8). И кто не удивится, възлюбленіи, яко Богу прославитися нашими дълесы? И колика на насъ худыхъ любы Его изліяся! Нко же бо, рече, възлюби мя Отешъ, и азъ възлюбихъ вы (Іоан. XV, 9). Болше сея любве ни кто же не имать, да кто душу свою положить за другы своя; вы бо, рече, есте друзи мои (Іоан. 15, 13—14).

И та слышасте, намъ убогымъ кацъмь (какими) достоить давжнымъ быти? Не сердце ди въ насъ горить? И та вся слышаще, намъ нимало отъ съвъсти своеа въсклоняющимся? Что бо добро створихомъ Ему, да насъ изъбра, изведе ны отъ маловременнаго житіа сего? Не вси (ли) уклонимся (уклонихомся) и неключими быхомъ работати Ему? не въ следъ ли похотей идохомъ? И Онъ не презръ насъ, въ толицъ злъ сущимъ, ни възгнущася естьства нашего, и въспримъ рабій образь, уподобися намь (Филип. II, 7) и вся та отвори, да мы спасены будемъ. Глаголаще бо: вся, едико створять вамъ человъци, и вы творите имъ такожде, и всякоми просящему вт васт, дайте, и взяти хотящим у тебе не отвратите, (Мв. V. 42) и будете съвръщени, якоже Отець мой свершень есть (Мв. У, 48). Якоже сіаеть солние на злыа и на добрыя, такожде и дождить, не токмо на рабы своя, но и на съпостаты своя (М. У. 45). И не себе бо ради сниде Слово Божіе на землю, но вежхъ ради (Срв. Евр. II, 9), и за вся пострадати смерть воспріять. И Петрови бо нікъгда въ обрівзаннцъхъ пребывающу и съ тъми ядущу, а иноязычникъ гнушающуся, не свъсиль (ли) ему Господь съсуда нъкакого, полна суща нечистыхъ годъ? И глаголаше ему: заколи и яжь. И что же рече Петръ? Господи николиже нечисто не вниде въ уста моя. И что противу тому услыша? Рече бо: еже Богг очисти, человъкг да не осквернавить. (Дъян. Х. - 11 — 14). И Богу тако сътворшу, и тако повелъющу рабомъ своимъ въ годы своя. И како азъ могу, гръшный и недостойный рабъ вашъ, противникъ Богу быти, оному о мнъ тако творящу? Трость бо не пишеть сама, аще не будеть пишущаго ею, ниже прославиться съкира безъ съкущаго ею. Сами бо въсте, братіе моя и отци, яко не азъ послахъ проповедникъ своихъ, дая всемъ покааніе, но Отець, живый въ

вышнихъ, пославый единороднаго Сына своего за избавленіе всего міра (Сравн. І Іоан. ІV, 9). Тъмже, братіе моя, дръжаще междю собою любовь истинну, и въспріимемь благаго Бога нашего законъ чисть, и заповъди Его непорочны съблюдемъ, тружающеся въ бдъніи и въ молитвахъ молящеся за весь міръ безъ пръстани (—непрестанно), да тъмъ получимъ царство небесное о Христъ Іисусъ, Господъ нашемъ, ему же 1.

#### II.

#### Слово святаго Өеодосія о тръпѣніи и о любви.

Многажды друзіи отгоними мною искушеніа ради, а не не останутся, дондеже получать святый тотъ даръ: то, что створю, невъмъ убогый. Аще бо умолчю, вашего ради роптаніа, угождаа вамъ вашеа ради слабости: то каменіе озземіемь (Сравн. Лук. XIX, 40). Не азъ бо то глаголю, но они, свътила вселенных всея, истинніи стлъпи правыя въры, всалители, наставници всему доброму благонравію, вожди истиннім и свътила негасущая. Нынъ бо печалуемь и скорбимъ о инъхъ Богоувидъніи, о немже бы намъ радоватися и хвалу въздати благому Владыцъ, иже въ первый на десять часъ пришедшимъ не похули ихъ опожденія (опозданія), но тужде изду дарова имъ, юже изъ утра дълавщимъ; ропцющи бо на 😁 винограднаго владыку (Мв. ХХ, 1 — 16): друже, не обижо тебе, — не тако ли съвъщахъ съ тобою, и не льть ли ми от своих, яко же хощю? (Мо. XX, 13 — 15). Нынъ же азъ, худый, въ умъ пріемъ заповъдь благаго Владыкы, се въщаю вамъ: Лъпо бо бяще намъ отъ трудовъ своихъ кръмити убогыа и странныя, а не празднымъ пребывати, преходити отъ келін въ келію. Слышасте бо Павла, глаголюща: яко ни идь же ту ни (туне) хлыба не ядохь, но нощь дълахь (вессал. III, 8), а въ дне проповъдахъ, и руць мои послужистаси, мнь и инъмъ: и паки: праздный да не ясть (2 **Оессал.** III, 10). Мы ничсоже того не сотворихомь. Аще бы не благодать Божіа приспъла насъ, и кръмила боголюбивыми человъки: что быхомъ сътвориси, на своя труды

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въроятно въ спискъ конецъ недописанъ: "Ему же слава, честь и держава". Ср. ниже, поучение 5-е.

зраме? Да аще речень: паніа ради нашего, пли поста ради, или буаніа, та намъ вся приносять, и за всёхъ бо за приносящихъ ни единою поклониися. Слышасте бо притчю о месяти увра инференция. Ващеваеть бо святое Ерангеліе: мудрыя же убвыство съблюдоща, и сватильним своя украсища (Мо. 25, 1—13) милостынями и варами, и внимоща въ чрътогъ радостный, и никому же не възбранямици имъ. Оныже буяя како нарекощася? Понеже убвыственую печать съблюдоща неразорниу, и въ пощеніи и въ бубній, и молитвахъ стончища (—утончили) плоть свою, масла же и милостыни не принесоща въ сватильницахъ своихъ душъ, и того ради изъгнани быша изъ чрътога, и тогда възыскаща продающихъ милостыня инщихъ, но не обратоща: уже бо затворищася двери человаколюбіа Божіа.

Да не авпо намъ есть, възлюбленін, посылаемыхъ оть Бога на пользу душамъ и тълесъмъ нашимъ отъ Боголюбивыхъ человыхъ, удержати себе, но и иныхъ подати требуюшинъ. Луче бо, рече апостолъ, даяти, нежели взимати (Дъян. ХХ, 35). Блажень, рече, разумпьваяй на нища и пропа: от день лють избавить и Господь. Пс. XL. 2. И пакы: блажени милостивіи, яко ти помиловани бидить (Мв. 1.7). Ла не уподобимся онбув роптивымъ, иже чрева ради падоща въ пустыни, ни помышлемь бъсовских в помышленій, иже вствають вь сердца наша неподобнаа, недающе намъ хвалы въздати Богу о всьхъ благодатьхъ Его, еже къ намъ. Слышите бо, въ что изыле роптаніе онбхъ: не первбе ли, егда ведяще я Монсей бъ морю Прымному и столпомъ огнынымъ, облачномъ? И они, забывше онъхъ цазни, и елико сътвори имъ Богъ въ Египтъ Монсеомъ и Ларономъ, не възъщища ли на Моисея, что извелъ ны еси заб. да умремъ нынъ въ пустынъ сей? Не луче лп. да быша гиби наши въ Египтъ были? Да егда проведе ихъ Богь скозъ Чрымное море рукою Монсеовою, и врагы ихъ потопи, и пріидоша въ Мерры, и обрътоша ту горкыа воды, и пакы ускориша и забыша дълъ Божінхъ, възропташа на Монсея, глаголюще: чьто піемь? се бо въвель ны еси въ пустыню сію безводную, неимущи никакояже утъхи. И не ослади ли имъ Богь горкыхъ водъ? То не остаща въ разумъ. Но по тъхъ вевхъ чудотворныхъ (= послъ чюдесъ) поклонищася телцю: то потребиль бы я Богь оть лица земли? И пакы воду имъ ис камели источи, и хлёбы имъ съ небесе дарова;

то или похвалиша Бога безъблагодатніц — неблагодарные? Но начаща глаголати: егда подаваемъ отъ хлёба иноязычникомь? И не отъ всёхъ ны слово сіи есть, тайнъ ропщющихъ; но того дёля глаголю то всёмъ, да не вси пріимуть, яко квасъ (какъ закваску) зло сребролюбна. Глаголаше: почто гыбель сіа бысть; можаше бо сему распродатися на мнозъ и дати убогымъ (Ме. XXVI, 9. Сравн. Мр. XIV, 5). И послъдиже не продасть ли Іюда Учителя своего на тридесятъхъ сребреницъхъ? А самъ удавися (Ме. XXVII, 5).

И како ми не стенати и не тужити, любимици мои, и та вся слышаще въ васъ? И аще быхомъ глаголъ възглаголали ино пророческое слово: кто дасть главь моей каменіе и очима моима источники слезг, да плачюся день и ношь дшере людій моихь? (Іерем. ІХ, 1). Удалихомбося въ пустыню. по писанію, и чаемь Бога, спасающаго насъ, и не изведе ли насъ пакы изъ Египта, отъ міра въ пустыню сію безводную, не рукою Монсеовою, но благодатію Божіею? И что облиховани (поруганы) быхомъ, братіа моя и отци, что бо принесосте отъ имвній своихъ на мюсто се, или что азъ требовахъ отъ васъ. пріимая вы въ обитель сію и въ человъколюбіе Божіе, что насъ лишеных вся ли подасть намъ, молитвами святыа Богородица? Да тъмъ молюся вамъ отъ всея душа моея, любиинии мои, не пребываниъ въ дводушій, да не прогнъваемъ благаго Владыкы, якоже и они непокоривіи, но въздадимъ хвалу благому Владыць, о иже тако о насъ смотрить. н вся намъ изобилія подаваеть, не помня немощей нашихъ. И дажны есмы къ Нему глаголати оно Давидово слово: что есмы грешній, Господи мой, Господи, о иже ты и насъ изъбра. н та вся намъ дарова? Смирихъбося, рече, спаси мя (Пс. 93). И въ смиреніи нашемъ, помянуль ны Господь, о Христь Інсусь, Господъ нашемъ.

#### III.

## Поученіе святаго Өеодосія о тръпѣніи и милостыни.

Възлюбленіи! Притию (примъръ) пріимите злостраданіа и тръпъніа—Пророки, иже глаголаша намъ именемъ Господнимъ. Нынъ бо блажимъ тръпящая. Терпъніе Іовле слышасте и кончину Господню видяще, яко премилостивъ есть и

щедра (Іаков. V, 10)— 11) и даъготерпъливъ, и не помня злобъ нашихъ. Како бо есть не премилостивъ, иже туне насъ спасе, отъ небытіа въ бытіе приведъ всяческая, небесная и земнаа, и намъ обнови путь новъ собою? Мертвы бо ны суща, въринувшимся самоволит и у (въ) дебрь гртховную, не презръ насъ, ни отвержеся насъ: но възыска и обрътъ, и на рамъ понесе, и одесную Отца посади: то како нъсть милостивъ и человъколюбивъ? Не мы възыскахомъ Его, но Онъ насъ. Не пророкы ли прежде предасть въ толикы бъды и напасти? Овіи бо каменіемъ побиваеми, и друзіи же претираеми, инін же въ пещь вмътаеми, инін къ лвомъ (Сравн. Евр XI, 37). И та вся створи насъ дъля. Святіи бо въ толицъ суще бъдъ и печали, не стужи си, но на помощь Его призывающе глаголаху: ускори, потщися на помощь нашу. яко вся мощна отъ Тебе. Въ толицъ бо тузъ суще, не отрекоша Божіа помощи, но мужьскы трыняху. И Апостоли гоними, и въ темницю всажаеми, и укоряеми, и не стужища (стужиги — унывать) си въ толикахъ бъдахъ, не отвръгоща отъ упованіа своего. Помянемъ же святыя мученицы, и тръпівнію ихъ кто почудится, видя ихъ толицъми страстьми облежаща, яко и самую плоть ту презръти Христа ради? И преподобныа отця оны видимъ, въ колицъ терпъніи житіе свое скончаща, ихже памяти творяще и житіа ихъ почитающе, хвалимъ Творца, укрвпившаго я яремъ благый Его понести. Акы звъзды сіающе въ памятьхъ своихъ, просвъщають душа наша, прибъгающихъ къ нимъ.

Тъмъ же молю васъ, братіа моя любимая, не отвръземъ упованіа своего, еже имать мзды и въздааніе велико. Тръпъніа бо имате тръваніе (терпъніемъ вооружимся), да волю Божію сътворше, пріимете объщаніе. Не призва бо насъ то благоволеніе Его здѣ, да всѣхъ земныхъ насытимся; не бо и того ради насъ сътвори, да объщници будемъ временному сему житію лѣности дѣля нашея. Но отрясемъ, молю васъ, любимици мои, уныніе наше. Помянемъ пръвый свой входъ, како быхомъ, но егда къ дверемъ монастырскимъ пріидохомъ, не все ли объщахомся тръпъти, и поношеніа, и укореніа, и уничиженіа, и изгнаніа? Не тогда бо токмо, егда предъ святыми дверцами стоаще отвъть дѣяхомъ о своемъ объщаніи, акы и на страшнъмъ дни предъ видимыми послухы (свидътелями) и предъ невидимыми, и самого Владыку и Бога нашего призвахомъ

на послушство глаголюще: се Христосъ сдв стоить невидимо. Блюли кому ся объщаещи: никто же бо тебъ на се не нулить. И нынъ же та вся объщаніа наша ни въ чтоже вмънихомъ. Покореніе бо належить намъ и тръпъніе, но и того не имамъ. Истаеваеть бо душа наша по вся дни, иже не вижду васъ тшашеся о своемъ объщаніи. Житіа бо святыхъ почитающе, и отъ тъхъ затыкающе ушы своя, яко не слышати мужства // (мужество) ихъ. Не ны бо что предословіе речеть, то и того амина не можеть изъглаголати, но тогда болъ уста своя стиснемъ; а о иномъ ничсоже глаголати. Но на неподобныа ръчи, и на укореніе, и на гибраніе несмы дібниви. На то бо уста своя отвръземъ, и очи не дремливи, ухо вив. Ибо трубъ (кампанъ - било), убуждающи насъ на святое славословіе и на вся годины, и образъ свой въ томъ подавающи намъ, не малы благостыня. Рати бо належащи и трубъ воиньстый трубящи, никтоже можеть спати: и воину Христову лёпо ли есть ленитися? Да или то они за тщую славу и изгыбающую не помнять ни жены, ни дътей, ни имъніа. Да что мню имъніе, еже есть хуже всего, но и главы своея ни въ что же помнять, дабы имъ не посрамленымъ быти. Да якоже суть сами временніи: тако и слава ихъ съ животомъ скончевается. Намъ же не тако. Но аще стериимъ, борющеся съ супостаты нашими, и, одолжише, прінмемъ славу безконечную и чьсти неизреченные сподобимся. Билу бо ударяющу и образы симъ гласы намъ тако пспущающе, аще не рачію възващающе намъ, но образомъ глаголеть намъ, призываа къ святой церкви на Божественное пъніе. Приходяще же съ страхомъ стоимъ до отпущеніа ісресва, главу долу покланяюще, а умъ имуще въ Вышнему, и тако улучимъ царство небесное о Христъ Інсусь, Господь нашемъ.

#### IY.

Service properties

## Поученіе святаго Оеодосія о тръпѣніи и о смиреніи.

Подвизайтеся, трудници, да пріимете вінець тръпівніа вашего: Хрии тось бо ждеть входа нашего. И въждеземъ (засвітимъ) світильникы наша любовію и послушаніемъ, кротостію и смиреніемъ, и срящемъ Христа непостыднымъ лицемъ, глаголюще къ намъ: придъте, иже мене ради потружавшесь въ молитвахъ, и въ бденихъ, и въ всякыхъ службахъ, и пріобщитеся благыхъ всякъ, — иже речеть ленивымъ и нерадивымъ: идпте от мене прокляти (Ме. ХХУ, 41), не знаю васъ; яко же вы не слышасте гласа рабъ моихъ пророкъ и апостолъ, и святыми Евангеліи позывающа въ царство небесное: тако и Азъ васъ не слышу, но ему же последовасте, тому же и объщници будете мукамъ безконечнымъ.

Билу бо ударяющу не льпо ны есть лежати, но въстати на молитву, якоже ны богоносивый Феодоръ учить, и Давильское оно слово въ умъ имъюще и глаголати, готово сердие мое. Боже, готово (Псал. 107, 2). На егда второму клепанію скончевающеся (послѣ вторичнаго звона въ клепало). тогда и своя ногы вготовимъ на сшествіе церковное, понедряхла имуща, но весела, и въздающе своего мысла жизнодавцю Богу препроводившу намъ връсту 1) нощную, и въ устъхъ имъюще пророка Давида и царепсалмоса. Въ немже глаголеть: вззвеселихся о рекших мнъ, в домъ Господень внидемь, и прочье (Псал. 121, 1). Такожде входяще въ церковь и Святый Боже поюще, таже с лѣпотою поклонившеся Христу трижды до земля, и съ великою боязнію и съ страхомъ стати безмолвно при стънъ, гласы немлъчными въспъвающе къ Вышнему, иже насъ гръшныхъ сподобилъ входа церковнаго, неимъюще собъ подъпоры стъны, ни стлъпа, еже намъ суть на честь створена. Егда бо и къ другомъ приходимъ: то достоить намъ поклонение створше до земля и связавше руць, аки рабу Божію, стати предъ нимъ, и Христа о семъ подражающе издражати (съ семит. - греч.). Видимъ бо Его предстояща предъ Пилатомъ, и поругаема, и не глаголюща ни чсоже. И повельно ны есть другомъ толикы чьсти даяти смиреніа ради, имже добродътельные вънца украшаемъ. Еже бо не поклонитися другу своему и руцъ долу повъсити, то неродивыхъ мужъ и лънивыхъ, и въ умъ ярящихся. И въ церкви болъ того есть: на честь бо намъ стлъпи суть и ствны церковныа, а не на безчестіе. Кадящу прозвитеру святый олтарь, и намъ чающимъ присъщеніа кадилнаго, нельпо съ льностію стояти, но страхъ великый имъти, святое бо кадило образъ Святаго Духа есть, да не лишимся того любимици! Да егда пріобрящемся благодати Святаго Духа кадилнымъ присъщеніемъ, и на мъсто свое шедше, и стати ны льпо есть съ всякою крото-

стію, якоже въ уставъ пишеть, сонъ отложивше и мертва себе сътворити къ копасаніемъ и къ кашлю, акы нечувствьна, съ умиленіемъ молитися Богу, да послеть намъ помощь скончати намъ въ блазъмъ тръпъніи заутреню и канонъ, да егда присъщениемъ Божимъ въсіаеть въ душахъ нашихъ. И по пъніи: Богъ Господь, егда начнемъ псалтырное пъніе, не лъть ны есть другъ друга прихватити стиховъ и пѣнію мятежь творити не маль, но на старбишаго сторону взирающе, и безъ того початіа недіно есть починати никомуже: тако бо доброчиньство бываеть. И егда починающе пъснь или аллилуа. покланяніе междю собою творити, подражающе о семъ ангелы, длъжны есмы; взирати въ томъ на старъйшину сторонъ, да егда онъ поклонится последующимь его, должни есмы. Добролънніи ангелы безплотные видьше пророкы поюще, и поклоняющася, и Богу хвалу въздающе съ престояніемъ: намъ же кацемъ быти достоить, сподобившимся съ ангелы Богу невидимому служити и престояти, отъ Него мъзды длъжные чаемъ? Тотъ бо съвъсть сердца наша, кого дъля пристоимъ въ святой церкви. Да не лънимся, любимици мои, о годинахъ и о службъ своей испытающему вся дъла наша и помышленіа наша; открыемъ съгръщеніа наша сдъ предъ худымъ человъкомъ, да тамо не обличена будуть предо вселенною. И блюдемъ годинъ заутрынихъ и объденныхъ и павечернихъ: иже бо погубляеть годины лёности ради, татбъ подобно есть, украдаа святаа: проклято бо есть, еже дело Божіе съ неродствомъ. (Сравн. Тал. III.) 10).

Ла не дънимся, любимини мои, братіа и отни и чада духовнаа избраннаа! Съ слезами бо глаголю горкаа словеса къ вашей любви: понеже вамъ глаголю, самъ не створю. И на мнъ дньсь сбысться реченное отъ пророка: грышнику же рече Богь: вскую ты повъдаеши завът мой усты твоими (Пс. 49, 16); ты же наказаніе възненавидь и низъврыже словеса моа вспять; аще видяше тате, течаше съ нимъ, и съ блудникы участіе свое полагаше и на брать свой клеветаша, и на сына матере своея полагаше съблазнъ, — сіе створиль еси и умолчахь: да не буду подобенг тебь, обличь тя и поставлю предъ лицем воим прохы твоя, да разумыють вси, забывающей Бога, егда къгда похитить, и не будетъ избавляющаго (Псал. XCIX, 16—22). И пакы: усты твоими сужю ти, рабе лукавый, добръе бы ти было, да бы възвратиль сребро мое, далг быхг тщивымг дълательмг вдалг, иже быша ми въздали съ прибыткомъ (Лук. XIX.) 22 – 23. Сравн. Мв. XXV. 26—27). Да нужда ми есть глаголати къ вашей любви вся та, да не кьто умреть въ моемъ молчаніи лютымъ гръхомъ,—о Христъ, Іисусъ, Господъ нашемъ.

٧.

#### Поученіе святаго Феодосія о хожденіи къ церкви и о молитвъ.

Слышимъ убо Господа, пророкомъ глаголюща къ нашему учительству: сыне человычь, стража дахг тя дому Израчлеву, да иже видя рать приходящу, а не възвъщаещи, кровь ихъ изыщю от руку твоею (Іезек. III, 17—18); аще ли возвъстиши, а они не слушають, сами въ своен крови умруть. Господь глаголеть въ Евангелін: Аще съгрышить брать твой, иди, обличи его предъ тобою и тъмъ единъмъ. Да аще покается, пріобрящеши брата твоего; аще ли неродити ничнеть, пойми съ собою два; аще ли о двою небрежеть, то предъ церковію, аще ли и о церкви неродити начнеть, да ти будеть, яко иноязычникь и мытарь (Mo. XVIII, 15—17). Нынъ же нъсть како ми глаголати, и како не обличати по части когождо васъ? Съзва бо ны благодать Святаго Духа и молитва Святыя Богородица въ сю обитель—въ единодушіе и въ единоуміе и въ едину волю, —  $\partial a$  будеть бо воля твоя, яко на небеси, и на земли (Мв. VI, 10; Лук. XI, 2). Мы же многы воля хощемъ имъти. Егда бо година церковнаа позоветь насъ на святый съборъ, и тогда сердца наша сотона омрачить леностію, яко не ити съ тщаніемъ въ церковь на святое събраніе, - не реку въ церковь, но и на тотъ объдъ. А о павечерници нъсть ми зав глаголати: колико възвъщаль есмь о томъ, и нъсть послушающаго ни единагоже! И како ми молчати о томъ или не стонати? И аще бы возможно по вся дни глаголаль быхъ, и съ слезами моляся, и къ колъномъ вашимъ припадая, дабы ни единъ же насъ оставилъ годины молитвеныа. Аще бо кто ниву дълаеть или виноградъ, да еже видить плоды проростающа: и труда не помнить за радость, и къ Богу на молитву подвизается, дабы ему събрати плодъ. Аще ли видить свою ниву наростшю терніи многа: то что створить? Не охабитьлися (не удалиться ли отъ) таковаго джаніа. Колико бо лють минуло, ни единаго виждю, пришедша къ мнъ, и глаголюща: како ми спастись! Но ивсть того въ насъ никогла же обрвсти. И егда

портища съпроста не дадять, или свиты, или иного, еже есть се на потребу: то велику печаль собъ створимъ въ томъ. А иже годины погублють: то и того не помнимъ, ни о томъ печалуемъ, ни на сердце си възносимъ, но таимъ въ собъ, якобы того не въдати ни кому же. И се нынъ не на укоръніе вамъ написахъ, но убуждаю васъ, да бысте ся остали таковаго неродства (нерадънія). Еже бо вамъ глагодю, собъ, да молю вы ся, чада моя любимая и братіа и отци, въспрянемъ отъ съна леностнаго и не опечалъемъ Св. Духа. Прицете, поклонимся и припадемъ Ему, и въсплачемся предъ Господемъ, сътворшемъ насъ, и варимъ лице Его покааніемъ, и въ псалмъхъ въскликнемь Ему (Псал. XCIV, 1-6), и просимъ здъ, да приметъ, и толцемъ, да отврьзеть намъ (Сравн. Мо. VII, 7; Лук. XI, 9). И съимъ слезами, да радостію пожнемъ рукояти, (рукоять — снопъ, ср. Пс. 125, 6); и плачемся здв, да царство небесное получимъ, и тамо утъщение постигнеть ны. Скорби бо сеа нашеи, вздыханіе, и труди, ничтоже суть противу будущей славъ (Cp. Ebp. XII, 11; Hetp. II, 19; Pumj. VIII, 35), peue Anoстоль, яже уготоваль есть намъ благый нашъ Богъ. Да отсель потщимся всею силою въздати Ему труды своя, акы жрътву чисту (Евр. XII, 2), взирающе на Начальника въръ и Съвръшителя Іисиса емуже слава, честь и дръжава.



## ПРИМЪЧАНІЯ.

- 1 Свёдёнія о жизни преп. Өеодосія Печерскаго сохранились въ житіи его, принадлежащемъ перу преп. Нестора. По харатейному списку XII вёка Московскаго Успенскаго собора № 175 (18) и другимъ спискамъ житіе это было дважды издано О. М. Бодянскимъ: а) въ Чтеніяхъ И. Общества Исторіи и Аревностей Россійскихъ за 1858 годъ (кн. III) и б) кромѣ того въ другой разъ было напечатано по тому же харатайному списку строка въ строку. Посхёдвее изданіе, провёренное съ рукописью А. Поповымъ, было выпущено въ свёть въ Чт. II. О. И. и Др. Рос. за 1879 г. (кн. I). Тоже житіе см. у Яковлева, въ Памятникахъ русской литературы ХІІ и ХІІІ вёковъ, СПБ. 1872, стр. І—LXIV.
- Русскій переводъ житія, сдёланный Преосв. Филаретомъ, еп. Харьковскимъ, см. въ Ученыхъ Запискахъ 2-го отд. И. А. Н., кн. II, вып. 2, СПБ. 1856, стр. 129—192. Критическую оцёнку показаній житія. сравнительно съ лётописными извёстіями о преп. Өеодосіё (П. С. Р. Л. т. І, стр. 68—69, 79—85 и друг.), отчасти совпадающими, отчасти не совпадающими съ данными житія, см. въ статьяхъ: А. М. Кубарева о патерикѣ печерскомъ (Чт. О. И. и Др. Росс. 1847, г. 2, ч. ІХ и 1858, кн. ІІІ), П. Казанскаго (Временникъ, ч. І, М. 1849, стр. 23—30) и въ сочиненіи Е. Голубинскаго (Исторія русской церкви, т. І, первая половина тома, М. 1880, стр. 643—645).—Характеристику св. Өеодосія въ похвальномъ словѣ ему, см. у Яковлева, о. с., стр., LXIV—LXXІІІ и въ Чт. О. И. и Др. Росс. 1880, кн. 2.—Краткое житіе преп. Өеодосія сохранилось въ прологахъ.
- 2 «И въскоръ извыче вся граматикия» (Чт. Об. И. и Др. Р. 1879, кн. I, л. 3).—Срави. 3-ье поучение къ инокамъ (см. выше, стр. 38—39).
- 3 «Вѣ бо и тѣлъмь крѣпка и сильна якоже и моужь», аще бо кто не видѣвъ ея ти слышавъшею бесѣдоующю, то начьняше мьнѣти моужа ю соущю». (Чт. Об. и Др. Рос. 1879, кн. І, л. 3). «Многажды ей отъ великыя ярости разгнѣватися на нь (т. е. пр. Өеодосія) и бити и» (тамъ же, л. 3); см. также л. 3 об.
- 4 «Оттолі (т. е. по смерти отца) же начать на троуды, паче подвижні бывати «Чт. О. И. и Др. Рос. 1879, кн, І. л. 3).

- 5 Въ харатейномъ XII в. спискъ житія сказано, что послѣ перваго удаленія изъ дому преп. Өеодосій прожилъ въ Курскѣ «двѣнадесяте лѣтъ или боле» (Чт. О. И. и Др. Р. 1879, кн. І, л. 4), но въ другихъ спискахъ этотъ срокъ обозначенъ въ 2 года, что правдоподобнѣе (Зап. 2-го отд. И. А. Н., кн. II, в. 2, стр. 134).
- 6 По второй Новгородской літописи (П. С. Р. Л. III, 122) и по Супральской (стр. 14, 128) Өеодосій быль игуменомъ съ 1057 г. Лаврентьевская літопись о построеніи Печерскаго монастыря говорить подъ 6559—1051 годомъ (П. С. Р. Л. т. І, стр. 67—69).
- 7 Чт. О. И. и Др. Рос. 1879, кн. I, л. 13 об.; стб. 2; л. 14, стб. 1 и друг.
- 8 Воть для примъра нъкоторыя относящіяся къ учительству Св. Өеодосія показанія преп. Нестора: «Братии мъножащися церкви же маль соущи на съвъкопление имъ и николи же въпаде о томъ въ печаль ни поскърбъ о томь. но по вся дни братию всю оутъшая оучаше никакоже попечися о плътънемь» и пр. (Чт. Об. И. и Др. Рос. 1879, кн. І, л. 12, стб. 1). См. также Зап. 2-го отд. И. А. Н. вып. И кн. 2, стр. 155. Чт. О. И. и Др. Р. 1879, кн. І, л. 17, стб. І.—Въ другомъ мъсть Өеодосіева житія преп. Несторъ также упоминаетъ о церковныхъ поученіяхъ Преп. Өеодосія: «Отъхожаще въ святоую свою пещероу идеже и чьстное тьло его положено бысть. тоуже затворящеся единъ до врбыныя недвля и въ пятькъ тоя неделя въ годъ вечерьняя прихожаще къ братыи и ставъ въ дверяхъ церковныхъ оучаще вся и оутвшая подвига ради и пощения ихъ. себъ же недостоина творя. яко же ни единоя недель нонь достигночти противоу троудомъ ихъх (Чт. О. И. и Др. Р. 1879, кн. І, л. 12 об., стб. 2).
  - 9 Чт. О. И. Др. Рос. 1879, кн. І, л. 13 об., стб. 2—л. 14, стб.1.
  - 10 Чт. О. Н. и Др. Рос. 1879, кн. І, л. 16 об., стб. 2 л. 17, стб. 1.
  - 11 Записки 2-го отд. Имп. Ак. Н., кн. II, вып. 2, стр. 176.
- 12 Въ славяно-русской письменности встрвчается съ подобнымъ началомъ посланіе папы Иннокентія къ царю Аркадію.
- 13 Большинство поученій, связываемых в съ именемъ св. Өеодосія Печерскаго, было найдено А. Х. Востоковымъ въ рукописи
  Румянцевскаго музеума № 406 (См. Описаніе русскихъ и словенскихъ рукописей Румянцевскаго музеума, СПБ. 1842, стр. 615—616)
  и издано въ 1856 году Преосв. Макаріемъ въ Ученыхъ Запискахъ
  ІІ-го отд'єленія Имп. Академіи Наукъ (книга ІІ, вып. 2). Впослѣдствін митроп. Макарій въ своей Исторіи русской церкви (т. ІІ,
  СПБ. изд. 2-ое, стр. 334—335) издалъ еще одно поученіе св. Өео-

досія (именно «къ келарю»). Два поученія, надписанныя именемъ Св. Өеодора Студита и приписываемыя преп. Өеодосію, изданы Гр. П. Георгіевскимъ, въ соч.: «Христіанство, въ пониманіи русскихъ людей въ домонгольскій періодъ», М. 1893, стр. І—Ш. Другія изданія сочиненій святаго Өеодосія: Буслаевъ, Матеріалы для истор. письм. М. 1855; Срезневскій, Свёдёнія и зам'єтки..., LVII, стр. 318—321 и друг.

14 См. относящіяся до этого вопроса данныя въ сочиненіяхъ: А. Х. Востокова, Опис. русск. и слов. рукоп. Румянц. Музеума, СПБ. 1842, стр. 686; И. И. Срезневскаго, Свѣдѣнія и замѣтки о малоизв. и неизв. памятникахъ, СПБ. 1867, ХХІV, стр. 34—43; Ученыя Записки втораго отд. Имп. Ак. Наукъ, 1856, вып. II, кн. 2, стр. 193—200; преосв. Антонія (Вадковскаго): «Изъ исторіи христ. проповѣди», СПБ. 1892; Извѣстія Имп. Акад. Н. т. IV, вып. III, стб. 115; Описаніе рукописей солов. монастыря, наход. въ библ. казанск. духовн. Академіи, ч. І, Казань 1881, № 359, стр. 578—579; Е. Голубинскаго, Исторія русск. церкви, т. І, первая половина тома, М. 1880, стр. 676—677 и 778: И. И. Срезневскаго, Свѣдѣнія и замѣтки LVII, стр. 318—321; Лѣтопись занятій археогр. комм., 1865—1866, вып. IV, Спб. 1868, матеріалы, стр. 75.

15 Кромѣ перечисленныхъ поученій А. Х. Востоковъ (Опис. русск. и слов. рукописей Румянцевскаго Музеума, стр. 612 и 615), а съ его словъ проф. Голубинскій (Истор. русс. церкви, т. І, пер. І, первая половина тома, М. 1880, стр. 675) склонны приписать преп. Өеодосію Печерскому еще нѣсколько неизданныхъ словъ, находящихся въ рукописи Румянцевскаго музея № 406 и надписанныхъ именемъ св. Өеодора Студита. Такъ А. Х. Востоковъ высказывалъ догадку, что поученіе «во вторникъ святаго Феодора» на 40 листъ указанной рукописи, не принадлежащее св. Өеодору Студиту, могло принадлежать св. Өеодосію, въ виду того, что здѣсь развивается ученіе о постѣ, какъ о десятинѣ года, которое, по словамъ преп. Нестора, предлагалъ въ поученіяхъ и преп. Өеодосій Печерскій.—

11 Но слово это составлено аввою Дороееемъ (см. Мідпе, Patr. с. с. ser. gr., t. 88, сd. 1787).

16 Любопытно, что одно изъ этихъ наставленій (о постѣ), приписываемыхъ преп. Өеодосію св. Несторомъ, сходно по своимъ мыслямъ съ древними поученіями на воскресные дни св. четыредесятницы, изданными Е. Пѣтуховымъ въ Сборн. II отд. И. А. Н. т. XL.

## III.

# илларіонъ митрополить кіевскій

И

ЕГО ЦЕРКОВНО-УЧИТЕЛЬНЫЯ ПРОИЗВЕДЕНІЯ.

ө. г. калугина.

, ревность оставила намъ весьма немного свъдъній о жизни и дъятельности митрополита Иларіона 1. Лътопись передаеть, что онъбыль священникомъ ("пресвитеромъ") при церкви святых в Апостоловы вы сель Берестовы, любимой загородной резиденціи великаго князя Ярослава, и характеризуеть его эпитетами "мужъ благъ и вниженъ и постникъ". Сохранившіеся до насъ факты изъ жизни Иларіона вполні подтверждають эту характеристику. Будучи въ санъ пресвитера, онъ заявилъ себя строгимъ подвижникомъ, искавшимъ удовлетворенія своимъ аскетическимъ наклонностямъ въ усиленныхъ нравственно-религіозныхъ подвигахъ и отшельническомъ уединеніи. На сосъдней съ Берестовымъ горъ, гдъ нынъ раскинулась Кіево-Печерская лавра, тогда стояль дремучій лісь. Здісь Иларіонь выкопаль себъ небольшую - въ двъ сажени - пещеру и часто удалялся сюда для уединенной молитвы и аскетическихъ подвиговъ 2. Объ его "книжности", или образованности, для того времени выдающейся, свидётельствуеть оставленное имъ слово "о законъ и благодати", въ которомъ помимо природнаго ораторскаго таланта и богословской начитанности, отражаются также нъкоторыя черты его нравственнаго характера и высокой религіозной настроенности.

Эти личныя выдающіяся качества Иларіона, извістныя, безь сомнінія, великому князю и всему Кіеву, и послужили, можно думать, главнымь мотивомь къ назначенію его на качедру митрополита Кіевскаго. Въ 1051 году, по избранію великаго князя Ярослава, онъ соборомь епископовь посвящень быль во св. Софіи въ санъ митрополита з. Факть этоть быль исключительнымь и безпримірнымь въ нашей исторіи. До этого времени и впослідствіи митрополитами были греки и поставля-

лись они для Россіи константинопольскимъ патріархомъ, въ административномъ подчинении которому находилась тогда русская митрополія. Между тімь здісь ставится во главі русской іерархіи природный русскій и посвящается соборомъ містныхъ епископовъ 4. Можно съ въроятностью предполагать, что на это посвящение получено было согласие и разръщение отъ патибо иначе самостоятельное поставление Иларіона грозило бы разрывомъ съ патріархомъ, и такой выдающійся факть имёль бы крупныя послёдствія вь русской церкви, межну тъмъ онъ прошель въ исторіи незамьтно и безъ всякаго вліянія на последующія событія 5.—При посвященіи Иларіонъ, по обычаю, прочиталь символь вёры и издожиль кромъ того предъ епископами особо составленное имъ "исповъдание въры", -- образецъ догматическихъ знаний того въка 6. О дъятельности Иларіона въ санъ митрополита не сохранилось никакихъ извъстій, кромъ того, что онъ освящаль построенную Ярославомъ церковь св. Георгія 7. Неизв'ястенъ также и годъ его смерти. - На томъ основаніи, что въ літописномъ описаніи похоронъ великаго князя Ярослава говорится только о "попахъ" и не упоминается о митрополитъ, предполагають, что въ 1054 году, когда Ярославь скончался, Иларіона уже не было въ живыхъ 8. Въ 1055 году митрополитомъ называется уже Ефремъ, судившій новгородскаго епиекопа Луку Жидату 9.

Кромъ личныхъ качествъ высокаго подвижника, положившаго начало пещерному обитанію на просіявшей святыми угодниками Кіево-печерской горъ, и помимо исключительности своего высокаго положенія, Иларіонъ прославилъ свое имя въ исторіи русскаго просвъщенія какъ замъчательный ораторъпроповъдникъ. Написанное имъ слово "о законъ и благодати" представляетъ выдающееся явленіе въ древне-русской письменности не только современной ему эпохи, но и для послълующаго времени. Въ немъ данъ прекрасный образецъ ораторскаго слова, глубокаго по содержанію и прекраснаго съ внъшней стороны: по языку, развитію мыслей и пріемамъ изложенія. Какъ первый и блестящій примъръ ораторскаго красноръчія на русской почвъ въ эпоху едва начавшейся духовно-культурной жизни Руси, это слово является въ своемъ родъ драгоцънностью, заслуживающей историческаго вниманія. Оно представляеть весьма важный документь какъ для характеристики умственнаго развитія и духовныхъ дарованій выдающагося представителя церковной іерархіи половины XII въка, такъ и вообще для правильнаго взгляда на состояніе духовнаго просвъщенія этой эпохи.

Слово митрополита Иларіона извістно было еще Карамзину, который видьль его въ харатейной рукописи XIII или XV стол., хранимой въ библютекъ графа А. И. Мусина-Пушкина, и назвалъ его житісма св. Владиміра 10. Затымь списокь этого слова быль открыть Л. М. Кубаревымъ въ 1842 году въ пергаменномъ сборникѣ XIV—XV вѣка, изъ библіотеки И. Н. Царскаго № 362, и тогда же быль указань авторомь его митрополить Иларіонъ 11. Списокъ имъ быль сообщенъ Моск. Общ. Исторіи и Древностей Россійскихъ, въ которомъ предположено было издать это слово. Но Общество въ этомъ предупредила редакція издававшагося при Московской духовной академіи журнала «Прибавленія къ твореніямъ святыхъ отецъ». Во II части этого журнала за 1844 годъ явилась статья подъ заглавіемъ «Памятники духовной литературы времень великаго князя Ярослава», и здесь данное слово было напечатано по четыремъ спискамъ: Синодальному-XVI въка, Троице-Сергіевой лавры — Четь-Минея за іюль — XVI в., и двумъ академическимъ: изъ сборника конца XV или начала XVI в. и Четь-Минеи за іюль XVI в. Здісь же въ первый разъ приведены соображенія въ пользу принадлежности слова митрополиту Кіевскому Иларіону и дань отзывь объ этомъ памятникв. Открытый Кубаревымъ списокъ слова быль издань О. Бодянскимъ только уже въ 1848 году въ № 7 «Чтеній въ Моск. Общ. Исторіи и Древностей» со множествомъ варіантовъ по изданнымъ уже спискамъ и по рукописи XVI вѣка Синодальной библіотеки (№ 591). — Въ послёднее время слово Иларіона по списку XV въка изъ Сборника Моск. Публичнаго Музея, собраніе Ундольскаго № 560, съ варіантами по рукописи XVI в. Императорской публичной библіотеки (Q. I, 319—Толст. II, 355) было издано А. И. Сободевскимъ въ «Сборникъ въ память 900-льтія крещенія Руси». Кіевъ. 1888. 12 Отрывки этого слова можно видеть въ христоматіяхъ: Буслаева, Аристова, Миллера и другихъ.

Имени автора этого сдова ни въ одномъ спискъ не указано, но разные внутренніе и внъшніе его признаки позволяють допустить авторство именно Иларіона. Доказательства этого собраны въ «предувъдомленіи» къ статьъ о «памятникахъ духовной литературы временъ Ярослава І.» Здъсь установляется прежде всего современность слова Ярославу Владиміровичу. Такъ, въ словъ проповъдникъ указываеть прямо на Ярослава — Георгія и жену его Ирину, какъ на живыхъ свидътелей благовърія Владиміра; просить св. Владиміра

помодиться о своемъ сынѣ Георгіи «въ мирѣ и здравіи пучину житіа преплути». Въ молитвъ ясныя указанія на недавнее распространение на Руси христіанства. Русскіе называются «новокупленній раби», «малое стадо», которое Богъ «новоначать пасти». отмѣчается здѣсь, что среди новопросвѣщенныхъ есть «нетвердіи въ въръ», способные отпасть отъ нея изъ-за вившней нужлы и физическихъ несчастій. - На основаніи данныхъ въ слові признаковъ указываются здъсь же и крайніе предълы, въ промежутокъ которыхъ было произнесено это слово. Въ немъ упоминается о созданіи Ярославомъ церкви Влагов'єщенія на золотыхъ воротахъ, построенной послъ 1037 года, и называется среди живыхъ великая княгиня Ирина, которая скончалась въ 1050 году. Следовательно. ислово было произнесено Иларіономъ еще въ санъ пресвитера.-Въ пользу авторства именно Иларіона издателя его слова склонило то обстоятельство, что въ открытой имъ рукописи Синодальной библіотеки слово «о закон'в и благодати» писано одной рукой и помещено рядомъ, какъ-бы въ связи, съ исповеданіемъ веры, подписаннымъ «мнихомъ и пресвитеромъ Иларіономъ. — Кромъ того имъ усмотръно сходство выраженій въ словь и исповыданіи въ издоженіи ученія объ Іисусь Христь, при томъ тамъ и здысь великій князь называется «каганомъ» Такъ что после этого проф. Соболевскій имель право сказать, что «древность слова и принадлежность его митрополиту Иларіону не подлежить ни малейшему сомненію. На основаніи того, что пропов'єдникъ, прославляя Вдадиміра, обращается прямо къ нему съ рѣчью, можно думать, что слово произнесено было при гробницъ Владиміра въ Десятинномъ храмъ и, по всей въроятности, во время торжественнаго празднованія его паияти, въ присутствји великаго князя и княгини и тоглашняго высшаго общественнаго круга, на что указываеть и проповедникъ, говоря, что онъ имбеть слушателями лицъ просвищенныхъ, «преизлиха насыщшихся сладости книжныя > 14.

Въ заключение должно отметить ту особенность даннаго слова, что только въ одномъ спискъ (синодальномъ) оно сохранилось въ пъломъ видь, а всь остальные оканчиваются на половинь похвалы кагану Владиміру и молитвы при себѣ не имѣють. Молитва эта между темъ, немного измененная, сохранилась отдельно отъ слова и попала въ рукописные потребники, какъ молитвословіе «на летопровожденіе» 15. Надо думать, что Иларіонъ написаль слово въ его полномъ видь, съ указаніемъ на живыхъ свильтелей благовърія Владиміра. его сноху и сына, и съ прибавленіемъ молитвы отъ новопросвъщенной страны. Въ этой прибавка натъ ничего, что препятствовало бы приписать ее одному автору вместе съ первой половиной слова. Лёло позднайшихъ переписчиковъ состояло, естественно, въ освобожденін слова отъ личныхъ указаній на Георгія и Ирину, что было для нихъ уже анахронизмомъ. Темъ более, что до насъ дошли списки слова по большей части отъ XVI въка и самый. ранній отъ XIV вѣка.

Слово митрополита Иларіона, послѣ его появленія въ печати,

сдължлось предметомъ особеннаго вниманія изслѣдователей древнерусской исторіи и письменности и вызываеть со стороны ихъ удивленіе къ его внутреннимъ и внѣшнимъ достоинствамъ и по-хвалы его образованному автору. И ни одинъ голосъ пока не произвелъ диссонанса и не разстроилъ общаго стройнаго хора по-хвалъ. Авторъ указанной выше статьи въ «Прибавленіи къ твореніямъ святыхъ отцевъ» говоритъ, что слово это «показываетъ въ сочинителъ глубокое познаніе догматовъ вѣры, обширную начитанность въ Св. Писаніи, знаніе исторіи церкви, сильное христіанское чувство, свѣтлый умъ, живое воображеніе и вообще великаго духовнаго оратора. Не говоримъ о правильности расположенія и развитія мыслей, объ остроумныхъ сравненіяхъ и оборотахърѣчи, о силъ и обиліи слова» (217—218 стр.).

Преосвященный Макарій называеть слово «перломъ всей нашей духовной литературы перваго періода». «Нельзя не удивляться», говорить онь, «зрёлости ума, глубині чувства, обилію богословскихь свёдіній и тому ораторскому одущевленію и искусству, какими запечатліно это образцовое слово... Сравнительно съ Кирилломъ Туровскимъ, въ твореніяхъ митрополита Иларіона находимъ боліве твердый и общирный умъ, боліве зрізлости и послівдовательности въ мысляхъ, боліве точности и правильности въ выраженіяхъ и, по містамъ, самое высокое, истинно-ораторское одушевленіе» (Ист. Рус. Церкви І, 90).

Даже скупой до излишества на снисходительные отзывы о памятникахъ нашей старинной письменности профессоръ Е. Е. Голубинскій ділаеть для этого слова исключеніе и даеть о немъ самый восторженный отзывь. «Митрополить Иларіонь», говорить онъ, «оставилъ послъ себя знаменитое сочинение, - знаменитое дъйствительно вполнъ заслуженнымъ образомъ. Слово это есть самое блестящее ораторское произведение, самая знаменитая и безукоризненная академическая речь. Въ Иларіонт онъ видитъ «первокласснаго оратора». «Наделенный отъ природы отличнымъ ораторскимъ талантомъ и владъя вполнъ научнымъ ораторскимъ умвньемъ, онъ отъ начала до конца является въ своемъ изложеніи мастеромъ самаго высокаго разбора. Не злоупотребляетъ своими средствами, но обнаруживаеть полное чувство мъры, постоянно одинаково красноръчивый и обработанно изящный, онъ нигдъ не доводить своего краснорвчія до излишества» (Ист. Рус. Церкви I, 2, 584—585, 692).

Слово "о законъ благодати" распается на три части (онъ ясно указаны въ самомъ заглавіи), которыя, имъя свое отдъльное, самостоятельное значеніе, тъмъ не менъе стоятъ между собою въ послъдовательной и взаимной связи и въ общемъ даютъ читателю цъльное впечатлъніе внутренняго единства. Задачей слова ставится прославленіе Бога за общее промыцівеніе о родъ человъческомъ, завершенное искупительнымъ дът

ломъ Сына Божія и сообщеніемъ людямъ спасительной благодати. Основная мысль-изображение высоты христіанской въры-развивается авторомъ чрезъ сравненіе христіанскаго благодатнаго состоянія съ подзаконнымъ іудействомъ и язычествомъ и указываются спасительные плоды новаго порядка вещей, неизмёримо превосходящаго своимъ духовнымъ значеніемъ условія жизни ползаконной. Пользуясь библейскими образами, Иларіонъ развиваеть. главнымъ образомъ, явъ паралдели: подзаконное состояние сопровождалось рабскою зависимостью, а благодать соединена съ духовной свободой (образы: работная Агарь и свободная Сарра); ветхій законь быль замкнуть въ народі еврейскомь, а христіанская благодать имфеть универсальное, вселенское значеніе (Гелеонъ и затвиъ Ефремъ и Манассія). Дълается сравненіе и по существу: законъ, какъ приготовление къ благодати и истинъ имълъ временное значение и доставляль людямъ только оправданіе, христіанство же приводить людей ко спасенію. Благодатное учение было отвергнуто іудеями, но за нашло много последователей среди язычниковъ, подобно волнамъ морскимъ разлившись среди нихъ по лицу всей земли, в достигло наконецъ народа русскаго. Для новаго вина потребны новые мъхи, для новаго ученія - новые языки 16. - Послъ этихъ общихъ соображеній ораторь переносится мыслью къ состоянію родного народа, недавно изъ тьмы язычества вошедшаго въ благодатное царство -Христово, и здёсь его слово достигаеть высшей степени краснорычія. Въ живой и образной рычи онъ взливаеть восторженное чувство человека, просвещеннаго евангельской истиной и сознающаго все величіе и значеніе христіанской благодатной жизни, — человіна, всею душой преданнаго Христовой въръ и одушевленнаго радостью по поводу просвъщенія ею своихъ соотечественниковъ и прославленія чрезъ это имени Христова. Его слово переходить въ хвалебный гимнъ Богу за Его милости, явленныя русскому племени, и онъ образной рычью пророка даеть восторженное и красноръчивое изображение новаго благодатнаго строя жизни, сь его духовными последствіями, воцарившагося на Руси на ивсто дикаго язычества. Его чувство переполнено гордымъ и раностнымъ сознаніемъ національной славы и духовныхъ доблестей своего народа. Прославленный въ окружныхъ странахъ подвигами храбрости своихъ воинственныхъ князей "стараго Игоря" и "славнаго Святослава", народъ русскій теперь создаль себё славу усиёхами христіанскаго просвёщенія, многочисленные слёды и результаты котораго повсюду краснорічиво заявляють о себі. Отъ этой картины взоръ его естественно обращается къ виновнику христіанскаго просвіщенія Руси, великому князю Владиміру. Онъ прославляеть его обращеніе ко Христу, его равноапостольный подвигь крещенія своего народа и его личныя добродітели. Заканчивается слово молитвой отъ лица земли русской, въ которой проповідникь, высмиренномы сознаніи человіческихъ недостатковы и беззаконій, просить Бога удержать свой гнівь на новопросвіщенный народъ, продолжить къ нему милость свою и даровать земныя и духовныя блага.

Въ своемъ Словъ Иларіонъ какъ бы объединилъ въ красноръчивомъ выраженіи тъ чувства хвалы и благодарности Богу и національной радости, какія одушевляли лучшихъ людей въ народъ, недавно оставившемъ язычество и сдълавшемся христіаниномъ, причастнымъ благодатному Христову царству и чревъ то — всему богатому разнообразію высокой духовной культуры просвътителей Руси — грековъ. Послъ усвоенія христіанства и сознанія всъхъ его преимуществъ сравнительно съ оставленнымъ язычествомъ естественно было излиться благодарной хвалъ Вседержителю за его неизреченную милость къ русскому народу, выразителемъ чего и явился нашъ проповъдникъ.

По своему характеру слово Иларіона принадлежить къ памятникамъ церковнаго краснорічія, къ разряду словь торжественныхъ, хвалебныхъ, и представляеть прекрасный образець этого рода, стройный въ ціломъ и выдержанный въ частностяхъ, богатый внутреннимъ содержаніемъ и безукоризненный съ внішей стороны. Оно построено по опреділенному, послідовательно развивающемуся плану, мысли текутъ свободно и спокойно, и каждая часть надлежаще развита, выяснена и раскрыта. Язывъ его живой, образный, картинный в въ то же время простой, ясный и правильный. Все словочуждо вообще искусственности и холодной риториви; мы не ви-

X

Aro:

:03-

)I(:

HP)

HH;

CH.

еню

oere|

**M**0-

, B Tiğ,

H8-

LIS.

H-

0-

٤,

٠,

Ĺ

8

>

>

Ì

•

димъ здёсь злоупотребленій ораторскими пріемами, примёры чего давала переводная и оригинальная юго-славянская литература и чёмь отличалась наша отечественная вь послёдующее время;—не замёчаемь механическаго пользованія готовыми заученными оборотами, того безсодержательнаго и "многошумящаго" "илетенія словесь", какому отдавалась посредственность и безталантность. Напротивь въ словё Иларіона чувствуется живая, свободная и краснорічивая річь истиннаго одушевленнаго оратора. Такъ могь писать только чемовінь, оть природы надёленный ораторскимь талантомь и съумівшій развить и культивировать его чрезъ чтеніе образцовь церковнаго краснорічія, а можеть быть и чрезъ изученіе теоріи ораторскаго искусства.

Разныя стороны внутренняго содержанія слова обнаруживають хорошее знакомство пропов'йдника съ священными книгами ветхаго и новаго зав'йта и пониманіе ихъ внутренняго, идейнаго смысла; — сравнительное богословское развитіе, давшее ему возможность кратко представить пути домостроительства Божія и догматически точно изложить ученіе о воплощеніи Сына Божія и объ искупленіи Имъ рода челов'йческаго. Ясный взглядъ на событія современной и прошлой жизни своего отечества, удачныя параллели и обобщенія фактовъ изъ разныхъ сферъ и порядковъ, остроумныя сравненія, свободные и оригинальные пріемы рійчи, — все это показываетъ въ автор'й умъ св'йтый и глубокій, натуру живую и оригинальную, одушевленную искреннимъ чувствомъ, съ прочно установившемкся уб'йжденіями и съ несомн'йннымъ ораторскимъ талантомъ.

Къ числу отличительныхъ вибшнихъ особенностей слова можно отнести библейскій, книжный характеръ різчи, строго выдержанный и чуждый слідовъ языка народнаго, разговорнаго: цілыя тирады, по містамъ, выражены словами книгь библейскихъ (напр. образной різчью пророка Исаіи); встрізчается много библейскихъ оборотовъ, выраженій, олицетвореній и образовъ и отдільно, при чемъ проповідникъ не нагромождаетъ механически тексты, но пользуется ими умно и уміло, вводя ихъ въ контексть різчи, въ міру надобности, безъ излишествъ. Нізкоторыя міста въ словів напоминають собою церковныя піссни или хвалебные

тропари и икосы акаеистовъ. Тѣ и другіе вообще для церковныхъ ораторовь служили и образцами для похвалы и краснорѣчія и неисчерпаемымъ источникомъ для заимствованій \*).
Любимыми ораторскими пріемами рѣчи у Иларіона были длинныя сравненія или параллели, противоположенія, а также повтсреніе на разный ладъ одной и той же мысли, одного и
того же выраженія. Отъ этого многія мѣста его слова напоминаютъ складъ нашихъ народныхъ эпическихъ сказаній, пѣсенъ и духовныхъ стиховъ, также изобилующихъ этими оборотами \*\*). Отмѣтимъ еще его оригинальное обращеніе къ Владиміру, какъ къ живому: "встани, о честнаа главо, отъ гроба
твоего, встани, отряси сонъ! Встани, нѣси умерлъ, нѣсть бо
ти лѣпо умрети"... Надо слышать подобное обращеніе изъ

<sup>\*)</sup> Пренебреженіе языкомъ простымъ, разговорнымъ и усиліе выражаться "по книжному"—общій недостатокъ нашей старинной письменности, съ которымъ тъсно связано отсутствіе въ самомъ содержаніи ея мотивовъ современнаго, насущно-житейскаго интереса и общій сухой, отвлеченный, безжизненный характеръ.

<sup>\*\*)</sup> Примъры сравнительныхъ параллелей; законъ и благодать-Агарь и Сарра, Ефремъ и Манассія, Гедеонъ и руно; св. Владимірь-св. Константинь: Божеское и человъческое естество въ Інсусъ Христь (ср. слово на Пасху Кирилла Туровскаго).-Противопоставленія христіанства іудейству и язычеству, христіянъ іудеямъ и язычникамъ (во многихъ мъстахъ и излишне пространно). "И тако странни сущи-людіе Божін нарекохомся, и врази Божін-сынове Божін нарекохомся; не іюдейскы хулимъ-но христіански благословимъ, не съвета творимъ яко распяти ино яко распятому поклонимся, не распинаемъ Спаса-но рукы къ нему воздъваемъ. – не прободаемъ ребръ – но отъ нихъ піемъ источникъ нетлъніа" и т. д. Еще примъръ: "не къ невъдущимъ бо пишемъ, но преизлиха насыщшемся сладости книжныя; не къ врагомъ Божінмъ иновърнымъ, но къ самъмъ сыномъ Его; не къ страннымъ, но къ наслъдникамъ небеснаго парства". Примъровъ такихъ повтореній весьма много. Въ похвалъ Владиміру, напр.: "не видълъ еси Христа, не ходилъ еси по немъ, како ученикъ его обрътеся?" - "Встани, виждъ чадо свое Георгіа, виждь утробу свою, виждь милаго своего, виждь егоже Господь изведе отъ чреслъ Твонхъ, виждь красящаго столъ земли Твоей" и дальше. Или въ молитвъ: "Твои бо есмь, Твое созданіе, Твоею руку дъло... и души наши въ руку Твоею и дыханіе наше въ воли Твоей".-Изъ числа отдъльныхъ краснорвчивыхъ оборотовъ и картинныхъ сравненій укажемъ, напр., его метафорическія выраженія о законъ и благодати: "законъ, какъ вечерняя заря, угасе; законное езеро пресъще, евангельскій же источникь наводнився и всю землю покрывь; благодать,

устъ автора, чтобы понять и видъть его дъйствіе на слушателей. Потрясающее впечатльніе произвело на слушателей въ минувшемъ стольтіи такое же обращеніе проповъдника къ праху Петра Великаго. Тоже въ усиленной степени, навърное, было в въ XI стольтіи, въ Десятинномъ храмъ.

При общей скудости памятниковь отъ XII въка нашей исторіи разсматриваемое слово представляеть значительный историческій интересъ. Пропов'єдникъ передаеть за всь изв'єстіе о крещеніи Руси, причемъ ни одного намека ніть на літописный разсказъ о приходившихъ къ Владиміру миссіонерахъ разныхъ націй; отмінается интересная черта въ исторіи распространенія у насъ христіанства: Владиміръ "заповіда по всей земли своей креститися..., и не бысть ни единого жь противящася благочестному его повеленію; да аще кто и не любовію, но страхомъ повелъвшаго крещахуся: понеже бъ благовъріе его сь властію съпряжено". Что касается дальнъйшей картины современнаго ему цвътущаго состоянія христіанства на Руси, то, допуская здёсь правдивость основной мысли, самое выражение ея следуеть отнести на счеть ораторскаго увлеченія. Въ слове ны находимъ характеристику князей Владиміра и Ярослава, потверждающую льтописныя объ нихъ извыстія \*), свыдынія о построенныхъ ими церквахъ; узнаемъ изъ слова имя жены Ярослава-Ирины и, наконецъ, знакомимся съ личностью самого автора, передоваго человъка той эпохи, составившаго честь своему времени.

Наконецъ, въ слове Иларіона мы имеемъ важный паиятникъ для пониманія и характеристики какъ вообще состоянія просвещенія на Руси въ XII веке, такъ и устано-

какъ вода морская, покрыла всю землю; отъиде свъть луны солнцу возсіявщу; студенство ношное погыбе, солнечнъй теплотъ землю согръвши; свъща законная—солнце благодатное; Твое върное въсіаніе не изсушено бысть зноемъ невърія, но дождемъ Божіа поспъшеніа распложено бысть иногоплодне"; "помолися о сынъ Твоемъ... Георгіи, въ миръ и здравіи пучну житіа преплути и въ пристанища небеснаго завътріа пристати невредно корабль душевный".

<sup>\*)</sup> Въ одномъ мъстъ, прославляя благотворительность св. Владиміра» проповъдникъ замъчаеть: «Твоя бо щедроты и милостыня и ныню въчеловъцъхъ помнемы суть».

вившихся литературных направленій. Наряду съ пастырямипроповъдниками, вижвишми въ виду главнымъ образомъ свое, такъ сказать, миссіонерское назначеніе среди новопросвъщенной паствы, которые посему стремились къ насажденію и укръпленію въ ней началъ новой въры и высокихъ правиль христіанской нравственности и искореневію привычекъ прошлаго язычества, иы встръчаемь лиць, задающихся цълями болбе утонченнаго и возвышеннаго воздёйствія на слушателей при посредствъ орагорскаго искусства. Представители этого рода проповъднической литературы въ XII въкъ-Иларіонъ и Кирилль Туровскій, -оставившіе для своего времени замізчательные труды, и, въроятно, знакомые не съ одними образцами ораторскаго красноръчія, но изучавшіе и теорію его, 18 - дають основаніе предполагать о значительных успіхахь нашего духовно-культурнаго развитія, о высокой степени христіанскаго просвіщенія въ эту начальную эпоху.

Что слово митрополита Иларіона не было забыто потомствомъ и пользовалось заслуженнымъ вниманіемъ, доказывають его многочисленные списки, а также заимствованія изъ негонъкоторыхъ отдъловъ неспособными къ самостоятельному творчеству авторами. "Въ концъ XIII ст. лътописецъ волынскій, прославляя память князя владимірскаго Владиміра Васильковича и преемника его-брата Мстислава, воспользовался съ нъкоторою перемъною словами Иларіона въ похвалу св. Владиміра". "Подобныя заимствованія встрічаются въ хвальномъ слове князю Константину муромскому, которому приписывается обращение Мурома въ христіанство 19. Въ "Сборникъ", издан. проф. Соболевскимъ, приведено слово въ похвалу св. Владиміру изъ рукописи ХУП стол., пр дставляющее передълку слова Иларіона (стр. 58, № VIII). Сербскій писатель XIII въка Доментіанъ въ житіи великаго жупана Немани описываетъ усибхи христіанства въ Сербіи темп же самыми словами, какъ и митр. Иларіонъ. При тесномълитературномъ общении Руси съ южными славянами возможно. что слово Иларіона было изв'єстно въ Сербіи 20.

О законъ Монсеомъ данъемъ 1, и о благодати и истиннъ Іисусъ Христомь бывшимъ, и како законъ отъиде, благодать (же) и истина всю землю исполни, и въра въ вся языки простръся и до нашего языка русьскаго, и похвала кагану \*) нашему Владимеру, отъ негоже крещени быхомъ (и молитва къ Богу отъ всеа земли нашеа).

Благословенъ Господь Богъ Израилевъ, Богъ хрпстіанескъ, яко посёти и сътвори избавленіе людемъ своимъ (Лук. I, 68), яко не презрѣ твари своея до конца пдольскимъ мраченіемъ <sup>2</sup> гыбнути <sup>3</sup>, но оправди прежде племя Авраамле скрижалми и закономъ, послѣдъ же <sup>4</sup> Сыномъ Своимъ вся языки спасе, евангеліемъ и крещеніемъ и вводя въ обновленіе (пакы) бытіа, въ жизнь вѣчную. Да хвалимъ убо <sup>5</sup> и прославлянмъ хвалимаго отъ ангелъ безпрестани, (и поклонимся ему, емуже) кланяются херувими и серафими <sup>6</sup>, яко призря <sup>7</sup> призрѣ на люди своя, и не солъ <sup>8</sup>, ни вѣстникъ, но самъ <sup>9</sup> спасе ны (Исаіи LXIII, 9), не привидѣніемъ пришедъ на землю, но истинно, пострадавъ за ны плотію и до гроба и съ собою воскресивъ <sup>10</sup> ны \*\*). Къживущимъ бо на земли

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> даннёмъ ему. \*) Киганъ—наименованіе хазарскаго князя; можетъ быть, отъ хазаръ переняли это названіе и русскіе. <sup>2</sup> омраченіемъ, Ч.-М. помраченіемъ. Син. "мракомъ одержимѣ быти и бѣсовскыммъ служеніимъ". <sup>3</sup> Унд. погыбнути. <sup>4</sup> Унд. послѣжде. <sup>5</sup> Ч.-М. похвалимъ, его убо. <sup>6</sup> Ч.-М. бесьпрестани. <sup>7</sup> Унд. призряй. <sup>8</sup> посолъ, Ч.-М. не ходатай. <sup>9</sup> Ч.-М. пришедъ. \*\*) Въ Син. и Четь-Мин. за этимъ слѣдуетъ вставка (не весьма дѣльмая) подъ заглавіемъ: о Христѣ и о Адамѣ; см. въ концѣ примѣч. 21.

человъкомъ въ плоть одъвся 11 прінде, къ сущимъ же въ адъ распятіемъ и въ гробъ положеніемъ сниде 12, да обои — и живін и мертвін-познаютъ посъщеніе свое и Божіе прихоженіе, и разум'єють, яко (той) есть живымь и мертвымь крепокь и силень Богь. Кто бо 13 велій яко Богь нашь, ть единь творяй чудеса, положивый законъ на проуготование истины и благодъти, да въ немъ обыкнетъ человъческое естество 14, отъ многобожства идольскаго уклоняяся, въ единого Бога въровати, да яко съсудъ скверненъ-человъчество - помъвенъ водою - закономъ и обръзаніемъ пріиметь мужко благодати и крещенья; законъ бо предтеча бъ и слуга (благодати и истиннъ, истина и благодать слуга 15) будущему въку, жизни нетлъннъй, яко законъ привождааще взаконныа къ благодътъному 16 крещенью, крещеніе же пръпущаетъ 17 сыны своя на въчную жизнь. Моиси бо и пророци о Христовъ пришествии проповъдаху 18, Христосъ же и апостоли Его о воскресеніи и о будущемъ въць. А еже поминати въ писаніи семъ и пророческаа проповъданіа о Христь и апостольскае ученіе о будущемъ въцъ, то излиха \*) есть и на тщеславіе скланяяся, еже бо во инъхъ книгахъ писано и вамъ въдомо, ти 19 здъ положити, то дръзости образъ есть и славохотію 20, не къ невъдущимъ 21 бо пишеть)22, но пръиздиха насыщышемся сладости книжныа, не къ врагомъ Божінмъ иновернымъ, но самемъ сыномъ Его, не къ страннымъ, но къ наслъдникомъ небеснаго царствія.

Но о законъ Моисеомъ данъемъ <sup>28</sup> и о благодати и истинъ, Інсусъ Христомъ бывшінмъ, повъсть си есть <sup>24</sup>. И что успъ законъ, что ли <sup>25</sup> благодать, прежде закона <sup>26</sup>, ти потомъ благодати, пръже стънь, ти потомъ истина.

Образъ же закону и благодати Агарь и Сарра, работнаа Агарь и свободнаа Сарра, работнаа пръже, ти потомъ свободнаа, да разумъетъ иже чтетъ <sup>27</sup>. Яко Авраамъ убо отъ юности своея Сарру имъ жену си, свободну, а не рабу: Богъ убо преже въкъ изволи и умысли Сына Своего въ міръ послати и тъмъ благодати явитися.

<sup>10</sup> Унд. въскреси. 11 Унд. одъявся. 12 Тостт. прінде. 13 Тостт. Богь. 14 Унд. и. 15 Чет.-Мин. 16 Унд. благодътеному, др. благодатному. 17 Унд. предпущаеть. 18 Ч.-М. повъдаху. \*) т. е. излишне, напрасно. 19 Тіи. 20 Унд. словохотію—славохотіе—φιλοδοξία—славолюбіе. 21 Унд. Не въ въдущимъ. 22 Ч.-М. пишемъ (върнъе). 23 ему. 24 Ч.-М. заглавіе: "повъсть сн есть о благодати и истинъ. И что-ли успъ... 25 Ч.-М. успъ. 26 законъ. 27 Унд. "да разумъете же, иже чтете". Ч.-М. — же и чтеть. — Мато-ХХІV, 15.

Сарра же не рожааше, понеже бъ неплоды; не бъ 28 неплоды, но заключена бъ 29 на старость родити: безвъстная 30 же и утаеная мудрости Божія утаена бъаху ангель и человъкъ, не яко не явима, но утаена и на конецъ въка хотя та 31 явитися. Сарра же глагода въ Аврааму: се завлючи мя Господь Богъ не раждати, вниди <sup>32</sup> убо въ рабъ моей Агари и родиши отъ нея (Быт. XVI, 2); благодать же глагола къ Богу: аще нъсть времене снити ми 33 и спасти міръ, сниди на гору Синай и законъ положи. Послуша Авраамъ ръчи Саррины и вниде 34 къ рабъ ея Агари, послуша и Богъ яже о благодати словесъ и сниде на Синай. Роди же Агарь раба отъ Авраама рабичищь\*), и нарече Авраамъ имя ему Измандъ, изнесе и Монсей отъ Синайскыз горы законъ, а не благодать, — стънь, а не истину. По сихъ же :5 стару сущу Аврааму и Сарръ, съдящу ему предъ дверми куща своея вполудне, у дуба Мамбрійскаго, явися Господь Аврааму. Авраамъ же тече всрътение ему и поклонися 16 и приятъ 37 и въ кущу свою: въку же сему къ концу приближающуся, посъти (Господь) человъческаго рода и сниде съ небесе въ утробь 38 дъвицъ входя, пріять же (и) дъвица съ покланяніемъ въ кущу же плотяну не больвши, глаголющи къ ангелу: се раба Господня, буди мнв по глаголу твоему (Лук. I, 38). Тогда убо отключи Богъ ложесна Саррина, и заченши роди Исаака, свободная свободнаго: присътившу Богу человъческа естества яви**мася уже безвъст**ная и утаеная, и родися благодать и истина. а не законъ, — сынъ, а не рабъ. Яко отдоися \*\*) отроча Исаакъ н укрвив 39, сътвори Авраамъ гостивъству велику 40, сгда отдоися сынъ его Исаакъ: егда бъ Христосъ на земли и еще биагодать не укръпъла бъаше 11, но дояашеся и еще 12 за 30 кть, въ няже Христосъ таяшеся; егда же отдоися и укръцъ, вися благодать Божія спасеная всёмъ человекомъ (Тит. II. 11), въ Іорданьстви рвцв, сътвори Богъ гостивъству велику и пиръ великъ, телцемъ упитаныимъ отъ въка, възлюбленыимъ Сыномъ своимъ Інсусъ Христомъ, съзвавъ 43 на едино

<sup>28</sup> Ч.-М. и не бѣ. 20 Син., Унд. и Ч.-М. "Божінмъ промысломъ" Унд. и Ч.-М. безневѣстная же. 31 Ч.-М. хотяща. 32 Син. и Ак.—влѣзи. на землю. 34 Ч.-М. влѣзе. \*) робичищь—сынъ рабыни. 35 уже. 36 Син. Акад. ему до земли. 31 Ч.-М. радуяся. 38 въ утробу. \*\*) т. е. былъ вскомленъ. 39 Ч.-М. и Публ. б—ки укрѣпи ся. 40 Ч.-М. гостивство велико, се. угощеніе, пиръ. 41 Ч.-М. не укрѣпѣла ся бяще. 42 Ч.-М. благодать. 44 Ч.-М. собравъ.

веседіе небесныя и земныя, съвокупи въ едино ангелы и человъкы. По сихъ же видъвши Сарра Изманла, сына Агарина, играюща съ сыномъ своимъ Исаакомъ, и яко преобиденъ бысть Изманломъ 44 Исаакъ, рече къ Аврааму: отжени рабу и съ сыномъ ел, не имать бо наслъдовати сынъ рабынинъ сына свободныа: по вознесеніи же Господа Інсуса ученикомъ и инъмъ же въровавшимъ въ Христа, сущемъ въ Герусалимъ, и обоимъ сьмысь сущемь 45, іудеомъ же и христіаномь, и крещеніе благодатное обидимо бъаще отъ обръзанія законнаго, и не прівмаше въ Герусалимъ христіаная церкы епископа необръзана, понеже старъйше творящеся сущій оть обръзанія, насиловаху на христіаныя, -- рабичичи на сыны свободныа, и бывааху между ими распря многы и которы \*); видъвши же свободнаа благодать чада своя христіаныя обидимы отъ іудей — сыновъ работнаго закона, въспи къ Богу: отжени јудел и съ закономъ, расточи по странамъ, кое бо причастие стъни съ истиною, иодейству съ христіанствомъ. Отгнана бысть Агарь раба съ сыномъ ея Изманломъ, и Исаакъ—сынъ свободныа—наследникъ бысть отцу своему Аврааму: и отгнани быша іюден и расточени по странамъ, и чада благодатьная — христіани — наслёдницы быша Господу и Отну. Отъпде бо свътъ луны, солнцю въсіавшу, тако и законъ-благодати явльшися, и студенство ночное погыбе, солнечнъй теплотъ землю съгръвши, и уже не гроздится 46 въ законъ человъчество, но въ благодати пространно ходитъ. Іудел бо при свёщи законнёй дёлаху свое оправданіе 47, христіани же. при благодатьнъемъ солнци свое спасеніе зижуть: яко іюдейство ствнемъ и закономъ оправдаашеся 43, христіани же истинною (и) благодатью не оправдаются, но спасаются; въ іюденхъ: бо оправдание въ семъ міръ есть, 49, а спасение намъ въ будущемъ въць; іюден бо о земленыихъ веселяахуся, христіани же • сущінхъ на небеськъ; и тожде оправданіе іюдейско скупо бы зависти ради, не бо ся простирааще въ иныя языки, но токиовъ іюден бъ единой, христіаныихъ же спасеніе благо и щедропростираяся на вся края земленыя. И сбыстся благословение Ма-

<sup>44</sup> Ч.-М. отъ Изманда. 45 Ч.-М. въ Герусалимѣ нюдѣемъ и христіаномъ обонмъ смѣсь, т. е. вмѣстѣ, въ единенін. \*) котора—ссора, споръ-46 не гордится. Гордость—бремя, Евр. XII, 1, 47 Чет.-Мин. своя оправда-я нія. 48 не спасаашеся, 49 Чет.-Мин. яко оправданіе въ всемъ мірѣ есть, въ Гудеохъ бо оправданіе, въ христіаныхъ же спасеніе, яко оправданіся въ семъ мірѣ есть.

насінно на іюденуь, Ефремовоже на хрестьянынуь: Манасінно бо старъншинство лъвицею же Іаковлею благословлено бысть. Ефремово же меншенство десницею; аще и старъй Манасіи Ефрема, но благословеніемъ мній бысть, тако іюдейство, аще и прежде бысть, но благодатью 30 христіани болше бъща; рекшу бо Іосифу къ Іакову: на семъ отче положи десницу, яко сей старъй есть; отвъща Іаковъ: въдъ чадо, и ть будеть блюди (= въ люди) и възнесется, но брать его мній болій будеть, и шемя его въ множьство языкъ будеть \*), яко же и бысть; законъ бо прежде взнесеся вмалъ и отъпде, въра же хрестьанскаа послъждь явлынися, больши прывыя бысть и расплодися на множьство языкъ, и Хрпстова благодать всю землю псполни и яко вода морыская покры ел, обетшавшу завистью іюдейскою 51, по пророчеству Исанну: ветха мимо идоша и новая вамъ възвъщаю, пойте Богу пъснь нову, и славимо есть ими его отъ вонець земли, и сходящен 52 въ море и плавающен по нему, и острови вси (XLII, 9—10), (и) наки: работающимъ ми (наречется) имя ново, еже благословится на земли (LXV, 15—16), прежде бо бъ въ Герусалимъ единомъ мъстъ кланятися, нынъ же по всен земли, яко же рече Гедеонъ къ Богу: аще ты рукою моею спасаеши Израиля, да будеть роса на рунт (си) тыкмо, по всей же земли суща (Суд. VI, 37-38), и бысть тако: по всей бо земли суща бъ прежде, идолстъй лети одръжащи и росы благодатныя не пріемлющемъ, въ іюденхъ же токмо знаемъ бъ Богъ и во Израили веліе ими его \*\*) и въ Герусалимъ единомъ славимъ бъ Богъ. Рече же Гедеонъ къ Богу: да будеть суща на рунъ токмо, по всей же земли роса (—VI.32) и бысть тако, іюдейство бо прыста и законь отъиде 53 и скрижали и очистило \*\*\*), отъято бысть, по всей же земли роса: — по всей бо земли (въра) простръся, дождь благодатный оброси ва, тупъль паки порожденіа сыны своа въ нетленіе облачить. Яко же и къ самаряныни глаголаше Спасъ: яко грядетъ година (часъ), яко в егда ни въ горъ сей, ни въ Герусалимъ поклоняться Отцу, но будуть пстиннін поклонинцы, иже поклоняться Отпу духомъ и истиною, ибо Отецъ тацъхъ ищетъ поклоняю-

<sup>50</sup> Христовою. \*) Быт. ХLVIII, 19. 51 Лавр. и Акад.—приб. новая держать. 52 Унд. неходящен. \*\*) Псал. LXXV, 1. \*\*\*) Ίλαστήριον—очистилище, крышка ковчега завъта. 53 кивоть. Акад. — законъ отъиде. дертвы приняты и пр. 54 ороси: 55 Чет.-Мин. вм. яко —и нынъ есть.

шихся ему (Ioah, IV, 21—23) рекше съ Сыномъ и съ Святымъ Духомъ; яко же и есть 56: по всей земли уже славиться Святаа Тронца и покланяніе отъ вся твари пріемлеть, и маліи и веліи славять Бога, по пророчеству: и не научить кождо искрыняго своего <sup>87</sup>, глаголя: познай Господа, яко увъдять мя отъ малыхъ и до великаго \*), яко же и Спасъ Христосъ къ Отцу глаголаше: исповъдаютися Отче, Господи небеси и земли, яко утанлъ еси отъ премудрыхъ и разумныхъ и открылъ еси (та) млалениемъ: ей Отче, яко тако бысть благоволеніе прель Тобою. (Мате. XI, 25—26). И тако 53 помилова благый Богь человъческый родъ, яко и человъци плътяни крещеніемъ и благыми дёлы сынове и причастницы Богу бывають во, «еликы бо, рече евангелисть, пріаша его, дасть имъ власть чадомъ Божінмъ быти, върующимъ во имя его, иже ни отъ крови, ни отъ похоти мужьскы, но отъ Бога родишася (Іоан. І, 12—13) Святынить Духомъ въ святьй куньли. Вся же си Богь нашъ на небеси и на земли едико въсхотъ и сътвори (Псал. СXIII, 11), тъмже кто не прославить, кто не похвалить, кто не поклониться величьствію славы Его, и кто не подивиться безчисленому человъколюбію Его. Прежде въкъ отъ Отца рожденъ, единъ сстоленъ 60 Отцу, единосущенъ, якоже солнцу свъть, сниде на землю, посъти людей своихъ, не отлучися (отъ) Отца, и въплотися отъ Дъвы чисты, безмужны, безскверны, вшедъ якоже самъ въсть, плоть прінмъ, изыде якоже вииде, единъ сы отъ Троица, въ двъ естествъ, Божество и человъчество, исполнь человъкъ по въчеловъченью, а не привидъніемъ, исполнь Богъ по Божьству, а не простъ человъкъ; показая на земли Божьскае и человъческае; яко человъкъ утробу матернюы 61 растяаше, яко Богь изыде, дъвства не вреждь; яко человъкъ матерне матко пріять, и яко Богь пристави ангелы съ настыри ивти: слава въ вышнихъ Богу; яко человвкъ повився въ пелены, и яко Богъ звъздою влъхвы вождааще 62; яко чедовъкъ въ яслъхъ възлеже, и яко Богь отъ влъхвъ дары и поклонъ 63 пріять; яко человъкъ бъжааще въ Египеть, и яко Богу: рукотворенаа египетскаа (Исаін XIX, 1) поклонишася; яко че-

<sup>56</sup> Чет.-Мин. Убоже. 57 вставлено: и человѣкъ брата своего. \*) Іер. XXXI, 34. Евр. УШ, 10—13. 58 И толма, т. е. такъ, настолько. 59 бу-дутъ Христу Богу. 60 съпрестоленъ. 61 въ утробѣ матернъ. 62 водяще-63 поклоненіе, поклоны.

довъвъ прінде на крещеніе, и яко Бога устранився Іорланъ възвратися; яко человъкъ обнажився вниде <sup>64</sup> въ воды, и яко Богь оть Отца послушьство пріимаще 68: се есть Сынъ мой валюбленый: яко человыкь постися 40 дній и взалка. яко Богь побъди искушающаю; яко человъкъ иде на бракъ въ Кана Галилен, и яко Богъ воду въ вино пръложи; яко человъкъ въ корабли спааше, и яко Богъ запръти вътромъ и морю н послугиаща его: яко человъкъ по Лазари прослезися, и яко Богъ воскреси и изъ мертвыхъ; яко человъкъ на осля всъде, и яко Богу зваху: благословенъ гряды во имя Господне; яко человъкъ распять бысть, и яко Богь своего властію спропятаго 66 съ нимъ вичсти въ рай; яко человъкъ опта вкуси и испусти духъ, и яко Богъ солице помрачи и землею 67 потоясе: яко человъкъ въ гробъ положенъ бысть, и яко Богъ ала разрични и душа свободи; яко человъка печатлъща въ гробъ, и яко Богъ изыде, печати цълы съхрань; яко человъка тшаахуся іудеи утанти воскресеніе, мьздящен \*) стражей, но яко Богь увъдъся и познанъ бысть всеми конци земля \*\*). Поистинъ, кто (Богь) велій яко Богь нашъ, той есть Богь творяй чудеса, съдъла спасеніе посреди вемля, (Псал. ЕХХІІІ. 12) врестомъ и мукою, на мъстъ добнъмъ, вкусивъ опта и жавчи, да еже 68 отъ дръва преступление и гръхы вкушениемъ горести отженетъ 69. Си же 70 сътворшен ему пръткнущася аки 0 камень и съкрушишася, якоже Господь глаголаше: падый на камени семъ сокрушится, а на немъ же падеть скрушить н (Мате. XXI, 44). Приде бо къ нимъ исполняя пророчества, прореченая о немъ, якоже глаголаше, нъсмь посланъ (но) токмо ко овцамъ заблуждшимъ 71 дому израилеву (Мате. ХУ, 24): и паки: не пріидохъ разорити закона, но исполнити (мате. У, 17); и къ хананеи, иноязычницы просящи исцъленіа дщери своей (глаголаше): нъсть добро отъяти хльба отъ чадъ и поврещи псомъ (Мо. XV, 26); они же нарекоша и льстьца и отъ блуда рождена и о вельзауль бъсы изгоняща (Mo. XXVII, 63; XII, 24). Христосъ слъпыя ихъ просвъти.

<sup>64</sup> влёзе 65 пріать. 66 Чет.-Мин. распятаго—пусти. 67 землю. \*) подкупающе, оть слова мяда, — плата, вознагражденіе. \*\*) Послё этого въ нёкоторыхъ спискахъ пом'ящается отрывокъ изъ річи грека къ Владишіру. Пол. Собр. Р. Літ. І,—стр. 64. 68 да сластнаго вкушенія Адамова, еже-69 отсічеть. 70 Чет.-Мин. ти же 71 погибшимъ.

проваженыя очисти, слувыя исправи, бъсныя испъли, раслабленыя укръпи, мертвыя воскреси, они же яко злодъя мучивше, на крестъ пригвоздища. Сего ради прінде на ня гнъвъ Божії конечный, яко же и сами послушьствоваща своей погибели, ревшу Спасу притчу о виноградь и о дылателехь, что уб творить делателемь темь, и отвещаща: далыя, зав люгубить я и виноградь предасть (инъмъ) дълателемъ, иже вздадять ему плоды во время свое (Мате. XXI, 40-41), и сами своей погибели пророди быша. Прине бо на землю посътитъ 12 ихъ и не пріяша его, понеже діла ихъ темна бізаху, не възлюбища свъта, да не явятся дъла ихъ яко темна суть, сего ради приходя Інсусъ въ Іерусалиму, видъвъ градъ, прослезися о немъ, глаголя: яко аще бы разумълъ ты въ дев твой сь яже къ миру твоему, нынъ же съкрыся отъ очю 78, яко пріидуть денье на тя, и обложать врази твоя острогь о тебъ и обіндуть тя всюду и разбіють тя и чаль твоя въ тебъ, понеже не разумъ посъщенія твоего (Лук. XIX, 42—44), и пакы: Іерусалимъ, Іерусалимъ, избиваяй пророкы и каменіемъ побиваяй (посланыя) къ тебъ, кълижды высхотъхъ събрати чада твоя, якоже събираетъ кокошь итенца подъ криль свои, и не восхотьсте, се оставляется домъ вашъ пусть (Me. XXIII, 37—38), якоже и бысть, пришед(ше) бо римляне, плънища Герусалимъ и разбища и до основанія его, и іюдейство оттолъ погыбе и законъ посемъ яко вечерняя заря погасе, и разсъяни быша іюдеи по странамъ, да не вкупъ злое пребываеть. Прінде бо Спась и не пріять бысть отъ Израиля и по евангельскому слову-въ своя пріиде, и свои его не пріяша (Іоан. І, 11), отъ языкъ же пріять бысть, яко же рече Іаковъ: и тъ чааніе языкомъ (Быт. ХЕІХ, 10); ибо и въ роженіи его волеви отъ языкъ пръжде поклонишася ему, а іюдеи искаху его убити, его же ради и младенца избиша; и сбысться слово Спасово; яко мнози отъ востокъ и западъ пріндутъ и въздягуть съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ во царствіи небеснъмъ, а сынове царствіа изгнани будуть во тму кромъшнюю (Мато. VIII, 11—12); и наки: яко отъимется отъ васъ царство небесное и дасться странамъ творящимъ плоды его (-XXI, 43); къ нимже посла ученики своя глаголя: шедше въ весь міръ, проповъдите евангеліе всеи твари, да иже въру иметь

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> постити. <sup>73</sup> твою-что втрите.

и крестится, спасень будеть (Марк. XVI, 15—16) и— шедше научите вся языки, крестяще я во имя Отца и Сына и Св. Духа, учаще я блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ (Мате. XXIII, 19—20). Лъпо бо бъ благодати и истинъ на новыя нюди въсіяти, не вливаютъ бо— по словеси Господню—вина новаго—ученія благодатна въ мъхы ветхы, обетшавшая въ іюдействъ, аще ли просядуться мъси и вино проліется (—ІХ, 17); не могше бо закона стъня удържати <sup>74</sup>, но многажды идоломъ ся покланяваще, како истинныя благодати удръжатъ <sup>75</sup> ученіе; но новое ученіе, новы мъхы, новы языкы, новое и съблюдеться, якоже и есть.

Въра бо благодатная по всей земли распростръся и до на**мего** языка руськаго доиде, и законное езеро пръсше 77, евантельскій же источникъ наводнився 78 и всю землю покрывъ и до насъ проліявся 79. Се бо уже и мы съ всёми христіаны славимъ Святую Троицу, а іудея молчитъ 80; Христосъ славимъ бываетъ, а іюдеи мьноми 81, языцы приведени, а іюдеи отриновени; якоже пророкъ Малахія рече: нъсть ми хотьніе въ сынохъ Израилевъхъ, и жертвы отъ рукъ ихъ не пріиму, понеже отъ востокъ и западъ имя мое славимо есть въ странахъ и на всякомъ мъстъ тьміанъ имени моему приносится. яко имя мое славимо есть въ странахъ (І, 10-11); и Давидъ (рече): вся земля поклонитьтися и поеть тебъ (Псал. ЕХУ): и (паки): Господи Господь нашъ, яко чюдно имя твое по всей земли (—VIII, 1). И уже не идолослужителе зовемся, (но) христіанами, не и еще безнадежницы (Ефес. ІІ, 12), но уповающе въ жизнь въчную, и уже не капищъ 88 съграждаемъ, но Христовы церкви зиждемъ, уже не закалаемъ бъсомъ другъ друга, но Христосъ за ны закалаемъ бываетъ, и дробимъ въ жертву Богу и Отцу, и уже не жертвеные крове вкушающе погыбаемъ, но Христовы пречистыя крови вкушающе спасаемся. Вся страны благый Богъ помплова, и насъ не презръ, высхоть и спасе ны и въ разумъ истиный приведе; пусть бо и преисъхщи 83 земли нашей сущи 84, внезапу потече источникъ евангельскый, напаля всю землю нашу, яко же

<sup>74</sup> Чет.-Мин. Не могоша бо сьтеня и закона удержати и многажды... 
15 удержати могутъ. 77 преисъще. 78 наводни вся. 79 Публ. б. покры—
проліяся. 80 Ч.-М. а іудеи молчать. 81 кленоми проклинаеми. 82 Син. 
сатанинъ. 83 преиссохши. 84 Син. и Акад. прибавлено: "идолъскому 
зною изсушившую".

рече Исаія 88: и будеть безводная въ блата и въ земли жаднъй <sup>86</sup> источникъ воды будеть (Исаін, XXXV, 6—7). В бывшимъ намъ слъпымъ, истиннаго свъта не видящемъ, но въ льсти идольстви блудящемъ, ксему же и глухимъ отъ спасенаго ученьа, помилова ны Богь и въсіявъ на насъ свътъ разума, еже познати его по пророчеству: тогда отверзутся очеса слъпыхъ и ушеса (глухихъ) услышать (-5 ст.), и потывающемся намъ въ путехъ погибеди еже бъсомъ въслъловати, и пути ведущааго въ животъ не въдущемъ, къ сему же и гугнахомъ \*) языки нашими, моляще идолы, а не Бога своего и Творца, пости насъ человъколюбіе Божіе и уже не послъдуемъ бъсомъ, но ясно славимъ Христа Бога нашего, по пророчеству: тогда скочить яко едень хромый и ясень будеть языкь гугнивыхъ (—ст. 5—6). И пръже бывшимъ намъ аки звъ ремъ и скотомъ, не разумъющимъ десницъ и шуйцъ и земленыхъ прилежащемъ и ни мала о небесныхъ попекущемся 87, посла къ намъ Господь заповъди ведуща въ жизнь въчную, по пророчеству Іссінну: и будеть въ день онъ, глаголеть Господь, завъщаю имъ завътъ, съ птицами небесными и звъри земными. и реку не людемъ моимъ: людіе мон вы, и ти ми рекуть: Господь Богъ нашъ ты еси (Ис. II, 16, 18, 23). И тако страния нарекохомся 88, а не іюдейскы худимъ, но хрестьянскы благосло) суще, людіе Божін нарекохомся, и врази Божін (сынове Божінвимъ, не съвъта творимъ, яко же распяти, но яко распятому поклонитися, не распинаемъ Спаса, но руки къ нему въздъваемъ, не прободаемъ ребръ, но отъ нихъ піемъ источникъ нетавнія, не тридесять сребреникь взимаемь на немь, но другь друга и весь животъ тому пръдающе 89; не таимъ воскресенія, но во всёхъ домохъ своихъ зовемъ: Христосъ воскресе изъ мертвыхъ; не глаголемъ, яко украденъ бысть, но яко възнесеся, идъже и бъ; не невъруемъ, но яко Петръ къ нему глаголемъ: ты еси Христосъ, Сынъ Бога живаго, и съ Оомою: Госполь нашъ и Богъ ты еси, съ разбойникомъ: помяни ны Господи, егда придеши во царствъ си. И тако въру имущи 90 къ Нему и святыхъ отецъ 7 съборъ преданіе дръжаще, молимъ Бога и еще посившити и направити на путь заповъдій его.

<sup>85</sup> въ тъхже сп. прибавлено: "разверзется вода ходящимъ по безднъ". 86 Син. жажущей. \*) *гугнати*—роптать, гугнивый—косноязычный. 87 Ч.-М. не пекущемся. 88 врази Божіи бывше, сынове его прозвахомся. 89 Син. 3даемъ. 90 върующе.

І събыстся о насъ языціху реченое: открыетъ мышцу свою вятую предо всёми языки и узрять вси конци земля спасеie Бога нашего (Исаін LII, 10); и другое: живу азъ, глагоетъ Господь, яко мит поклониться всяко колтно и всякъ языкъ исповъсться Богу (—XLV, 23); и Исаино: всяка дебрь исполиться и вся годы и холмы смёдяться и будеть кривая въ гравая и остріи въ пути гладкы, и явиться слава Господня и жака плоть узрить спасеніе Бога нашего (XL, 4—5); и Данінль: вси языци, людіе, племена тому поработають (VII, 14); и Давидъ: да исповъдятся тебъ людіе <sup>91</sup>, и възвеселяться <sup>92</sup> языци в: вси языци въсплещъте руками, въскликнете Богу гласомъ радости, яко вышній страшень, царь велій по всей земли (Псал. LXVI, 4-5), и помаль: пойте Богу нашему, пойте, яко царь всей земли Богь, пойте разумно, въцарися Богь надъ языки (-7-9), и: вся земля да поклониттися и поеть тобъ, да поеть же миени твоему вышніи (—LXV, 11); и:—хвалите Господа вси языци и похвалите его вси людіе (—СХVІ, 1); и еще: отъ выстокъ и (до) западъ хвално имя Господне, высокъ надо всеми языки Господь, надъ небесы слава его (СХІІ, 3—4), и: по имени твоему Боже тако и хвала твоя на концихъ земля (XLVII, 11); услыши ны Боже, Спасителю нашъ, упованіе вевиъ концемъ земля и сущінить въ мори далече (LXIV, 6) и да познаемъ на земли путь твой, въ всъхъ языцъхъ спасеніе твое (LXVI, 3), и: царіе земстін, вси людіе, князи и вся судья земльныя, уноша и дівы, старци со юнотами да хвалять имя Господне (—CXLVIII, 11—13); и Исанно: послушайте мене лодіе мои, глаголеть Господь, и царіе ко мив внушите, яко законъ отъимется и отъидетъ, и судъ мой и съвъть странамъ, приближаеться скоро правда моя, и изыдеть яко свъть спасеніе мое, мене острови ждуть, и на мышцу мою страны уповають (LI. 4—5).

валить же и похвалными гласы римьская страна Петра и Павла, имаже въроваща въ Іисуса Христа Сына Божія, Асіа и Ефесъ, Патьмъ Іоанна Богослова, Индіа Оому, Египетъ Марка,—вся страны, гради и людіе чтутъ и славять коегождо ихъ учителя, иже научища православнъй въръ. Похвалимъ же и мы, по силъ нашей, малыми похвалами великая и дивная

<sup>. 91</sup> людіе Божін, да исповъдятся тебь людіе вси. 92 и возрадуются.

сътворшаго, нашего учителя и наставника, великаго кагана нашея земля <sup>93</sup>, Владимера, внука стараго Игоря, сына же славнаго Святослава, иже въ своя лъта владычествующа, мужьствомъ же и храбрьствомъ прослуша 94 въ странахъ многихъ и поминаются нынъ и словуть 93. Не въ худъ бо и не въ невъломъ земли владычествоваща, но въ руской, яже въдома и слышима есть всёми конци земля. Сій славный, отъ славныихъ рождейся, благородный отъ благородныйхъ, каганъ нашъ Владимеръ, и възрастъ и укръпивъ отъ дътьскых младости. паче възмужавъ кръпостію и силою съвершаяся, мужьствомъ же и смысломъ предспея, и единодержець бывъ земли своей, покоривъ подъ ся округные страны, овы миромъ, а непокоривыя мечемъ. И тако ему живущу въ дни своя и землю свою пасущу правдою, мужьствомъ же и смысломъ, прінде нань посьшеніе Вышняаго, призръ нань всемилостивное око благаго Бога. и въсіа разумъ въ сердци его, яко разумъти суету идольскых лсти и взыскати единаго Бога, сътворившаго 96 всю тварь, вилимую и невидимую. Паче же слышано ему бъ всегда о благовърнъй земли гречьстьй, христолюбивъй же и сильнъй върою, како единаго Бога въ трехъ 97 чтутъ и кланяються, каковін 98 діються силы и чудеса и знаменіа; како церкви люлін исполнены, како веси и гради благовърнін вси (въ) молитвахъ прилежатъ, вси готови предстоять, и си слышавъ. въжела сердцемъ и възгоръся духомъ, якоже быти ему крестьяну и земли его; еже и бысть, Богу тако изволившу и валюбившу человъческое естество. Съвлечежеся убо каганъ и съ ризами ветхаго человъка, сложи тлънныа, отрясе прахъ невърствіа и вшедъ въ святую купьль, породися отъ Духа. и воды, въ Христа крестися въ Христа облечеся, и изыде отъ купъли бълообразуяся, сынъ бывъ нетлъньа, имя пріимъ въчно и имянито 99 въ роды и роды—Василій, имже написася въ книги животныа, въ вышній градъ и нетленный Іерусалимъ. Сему жь бывшу, не досель стави подвига благовърья, ни о томъ токмо яви сущую въ немъ къ Богу любовь, но подвижися паче и заповъда по всей земли своей креститися въ имя

<sup>93</sup> Унд. нашего. 94 прослувша (т. е. прослыли, прославились). 95 Син. побъдами и кръпостію поминаются. 96 Сътворшаго. 97 въ Троици. 98 Чет.-Мин. како въ нихъ. 99 Син. сынъ въскрешеніа; Чет.-Мин. въчно Васильй, ченито въ роды и роды.

Отца и Сына и Святаго Духа, и ясно и велегласно въ всъхъ градёхъ славитися Святей Тронце и всёмъ быти крестьяномъ, налыимъ и великінмъ, рабомъ и свободнымъ, уныимъ и старыимъ, богатымъ и убогимъ 100; и не бысть ни единого же противящася благочестному его повельнію, да аще кто и не любовію, но страхомъ повелъвшаго крещаахуся, понеже бъ благовъріе его съ властію съпряжено, и въ едино время вся земля наша въслави 101 Христа съ Отцемъ и съ Святымъ Духомъ. Тогда начать мракъ илольскый отъ насъ отходити, и заря благовъріа явишася, тогда тьма бъсовскаго служеньа погыбе и солнце евангельское землю нашу осія, капища разрушишася 102 и церкви поставляються, идоли съкрушаються и иконы святыхъ являахуся, бъси побъгааху 103, крестъ грады освящааще, и настыри словесных в овецъ Христов(ых) в сташа 104, епископи, и прозвитери 105 и діакони бескверную 106 жертву възносяще, и весь клирось украсиша влёпоту и одёша святыя церкви; апостольскаа труба и евангельскый громъ вся грады огласи, теміанъ (онміамъ) Богу въспущаемъ въздухъ освяти, монастыреве на горахъ сташа <sup>107</sup>, мужи и жены, маліи и веліи, вси людіе исплънше святыя церкви, въславиша глаголюще: единъ свять, единъ Господь Іисусь Христось въ славу Богу Отцу, аминь. Христосъ побъди, Христосъ одолъ, Христосъ воцарися, Христосъ прославися. Велій еси Господи и чудна діла твоя, Боже нашъ, слава тебъ!

ł

П

1

Sì

Тебе же како похвалимъ, отче честный и славный въ земленыхъ владыкахъ, премужьственный Василье; како добротъ ти 108 почудимся, кръпости же и силъ; како(во) ти благодареніе въздадимъ, яко тобою познахомъ Господа и льсти идолстыя избыхомъ, яко твоимъ повелъніемъ по всей земли Христосъ славиться; ли что ти приречемъ, христолюбче, друже правдъ, смыслу мъсто, милостыни гнъздо. Како върова, како разгоръся въ любовь Христову, како вниде въ тя разумъ выше разума земльныхъ мудрецъ, еже возлюбити невидимаго и о небесныхъ подвигнутися, како взлюби ты Христа, како пръдася 109 ему; повъждъ намъ рабомъ твоимъ, повъждъ намъ учителю нашъ, откуду ти припахну воня Св. Духа, откуду испи

<sup>100</sup> Син. бояромъ и простыимъ, богатымъ и убогимъ. 101 Чет.-Мин. нача славити. 102 Чет.-Мин. разоришася. 103 пробъгаху. 104 Чет.-Мин. предъсвятымъ алтаремъ. 105 попове. 106 безкровную (сприме). 107 Лавр. и Акад. приб: "черноризцы явишася". 108 твоей. 109 Унд. предадеся...

памяти будущая жизни сладкую чашу, откуду вкуси и видъ 110, яко благь Господь; не видъль еси Христа, не ходиль еси по немъ, како ученикъ его обрътеся, и не видъвше его въроваща 111. Поистинъ сбысться на тобъ блаженство Господа Іисуса, реченое въ Оомъ: блажени не вилъвше и въровавше (Іоан. ХХ. 29), тъмже съ дръзновеніемъ несуменно зовемъ ти: о блажениче, самому тя Спасу нарекшу; блаженъ еси яко върова къ Нему и не съблазнися о немъ, по словеси Его неложному: блаженъ есть, иже не соблазниться о Мнв (Мате. XI, 6); въдущем бо законъ и пророки распяща й, ты же ни закона ни пророкъ почитавъ, распятому поклонися. Како ти сердце разверзеся, како вниде въ тя страхъ Божій и како прилъпися любве Его; не видъ апостола прищедша въ землю твою, нищетою своею и наготою, и гладомъ и жаждею сердце твое клоняща на смъреніе: не видъ бъсъ изгонящь именемъ Христовымъ, болящихъ здравующь, огня на хладъ предагаема, мертвыихъ встающе, —сихъ всъхъ не видъвъ, како убо върова, дивно чуло! Иніи паріе и властеле видяще вся си бывающа отъ святыхъ мужъ, не въроваша, но паче на страсти и муки предаша ихъ, ты же, о блажениче, безъ всъхъ сихъ притече ко Христу, токмо отъ благааго помысла 111 и остроумія, разумівь, яко есть Богь единъ Творець 112 видимыимъ и невидимыимъ, небесныимъ и земными, и яко посла въ міръ спасенье 113 възлюбленаго своего Сына, и съ сими помыслы 114 вниде въ святую купъль, и еже инъмъ уродство мниться, тебъ сила намънися. Къ сему же кто исповъсть многыя твоя нощныя милостыня, и деньныя 115 щедроты, яже къ убогыимъ творяще, къ сирыимъ же и болящіимъ, къ жядныимъ 116, къ вдовамъ и ко всемъ требующимъ милости. Слышалъ бо бъ глаголъ 117 Господень Даніиломъ Навходнасору царю: съвъть мой да будеть ти вгодень 118 гръхи твоя милостынями очисти, и неправды твоя щедротами нищихъ (IV, 24),—еже слышавь ты, о честниче 119, дъломъ сконча слышаное, просящінить подавая, нагыя одівая, жадных и алч-

<sup>110</sup> Пуб. Б.—увъдъ. 111 И не видъвши его не въроваша, ты же не видъвъ върова. Унд. ині видъвше его не въроваша. Чет.-Мин. и инъв видъвше его не въроваша. 111 Син. смысла. 112 Чет.-Мин. яко единъ есть Богъ Творецъ. 118 Син. спасеніа ради. 114 Син. и си помыслявъ. 115 дивныя. 116 Лавр. и Унд. жаднымъ. 117 Чет.-Мин. гласъ. 118 угоденъ; годъ, царю Навуходоносоре. 119 Син. и Лавр. прибавлено: не до слышеніа стави глаголанное, но...

ныа насыщая 120, болящінть велико 121 утвшеніе посылаа, должные искупая, работные свобождае, твоя бо щедроты и ми-**ЛОСТЫНЯ И НЫНЪ** ВЪ ЧЕЛОВЪЦЪХЪ ПОМНЕМИ 122 СУТЬ И ПРЕЛЪ Богомъ и ангелы Его, ен же ради добропрелюбные предъ Богомъ милостыня много дръзновение имъещи къ Нему, яко присный Христовъ рабъ. Помогаетъ ми слово нанисано: 123 мидость хвалиться на судв (Іак. ІІ, 13), милостыни же мужу аки печать съ нимъ (Сирах. XVII, 18), всесилнаго и милосердааго Господа глаголъ 124: блажени милостивіи, яко ти помиловани будуть (Мате. У, 1). Ино же апостолское послушьство приведемъ о тебъ отъ святыхъ писаній, реченое отъ Іакова, яко обративый грышника отъ заблужденія пути его, спасеть дущу оть смерти и покрыеть множьство гръховъ (У, 20); да аще единого человъка обративну толико возмездіе отъ благаго Бога. то каково убо спасеніе обръте, о Василіе, колико бръмя гръховно разсына, не единого обративъ человъка отъ заблужденіа идольскія дсти, ни десяти, ни градъ 125, но всю область свою. Показаеть ны и увъряеть самъ Спасъ Христосъ, каковыя тя славы и чьсти сподобиль есть на небесёхъ, глаголя: иже исповъсть мя предъ человъкы, исповъмъ й и азъ предъ Отцемъ моимъ, иже есть на небествуъ 126; колико ты похваденъ имаши быти, не токмо исповъдавъ яко Сынъ Божій есть **Христосъ**, но и въру уставдь 127 по всей земли сей, и церкви Христовы поставль, и служителя Его введь, подобниче великаго Коньстянтина, равноумне, равнохристолюбче, равночьстителю служителемъ его. Онъ съ святыми отци Никейскаго собора законъ человъкомъ полагааще, ты же съ новыими отцинашими епископы снимаяся часто съ многимъ смъреніемъ съвышаваащеся, како въ человыцьхъ сихъ новопознавшихъ законъ уставити: онъ въ единъхъ и римлянъхъ царство Богу покори, ты же 128, о блаженниче, подобно, уже бо и въ онъхъ и въ насъ Христосъ царемъ зовется; онъ съ матерію своею Еленою кресть отъ Іерусалима принесша и всему міру своему

<sup>120</sup> Чет.-Мин. накормияя. 121 всяко. 122 поминаемы суть, пачеже предъ... 123 Чет.-Мин. словесы рекый. 124 Син. и Чет.-Мин. върнъ и еже Самого Господа глаголъ. 125 ни десятины градъ. 126 Чет.-Мин. прибавлено; да аще исповъданіе пріемлетъ о себъ Христосъ къ Богу Отцу исповъдавый его токмо предъ человъки, колико ты... Мате. X, 32. 127 не въ единомъ соборъ, но... 128 Син. приб. въ Руси.

разъславша, въру утвердина, ты же 129 убо подобенъ тъма принесе кресть отъ новаго Герусалима, Коньстянтиня града и сего на землъ своей поставивъ утверди 130; его же убо подобникъ сы, съ тъмже единоя славы и чьсти обещника тя сътвори Господь на небесъхъ благовърья твоего ради, еже имъ въ животъ своемъ. Добръ послухъ благовърью твоему, о блажениче, святаа <sup>131</sup> церкы святыя Богородица Марія, юже създа на правовърнъй основъ, идъже мужьственое твое тъло лежить. ожидая трубы архангеловы \*); добръ зѣло 132 послухъ сынътвой Георгій \*\*), егоже сотвори Гссподь нам'єстника по теб'є твоему владычеству, не рушаща твои уставь, но утвержающа, ни умаляюща твоему благовърію положеньа, но паче прилагающа, не казяща\*\*\*), но учиняюща, иже недокончаная твоя накончавая, аки Соломонъ Давиду 133), иже домъ Божій великъ святый въ премудрости 134 създа, но стоить 135 и украшение граду твоему. иже 136 всякою красотою украси (о Христь Інсусь Госполь нашемъ, Ему же слава и честь и поклонение съ Отцемъ и съ Святымъ Духомъ, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь). \*\*\*\*) златомъ и сребромъ и каменіемъ драгыимъ, и съсуды честныими, яже церкви дивна и славна всемъ округныимъ странамъ, якоже ина не обрящется въ всемъ полунощи земнъмъ. отъ востока до запада, и славный градъ твой Кыевъ величьствомъ яко вънцемъ обложилъ, предалъ люди твоя и градъ святъй всеславнъй, скоръй на помощь христіаномъ, святьй Богородици, ейже и церковь на великыихъ вратъхъ създа въ имя перваго господъскаго праздника святааго благовъщеніа \*\*\*\*\*), да еже

<sup>129</sup> Син. "Ты же съ бабою твоею Ольгою, принесте"... 130 Чет.-Мин. по всей земли своей пославша и въру утвердиста, его же убо... 131 Чет.-Мин. священная. 132 и въренъ. 133 Чет.-Мен. Давида. \*) Разумъется Десятинная церковь, построенная въ 991-996 гг. Въ ней быль похороненъ Владиміръ. \*\*) Георгій-христіанское имя Ярослава. \*\*\*) не искажаюшаго. <sup>184</sup> Чет.-Мин. велиныя святыя его премудрости созда. Разумвется храмъ св. Софіи, построенный Ярославомъ. 185 Унд. и Чет.-Мин. на святость; на святость и освящение. 136 юже. \*\*\*) Такъ кончаются все списки слова, за исключеніемъ одного. \*\*\*\*\*) Указывается на храмъ Благовъщенія, построенный надъ золотыми воротами, ведущими въ центральный, окруженный валомъ, городъ. «Въ лето 6545. Заложи Ярославъ городъ великый Кыевъ, у него же града суть златая врата, заложи же и церковь святыя Софья, митрополью, и посемъ церковь на золотыхъ воротёхъ святое Богородицѣ благовѣщенье, да ть всегда радость граду тому святымъ благовъщениемъ Господнимъ и молитвою св. Богородица и архангела Гаврінла». Лавр. лет. Полн. Собр. Рус. Лет. I, 65.

цълованіе архангель дасть дівнин, будеть и граду сему. Къ оной бо: радуйся, обрадованная, Господь съ тобою; къ градуже; радуйся, благовірный граде, Господь съ тобою!

Встани, о честнаа главо, отъ гроба твоего, встани, отряси сонъ, нъси бо умерлъ, но спиши до общаго всемъ въстаніа. Встани, изси умерль, изсть бо ти лізно умрети, візровавшу въ Христа, живота всему міру. Отряси сонъ, возведи очи, да видиши какоя тя чьсти Госполь тамо сподобивъ и на земли не безпамятна оставиль сыномъ твоимъ. Встани, виждь чадо свое Георгіа, виждь утробу свою, виждь милааго своего, виждь его же Господь изведе отъ чреслъ твоихъ; виждь красящааго столъ земля твоей, и возрадуйся, възвеселися. Къ сему же виждь и благовърную сноху твою Ирину, виждь внукы твоа и правнукы. како живуть, како храними суть Господемъ, како благовърје держать по преданію твоему, како въ святыа церкви частять "). како славять Христа, како покланяются имени Его. Виждь же и градъ величьствомъ сіяющъ, виждь церкви цвътущи, виждь христіанство растуще, виждь градъ иконами святыихъ освъщаемъ. блистающеся и тиміамомъ объухаемъ, и хвалами и божествеными прнін святыним оглашаємь, и си вся видрвь, врзрадуйся и възвеселися и похвали благаго Бога, всемъ симъ Строителя, Видъ же аще и не тъломъ, но духомъ. Показаетъ ти Господь вся си, о ниже радуйся и веселися, яко твое върное въсіаніе не изсушено быть зноемъ невіріа, но дождемъ Божіа посившеніа распложено бысть многоплодив. Радуйся въ владыкахъ апостоле, не мертвыа телесы въскресивъ, но душею ны мертвы, умершаа недугомъ идолослуженіа, въскресивъ; тобою бо обожихомъ и живота Христа познахомъ; скорчени бъхомъ отъ бъсовскые лети и тобою прострохомся и на путь животный наступихомъ; слепи бехомъ отъ бесовскых лсти сердечныими очима, ослъплени невидъніемъ, и тобою прозръхомъ на свъть тресолнечнаго Божества; нъми бъхомъ и тобою проглаголахомъ, и нынъ уже мали и велицъи славимъ единосущную Троицу. Радуйся, учителю нашъ и наставниче благовърію. Ты правдою бъ облеченъ, кръпостію препоясанъ, истиною обутъ, смысломъ вънчанъ и милостынею, яко гривною и утварью златою, красуяся. Ты бо, о честная главо, нагыимъ одъяніе, ты бъ алчнымъ кормитель, ты бъ жаждущимъ утробъ

<sup>\*)</sup> учащають, часто ходять.

охлажденіе, ты бъ вдовицамъ помощникъ, ты бъ странныимъ покоище, ты бъ безкровныимъ покровъ, ты бъ обидимыимъ заступникъ, убогыимъ обогащеніе.

Имже благынмъ явломь възмездіе пріемля на небесвувблага, яже уготова Богь вамъ, любящимъ Его, и зрвніа сладкааго лица Его насыщаяся, помолися о земли своей и о людехъ, въ ниже благовърно владычствова, да съхранить я въ миръ и благовъріи, преданъмъ тобою, и да славится въ немъ правовъріе, и да кленется всяко еретичьство, и да соблюдеть я Господь Богь отъ всякоа рати и плененіа, отъ глада и всякоа скорби и сътужденіа \*). Паче же помолися о сынъ твоемъ, благовърнемъ каганъ нашемъ Георгіи, въ миръ и въ сдравін пучину житіа преплути и въ пристанища небеснаго завътріа пристати не вредно корабль душевный, въру съхраньшу и съ богатствомъ-добрыми дълы; безъ блазна же Богомъ даныа ему люди управившу, стати съ тобою непостыдно предъ престоломъ Вседържителя Бога и за трудъ паствы людій его пріяти отъ Него вінець славы нетлінных съ всіми праведными, трудившінмися Его ради.

Пимъ же \*\*) убо, о Владыко Царю и Боже нашъ, высокъ и Славне, человъколюбче, вздаяй противу трудомъславу же и Фь честь, причастникы творя твоего царства, помяни, яко благь, и насъ нищіихъ твоихъ, яко имя Тебь—человьколюбецъ. Аще и добрыхъ дълъ не имъемъ, но многыз ради милости твоея спаси ны. Мы бо людіе твои и овцъ паствы твоей, и стадо, еже новоначать пасти, изторгь отъ пагубы идолослуженіа. Пастырю добрый, положивый душю за овцв! Не остави насъ, аще и еще блудимъ, не остави насъ, аще и еще съгръшаемь Ти, акы новокупленіи раби, во всемъ не угодяще господу своему. Не възгнушайся, аще и мало стадо, но рци къ намъ: не бойся, малое стадо, яко благонзволи Отецъ вашъ небесный дати вамъ царьствіе. Богатый милостію и благый щедротами! Объщався пріимати кающася и ожидаа обращеніа грышныихъ, не помяни многыихъ гръхъ нашихъ, пріими ны обращающаяся къ Тобъ, заглади рукописание съблазнъ нашихъ, укроти гнъвъ, имъже разгиввахомъ Тя, человвколюбче: ты бо еси Госполь и Владыка, и Творецъ, и въ Тобъ есть власть или жити намъ

<sup>\*)</sup> досада, озлобленія. \*\*) Предъ этими словами въ рукописи написано: Молитеа.

или умрети. Уложи гнъвъ, милостиве, егоже достойни есмь по дъломъ нашимъ; мимоведи искушение, яко персть есмь и прахъ. Не вниди въ судъ съ рабы своими. Мы, людіе твои. Тебе ищемъ, Тобъ припадаемъ, Тобъ ся мили дъемъ \*). Съгръшихомъ и злаа сътворихомъ; не съблюдохомъ, ни сътворихомъ. якоже заповъда намъ. Земніи суще къ земныимъ преклонихомься и дукаваа съдбяхомъ предъ лицемъ славы твоея. на похоти плотяные предехомься, поработихомься грёхови и печалемъ житейскимъ, быхомъ бъгуки своего Владыкы, убозін оть добрынкъ двлъ, оказнін злаго ради житіа. Каемся, просимъ, молимъ: каемся злынхъ своихъ дёлъ; просимъ, да страхъ твой послеши въ сердца наша; молимъ, да на страшномъ судъ помилуеть ны. Спаси, ущедри, призри, посьти, умилосердися, помилуй. Твои бо есмь, твое създаніе, твоею руку діло, Аще бо беззаконія назриши Господи, Господи, кто постоить? Аще въздаси комуждо по дъломъ, то кто спасется? Яко отъ Тебе опъщаніе есть: яко отъ Тебе милость и много избавленіе. И души наши въ руку твоею, и дыханіе наше въ воли твоей. Отънельже бо благопризираніе твое на насъ, благоденьствуемъ, аще ди съ яростію призриши, ищезнемъ, яко утренняв роса; не постоитъ бо прахъ противу бури, и мы противу гивву твоему. Нъ яко тварь отъ створшааго ны милости просимъ, помилуй ны, Боже, по велицъй милости Твоей. Все бо благое отъ Тебе на насъ: все же неправедное отъ насъ къ Тобъ. Вси бо уклонихомься, вси вкупъ неключими быхомь; нъсть отъ насъ ни единого о небесныму тщащася и подвизающа, нъ вси о земнымуъ, вси о печалъхъ житейскынхъ. Яко оскудъ преподобный на земли, не Тебъ оставляющу и презрящу насъ, но намъ Тебе не взыскающемь, нъ видимымхъ сихъ прележащемь. Тъмъже боимся, еда сътвориши на насъ, яко на Іеросолимъ, оставльшынить Тя и не ходившиимъ въ пути Твоа. Но не сътвори намъ, яко и онъмь по дъломъ нашимъ, ни по тръхомъ нашимъ въздай намъ. Но терпъ на насъ, и еще долго терпъ; устави гнъвный твой пламень, простирающься на ны, рабы твоа, Самъ направляа ны на истину твою, научая ны творити волю твою, яко ты еси Богъ нашъ, и мы людіе твои, твоя часть, твое достояніе. Не въздъваемъ бо рукъ нашихъ къ Богу туждему, ни послъдовахомъ лжууму коему пророку,

<sup>\*)</sup> умиленно просимъ.

ни ученіа еретичьская держимъ: нъ Тебе призываемъ истиннаго Бога, и къ Тебъ, живущему на небесъхъ, очи наши възводимъ, къ Тебъ рукы наши въздъваемъ, модимътися: отъдаждь на ны, яко благій челов колюбець, помилуй ны, призываа гръшникы въ покааніе, и на страшнъмъ твоемъ судъ деснаго стоянія не отдучи насъ, нъ благословеніа праведныихъ причасти насъ. И донелиже стоитъ міръ, не наводи на ны напасти искушеніа, ни предай насъ въ рукы чуждінхъ, да не прозовется градъ твой градъ плъненъ, и стадо твое пришельцы въ земли не своей: да не преръкуть страны: гдъ есть Богь ихъ. Не попущай на ны скорби, и глада, и напраснымую смертій, огня, потопленія, да не отпадуть отъ въры нетвердін вірою. Малы показни, а много помилуй; малы язви, а милостивно изцёли; вмалё оскорби, а вскорё овесели; яко не търпить наше естьство дълго носити гнъва твоего, яко стебліе огня. Нъ укротись, умилосердись, яко Твое есть еже помиловати и спасти. Тъмъже продъджи милость твою на людъхъ твоихъ, ратныа прогони, миръ утверди, страны укроти, гладъ угобзи, владыкъ наши огрози странамъ, боляры умудри, грады разсели, Церковь твою възрасти, достояние свое съблюди, мужы и жены и младенцъ спаси. Сущая въ работъ, въ плъненіи, въ заточенін, въ путехъ, въ плаваніи, въ темниціхъ, въ алкотъ и жажди и наготъ, -- вся помилуй, вся утъши, вся обрадуй, радость творя имъ и телесную и душевную, молитвами, моленіемъ Пречистыа Ти Матере, и святынхъ небеснынхъ Силъ, и Предтече твоего и крестителя Іоанна, Апостолъ, Пророкъ, мученикъ, преподобнымхъ и всъхъ святымхъ молитвами. Умилосердися на ны и помилуй ны, да милостію твоею пасоми въ единеніи въры, вкупъ весело и радостно славимъ Тя, Господа нашего Інсуса Христа, съ Отцемъ, съ Пресвятыимъ Духомъ, Троицу нераздъльну, единобожествену, царьствующу на небесъхъ и на земли, ангеломъ и человъкомъ, видимъй и невидимъй твари, нынъ и присно и во въкы въкомъ, аминь.



## примъчанія.

- 1 Пособіями при составленіи настоящей статьи для насъ служили: «Исторія русской церкви» преосв. Макарія, т. І, стр. 90—102, т. ІІ, стр. 4—7; «Исторія русской церкви» проф. Е. Е. Голубинскаго, т. І. ч. 1, стр. 257—260. «Предув'йдомленіе къ памятникамъ духовной литературы временъ вел. кн. Ярослава І» въ «Прибавл. къ твореніямъ святыхъ отецъ», ч. ІІ, 1844 года, стр. 204 и сл.; ст. въ «Ученыхъ запискахъ Имп. Казан. университета», 1865 г., т. І, стр. 47—56; «Исторія русской словесности» проф. И. Я. Порфирьева, Каз., 1891 г., ч. І, стр. 365—371.
- 2 Въ Лаврентьевской лётописи читаемъ: «Боголюбивому князю Ярославу, любящу Берестовое и церковь ту сущу святыхъ Апостоль и попы многи снабдящу, въ ниже бв презвитеръ именемъ Иларіонъ, мужъ благъ и книженъ и постникъ, и хожаще съ Берестоваго на Днёпръ на холмъ, гдё нынё ветхій монастырь Печерскій, и ту молитву творяще, бѣ бо лёсъ ту великъ, ископа печерку малу дву сажну, и приходя съ Берестоваго отпёваще часы м молящесь Богу ту втайнѣ. По семъ же вложи Богъ въ сердце князю и постави его митрополитомъ святѣй Софіи, а сія печерка тако оста».Полн. собр. русск. лётоп. І, 67 стр.
- 3 «Въ лѣто 6559 (—1051) постави "Ярославъ Иларіона митрополитомъ, русина, въ святѣй Софіи, собравъ епископы». Лавр. лѣт.—Полн. собр. рус. лѣт. I, 67, то же въ І Новгор. лѣтоп.—Полн. собр. русск. лѣт. Ш.
- 4 Другой примъръ подобнаго же избранія митрополита изъ русскихъ и поставленія его въ Россіи имълъ мъсто въ 1147 году при вел. князъ Изяславъ, когда былъ избранъ въ митрополиты Климентъ Смолятичъ (Ипатск льтоп. 332—333).
- 5 Въ Никоновой лътописи (т. I, 139 стр.) дается такое объяснение этому событию: «Ярославу, сыну Владимерову, внуку Святославлю, со греки брани и нестроения быша; и сице Ярославъ съ

епископы своими русскими съвъщавше, умыслища по священному правилу и уставу апостольскому сице: правило св. апостоль 1-е: два или три епископы да поставляють единого епископа. И по сему священному правилу и уставу божественныхъ апостолъ сошедшеся рустін епископы, поставиша Иларіона русина митрополита Кієву и всей рустей земли, и не отлучающеся отъ православныхъ патріархъ и благочестія греческаго закона, ни гордящеся отъ нихъ поставлятися, но соблюдающеся отъ вражды и лукавства, якоже быша тогда».—Это сообщение летописи принимаеть историкъ С. М. Соловьевъ. «Какъ видно, говорить онъ, поведение прежняго митрополита Өеопента во время этой вражды было таково, что Ярославъ хотель на будущее время предохранить себя отъ подобнаго. въ случав новаго разрыва... чтобы на будущее время избъжать тых непріятностей, которыя были во время войны» («Истор. Россіи». изд. Товарищ. «Обществ. польза», кн. 1, стр. 210—211).—То же объясненіе даеть и преосв. Макарій (Исторія русск. церкви, ІІ, 4).— Весьма вероятно, что Ярославъ имель особенныя причины прелпочесть митрополита изъ русскихъ-греку, присланному изъ Константинополя. Можеть быть, въ теченіе своего долголетняго правденіямъ, присмотрѣвшись къ присыдаемымъ изъ Греціи митроподитамъ, онъ пришелъ къ убъжденію о преимуществахъ для пользы церкви имъть вмъсто иностранца во главъ і рархіи природнаго русскаго. — Проф. Голубинскій объясняеть — не войной съ греками, не желаніемъ великаго князя ввести новый порядокъ поставленія митрополитовъ, стремленіемъ къ автокефаліи, -- а личнымъ расположеніемъ Ярослава къ Иларіону и уваженіемъ къ его до-Это быль единичный, исключительный случай, не стоинствамъ. имъвшій дальнъйшихъ последствій.

6 Это испов'вданіе в вры напечатано въ Приб. къ твор. свв. отецъ, стр. 253—255 по рукописи XVI в в ка Синодальной библіотеки. Подъ нимъ им'вется такая подпись: «Азъ, милостію челов'вколюбиваго Бога, мнихъ и прозвитеръ Иларіонъ, изволеніемъ Его отъ богочестивыхъ епископъ священъ быхъ и настолованъ (посаженъ на святительскій престоль) въ велиц'ямъ и богохраним'ямъ град'я Кыев в, яко быти ми въ немъ митрополиту, пастуху же и учителю. Быша же си въ л'ято 6559, владычествующу благов врному кагану Ярославу, сыну Владимирю». Названіе «мнихъ» показываетъ, что Иларіонъ до посвященія былъ постриженъ въ монашество. — Сообщеніе Симона, еп. Владимірскаго, въ посланіи Поликарпу, что Иларіонъ былъ постриженъ препод. Антоніемъ

невѣрно, такъ какъ Антоній пришель съ Аеона уже послѣ его поставленія въ митрополиты и на первыхъ порахъ не имѣлъ, конечно, авторитета. Голубинскій, Ист. рус. церк. І. 2, стр. 471 и 1 пол. 306 и прим. на 627. «Иларіона митрополита и самъ чель еси въ житіи святаго Антонія, яко отъ того постриженъ бысть и тако священства (разумѣется поставленіе въ митрополита) сподобленъ бысть» писалъ Симонъ Поликарпу.

7 Извъстіе объ этомъ сохранилось въ печатныхъ продогахъ подъ 26 ноября (Исторія русской церкви преосвящен. Макарія т. І, прим. 15).

8 «Въ лъто 6562 преставися великій князь Ярославъ... Ярославу же приспъ конецъ житія и предасть душю свою въ субботу 1 поста святаго Осодора (день). Всеволодъ же спрята тъло отца своего, възложьше на сани везоша и Кыеву, попове поюще обычныя пъсни, плакашася по немъ людье; принесше положища и въ рацъ мраморянъ въ церкви св. Софъъ, и плакася по немъ Всеволодъ и людье вси». Лавр. лътоп.—Полн. собр. рус. лът. I, стр. 70.

- 9 Полн. собр. рус. лът. III, 122, V, 139.
- 10 Истор. Государ. Россійск. І, примёч. 110 и 284. Варсуковъ Н.—Жизнь и труды М. П. Погодина, кн. 5, стр. 415: Шафарикъ въ письме къ Погодину говоритъ, что рукопись должна находиться у Царскаго.
- 11 «Москвитянинъ,» 1843 г., № 6, стр. 551 и № 7, стр. 229 и 1844 г., ч. II, стр. 123. Чтен. въ Общ. Исторіи и Древн. Рос. 1848 г., № 7, предисловіе къ «Славяно-русскимъ сочиненіямъ въ сборникъ И. Н. Царскаго», стр. IV.
- 12 Въ нашемъ изданіи слово Иларіона печатается по самому раннему списку—изъ рукописи Царскаго,—помѣщенному въ Чтен. Общества Исторіи и Древностей. Причемъ, такъ какъ мы не имѣли въ виду филологовъ, то раскрыли всѣ титла и сокращенія, сдѣлали по мѣстамъ поправки явныхъ ошибокъ по другимъ спискамъ и вставляли (въ скобкахъ) изъ нихъ же слова, здѣсь пропущенныя. Въ примѣчаніяхъ приведены варіанты, касающіеся главн. образ. смысла и значенія словъ,—по спискамъ уже изданнымъ и по рукописной Четь-Минеи за іюль митроп. Макарія изъ Новгородской Софійск. 6—ки, хранящейся при Спб. дух. Академіи (варіанты подълит. Ч.-М.).
  - 13 Сборникъ въ память 900-летія крещенія Руси, стр. 14.
- 14 Такъ думаетъ преосв. Макарій (Истор. русск. церкви, I, 101—102). С. М. Соловьевъ дълаетъ догадку, что слово Иларіона

есть посланіе митрополита къ самому великому князю Ярославу. Въ словъ есть выражение: «не къ невъдущимъ бо пишемъ, но преизлиха насышшемся сладости книжныя», эти слова всего приличные относить къ Ярославу (Ист. Россіи, т. І, 261). Но «пишемъ» могло явиться послё произнесенія, когда слово записанное было, такъ ск., выпущено въ светь, въ обращение. — Проф. Голубинский утверждаеть, что это не церковное слово, а торжественная рычь, произнесенная предъ избранными людьми. Въ Греціи съ древняго и по позливищато времени быль обычай, что въ особенныхъ и нарочитыхъ случаяхъ были устрояемы торжественныя собранія во дворив императорскомъ, на которыхъ, между прочимъ, ораторы произносили свои рвчи. - При подобныхъ же обстоятельствахъ, по его мнівнію, было произнесено и слово Иларіона, можеть быть по случаю торжества по окончаніи одной изъ церковныхъ построекъ Ярослава. Аналогичный этому случай онъ указываеть подъ 1200 г. въ Ипатской лът. (Ист. рус. церк. І, 2, стр. 693). —Съ высказанными мевніями вообще трудно согласиться. Слово имветь совершенно церковный характерь, есть слово проповедническое, заканчивающееся при томъ молитвою къ Богу.

15 «Въ древнемъ чиноположении молебствія на новольтіе, 1-го сентября, есть молитва, цочти во всемъ сходная съ сею, только съ нъкоторыми перемънами и сокращеніями. Она надписывается: «молитва къ Господу нашему І. Христу за царя и за вся христіаны». (Рукописный требникъ архимандр. Діонисія, XVII въка, въ б—къ Московской дух. академіи № 183).—Въ 1555 году, при отправленіи въ новопокоренную Казань перваго архіепископа Гурія, повельно было ему въ Москвъ и въ другихъ городахъ, чрезъ которые онъ будеть провзжать, читать молитву «твореніе митрополита Иларіона русскаго за царя и за все православіе». Акты Арх. Эксп. І, 258 (Приб. къ Твор. свв. оо., 1844, ч. ІІ, стр. 214).

16 Соображеніе о томъ, что будто бы «разсужденіе Иларіона о превосходствів евангелія предъ закономъ могло быть вызвано современными отношеніями русской церкви къ іудейству» (Порфирьевъ, Иструс. слов., изд. 5, ч. 1, стр. 367 со ссылкой на Шевырева. Преосв. Филаретъ. Обзоръ рус. дух. литературы, 1884 г. изд. 3, стр. 9),—едва ии заслуживаетъ віроятія. Этотъ мотивъ былъ і общераспространеннымъ въ Греціи и черезъ письменные памятники привился надолго и къ русскимъ писателямъ, и его можно встрічать въ послівдующее время въ нашей литературі безъ всякаго повода и фактической подкладки. Притомъ, ничего неизвістно о вліяніи вли

только попыткахъ къ нему на русскихъ XII вѣка со стороны еврейства.

17 Болянскій по поводу похвалы Владиміру пишеть: «Признаюсь, я во всей нашей словесности, древней и новой, инчего не знаю. что бы лучше, върнъе и живъе, съ такою правдой исторической, чувствомъ сердечнымъ, прелестью и свежестью выраженій и поэтическимъ колоритомъ, изображало намъ нашего Владиміра Великаго. это, по справедливому замъчанію народа, дъйствительно красное солнышко Руси. Видно въ каждомъ словъ, что говоритъ человъкъ по собственному наглядному опыту, коротко знакомый съ своимъ любимцемъ, следившій долго и съ любовію за нимъ, который всматривался и вдумывался въ подвиги своего единодержца Русскія земли, и когда его не стало, въ одинъ разъ все долголетнія думы и чувства сердца высказаль въ своей огненной рычи, запечатлыль въ образъ, которымъ этотъ чудный и святой государь является глазамъ самаго поздняго потомства какъ бы присущимъ, живымъ. Такъ живописують одни лишь великіе художники» (статья въ Чт. Общ. Ист. и Др. 1848 г., № 7, стр. XV).

18 Проф. Голубинскій ораторское образованіе Иларіона объясняєть вліяніемъ одного изъ учителей грековъ, которые должны были преподавать настоящія науки; этотъ грекъ и преподавть ему риторику какой она была въ XI вѣкѣ.—Мало вѣроятно, однако, чтобы Иларіонъ силою своего внутренняго ораторскаго инстинкта и чувства возвысился надъ недостатками греческаго ораторства этого позднъйшаго времени, какъ онъ увѣряетъ далѣе (Ист. рус. церкви, I, 1, 584—585, 692).

- 19 Полн. Собр. Рус. Лет. II, 221 и 222. См. въ Приб. къ творсвв. оо. цит. ст. стр. 207—212.
- 20 В. Ягичъ. Исторія сербско-хорватской литературы. Перев. въ Казани. 1871 г., стр. 178 — 179. О Доментіан'в см. стран. 211 и сл.
- 21 О Христи и о Адами. Того ради Христосъ отъ чистыя Дѣвы родися, понеже Адамъ отъ чистыя земля созданъ бысть, понеже Адамъ свершенъ мужъ съгрѣши яко младенецъ, сего ради и Христосъ пригвозди тѣло свое на крестѣ, да исцѣлить Адама уязвенаго древомъ снѣднымъ; сего ради Христосъ руци пригвозди къ кресту, понеже Адамъ руку простре къ древу; сего ради Христосъ новъ пригвозди къ кресту, понеже Адамъ ногама пришедъ къ древу соблазнися; сего ради Христосъ очта и жолчи вкусити из крестѣ. понеже Адаму сладокъ въ ядь; сего ради Христосъ мертвъ видѣвъ

бысть на кресть, понеже Адаму красно бысть въ видъніи яже озоба отъ древа и изгнанъ бысть изъ рая; сего ради Христосъ возненавильнъ бысть жидовскыми книжники и прободенъ бысть въ ребра да испълить Адама уязвленаго ребромъ, сирвчь Евьгою; сего ради Христосъ усну на креств и прободенъ бысть, занеже возложи оторопъ на Адама и у спячего выня ребро и сътвори ему жену, а своего ребро прободъ сътвори церковь, источивъ кровь и воду кровію да искупить человічество, а водою да омысть, а тіломъ да накормить замершім грізховнымь гладомь роль человіческій; и изгоняа Адама изъ рая рече: терніе и волчецъ прозябнеть тебъ, того ради терновенъ вънецъ возложи на главу, рече бо Адаму: въ печалькъ и въ поть лица своего яси хльбъ свой и самъ того ради скорбномъ житіемъ поживе со человѣки на землѣ, постави во вратъхъ единому херувимъ съ пламеннымъ копьемъ браняще Адаму входа, того ради самъ прободеся копіемъ, да върующе въ него безъ возбрана внидуть въ раи. — О Богородици. И Евзъ рече: множа умножу бользни твоя и въ печальхъ родиши чада, а Богородици того ради рече Исаісмъ пророкомъ преже даже не прісметь болізнь, избъже бользнь, преже даже не приде рожество избъже рожества и роди мужескъ полъ; яко же Адамъ безъ язвы бысть выняту ребру отъ него, такъ и Богородица рожыши Христа девою бысть яко не рожьши; якоже Адамъ ребромъ своимъ не поболь вынятымъ, тако и дъвая не побол'в родивши Христа, отданъ бысть уже долгь Адамов'в, перв'ве бо взята бысть жена отъ мужа и бысть изгнаніе изъ рая, зато нынъ жену мужъ роди и введе человекы въ раи. По истине кто Богъ вельи яко Богь нашъ, при Нои бо потопи человькы со гръхы, нынъ же не тако, но потопи злодвя, творящаго согрешати человекы діавола утопи јерданскими водами крвсти вся, грвхы потопи, а люди епасе и вся собою сверши, къ живущимъ бо человъкомъ на земли..

Мы привели этоть отрывокь, чтобы показать—1, какой игрой словь забавлялись наши древніе книжники и 2, какъ не похожи на этоть—едва-ли не обычный у насъ способъ параллелей и сравненій—встрівчающіеся въ словів Иларіона тіже пріемы рівчи.

Добавленіе. Если слово «о закон'в и благодати», не им'вющее при себ'в имени автора, по справедливости приписывается митрополиту Кіевскому Иларіону, то, съ другой стороны, встр'вчающіяся вънашихъ старинныхъ рукописныхъ сборникахъ поученія съ именемъ этого митрополита, ему принадлежать не могутъ.

Въ цитир. статъв «о памятникахъ духовн. литературы временъ

Ярослава I» (на стр. 293) напечатно поучение святаго Иларіона о польз'в душевн'яй ко вс'вмъ православнымъ христіанамъ» \*). Начало: «Потщимся (въ др. спискахъ: потщитеся, молю вы) братіе и сестры къ въчньй жизни свытлый, яже намъ Господь, по своей милости, туне даетъ, и сея временныя и скверныя, аки змінныхъ ядовитыхъ устенъ, б'вгаемъ и не прикасаемся къ ней». Содержаніе поученія представляеть разныя варіаціи на эту мысль и составлено вообще о чень дельно и назидательно. Съ именемъ Иларіона, митрополита Кіевскаго, это поученіе встрвчается въ рукописи Госифова Волоколамского монастыря и въ сборникъ изъ библіотеки М. Погодина (стр. 219, 293). На основаніи того, что слогь этого поученія показываеть глубокую древность сочиненія, а въ содержании его не представляется ничего такого, почему бы нельзя было приписать его митрополиту Кіевскому, издатель не сомневается признать авторомъ его сего архипастыря (220 стр.). Основанія, какъ видимъ, довольно шаткія, и въ опроверженіе этой мысли достаточно сказано у преосв. Макарія (т. 2, стр. 81-82). Помимо этого именемъ Иларіона съ эпитетами «святой», «преподобный», «великій» надписано не мало поученій (часть ихъ перечислена въ Ученыхъ запискахъ Казан. универс. 1865 г., І, 48-49), но связывать ихъ съ нашимъ Иларіономъ нётъ основаній \*\*). Въ указанной статъв «Ученыхъ записокъ» помѣшено Иларіона, митрополита кіевскаго, къ брату стльпнику, еже рече столиникъ епископу написати ему слово душеполезно». Данное слово, весьма интересное, найдено съ такимъ заглавіемъ въ сборникъ сербскаго извода XIV --- XV стол. Это же поучение встръчается въ «иноческомъ потребникъ» 1639 г., но безъ прибавки «митрополита Кіевскаго», какъ и должно быть на самомъ деле. Приписывать это поучение Иларіону препятствуеть содержаніе, представляющее громовыя обличительныя рачи противъ монаховъ, забывшихъ свои объты. Во дни Ярослава такія ръчи, конечно, были еще не умъстны.



<sup>\*)</sup> По списку XII—XIII ст. Новгородской Софійской библіотеки это слово напечатано въ Извістіяхъ 2 отд. Импер. Академіи Наукъ, т. V, стр. 223—224.

<sup>\*\*)</sup> Подъ именемъ Иларіона здѣсь одни указываютъ на Иларіона епископа меглинскаго (1134—1164), другіе—на Иларіона пелекитскаго (новаго, † 754 г.).



## IV.

## СВ. КИРИЛЛЪ, ЕПИСКОПЪ ТУРОВСКІЙ

И

## ЕГО ПОУЧЕНІЯ.

Проф. А. И. ПОНОМАРЕВА.

жизни и церковно-учительных в трудах в святителя Кирилла Туровскаго мы имжемъ некоторыя сведения въ одномъ только краткомъ сказании, сохраненномъ древне-славянскимъ Прологомъ. Вотъ это сказание... <sup>1</sup>

"Сей блаженный Кирилль рождень и воспитань въ городъ Туровъ. Сынъ богатыхъ родителей, не любилъ онъ богатства и тлённой славы міра сего, но сердцемъ (паче всего) прилежаль къ ученію божественных книгь и пріобрель большія познанія (добрѣ извыче) въ божественныхъ писаніяхъ. По нъкотором времени пришель онь въ монастырь, сталь монахомъ, здёсь паче всёхъ собратій своихъ по монастырю работаль для Бога, удручая тёло свое постомъ и бдёніемъ и тёмъ "сотворяя себя чистымъ пріятелищемъ — жилищемъ св. Духа". Многимъ онъ былъ полезенъ (въ монастырѣ) и своимъ учительствомъ, такъ какъ поучалъ монаховъ быть въ покорности повиновеніи игумену, имъть его яко Бога, во всемъ слушаться его, потому что чернець, который не имветь послушанія къ игумену, согласно обътамъ монашества, не можетъ спастись. Посемь, стремясь къ большему подвигу, блаженный Кириллъ вошель въ столиъ (уединенное жилище въ видъ небольшой башенки) и затворися въ немъ. З (всь онъ пребываль нъкоторое время, отдаваясь посту, молитвъ и изложению писаній божественныхъ. И славенъ сдёлался онъ во всей странв той (въ Туровской области), а потому, умоленный отъ князя и народа, возведенъ былъ (избранъ) на епископскій престолъ и посвященъ митрополитомъ Кіевскимъ во епископа города Турова, что близь Кіева. Въ этомъ санъ св. Кириллъ добръ подвизался за церковь Божію, и лжеученіе Өедорца (въ укоризну такъ называемаго), епископа-еретика, обличилъ оть божественных в писаній и прокляль его. Князю Андрею Богодюбскому написаль много посланій на основаніи Евангельскихъ и Пророческихъ писаній; писаль онъ также слова на Господскіе праздники, читаемыя и теперь на эти праздники, и "многія иныя душеполезныя словеса", молитвы и похвалы многимъ (святымъ) и иное множайшее написалъ и препаль перкви; сложиль великій канонь къ Господу о покаяніи по главамъ (буквамъ) азбуки. Это и до нынъ держатъ и творять русскіе люди. "И тако добръ, честно и благочестиво поживъ, добръ упасши порученное ему стадо Христово, преставился святитель Кирилль въ въчный покой и въ жизнь безконечную"... Далже въ сказаніи следуеть похвала св. Кириллу, который называется "учителемъ нашимъ", другимъ Златоустомъ, \_ паче всъхъ возсіявшимъ на Руси", просвътившимъ пресвътлыми ученіями своими всъ концы Россіи", и оканчивается сказаніе молитвой святому "объ избавленіи отъ безбожныхъ Агарянъ (татары), присно мучащихъ насъ".

Это краткое Проложное сказаніе о св. Кириллѣ Туровскомъ, принимаемое какъ очень древнее (хотя древнъйшій списокъ его относится къ XV в.), судя по его заключительнымъ словамъ (молитва объ избавленіи отъ агарянъ-монголовъ),составлено по общему типу житійныхъ пов'яствованій Пролога и даеть весьма немного для возстановленія внёшней и внутренней жизни святого и "преславнаго учителя" древней до-Монгольской Руси: два — три историческихъ факта, для которыхъ есть нёкоторыя разъясненія въ Лётописяхъ, и-довольно общія и неопредъленныя заявленія о его учености "отъ божественныхъ писаній" и учительности, въ монастыръ и вив монастыря — воть и все, что можно извлечь изъ приведеннаго сказанія. Этого, дійствительно, не много, но другихъ матеріаловъ для восполненія недостающаго, кромъ сочиненій самого Кирилла Туровскаго (насколько они могуть служить настоящей цёли), къ сожалёнію, пока нёть. Попробуемъ все-таки до нъкоторой степени освътить данныя, сообщаемыя Пр оложнымъ сказаніемъ...

Время жизни св. Кирилла полагають приблизительно между 1130—34 (годъ рожденія) г. и концомъ XII столітія 2. Мъсто его рожденія - древній городъ Туровъ, нынъ незначительное містечко того-же имени, въ Минской губерніи. Сынъ богатыхъ и, въроятно, набожныхъ и просвъщенныхъ (въ тогдашнемъ смыслъ) родителей, еще до поступленія въ монастырь, получиль онь хорошее воспитание и образование, конечно, церковно-богословское, единственно возможное въ то время, а вмёстё и положительную наклонность заниматься чтеніемъ и изученіемъ "божественныхъ писаній", а съ этимъ и неизбъжную наклонность-тяготъніе къ монастырю, гдъ единственно могъ онъ вполнъ удовлетворять - и жаждъ знанія, и стремленію, ради спасенія души, "бъжать тлінной славы міра сего". Его дитературныя произведенія показывають въ немъ не просто человъка начитаннаго, по книгамъ самостоятельно пріобрътавшаго массу разнородныхъ богословскихъ св'ядіній, но человіка, получившаго настоящее, своего рода высшее образованіе, какое могло достигаться въ школ'в съ широкимъ курсомъ наукъ, или при помощи учителя прошедшаго такой курсъ 3. Возможно и всего въроятите, что такимъ учителемъ его быль грекъ изъ числа прошедшихъ строгую школу грековизантійских риторовъ и грамматиковъ: таковых вмного было тогда въ Византіи, и ність причины, почему бы они не могли появляться въ то время на Руси, въ качествъ учителей, домахъ богатыхъ и знатныхъ людей, твиъ болве, что русскіе князья и наше высшее духовенство изъ грековъ, а также и постоянныя оживленныя сношенія съ Царьградомъ, особенно по дёламъ церковнымъ, какъ нельзя боле благопріятствовали этому. Намъ кажется, было бы болбе непонятнымъ противное: развъ напр. въ эпоху послъ-Петровскихъ реформъ, положившихъ предълъ отчуждению России отъ Западной Европы, наши родовитые дворяне мыслимы были безъ иностранныхъ гувернеровъ и учителей? А что у грековъ всегда въ изобиліи были ученые риторы и грамматики, готовые жхать за море и предлагать желающимъ свои услуги, -- достаточно указать на ихъ постоянный отливъ въ Западную Европу, въ Италію, напр., притомъ въ эпоху позднъйшую, въ XIV-XV в., гдъ естественно они не могли ожидать такого гостепримства, какое могли встретить въ единоверной имъ православной Россіи. полчиненной въ церковномъ отношении Константинопольскому патріарху. Судя по сохранившимся памятникамъ нашей литературы XII в., переводнымъ и оригинальнымъ, среди которыхъ и творенія Кирилла Туровскаго занимають одно изъвидныхъ мъсть, время это было весьма оживленнымъ, какъ въ книжномъ, такъ и въ обще-просвътительномъ отношения, а потому не мыслимо, чтобы вся умственная дёятельность тогдашнихъ переповыхъ русскихъ людей ограничивалась лишь усвоеніемъ готоваго запаса сдавянскихъ переводовъ, достававшихся намъ отъ болгаръ, и чтобы не было у насъ людей, не только знакомыхъ съгреческимъ языкомъ, но и проходивщихъ настоящую грековизантійскую школу и имъвшихъ полную возможность самостоятельно почерпать начатки божеской и человыческой премудрости прямо изъ первоисточника — изъ твореній отцовъ и чителей церкви на подлинномъ языкъ, а также изътвореній свътскихъ, древне-классическихъ и средневъковыхъ византійскихъ писателей. — О современникъ Кирилла Туровскаго, епископъ Климентъ Смолятичъ, отзываются какъ "о книжникъ и философъ, какихъ еще и не бывало въ русской земдв" 4, а въ своемъ недавно открытомъ Пославіи Климентъ Смодятичь вынуждень быль оправдываться отъ взводимыхъ на него обвиненій въ томъ, что, явдяя изъ себя философа, тщеславился этимъ и писалъ-мудрствовалъ "отъ Омира, Платона и Аристотеля", славныхъ въ Едлинскихъ странахъ 5. Правда, нъкоторые ученые замъчають, что название "книжникъ" и "философъ" — довольно стереотипныя названія, прилагаемыя нашими летописцами весьма нередко къ именамъ разныхъ, болње или менње извъстныхъ просвъщенныхъ лицъ и что вообще въ древней Руси до XVI в. названія философа, премудраго книжника, великаго учителя прилагалось преимущественно къ такимъ книжникамъ, которые говорили и писали не простою рачью, а "по тонку", могли истолковать "темныя слова" 6, -- какимъ будто бы и является Климентъ Смолятичь въ его "Посланіи" и Кирилль Туровскій съ его аллегорически-приточнымъ толкованіемъ Св. Писанія" 7. Но – нужно

представить нашихъ просвъщенныхъ писателей и церковно-общественныхъ пъятелей того времени не иначе какъ совершенно бездарными и тупыми, а ихъ писанія считать произведеніемъ людей полуграмотныхъ, если сводить все ихъ "византійское" образованіе къ усвоенію тёхъ мелкихъ разрозненныхъ отрывковъ и извлеченій, которые заносились въ разные сборники въродъ "Пчелы", "Святославовскаго Изборника" и др. в. Русскіе того времени им'вли полную возможность знать греческій языкь и дійствительно знали его (какь свидітельствують переводы съ греческаго, сдёланные тогда русскими, и прямыя показанія літописей) 9, а потому, если получали какое нибудь образованіе, и тімь боліве-пнастоящее образованіе", какъ признается это всёми относительно Кирилла Туровскаго, то несомивнно вывли доступь и къ курсанъ тогдашнихъ наукъ, особенно же къкурсамъ греческихъ грамматики и риторики (иначе какъ же и могли бы они овладъвать знаніемъ греческаго языка?) 10, а последніе именно и допускали то, въ чемъ, можетъ быть, не безъ основанія подозръвался Клименть Смолятичь, допускали смёшение и безразличие въ отношени христіанскаго и древне-классическаго литературнаго матеріала, пользуясь последнимъ на ряду съхристіанскимъ '', такъ что и наши просвещенные люди легко могли изъ этихъ курсовъ узнавать о древне-классическихъ писателяхъ, не по однинъ только именамъ, но и по многочисленнымъ отрывкамъ изъ ихъ подлинныхъ произведеній, а можеть быть и читать последнія. Нельзя вабывать при этомъ, что Византія въ то время славилась высокимъ образованіемъ и что, въ частности, Константинополь. дававшій намъ пастырей и архипастырей церкви, это -"сердце вселенной", по словамъ одного писателя ХП в., приравнивали тогда по образованію древнимъ Анинамъ и Александрін 12. "Въ Византін, говорить одинъ изъ новъйшихъ историковъ, -- отъ IX до XII в. происходила эпоха возгожденія, которая хотя и не произвела геніевь и талантовь, поражающихъ особенной оригинальностію, но по крайней мірі свидътельствуеть о пониманіи умственныхъ интересовъ и о любы къ ученымъ изследованіямъ, - къ этой эпохе относится большая часть рукописей, сохранившихъ намъ произведенія

превне-греческой литературы. Наука замерла на Востокъ. послъ того какъ Юстаніанъ закрыль школы въ Авинахъ и запретиль преподавание права всюду, за исключениемъ Константинополя и Бейрута. Великій Константинопольскій университеть, основанный въ 425 году Өеодосіемь II, сдёлался единственнымъ важнымъ центромъ для научныхъ занятій, хотя конечно научное преподавание здёсь часто находилось въ упадкъ. Литература, со времени Юстиніана, приняла характерь почти исключительно монашескій. Но воть, вслід ва иконоборческими спорами совершилась важная рефотма. Цезарь Вариа. брать императрицы Өеодоры, съ большою заботливостью переустроиль императорскую придворную школу и, хотя самь противникъ иконоборцевъ, не поколебался поставить во главъ ея Льва, который быль архіепископомь Салоники въ предше. ствовавшее царствование и подалъ въ отставку, когда произошло возстановленіе иконъ. Въ ней изучали философію, тику, геометрію, астрономію. Профессора выбирались изъ ученыхъ людей того времени; студенты получали образованіе безплатно, и тъ изъ нихъ, которые прилежно учидись, могли съ увъренностію разсчитывать на постоянное императорское благорасположение. При Константинъ VII Константинопольскія школы находились въ полномъ благоденствіи; учителя состояли въ числе самыхъ знатныхъ дицъ Имперіи, причемъ въ оффиціальныхъ документахъ упоминаются названія "князь риторовъ", "консулъ философіи"; студенты могли надвяться, что знаніе откроеть имъ доступъ къ самымъ высшимъ государственнымъ должностямъ. Историки Константина VII представляють намь его окруженнымъ студентами, бесвдующимъ съ ними, поощряющимъ ихъ, -- изъ ихъ числа онъ бралъ своихъ чиновниковъ, епископовъ. И если Константинопольскій университеть теряеть потомь въ своемь блескі, то временно, такъ какъ въ XI въкъ, при Константинъ Мономах'в, онъ снова оживаеть, благодаря одному изъ знаменитвиших ученых средних в в ков Византіи — Михаилу Пселлу. Достигнувъ высокаго служебнаго положенія своей литературной извёстностію, Пселль преобразоваль университеть и обучаль въ немъ философіи, а его ученикъ Ксифилинъ преподаваль право. Даже арабы приходили слушать его. Правда, успъхъ его имълъ печальный конецъ: упиверситеть былъ закрыть и самъ Михаилъ Пселль удалился въ монастырь, но его слава, какъ замъчательнаго ученаго, перешла въ слъдующія царствованія " 13. Длинный рядь извёстнёйших византійских в писателей и ученыхъ, въ разныхъ областяхъ знанія, относится къ этому времени-ко времени жизни нашего Кирилла Туровскаго: Өеофилактъ Болгарскій, Евфимій Зигабенъ (богословы), Өеодоръ Вальсамонъ (канонистъ), Евстафій, митрополить Никейскій (изучаль философію Аристотеля), Григорій, митрополить Кориескій (грамматикь), Михаиль Акоминать (риторь и поэть), Евстафій, митрополить Өессалоникійскій (философъгуманисть), Өеодорь Продромь (знаменитый поэть), -- много прекрасных в летописцевъ - историковъ (Іоаннъ Зонара, Михаиль Глика, Константинь Манассія) и авторовь любопытнъйшихъ мемуаровъ (Никифоръ Врізнній, Анна Комненъ съ ея "Алексіадой", Іоаннъ Киннамъ, Іоаннъ и Мануилъ Комнены, Никита Акоминать) и пр. 14. Неужели же все это знание и просвъщение и этотъ рядъ блестящихъ византійскихъ писателей и ученых в XI - XII вв. такъ и оставались совершенно чуждыми всякаго вліянія на наше умственное и литературное просвъщение, въ то время, когда мы вступили въ столь близкое и непосредственное сношение и общение съ Византіей? Неужели Византія и за это время изъ богатыхъ запасовъ своихъ знаній и мысли могла передать намъ только то, какъ полагають некоторые, что сохранили наши сборники, извъстные подъ названіемъ "Пчелъ" и т. под., и лишь посредствъ такихъ сборниковъ и переводовъ твореній святоотеческихъ наши писатели получали свои знанія и общее литературное образованіе? Мы не віримь этому, хотя и не имівемь возможности утверждать что-либо положительное, за отсутствіемъ документальных в доказательствы. Во всяком случа сопоставленіе Византіи и древней Руси XI—XII вв. открываеть предъ нами ту выстую умственную и культурно-образовательную среду, съ которой посредственно или непосредственно должны были соприкасаться наши древніе писатели и къ которой, какъ къ высшей, естественно должны были тяготъть и въ своемъ

собственномъ литературномъ творчествъ. По всей въроятности и образованіе Кирилла Туровскаго выходило прямо и непосредственно изъ этой именно среды, и очень возможно, что какъ съ отцами церкви, такъ и со многими свътскими нисателями— "историками и пъснотворцами", о которыхъ упоминаетъ въ "Словъ на соборъ 318 отцовъ", былъ знакомъ онъ по подлинникамъ... <sup>15</sup>.

Такимъ образомъ, еще по поступленія въ монастырь, св. Кирилль - "добръ (основательно) извыче (изучилъ) Божественное писаніе", но оставаться въ міру онъ не могь и не должень быль, если хотёль высшихь духовныхь совершенствь и высшихъ и большихъ познаній: то и другое, по общимъ тогдашнимъ взглядамъ, достигалось лишь въ монастыръ, среди самоотверженныхъ монашескихъ подвиговъ. И онъ уходитъ въ монастырь - когда, сколькихъ лътъ, въ какой именно монастырь — ничего неизвёстно. Можеть быть, это быль, полагають некоторые, Борисо - Глебскій монастырь, Минской губ., служившій містопребываніемъ Туровскихъ епископовъ п потомъ до основанія разоренный татарами 16, или — какой нибудь другой изъ южно-русскихъ монастырей, напримёръ, Зарубскій, славившійся книжно-литературнымъ просвъщениемъ въ ХН въкъ и воспитавший такого просвещеннаго архипастыря, какъ Климентъ Смолятичъ 17. — Вирилль Туровскій становится монахомь ("и бысть монахъ") принимаетъ пострижение и несетъ суровые подвиги и послушаніе монашеское, живя среди братій монастыря, но его пребываніе здісь не ограничивается этимь: онь - простой и смиренный инокъ, стремившійся только къ тому, чтобы содблать себя всецьло "достойнымъ пріятелищемъ Духа Святаго", является въ положении учителя, заботится о душевной пользъ братій монастыря, "уча и поучая" ихъ монашескому послушанію. Очевидно, учительность, которой онь уже обладаль, какъ плодъ образованія, полученнаго имъ еще въ міру и продолженнаго въ монастырв, давала ему на это возможность и право, ("книжное наученіе" уставомъ вмінялось въ обязанность монахамъ), 18 но для этого, конечно, требовался и высокій нравственный авторитеть, особенно если необходимость поучать монастырскую братію "послушанію и покорности игумену" вызывалась вившнимъ поводомь - появленіемъ непорядковъ и упалкомъ монастырской дисциплины, основанной именно на покорности игумену 19, что, вфроятно, и было въ действительности въ томъ монастыръ, въ которомъ св. Кириллъ поседился, по удаленіи изъ міра. Возможно, что къ этому именно времени относятся и сохранившіяся съ его именемъ поученія его къ монашествующей братіи. Въ одномъ изъ этихъ поученій, показывающихъ въ авторъ ихъ глубокую подвижническую опытность и широкую начитанность въ произведеніяхъ восточной отшельнически-аскетической письменности, св. Кириллъ внушаеть монахамь: "вступивь вь монастырь, постарайся найти мужа, имъющаго духъ Христовъ, украшеннаго добродътелями, представляющаго свидетельство своимъ житіемъ, более всего имъющаго любовь къ Господу, послушаніе къ игумену и незлобіе къ братіи, разумінощаго божественныя писанія и чрезъ то наставляющаго идущихъ на небеса къ Богу. Отдай такому мужу самого себя, унватоживъ свою водю" 20... Такимъ учительнымъ человъкомъ-подвижникомъ, можно думать, и быль самъ св. Кириллъ, получившій право и власть учить и поучать другихъ послушанію игумену и другимъ монашескимъ добродетелямь, не будучи обязань къ этому своимь положеніемъ въ монастыръ.

Общая жизнь въ монастырь, среди возможныхъ нестроеній и "искушеній", неизбіжныхъ при общемъ людскомъ сожительствь, часто заставляла строгихъ подвижниковъ покидать такой монастырь, идти въ полное уединеніе, въ затворъ, чтобы здісь всеціло отдаться молитвенно-созерцательному настроенію и высшему, возможному для человіка, подвижничеству. Такъ и блаж. Кириллъ Туровскій, желая "большихъ подвиговъ", оставилъ монастырь и "въ столиъ вшедъ затворися, и ту пребысть ніколико время и молитвою паче тружался". Столиъ Кирилла не былъ столиомъ въ собственномъ смыслів, какъ у греческихъ подвижниковъ-стилитовъ (στήλη); это былъ—πірусо, родъмаленькой столиообразной башни съ жильемъ внутри, почему въ приведенномъ містів Пролога и говорится, что "вошелъ въстолиъ и затворился въ немъ" 21. Слідовательно, это было

такое уединенное жилище, въ которомъ затворившійся не только могь отдаваться молитев и самоиспытанію, но и заниматься чтеніемъ и изученіемъ божественныхъ писаній, усугубляя этимь затворническіе подвиги, что святой Кирилль дъйствительно дълаль, потому что, вследь за приведенными словами, въ его Проложномъ житіи прямо говорится-и многа божественная писанія изложи". "Въ затворъ, — читаемъ въ предисловіи къ изданію его твореній епис. Евгеніемъ, — Кириллъ безъ сомивнія перенесь и свои любимыя книги, чтобы зивсь сосредоточенно углубляться въ чтеніе ихъ и чрезъ нихъ бесъдовать въ уединении съ Богомъ въ святомъ словъ Его, съ ликомъ св. мучениковъ, пророковъ и апостоловъ, отцевъ и учителей церкви. Отъ чтенія онъ переходиль къ собственному книжному творчеству, давая просторъ своимъ духовнымъ поиысдамъ и созданіямъ своего благоговъйно настроеннаго воображенія, словеснымъ изліяніямъ своего умиленнаго сердца; онъ много писалъ въ затворъ. Незакрытый оть свъта затворъ давалъ затворнику созерцать и міръ Божій съ прекрасными и ведичественными явленіями природы, на которыя сочувственно отзывалась душа затворника. Такая обстановка авторской деятельности Кирилла въ затворъ не лишена, быть можетъ, значенія въ образованіи изв'єстнаго характера его произведеній "22. Несомненно, подобная обстановка должна была иметь свое значеніе, и можно сказать, что столпъ въ которомъ подвизался св. Кирилль, быль вмёстё и уединенной келліей строгаго отпельника, и учено-артистической студіей писателя-пропов'ядника и поэта-пфенотворца, какимъ быль Кириллъ Туровскій.

Затворничество или столиничество, какъ выстій подвигь, дивные образцы котораго были даны жизнью великихъ подвижниковъ Востока (Симеонъ Столиникъ † 459, Симеонъ Дивногорецъ † 596 и др.), не было у насъ явленіямъ исключительнымъ или даже ръдкимъ, какъ до Кирилла Туровскаго, такъ и позднъе его <sup>23</sup>: Антоній и Өеодосій печерскіе, митр. Илларіонъ, Никита Переяславскій, Алипій (память 26 ноября, по древнимъ святцамъ), Даніилъ и Лука (11 декабря) и дрепасались и подвизались тъмъ же подвигомъ <sup>24</sup>. Пройдя его, послъ жизни въ монастыръ, св. Кириллъ прошелъ, такъ ска-

зать, всё ступени отщельнически-монашескаго совершенства и. снова вступивъ въ жизнь мірскую, въ санъ епископа Туровскаго, долженъ быль явить изъ себя не только человъка учительнаго, "добръ навыкшаго въ божественныхъ писаніяхъ". но и настоящаго учителя-отшельника. Поэтому, невольно является вопросъ-какъ же вообще смотрълъ онъ на монашескую жизнь и на ея отношенія къ мірской, какіе идеалы и возэрвнія вынесь изъ монастырскаго уединенія и долголетняго сосредоточеннаго размышленія, самоуглубленія и изученія подвижническихъ и святоотеческихъ твореній? Отвъть на это можно находить въ тёхъ небольшихъ сочиненіяхъ объ иноческой жизни, которыя извъстны подъ именемъ Кирилла Туровскаго или приписываются ему. Эти сочиненія: "Сказаніе о черноризчествиъ чину, отъ Ветхаго Закона и Новаго" 25, поучение то подвигу иноческаго житія се и посланіе къ Печерскому игумену Василію 27, —изъ нихъ съ несомивниостью принадлежить Кириллу Туровскому — первое, и съ большей или меньшей въроятностью два другіе, такъ что и эти послъднія до ніжоторой степени могуть служить матеріаломь для характеристики его взглядовъ.

Въ несомивнио подлинномъ "Сказаніи о черноризчествиъ чину" Кириллъ Туровскій говорить о себв что — "не отъ себя" поучаеть онъ здёсь, а "отъ книгъ", что онъ только "класосбиратель" 28, давая этимъ понять, взгляды, излагаемые имъ, основаны на чтеніи и изученіи слова Божія и иночески-подвижнической и свято-отеческой письменности. Изъ твореній аввы Исаін (IV віка), Нила Синайскаго (V в.), Іоанна Лествичника (VI в.), Максима Исповедника (VII в.), Өеодора Студита (VIII—IX в.) и др. восточныхъ подвижниковъ 39, извёстныхъ на Руси съ первыхъ временъ появленія у насъ монашества, почерпаетъ онъ свои мысли въ изображеніи - какимъ должно быть иноческое служеніе. Онъ знакомъ также и съ "Житіемъ Варлаама и Іоасафа" — тымъ восточно-аскетическимъ произведені емъ, въ которомъ монашество возводится въ апоесозъ совершеннъй шей жизни и въ которомъ яркими поэтическими красками обрисованъ идеалъ полнаго отреченія оть міра 30. Принимая объты монашескіе, -- научаеть Кирилль Туровскій, -- будущій инокъ долженъ тщательно испытать себя-что заставляеть сдёлать его такой шагь: "желая послёдовать Христу, пишеть онь, ведущему тебя на небо, держи въ умъ своемъ-для чего удадяещься ты изъ міра, мысленнаго Египта? Желая-ди объщаннаго тебъ царства, избъгая-ли отъ гръховной работы дьяволу, или по нелюбви къ житейскимъ заботамъ, отъ которыхъ нътъ пользы, а только погибель для души, или же будучи смущаемъ женою и дътьми? « 31 Удаленіе изъ міра въ монастырь сравниваеть онь, согласно общему взгляду восточнаго иночества, съ исшествіемъ Израильтянъ изъ Египта, а избавленіе послъднихъ отъ рабства фараону называетъ, въ применени къ иноку.-избавленіемь оть рабства мысленному фараону-дьяволу. въ разумномъ Египтъ-въ міръ. Поступившій въ монастырь долженъ помнить, что онъ приносить себя въ жертву Богу, подобно жертвеннымъ агнцамъ, и какъ для твхъ требовалось. чтобы они были безъ всякаго пятна и недостатка, такъ и онъ долженъ блюсти свою душу въ совершенной чистотъ и непорочности: - отъ чистаго сердца, по вольному объту, принося себя въ жертву, угодную Богу. Его путь въ монашествътернистый, крестный путь Христовъ, которымъ онъ долженъ радостно идти, последуя за Христомъ. Для этого прежде всего требуется, чтобы онъ всецёло отказался отъ собственной воли: "Ты, какъ свъча, внушаетъ Кириллъ Туровскій инокамъ, воленъ въ себъ до церковныхъ дверей, а потомъ не смотри, какъ и что изъ тебя сдёлають. Ты, какъ одежда, знай себя до тъхъ поръ, пока не возъмуть тебя въ руки; а потомъ не размышляй, если разорвуть тебя и на тряпки. Имъй свою волю только до поступленія въ монастырь; по принятіи-же монашескаго образа всего себя отдай въ послушание, не таи въ своемъ сердцъ даже малаго своеволія, дабы не умереть душою « 32; смиреніе и послушаніе, по образу смиренія Xprстова, первыя, основныя монашескія добродетели, безъ которыхъ невозможно идти путемъ Христовымъ, какъ терпъніе Христово-сила, поборающая всё тягости и преграды на этомъ пути. Вооружившись этими добродътелями, инокъ не на словахъ только, но на дёлё долженъ вести ангельское и

чистое житіе, исполненіемъ закона и добрыми дёлами содёдаться настоящимъ сыномъ Божіниъ и скиніей Св. Духа. Заповеди и образъ жизни Христа-вотъ чему онъ долженъ воспоследовать, чемъ руководиться, а Христось-, отъ своего рождества по распятія ради него терпівль досажденія, и клеветы, и поношенія, и раны". И онъ, иновъ, мужественно долженъ переносить всв испытанія и тяготы, налагаемыя на него монашескими обътами, и стремиться единственно къ тому, чтобы своей добродетельной жизнью не только себя спасти, но "исцелить и впалшаго къ грёховнымъ разбойникамъ", т. е. спасительно вліять своей жизнью и на техъ, которые остаются въ міру. -- Жизнь инока представляеть полную противоположность мірской жизни. Инокъ пріемлеть двойное крещеніе: первое — общее съ мірянами возрожденіе водою м Духомъ и въ немъ туне отпущение греховъ, и второе, особенное-крещение покаяниемъ и пострижениемъ власовъ, коимъ онъ призывается на ангельское житіе и на немолчное съ ангелы прославление Бога. Монастырь, какъ и его церковь, этодуховисе небо, почему и иноки какъ-бы парять подъ небесами. купно съ ангелами немолчно славословятъ Бога и подъ звуки десятиструнныхъ псаломскихъ гуслей постоянно взывають къ Нему: "Господи, отверзи намъ двери Небесныя, да внидемъ въ Славу Твою! " Они ищуть и должны искать въчнаго свъта праведныхъ, къ нему устремлять свои взоры, въ міръ-жевременный, преходящій свёть, среди котораго все-тщета и суета пустая. Жизнь въ мірѣ и жизнь въ отреченіи отъ него есть какъ-бы въчная взаимная борьба гръховнаго Адама со Христомъ. Адамъ побъждаеть тьмами, Христосъ-же возстановляеть рать съ пламеннымъ мечемъ и избавляеть узниковъ, которые составляють лики, вънчанные Богомъ. Было когда-то, разсуждаеть Кирилль Туровскій, естество наше легко и безстрастно, и вотъ, врагъ нашъ, ликуя съ ангелами, но завидуя "нашему стоянію", замыслиль совратить и поработить насъ, и человъкъ сталъ тлъннымъ въ плъну гръховномъ. Въ томъ плену мы сидели и плакали (Пс. 136), вспоминая прежнюю славу, и съ клятвою взывали къ Богу: "Если забудемъ Тебя, вічный Животь и Царство, то пусть забвены будуть

Тобою, Боже, души наши". Жаждали мы славы и нетлънія, повъсивъ тъла свои на воздержаніи, но не достигали желаемаго, по естественной немощи. Нашимъ воплямъ удивлялись ангелы, Самъ Единочадный Сынъ откликнулся на воздыханіе окованныхъ и воспріяль отъ Дъвы плоть согръшившаго Адама. Въ немъ соединилось Божество съ человъчествомъ и первое разорило тлъніе послъдняго, "связавъ кръпкаго" (Мате. 12, 29). Мы снова возвращены изъ плъна, на души наши повъялъ южный вътеръ славы, Небесный Орелъ подняль на высоту трупъ падшій и, взойдя на крылъхъ Херувимскихъ на небеса, и намъ проложилъ къ нимъ путь. Взыдемъ-же на эту высоту" зз... Такъ разсуждаетъ и собесъдуетъ съ иноками св. Кириллъ Туровскій въ своихъ поученіяхъ и посланіяхъ къ нимъ, такъ смотръль онъ на монастырь и его отношеніе къ міру...

Уединенно-созерцательная жизнь въ затворъ, непрестанное богомысліе, молитва и сокрушеніе о грёхахъ послужили для св. Кирилла, какъ мы уже сказали, подготовительной школой къ выступленію его на широкое поприще двятельнаго служенія церкви, когда общій голось народный указаль на него какъ на человъка, вполнъ достойнаго занять высшее јерархическое положение. "И славенъ бысть (своей учительностию и добродетельной жизнію) по всей земли той, — продолжаеть разсказывать о его жизни Прологь, -и, умоленіемъ князя и людей града того, возведенъ бысть на столъ епископскій и отъ митрополита поставленъ бысть епископомъ граду Турову". Изъ всей его, въроятно, многосложной и разнообразной церковно-общественной деятельности, въ Прологе, однако же, указывается всего лишь на два факта-на обличение еретика епископа Осодорца и на сношенія его съ княземъ Андреемъ Боголюбскимъ. Но и этихъ фактовъ достаточно, чтобы съ въроятностію предположить, что онъ быль очень дъятелень и принималь живъйшее участіе въ наиболье важныхъ церковныхъ и не-церковныхъ событіяхъ своего времени, волновавшихъ тогдашнее общество...

Благовърный великій князь Андрей Юр. Боголюбскій, достойный внукъ Владиміра Мономаха, былъ человъкъ просвъщенный, отличавшійся благочестіємъ, воинскимъ мужествомъ в широкимъ государственно-политическимъ взглядомъ. Въ то время какъ Южная Русь погибала среди княжескихъ усобицъ, терзаемая своими и вившними врагами 34, — что такъ возвышенно-прекрасно описано въ "Словъ о Полку Игоревъ", 35 — Андрей Боголюбскій, прочно обосновавшись на Севере, колонизовался и устроялся въ тамошнихъ мъстахъ (Владиміро-Суздальскіе и Ростовскіе преділы) и полагаль первые камни къ будущему величію и могуществу Россіи на началахъ православія и единодержавія. Тихо и скромно вель онъ свою работу, и не гремела слава его подвиговъ въ песняхъ тогдашнихъ пвиовъ-баяновъ, но последствія показали, что прекрасно понималь онь главное эло тогдашняго государственнаго строя Россіи и необходимость твердаго упроченія власти въ ея съверныхъ владвніяхъ, чтобы потомъ, укрвпивши и объединивши власть, положить предвль тымь быдствіямь родной страны, которыя оплакиваеть тоть же вдохновенный певець "Слова" и которые происходили отъ удёльныхъ запутанныхъ отношеній между южно-русскими князьями.

Такъ и дёло лже-епископа Өеодора или Өеодорца, какъ въ укоризну онъ былъ названъ, по началу, несомийнно, не было такою "ересью", какою выставлено потомъ, особенно въ повъствовании южно-русскихъ лътописцевъ. Возможно, что Андрей Боголюбскій ошибся въ нравственныхъ качествахъ этого лица, и Өеодоръ дъйствительно быль виновень во многомъ дурномъ, что приписывають ему летописцы, почему можеть быть Андрей Боголюбскій, не колеблясь, и отправиль его на судъ въ Кіевъ. Но для Андрея Боголюбскаго важно было не дицо, въ которомъ такъ легко было ошибиться; для него важна была мысль, которую онъ думаль провести чрезъ это лицо — мысль объ устройствъ отдъльной самостоятельной митрополіи на съверъ Россіи, съ канедрою во Владиміръ на Клязьмъ. Для осуществленія этой мысли онъ выбраль Өеодора, отправиль его въ Константинополь для посвященія, вошель въ сношение съ патріархомъ Константинопольскимъ. Посявдній, какъ извістно, отказаль просьбі Андрея Боголюбскаго объ учрежденіи особой митрополіи, хотя и посвятиль Өеодора во епископа и возвратиль его обратно <sup>36</sup>. Летописцы разскавывають затёмь о преступныхь дёяніяхь и злодёяніяхь Өеодора, о непослушаній великому князю, который повелёваль ему **Вхать** въ Кіевъ, чтобы получить тамъ благословеніе Кіевскаго митрополита, о высылкъ его туда и о его осуждении и наказаніи <sup>37</sup>. Но въ общемъ все это ибло пока остается все-таки очень темнымъ. Въ чемъ состояла "ересъ" Өеодорца: его ли корыстолюбіи и жестокостяхь, не совивстиныхь съ священнымъ саномъ, о чемъ разсказываютъ дътописцы, въ самозванствъ и въ притязаніяхъ на независимое положеніе, въ нежеланіи подчиниться власти Кіевскаго митрополита или же въ чемъ вибудь другомъ-трудно сказать. Трудно, поэтому, сказать, въ чемъ св. Кириллъ обличалъ Өеодорца и какъ сносился съ нимъ-уство или письменно, хотя отголоски обличительныхъ річей и можно, пожадуй, находить въ ніжоторыхъ мъстахъ его поученій. Изъ словъ Пролога видно лишь одно, что въ дёлё этого "еретика" онъ принвиалъ несомийнно очень близкое участіе ("ересь его обличи и проклять его"). но по чьему вызову по вызову ли князя Андрея Боголюбскаго, который не могь не знать о немь, или по желанію и порученію кіевскихъ церковныхъ властей-мы не знаемъ, потому что не сохранилось объ этомъ никакихъ извёстій и никакихъ сочиненій его въ этомъ роді. Многознаменательное извітеніе Пролога, что Кирилль Туровскій - "Андрею Боголюбскому князю многа посланія написа отъ Евангельскихъ и Пророческихъ посланій, яже суть чтоми, на праздники Господскія "- показываеть, что съ этимъ княземъ у него были продолжительныя пастырски-учительныя сношенія и что самыя поученія его, читавшіяся потомъ въ церкви и сохранившіяся до насъ, были посланіями его къ этому князю, какъ некоторые и читають это мъсто Проложнаго сказанія о св. Кирилль 38. Но изъ самыхъ же этихъ поученій видно, что они назначались для церковнаго чтенія и были произносимы въ церкви ( частыя обращенія пропов'ядника къ слушателямъ): можетъ быть потомъ они были переписаны для Андрея Боголюбскаго и отправлены къ нему въ формъ посланій? Или же — "посланія содержали истолкованіе Евангельских и Пророческихъ чтеній, положенныхъ на Господскіе праздники, и были произведеніями самостоятельными и отдёльными отъ пошедшихъ по насъ поученій? Возможно и такое предположеніе, потому что приведенное мъсто Пролога въ нъкоторыхъ, притомъ древнъйшихъ спискахъ его, читается такъ: "И Андрею же Боголюбскому князю многа посланія написа отъ Евангельских ъ и Пророческихъ указаній, и яже суть на праздники Господскія слова и ина многа". "Здёсь посланія къ князю отъ Евангельскихъ и пророческихъ указаній и "слова на Господскіе праздники" ставятся раздёльно и слёдовательно такимъ чтеніемъ допускается сдёланное нами предположеніе, что посланія и сохранившіяся до нась почченія Киридла Т. не составляють одно и то же, и что первыя остаются еще сокрытыми въ старинныхъ не обследованныхъ рукописяхъ. Во всякомъ случай, и по этому вопросу, какь и во многомъ другомъ относительно Киридла Туровскаго и его времени, возможны пока одни предположенія и догадки 39...

Проложное сказаніе о св. Кириллів оканчивается "похвалою" ему—заключеніемь, въ которомь онь называется "вторымь Златоустомь" на Руси, "златословеснымь" и "пресвітлымь учителемь", подобно солнцу, освітившимь світомь
своего ученія всі концы вемли Русской. Вь этомь прославленій сказался древне-русскій взглядь на него и его учительныя
творенія: посліднія ставились на ряду съ твореніями св. Іоанна
Златоуста и другихь отцовь церкви и пользовались одинаковымь съ ними значеніемь въ церковномь употребленіи въ
древне-русской церкви...

На основаніи сділанных нами замічаній по поводу житійнаго сказанія Пролога о св. Кириллі Туровском, — единственнаго источника для его жизнеописанія, — можно до нівкоторой степени характеризовать его личность и положеніе въ современномь ему обществі. Живя на югі Россіи въ то время, когда эпически-героическій строй древне-русской жизни, воспроизведенный нашими былинами и "Словомь о Полку Игоревій еще не быль порушень, когда здоровая молодая жизнь била ключемь, не смотря на всі опустошенія и разо-

ренія. сопровождавшія княжескія усобицы и набъги ликихъ кочевниковъ на южные предёды Россіи, -- онъ являеть изъ себя пъльный образъ того "новаго человъка", котораго начинало выработывать на Руси христіанство и принесенное имъ просвъщение. Онъ-человъкъ христіански-просвъщенный, ученый и образованный богословь, погруженный въ изучение св. Писанія и отцовь церкви, и вивств-аскеть-отшельникь, не ищущій и не желающій ничего въ этомъ земномъ мірі и яже отъ міра: но онъ, тъмъ не менъе, не порываетъ связей и съ этимъ міромъ, напротивъ, живетъ въ немъ, находится въ постоянномъ общеніи и взаимообщени съ людьми, съ обществомъ. Такъ, и въ монастырв, и въ затворв - онъ поучаеть и назидаеть, словомъ и двломъ, ученіемъ и примёромъ, пріобрётаеть громкую извёстность святостію жизни и своимъ учительствомъ и не только не отказывается принять многотрудное святительское служение, но и дъйствуетъ какъ мудрый пастырь и архипастырь, участвуя въ важнъйшихъ церковныхъ и церковно-политическихъ событіяхъ своего времени (отношенія его къ Андрею Боголюбскому и къ дълу Осодорца). — Такимъ представляется намъ святитель Кириллъ Туровскій, на основаніи даже и тёхъ скудныхъ свёдёній, какія сохранились отъ древности. Его поученія, издаваемыя нами, къ разсмотренію которыхъ, въ связи съ другими твореніями св. Кирилла, мы теперь обращаемся, вполнъ подтверждають такую характеристику.

Извъстный ученый археографъ Калайдовичъ издалъ въ 1821 г. 15 небольшихъ церковно-учительскихъ произведеній святителя Кирилла Туровскаго и съ этого времени имя его заносится на страницы исторіи древне-русской литературы, какъ имя замічательнаго писателя и краснорічиваго проповідника XII віка. Появляются въ разныхъ изданіяхъ нікоторыя отдільныя произведенія св. Кирилла, а въ 1857 г. издаются Казанской Академіей его молитвы, потомъ, въ слітнующемъ году, явилось уже и новое изданіе всіткъ церковно-учительныхъ его твореній, сділанное академикомъ Сухомлиновымъ, правда, не полное, но до извістной степени крити-

ческое, сдёланное по хорошимъ стариннымъ спискамъ и съ указаніемъ разночтеній по разнымъ рукописямъ. Всё эти изданія, прекрасныя сами по себё и дёйствительно заключавшія почти все, что было найдено изъ твореній св. Кирилла или предположительно могло принадлежать ему, — тёмъ не менёе, какъ изданія спеціально-научныя, были мало доступны большинству русскихъ читателей и оставались достояніемъ большихъ ученыхъ библіотекъ. Въ виду этого, преосвященный Евгеній, бывшій епископъ Минскій и Туровскій, почитатель святителя Кирилла Туровскаго, сдёлаль новое изданіе всёхъ его твореній, съ переводомъ ихъ на русскій языкъ, вышедшее въ Кіевъ, въ 1880 г.

Одновременно съ названными изданіями начали появляться критическія замівчанія и ученыя работы, продагавшія путь къ установкъ опредъленнаго взгляда на св. Кирилла Туровскаго, какъ на писателя и проповъдника. Калайдовичь, въ предисловін къ своему изданію, пробоваль уже представить его въ церковно-исторической обстановий своего времени и опредъленно высказался объ отличительныхъ достоинствахъ его какъ замъчательнаго церковнаго оратора, надъленнаго богатымъ ораторски-поэтическимъ дарованіемъ. Отзывъ его вызваль рёзкія замічанія тогдашняго критика г. Каченовскаго, который усматриваль во вновь открытомъ писатель-проповыникъ XII в. не больше какъ "переводчика или даже переписчика твореній св. Іоанна Златоуста" 40. Историки нашей церкви, преосв. Филареть и Макарій, естественно занялись выимательнымъ разсмотръніемъ церковныхъ твореній св. Кирилла, и вотъ отзывы того и другого.

"Слова его (Кирилла Т.), пишеть преосвящ. Филареть, показывають собою, что древній пов'єствователь им'єль право назвать св. Кирилла россійскимь Златоустомь; они дышать витійствомь Златоуста и—что важніве—запечатлівны духомь Златоуста,—его любовію къ слову Божію; св. Кирилль въ словахь своихъ также объясняеть евангельскія пов'єствованія, представляя духъ ихъ въ картинахъ чистаго воображенія, одушевленныхъ христіанскими чувствами... Молитвы весьма умилительны; великій покаянный канонь Господу вполнів

достоенъ названія великаго не по общирности, которая не совству велика, но по обилію и глубинт чувствъ. Это искренній плачъ души о гртахахъ предъ Господомъ; сей канонъ вполнт достоинъ того, чтобы благочестивое усердіе имто удобство читать его во спасеніе"...

"Каждое изъ слово св. Кирилла, - по отзыву другого изъ наших церковных историковь, высокопреосвящ. Макарія,начинается приступомъ, въ которомъ большею частію выражена какая-либо общая мысль, не всегда впрочемъ удачно приспособленная къ последующему изложенію слова. Въ самомъ словъ обыкновенно изъясняется предметь правдника, раскрываются обстоятельства воспоминаемаго событія или излагается притча. При объяснении подробностей события, или притчи проповёдникъ почти вездё старается показать ихъ переносный, таинственный смысль, иногда естественно и върно, иногда довольно принужденно и произвольно. Краткія евангельскія сказанія большею частію распространяеть; нікоторыя, простыя и несложныя, событія представляеть въ образной драматической форм в и въ уста действующих элицъ влагаеть длинныя рычи и объясненія, которыя, хотя разсматриваемыя отдёльно, иногда прекрасны, но не всегда естественны и нередко делаются утомительными для чтенія, нарушая единство словъ. Всй слова оканчиваются или краткимъ назиданіемъ слушателямъ, кли краткимъ повтореніемъ прежде сказаннаго, или молитвою къ Богу, или похвалою угодникамъ Божінмъ и модитвою къ нимъ. Вообще о словахъ святителя туровского можно сказать, что отдёльныя мёста въ нихъ есть весьма хорошія и даже прекрасныя, но целаго, вполнъ выдержаннаго и совершеннаго слова нътъ ни одного; что въ нихъ довольно искусственности и изысканности какъ въ сочетаніи мыслей, такъ и въ выраженіяхъ, и очень мало нравственных в наставленій, - следовательно не достаеть двухъ самыхъ главныхъ свойствъ проповъдей св. Златоуста: общедоступности и нравственнаго преобладающаго направленія.— Сочиненія св. Киридла, обращенныя ка инокама, имфють предметомъ своимъ иноческую жизнь, ея значение и благоустроеніе. И потому характерь ихъ двоякій: символическій и преимущественно нравственно-аскетическій. Мысли о значеніи иночества въ его разныхъ видахъ, о значеніи иноческихъ обътовъ и одеждъ святитель выражаетъ въ своей любимой формъ: въ формъ притчи и прообразованій, которыя сопровождаеть толкованіями. Нравстве вныя наставленія касательно иночества запечатлёны зрёлостію и опытностію высокаго подвижника. Въ изложеніи зам'ятно зд'ясь менње витіеватости и искусственности, чемъ въ проповедяхъ и тонъ болбе ровный и спокойный. Последній отдель сочиненій св. Кирилла составляють его молитвы и канона молебный. Между молитвами на каждый день недули самыя обширныя и характеристическія тъ, которыя положены послъ заутрени: онъ-то, преимущественно, соотвътствують солержаніемъ своимъ церковному значенію дней. Такъ въ понедёльникъ первая модитва обращена къ ангеламъ; во вторникъкъ св. Іоанну Предтечъ; въ четвергъ-ко всъмъ апостоламъ. Слогъ въ канонъ святителя туровскаго, дошедшемъ до насъ въ спискъ XIII въка, сохранилъ на себъ болъе признаковъ древности, нежели слогъ въ молитвахъ, которыя извъстны намъ по рукописямъ уже XVI в. Но по составу своему и содержанію, какъ канонъ, такъ и молитвы должны быть отнесены къ дучшимъ произведеніямъ въ томъ же роді, какія только существують въ русской церкви; - и, безъ сомивнія, не столько своими проповёдями и статьями объ иночествё, сколько своимъ канономъ и особенно молитвами, находившимися-такъ сказать-въ ежедневномъ употреблении у народа святитель могь имъть на этотъ народъ самое общирное и благотворное вліяніе. - Въ заключеніе, - заканчиваеть высокопреосвященный Макарій, — можемъ сдёлать о сочиненіяхъ св. Кирилла следующій краткій отзывь. Въ проповедяхь его преобладаеть воображение и духовная поэзія; въ статьяхъ, обращенныхъ къ инокамъ, виднъе мысль, подъ сильнымъ однаво же вліяніемъ воображенія и фантавін; молитвы и канонъ проникнуты живымъ христіанскимъ чувствомъ. По самому изложенію, въ первыхъ больше витіеватости, искусственности, риторизма; во-вторыхъ всё эти недостатки замётно вожвають: третьи почти вездъ запечатлёны естественностію и простотою. И кажется, не будеть несправедливымь, если на высшемъ мъстъ по достоинству поставимъ молитвы св. Кирилла, на среднемъ-статьи его къ инокамъ, и на низшемъего церковныя поученія. Современники и ближайшіе потомки не безъ основанія могли называть святителя туровскаго вторымъ Златоустомъ, конечно не въ томъ смыслъ, чтобы сочиненія его равнялись по достоинству и характеру съ твореніями превняго златословесного учителя, а въ томъ, что св. Кириллъ быль тогда у насъ самымъ лучшимъ витіею и отличался необыкновеннымь краснорфчіемь. Изь всёхь писателей русской церкви, жившихъ въ продолжение трехъ первыхъ въковъ, можно указать на одного митрополита Илларіона, котораго, по нашему мивнію, не превосходиль св. Киридль своими талантами и образованіемъ, хотя и превзощель количествомъ сочиненій. Главныя отличительныя свойства святителя туровскаго: живое, плодовитое, неистощимое воображение, мягкое. доброе, воспріимчивое чувство, легкій, свободный, витіеватый языкъ. А въ твореніяхъ митрополита Илларіона находимъ болье твердый и общирный умъ, болье зрълости и последовательности въ мысляхъ, более точности и правильности въ мысляхъ и, по мъстамъ, самое высокое, истинноораторское одушевленіе" 41.

Академикъ Сухомлиновъ въ изследованіи о сочиненіяхъ св. Кирилла, составляющемъ предисловіе къ названному его изданію, указавъ въ нихъ вліяніе Библіи, твореній свято-отеческихъ и разныхъ произведеній позднейшей византійской литературы, пробоваль объяснить этимъ троякимъ вліяніемъ литературныя особенности Кирилла Т.: преобладаніе у него символическаго и приточно-аллегорическаго способа истолкованія Священнаго Писанія, возвышенный и по м'єстамъ риторически-высокопарный складъ рёчи, картинность и образность изложенія и пр., и выставиль какъ основное положеніе, что "Кириллъ Туровскій есть въ полномъ смысл'є слова представитель византійскаго вліянія на нашу древнюю словесность" (стр. ІХ).

Проф. Голубинскій въ "Истор. рус. цер.", появившейся въ 1880 г., сурово взглянуль на значеніе Кирилла Ту-

ровскаго въ исторіи нашей древней церковно-общественной письменности и на его ораторскія дарованія. Съ одной стороны, считая его "исключительнымъ" у насъ явленіемъ для 12 въка, онъ признаетъ въ немъ "ученаго проповъдника, изучившаго и знавшаго науку проповъдничества и писавшаго свои проповъди именно по этой наукъ, со всъмъ ея знаніемъ и со всъмъ ея приложеніемъ"; но съ другой стороны, сравнительно съ настоящими древними проповъдниками-ораторами, считаетъ его не имъющимъ ни одного изъ тъхъ преимуществъ, которыми они отличались, а его произведенія, и проповъдническія по преимуществу — лишенными всякаго значенія для современниковъ и позднъйшихъ временъ 42.

Въ изданіи преосв. Евгенія, вышедшемъ въ томъ же 1880 году, г. Голубинскому справедливо было замѣчено, что его взглядъ на св. Кирилла "грѣшитъ односторонностію", потому что, "охарактеризовавъ его, какъ проповѣдника, онъ совершенно забылъ о св. Кириллъ, составителѣ молитвъ, а въ нихъ-то выразился св. Кириллъ тою сердечною и жизненною теплотою, которой не могла дать никакая заимствованная и подражательная образованность" <sup>48</sup>. Затѣмъ, въ слѣдующемъ (1881) году основательный разборъ мнѣній г. Голубинскаго о древне-русской проповѣди во обще и о поученіяхъ Кирилла въ частности сдѣланъ быль въ прекрасной статьѣ преосв. Антонія, архіеп. Финляндскаго (бывшаго тогда Казанскимъ профессоромъ), помѣщенной въ "Прав. Обозрѣніи".

Въ дальнъйшихъ работахъ по изученію св. Кирилла быль выдвинутъ вопросъ о подлинности извъстныхъ подъ его именемъ церковно-учительныхъ произведеній и о цълой школю русскихъ писателей его времени, произведенія которыхъ по частямъ и въ отрывкахъ удается, наконецъ, открывать въ нашихъ старинныхъ, мало еще обслъдованныхъ, библіотекахъ <sup>44</sup>. Но работы въ этомъ направленіи, которыя объщаютъ многое освътить въ твореніяхъ св. Кирилла и въ общей исторіи древне-русской учительной литературы пока только начинаются и не привели еще ни къ какимъ положительнымъ заключеніямъ, такъ что судить объ ихъ успъхахъ теперь было бы преждевременнымъ...

Не входя въ разсмотрение вышеприведенныхъ взглядовъ и мивній относительно св. Кирилла, что могло бы послужить предметомъ цёлаго изслёдованія, мы обратимъ вниманіе читателей на тё стороны въ его произведеніяхъ, которыми, по нашему мивнію, наиболе выясняются значеніе и особенности его какъ писателя, а съ тёмъ вивстё—особенности его Поученій, издаваемыхъ нами. Эту цёль главнымъ образомъ мы имвемъ въ виду въ своихъ замёчаніяхъ...

Поученія св. Кирилла дошли до насъ преимущественно въ Сборникахъ, извъстныхъ подъ названіемъ Торжественниковь, и въ частности-Пятидесятныхъ Торжественниковъ, содержавшихъ поученія на Господскіе высокоторжественные правдники со дня Пасхи до недёли всёхъ святыхъ. По одному изь такихь сборниковь XV-XVI в., Кирилло-Бълозерскаго монастыря, и мы издаемъ поученія Кирилла Туровскаго. Въ этомъ Сборникъ на каждый день праздника положено по нъскольку поученій, и вотъ, со дня Пасхи, въ порядкв послв-Пасхальных в недёль, одно за другимъ, помещены въ немъ и поученія Киридла Туровскаго, начиная днемъ Пасхи, на ряду съ Словами и Поученіями следующихъ отцовъ и учителей церкви: Іоанна Златоуста, Діонисія Александрійскаго, Григорія Антіохійскаго, Өеодора Студита, Григорія Константипопольскаго, Іоанна пресвитера Болгарскаго, Григорія Двоеслова, Епифанія Кипрскаго, Леонтія, пресвитера Константинопольскаго, Кирилла Іерусалимскаго, Григорія Богослова, Василія Исаврійскаго, Прокла Константинопольскаго, Іоанна Дамаскина. Изъ русскихъ поученій, кромѣ Кирилла Т., приведено еще только одно-Григорія Россійскаго (Цамвлака). Среди такихъ великихъ и славныхъ отцовъ и учителей вселенской церкви помъщено имя св. Кирилла и его Поученія въ названномъ Сборникъ. Составители Сборника, очевидно, хорошо понимали близость его къ нимъ потому не только, что онь заимствоваль изъ нихъ что либо или подражаль имъ: трудно допустить, чтобы и вообще въ древне-русской литературъ могли возникать подобныя подозрънія. Причина этого была иная...

"Между различными видами словесныхъ произведеній,—

**тиморить** преосв. Антоній въ названной статью, — пропожемь имветь ближайшее отношение и родство съ такъ называемымь ораторскимъ родомъ словесности, который, какъи проповъдь, всегда предполагаеть живое и непосредственное отношение къ слушающимъ. Этотъ родъ словесности, по своимъбогатымъ практическимъ примъненіямъ, польвовался особеннымъ уваженіемъ въ греко-римскомъ міръ, имълъ свою вполив выработанную теорію, служиль предметомь самаго тщательнаго изученія и извъстень быль подъ именемъ красноръчія, которое дълилось на три рода: родъ красноръчія политическій или совъщательный (genus deliberativum), родъ торжественный и липанегирическій (genus demonstrativum) и родъ судебный (genus judiciale). Къ первому относились рычи общественнополитическія, произносившіяся въ народныхъ собраніяхъ, второму-ръчи похвальныя, говорившіяся въ честь какогонибудь общественнаго двятеля, или въ воспоминание важнаго нсторического событія, къ третьему роду пріурочивались спеціально різчи судебныя. Каждый изъ этихъ родовь вийль своя особыя теоретическія правила, которымъ строго подчинялся, каждый изъ нихъ могъ видоизмёняться въ пріемахъ ораторскихъ сообразно той или другой цёли краснорёчія, которая также была троякая: учить, нравиться, убъждать (docere, delectare, movere), въ соответстви съ чемъ выработано было ученіе и о тройномъ слогъ: простомъ, среднемъ и высокомъ и т. д. Проповъдь, какъ красноръчіе духовное, церковное, имъя многія соприкосновенныя черты съ красноръчіемъ свътскимъ, естественно должна была подчиниться въ своемъ развитін основнымъ его законамъ и правиламъ, вліявшимъ напроповёдь сначала только въ практике, а потомъ усвоеннымъ и ея теоріей. Знаменитъйшіе Отцы Церкви, проповъдники четвертаго въка, получавшие свое общечеловъческое, гуманное образование въ тогдашнихъ языческихъ школахъ, гдъ краснорвчіе составляло важнійшій предметь изученія, весьма заитто пользовались правилами его въ своей проповъднической практикъ. Въ ихъ проповъдяхъ можно находить образцы всвхъ трехъ родовъ краснорвчія, вліяніе его сказывалось въ ихъ ораторски-проповъдническихъ пріемахъ, въ развитіи и

расположении мыслей и доказательствь, въ украшенияхъ ръчи. въ разности слога, соотвътственно разности цъли словъ, превназначавщихся или для простого наученія, или для убъжденія води, или для прославленія праздника и восхваленія памяти святыхъ и т. под. Хотя вліяніе это особенно заметно съ четвертаго въка, но первоначальные сдъды его встръчаются гораздо ранве, въ самыхъ первыхъ памятникахъ проповеднической литературы, относящихся къ третьему въку. Следы эти сказываются главнымъ образомъ на замётномъ отличіи по своимъ вижшнимъ и внутреннимъ свойствамъ разныхъ направленій и родовь проповіди, возникщихь, конечно, подъ вліяніемъ различныхъ родовъ краснорічія, изъ которыхъ въ примъненіи къ проповъди особенное значеніе получили совъшательный и торжественный. Съ самаго перваго момента въ исторіи церковнаго краснорічія мы одновременно встрівчаемь пва параллельныхъ дитературно-проповёдническихъ теченія: учительное (совъщательное) и торжественное, которыя тянутся чревъ всю исторію греческой проповіди. Иногда получало преобладаніе одно направленіе, иногда другое, но никогда одно другое не уничтожало. До пятаго въка имълъ преобладающеее значение родъ проповёди учительный, съ пятаго получаеть господство родъ торжественный, который усиливался и пріобрёталь большее и большее развитіе по мёрё того, какъ увеличивался въ Христіанской Церкви кругъ праздничныхъ торжествъ".

Оба указанныя направленія проповіди, учительное и торжественное, почти одновременно появились и развивались и въ древней Россіи. Представителями перваго были: Өеодосій Печерскій, митр. Никифоръ, Серапіонъ Владимірскій и др., представителями второго — Кириллъ Туровскій и Григорій Цамвлакъ <sup>46</sup>.

И дъйствительно, внимательно ознакомившись съ названнымъ сборникомъ и изучивъ, сравнительно съ поученіями Кирилла Т., помъщенныя рядомъ съ нимъ Слова отцовъ и учителей церкви разныхъ въковъ, мы должны вполнъ согласиться съ мнъніемъ преосвящ. Антонія, потому что пришли къ безусловному заключенію, что всю они ришительно сходны съ ними

۹

по своему построенію, складу рычи, ораторским пріємам, и относятся именно кь "торжественному или панегирическому ролу краснорвчія". Все, что считають какъ особенность ораторскихъ произведеній Кирилла и что нерідко относять на счеть его "риторичности": постоянное сопоставление Ветхаго и Новаго Завъта, картинность, драматизмъ изложенія, сравненія, восклицанія, отсутствіе прямого назидательно-поучительнаго приложенія въ современности слушателей и пр.,все это находимъ какъ у Кирилла Т., такъ и въ словахъ названныхъ отцовъ и учителей церкви, между твиъ, неоспоримо, въ высокой степени красноръчивыхъ 47. Прямыхъ и буквальных заимствованій изъ нихъ мы не нашли въ Поученіяхъ Кирилла Тур., хотя каждую его страницу можно было бы сравнивать и иллюстрировать соотвётственными мёстами изъ сосъднихъ съ нимъ святоотеческихъ поученій. Сборники, въ роль указанныхъ, появились у насъ очень рано, въроятно, еще при жизни св. Кирилла, въ XII-XIII в.: намъ извъстно, напр., нъсколько такихъ древнихъ ихъ списковъ и по одному изъ нихъ, пергаменному, мы издаемъ два поученія 48. Составлялись подобные сборники (Торжественники, Златострум и пр.) съ одной опредвленной цвлію-дать для церковнаго чтенія на дни Господскихъ и Богородичныхъ праздниковъ слова и поученія, которыя служили бы и къ разъясненію важности правднуемых в событій, возв'ященных вы Божественном откровеніи и явленныхъ роду человівческому въ исполненіе временъ, — и были бы вивств съ твиъ прямымъ и вполнв достойнымъ ответомъ на торжественность самыхъ праздниковъ, перенося набожныхъ слушателей въ горній мірь высшихъ ликованій и восторженной радости. Съ этой стороны такія слова и поученія несомивнно были очень близки къ церковнымъ пъснопъніямъ праздничныхъ, высокоторжественныхъ церковныхъ службъ, почему, можеть быть, на ряду съ ними въ названныхъ Сборникахъ, помъщались и толковые каноны этихъ службъ, во многомъ сходные съ высокоторжественными словами, какъ напр. въ нашемъ Сборникъ такіе каноны на **Пасху** и на день сошествія Св. Духа <sup>49</sup>.

Разсматривая съ этой точки зрвнія издаваемыя нами Слова

и поученія св. Кирилла, мы находимь ихъ вполив достойными занимать то мёсто, какое отводилось имъ въ древне-русскомъ перковномъ употребленіи, на ряду съ святоотеческими твореніями. Въ нихъ виденъ настоящій ораторъ, обладающій даромъ и искусствомъ церковнаго именно красноръчія въ панетирическомъ родь. Глубокое и общирное знаніе св. Писанія. богатое воображеніе, сила религіознаго уб'яжденія и одушевленія, восторженно-радостное настроеніе-воть отличительныя ихъ особенности. Его проповъди вполнъ отвъчаютъ содержанію и тону церковныхъ праздничныхъ піснопізній и служать прямымъ восполненіемъ и истолкованіемъ ихъ, на основаніи соотвётственныхъ Евангельскихъ и Пророческихъ повёствованій. Онъ говориль не отъ себя, а "отъ Евангельскихъ и Пророческихъ Словесъ", какъ самъ заявляетъ не разъ, и если простые Евангельско-библейскіе разсказы обращаеть онь въ аллегорически-символические образы и картины, то это вызывалось не его личнымъ, а церковнымъ отношениемъ къ нимъ: въ перковномъ богослужении все имъетъ симводически - прообразовательное значение въ отношении къ минувшимъ (подзаконнымъ), настоящимъ (благодатнымъ) и будущимъ (небеснымъ) временамъ и судьбамъ церкви Христовой. Кромъ того, у насъ принято смотрёть на аллегорію и символизмъ въ его проповъдяхъ нъсколько односторонне, -- исключительно какъ на подражаніе и зависимость отъ византійскихъ образцовъ. Правла. современные Кириллу Туровскому византійскіе пропов'єдники и истолкователи св. Писанія постоянно и широко пользуются аллегорически - символическимъ способомъ изложенія своихъ мыслей. Достаточно, напр., назвать Өеофилакта Болгарскаго, современника Кирилла Тур., который вёроятно быль знакомъ съ его церковно-учительными твореніями, впоследствіи сдёлавшимися столь популярными въ нашей литературь: у Өеофилакта Болгарскаго, по мъстамъ, цълымъ рядомъ идутъ одни лишь символы и аллегоріи 50. Но, и независимо отъ этого, аллегорически-символическій способъ изложенія мыслей быль просто общепринятымъ въ средневъковыхъ литературахъ Востока и Запада, и имъ пользовались въ самыхъ разнообразяыхъ литературныхъ произведеніяхъ. Напомнимъ, что одинъ

изь величайшихь поэтовь и мыслителей среднев вковаго Запада, по времени недалекій отъ нашего Кирилла Туровскаго-внаменитый авторъ одного изъ оригинальнъйшихъ символическихъ созданій — "Божественная Комедія" (Данте) избираеть для своей популярной энциклопедіи среднев вковых в знаній ... "Convito" (пиршество) форму аллегорическую, съ тою именно цалію, чтобы въ этой формъ "возможно наглядно и понятно всимъ непосвященными ви тайны науки сообщить возвышенныя и отвлеченныя понятія вёры и нравственности". Такъ смотрёли на аллегорію и симводизмъ и многіе церковные писатели среднихъ въковъ, восточные и западные, такъ, въроятно, смотръли и наши русскіе учители и писатели церкви: пріемы эти казались имъ наилучшимъ средствомъ сообщить удобопонятность и общедоступность усвоенія излагаемымь ими отвлеченнымъ истинамъ. Относительно Кирилла Т. нъть положительныхъ данныхъ утверждать это, но можно думать, что и онъ относился къ указаннымъ пріемамъ не иначе. Въ проповёдяхъ аллегорія и символизмъ были освящены церковнымъ употребленіемъ и считались ум'єстными въ видахъ наглядности, конкретности изложенія, и онъ воспользовался этимъ пріемомъ, тъмъ болъе, что его живое поэтическое воображение дълало для него легкимъ пользованіе имъ.

Кромъ восьми, несомивно принадлежащихъ Кириллу Т. проповъдей, въ указанномъ торжественно - панегирическомътонъ, ему приписываются два небольшихъ, но прекрасныхъ по-ученія, совершенно непохожихъ на первыя по содержанію и изложенію и относящихся въ строгомъ смыслѣ къ отдѣлу простыхъ назидательно-поучительныхъ церковныхъ словъ. Это — поученія: О церковномъ ученіи и на день Пятидесятницы, дошедшія до насъ въ спискахъ XIII—XIV в. (мы издаемъ ихъ подъ №№ 9 и 10). Если, дъйствительно, оба эти поученія— его произведенія (а это признается многими), то съ увѣренностію можно сказать, что онъ быль въ своихъ проповъдяхъ не только красноръчивымъ ораторомъ въ указанномъ родѣ, но и назидательно-учительнымъ пастыремъ, внимательнымъ къ правственнымъ запросамъ и недостаткамъ своихъ пасомыхъ. По содержанію и по тону эти поученія совершенно подходятъ

въ поученіямъ Луки Жидяты, Осодосія и въ трит небольшихъ безымянных проповедей, которыя сохранились въ Прологе и Измарагдахъ: въ нихъ слышится простое назидательное слово дюбящаго отца къ дътямъ, знающаго ихъ нужны и умъющаго вести съ ними сердечную бесёду 51. Эти же поученія могуть служить подтвержденіемъ сказаннаго выше, что приторическими красотами и недостатками" его торжественных словь и речей далеко еще не исчернывается его значеніе, далеко не выясняется и его литературная характеристика; въ нихъ онъ выступаеть предъ нами съ одной лишь стороны, и чтобы имъть болъе или менъе пъльный его образъ, какъ писателя, нужно обратиться къ его модитвамъ. Это темъ более необходимо, чтопо общему признанію-и въ пропов'ядяхъ его не только явственно слышатся восторженно-молитвенные тоны церковныхъ пъснопъній, но и видны дарованія и пріемы поэтапреспотворца...

Молитвы въ ряду прочихъ твореній Кирилла Туровскаго, занимають самое видное мъсто и по числу, и по своимъ достоинствамъ. Впрочемъ, полнаго и критическаго изданія ихъ пока нътъ, и потому трудно съ точностью опредълить число ихъ: многія изъ нихъ еще остаются въ рукописяхъ, а накоторыя и вовсе неизвъстны, - несомивнио, однакожь, число ихъ никакъ не меньше двадцати 52. Между ними главныя— "Молитвы на всю седмицу", въ порядкъ ежедневныхъ церковныхъ службъ, на каждый день по три и даже по четыре молитвы - послъ утрени, часовъ, предъ и послъ вечерни 53. По формъ всъ онъ слъдують одному и тому же образцу установившемуся и опредъленному образцу обычныхъ церковныхъ молитвъ: начиная обращениемъ или воззваниемъ къ Богу Отцу, въ Господу Інсусу, Богоматери или и ангеламъ, авторъ переходить къ изложенію своего "моленія", твхъ прошеній, съ которыми онъ обращается, и оканчиваетъ краткимъ славословіемъ, — при этомъ, въ заключеніи каждой вечерней модитвы непременно проводится мысль о смерти, о страшномъ судъ, о будущей жизни. Такова ихъ общая внъшняя схема. Въ содержаніи, каждая изъ нихъ въ изв'єстной степени приспособлена къ лицамъ и событіямъ, воспоминаемымъ

на ежедневныхъ церковныхъ службахъ, - этимъ собственно онъ различаются между собою, потому что въ остальномъ и главномъ совершенно сходны, такъ какъ для всёхъ ихъ взять исключительно одинь общій предметь, полное изображеніе котораго исчерпываеть почти все ихъ содержание. Этоть предметь человъкъ, являющійся предъ лицо Божіе во всей наготь своей грёховной, - по всёмъ молитвамъ проходить мысль объ этомъ преиметь, мысль тяжелая, наводящая на самыя мрачныя. безотрадныя думы о существъ человъческомъ, о его страшной немощности. Природа человъческая, по словамъ автора молитвъ, "прелестивая" — падкая до гръха, — самъ собою сивно отдается человыкь побужденіямь плоти, по своей воль отдается гръху, какъ безумный оставдяеть путь добродътели и дълается рабомъ гръха и плоти (стр. 38 и 50). Прямое послваствіе этого-полное извращеніе и растленіе его духовнаго и телеснаго организма: "на небо очима воззрети не смею (говорить онь оть лица человька): ибо тыло злобою уязвихь, ни руки воздёти на высоту: поднё бо еста лихоимства, —ни устну отверзсти на молитву: яко злогласованиемъ слепистася, -- воздыханія нъсть во мнь отъ величанія, --сердце отягчихъ многояденіемъ; душу омрачихъ немилосердіемъ, толо ослабихъ лоностію; нозъ преткнувъ о камень сластолюбія; уши отверзохъ на слышаніе маловременныя похвалы; лицо безстудіемъ повлекохъ, смрадъ дёль моихъ обоняста ноздрё мои, и весь быхъ, яко древо неплодно, или яко храмъ пустъ, ему же на разореніе вси поучаются, -- тать же души моея крыется въ гивадв сердца моего, ждый подобна (удобнаго) времени, видить бо мя не огражена молитвою и тщится малое имъніе въры мова въсхитити" (стр. 62-63). Словомъ, человъкъ растлънъ и запятнанъ грехомъ во всехъ своихъ членахъ: "нетъ места чистаго въ немъ, все скверна" (стр. 66). Его духовная энергія и нравственныя силы надломлены и ослабали: "онъ борется со страстями, но побъждается ими", творить дъла, какія самъ же ненавидить (стр. 42), носить узы, знаеть ихъ, но не въ силахъ разръшить, знаеть гръхъ, сознаеть необходимость покаянія и не можеть покаяться (стр. 43 и 46), онъ полный рабъ – рабъ грвха (50 стр.), которымъ онъ окутанъ какъ пеленою (стр. 76), мракъ окружаетъ его и въчно онъ ходить во мракъ (стр. 38). Что же послъ этого можетъ представлять жизнь человъческая? все въ ней—ничтожество и пустота (стр. 51), даже самая правда человъческая—одна лишь "тина злосмрадная" (стр. 61)... Такой безоградный взглядъ, заставлякщій человъка признать въ глубивъ своей души, что онъ всецъло—духовно и тълесно—"нищъ и убогъ" (стр. 91)—способенъ доводить до полнаго отчаянія. Гимнологъ не скрываетъ этого. Дъла человъческія, говорить онъ, таковы, что "если кто захочетъ вспомянуть ихъ—весь погружается въ бездну отчаянія" (стр. 76),—ежеминутно онъ ждетъ, что вотъ разверзется земля и поглотитъ его, падетъ огонь съ неба и попалить (стр. 97): такъ велики его гръхи, его недостоинство—вина предъ Богомъ, и такъ живо въ немъ сознаніе этой вины!

Но сознаніе вины спасаеть человіка оть отчаянія, онопервый шагъ къ исправленію, къ возвращенію на путь истинны, правды и добра. У человъка не отнята надежда-великая и животворная, что Богъ благъ и милосердъ, что милости и щедроты Его неисчислимы и что Онъ не хочетъ смерти грашника. Мысль объ этомъ заправляеть, такъ сказать, всей духовной борьбой человъка, вливаеть отраду въ его сердце и даеть бодрость и силы являться предь Богомъ съ мольбоюзаявлять предъ нимъ о своихъ недостоинствахъ, открывать всё духовныя немощи (стр. 98, 99, 102). И воть, открывая свои немощи, человъкъ прежде всего молить о томъ, чтобы "ему даны были слезы оплакать свои великія прегръщенія" (стр. 105), - сознавая себя пораженнымъ во всёхъ своихъ органахъ — духовныхъ и тёлесныхъ — просить исцелить его, возстановить и освятить (стр. 88), словомъ, снизойти къ его "обдъ" (стр. 68). Гръхи человъка неисчетны и всъ они-тайные и явные-въдомы Господу, но и милость Господня неисчетна: онъ мидуетъ человъка, очищаетъ его отъ гръховъ и ставить на путь добродетели, вопреки всёмь кознямы, его стараго врага, мучителя дьявола" (69 и 91 стр.), — и человъкъ съ твердой върою, но вмъстъ какъ бы неръшительно, боязливо, постоянно взглядывая на свое нравственное состояніе, постоянно имъя предъ собою "черноту своихъ дъль",

(стр. 53)—ръшается молить объ освобождения отъ "работы вражіей", просить стереть гордыню сатаны, да не посибется онъ надъ нимъ, да не будетъ "радостникомъ" его паденія (стр. 91). Человекъ, такимъ образомъ, какъ бы всецело от-**Вается на волю Божію—не только въ томъ, что касается** прощенія и очищенія его оть "гріховной скверны", но и относительно утвержденія на пути добродетели и следованія по этому пути. Онъ рабъ-рабь гръха, лично безпомощенъ и слабъ, безпрестанно встръчается съ опасностями, угрожающими ему въчной гибелью и у него остается лишь одно спасительное средство, которымъ онъ и пользуется: обнажае тъ все свое нравственное состояние и просить, чтобы наль нимъ совершилась воля Божія (стр. 111)... При этомь, неизбъжно уже само собою, во всёхъ его моленіяхъ и пламенныхъ обращеніяхь къ Богу, постоянно пробивается чувство глубокой грусти и тяжелаго сердечнаго сокрушенія: онъ молится и трепещеть за себя, страшится того грознаго и последняго часа, когда должень будеть дать отчеть во всемъ и пріять свою маду.

Обращаясь съ молитвой въ святымъ угодникамъ Божіммъ, къ ангеламъ и къ Пречистой Дъвъ Маріи, молящійся ищеть у нихъ заступленія и ходатайства. Они служать Богу, предстоять предъ престоломь Божественнаго Величія и въ то же время пекутся о людяхъ, предупреждають и ограждають ихъ оть опасностей, служать посредниками между человъкомь и Богомъ, и къ нимъ-то человъкъ обращается съ мольбой о помощи, о ходатайстви и заступничестви, - въ нихъ онъ видить, такимъ образомъ, какъ бы высшую духовную опору, подкръпляющую его личное "дерзновенное" обращение къ Богу. Съ другой стороны, онъ просить ихъ не покидать его на опасномъ и скользкомъ жизненномъ пути, сохранять отъ всякаго зла и направлять его стремленія и деятельность на дыла благія, — словомъ, ихъ высшему руководительству онъ поручаеть себя, неувъренный въ своей твердости и нравственной энергіи. Съ особенной силой св. Кирилль Туровскій выражаеть эти мысли въ обращеніяхъ къ Пресвятой Богородиць: тодробно перечисляя всё Ея неизрёченныя достоинства и тё

великія неисчетныя благодъянія, которыя Она оказываеть людямь, онь постоянно обращается къ Ней и на Нее возлагаеть всъ упованія, всъ надежды гръшной души (см. молитву въ среду по утрени, стр. 66,— также стр. 70—73).

Таково въ общихъ чертахъ содержание "повседневныхъ молитвъ" Кирилла Туровскаго, — объ остальныхъ молитвахъ мы не говоримъ, такъ какъ есть основание сомивваться въ ихъ подлинности 54, да и кромъ того, сравнительно съ повседневными, въ нихъ можно было бы огивтить только одну частность. Въ повседневныхъ молитвахъ молящійся представдяется безотносительно, исключительно самъ въ себъ, въ своей граховности и немощи, - въ прочихъ же, напр., въ покаянныхъ стихахъ, онъ молится не только о себъ самомъ, но и о всёхъ, соединенныхъ съ нимъ единствомъ вёры и жизни, слёдовательно, является какъ членъ церкви, сознающій свои духовныя обязанности по отношенію въ прочимъ членамъ и къ тъмъ, которые "сдълали ему добро, и къ людямъ причинившимъ зло", - о всёхъ онъ обращается съ молитвой къ Богу. Между прочимъ, надъ этой молитвой сдёлана надпись, весьма характерная, хотя можеть быть, какъ и самая молитва ("стиси"), она и не принадлежить Кириллу Туровскому 55. Надпись (во всякомъ случай очень древняя) гласитъ, что эту молитву ("Исповъдаю ти ся, Господи Боже мой"...) и слъдующее за нею "поминаніе" (всёхъ христіанъ), какъ и молитву Іисусову, нужно повторять постоянно: "ходиши ли, ъздиши ли, яси ли, піеши ли, развъ уснеста очи твои" (Рук. гр. Уварова, стр. 99). Нельзя не видёть въ этомъ, правда, отрывочномъ и лаконическомъ замечании съ одной стороны, глубокой и сердечной увёренности молящагося въ милости Божіей, въ ходатайствъ и заступничествъ святыхъ угодниковъ Божінхъ (такъ какъ первая половина молитвы обращена къ нимъ) и съ другой — живыхъ проявленій всеобъемлющаго чувства христіанской любви, всепрощающей, вся милующей и всвиь благожелающей...

Безъ сомнънія, всякая молитва или гимнъ тъмъ сильнъе могутъ вліять на душу молящагося, чъмъ они глубже по чувству и задушевнъе и проще по выраженію. Есть не мало

такихъ модитвословій, широковъщательное и цвётистое изложеніе и выраженіе которыхъ затемняють ихъ прекрасную мысль и лишають живаго непосредственнаго вліянія, -- напротивъ, иногда самая краткая и простая молитва производить чарующее вліяніе на душу: все зависить оть того, насколько гимнологь или составитель молитвы самъ глубоко быль проникнуть темь, что онь выражаеть въ молитвенныхъ словахъ. Съ этихъ сторонъ молитвы Кирилла Туровскаго принадлежать къ числу прекраснъйшихъ молитвословій древней русской церкви. По своему содержанію, какъ мы видёли, онъ вполнъ отвъчають сущности и характеру церковной молитвы, - по изложенію и выраженію могуть служить образчикомъ живой, сердечной, глубоко прочувствованной бесёды, по мъстамъ, съ проблесками истиннаго лиризма. Нужно вообще заметить, что по литературнымь особенностямь молитвы святителя Кирилла представляють прямой контрасть съ прочими его литературными произведеніями: ни витіеватости, ни аллегоріи и симводизма н'ять въ нихъ; преобладающая черта въ нихъ -- простота, непосредственность въ выражении мыслей и чувствъ. Читая про себя или произнося ихъ, молящійся незамътно для самого себя начинаеть чувствовать какую-то неземную сладость, незамётно и восторженно переходить отъ одной мысли къ другой, отъ чувства къ чувству, выражаемымъ самыми простыми и наиболже соотвътственными оборотами різчи, и вотъ, онъ начинаеть молиться, но словами, которыя какъ будто не принадлежать автору молитвы, а собственность его-молящагося.

Совер шенно чуждыя иносказательности въ изложеніи, молитвы Кирилла Туровскаго носять на себъ, однакожь, всъ черты, съ которыми онъ извъстень какъ писатель, по другимь его произведеніямъ. Въ нихъ онъ является какъ человъкъ, владъющій поэтическимъ даромъ, способнымъ передавать сильное и глубокое чувство, заправляющее его духовной настроенностью — въ живыхъ пластическихъ очертаніяхъ и выраженіяхъ. Можно привести цълый рядъ чисто поэтическихъ словъ и оборотовъ изъ его молитвъ. Такъ напр. мысль о наступленіи вечера онъ выражаетъ въ такихъ прекрасныхъ

словахъ: "день уже преклонился и солнце варяеть годину вечернюю" (стр. 36), -или, въ другомъ мёстё, о зависимости чедовъка отъ гръховъ онъ говоритъ: "свъдый узы моя, и не хощу израшитися изъ нихъ, запинающи ми телесной слабости" (стр. 43), — грёховныя дёла человёка онъ называеть "злыми мытарями присъдящими у врать небесныхъ" (стр. 50),о человъкъ говорить, что онъ, "одержимъ нечаянностью" (беззаботенъ), что "умъ его пригвожденъ земнымъ вещамъ" (стр. 53 и 54) и т. д. Кромъ того, въ его модитвахъ постоянно встрвчаются поэтическія одицетворенія (стр. 45 и др.), примъры и сравненія — изъ библейской исторіи или изъ круга простыхъ обыденныхъ предметовъ (стр. 46, 57-58, 60-61 н др.), противоположенія и обращенія (55-56; 93-94 и др.). Ръчь гимнолога по мъстамъ тихая и покойная, отгъненная чувствомъ глубокой грусти, иногда разомъ переходить въ сильное, лирически-порывистое изліяніе: таковы особенно ижкоторыя мёста, въ которыхъ авторъ говоритъ о недостоинствъ человъка предъ Богомъ (см. напр. у высокопр. Макарія, т. Ш, стр. 312), или касается смертнаго часа в загробной жизни 56...

Такимъ мы находимъ св. Кирилла въ его молитвенныхъ гимнахъ, и такимъ же "поэтомъ-гимнологомъ" онъ былъ и въ торжественных словах - поученіях, этах восторженномолитвенных хваленіях и благодареніях Богу въ сватлые ини Пасхальныхъ и после-Пасхальныхъ торжественныхъ церковныхъ празднествъ и ликованій. Но пусть читатели сравнять его поученія съ восторженной річью-гимномъ митр. Илларіона "О законъ и благодати" и лирическими мъстами въ разсказахъ лътописца Нестора о просвъщении Руси христіанствомъ при св. Одъгъ, Владиміръ св. и Ярославъ (параллель, какую літописецъ проводить между ними и Владиміромъ св.), и они убъдятся, что тамъ и здъсь поразительное сходство. Одна и таже основная мысль проводится всёми - мысль опревосходствъ Новаго Закона предъ Ветхимъ, царства свътозарной благодатной свободы Христовой предъ мракомъ и рабствомъ явычества и іудейства; у всёхъ одинаковая поэтически-образная рвчь и одно всепроникающее ихъ чувство-чувство искренней

и возвышенной ралости и благоварной молитвы къ Богу за то, что народы — "погани суще" — "теперь уже не нарекуть Богомъ стихій, ни солнце, ни огонь, ни водныхъ источниковъ", что "миновала суббота, наступило воскресеніе", и-"земля", очищенная "отъ бъсовскихъ (языческихъ) сквернъ", "стала небомъ", а потому и нъть болье мъста "требамъ закалаемыхъ отцы младенецъ", ни — "жертвамъ изъ тельцовъ и козлій": "идолопоклонство преста", ветхозавътные образы и пророчества также "преидоша" -- они въ исполнении предъ нами (см. Слово св. Кирилла въ недёлю Оомину и др. мёста въ его поученіяхъ). При такомъ освіщенім и сопоставленіи святаго Кирилла Т. съ другими нашими писателями XI-XII вв., намъ думается, онъ уже далеко не будеть казаться "явленіемъ исключительнымъ" для XII в., а его Слова-поученія дишенными всякой связи съ живой русской современностію" и "недоступными пониманію и вниманію тогдашнихъ русскихъ людей", какъ высказываются о нихъ нёкоторые изъ нашихъ ученыхъ критиковъ. Поэтически-лирическое настроение было общимъ въ тв героически-юныя времена, воспытыя авторомъ "Слова о Полку Игоревъ , но такіе люди, какъ льтописецъ Несторъ, Илларіонъ, Кириллъ Туровскій и др. — выступавшіе съ своимъ словомъ, — люди просвъщенные и глубокопроникнутые сознаніемъ превосходства христіанства предъ всякой другой вірой, должны были находиться въ особой, такъ сказать, сферт этого поэтически-лирическаго настроенія. Видя успъхи христіанской въры и христіанскаго просвъщенія въ народъ, по крайней мъръ, въ его высшихъ слояхъ (устройство монастырей и церквей, успъхи внижнаго образованія и пр.), стоя лицомъ къ лицу предъ недавнимъ поголовнымъ язычествомъ и сравнивая его съ христіанствомъ, въ его высшемъ идеальномъ пониманіи, -- они не могли не восторгаться, что наконецъ и Русская земля-эти "новые люди", по словамъ лётописца, просвётились свътомъ ученія Христова. При этомъ, если мы примемъ во внимание отличительныя, характерныя черты св. Кирилла, насколько онъ обрисовался предъ нами въ его біографіи и въ молитвенныхъ гимнахъ, то мы поймемъ, почему онъ учительствоваль въ торжественномъ именно родъ красноръчія (хотя, можеть быть, и по преимуществу только): по своимъ дарованіямъ онъ наиболье способень быль выступить поэтомъ-ораторомъ, школа подготовила его и указала образцы, соотвътственные его дарованіямъ и наклонностямъ, время, среда и общее настроеніе ставили для него запросъ, и онъ отвътилъ на запросъ торжественно-поэтической ръчью — сохранившимися до насъ поученіями...

Объ извъстности св. Кирилла въ древне-русской церковноучительной литературъ говорить излишне: помъщение его поучений на ряду съ Свято-отеческими въ рукописныхъ Сборникахъ, какъ тотъ, по которому мы издаемъ ихъ, достаточно уже доказываетъ это. Одинаковой же извъстностию русскаго Златоуста его имя пользовалось и въ старопечатныхъ изданіяхъ подобныхъ Сборниковъ. Въ примъчаніяхъ къ каждому Поученію св. Кирилла (см. въ концъ, во II отд. примъчаній къ тексту поученій) мы приведемъ все, что можетъ способствовать къ ихъ пониманію и изученію.



# поученія

Св. Кирилла, епископа Туровскаго 1.

I

#### На недълю цвътоносную.

Велика и ветха (велики и древни) съкровища, дивно и радо-стно откровение<sup>2</sup>, добра и сильна богатьства неоскудно ближж нимъ<sup>3</sup> даеми дарове, славна и зело честна дому искусни строителе, обильни и переполнени царскых трапезы мнози останци, отъ нихъ же нищіи препитаеми бывають 4 негыблющею ядію, но пребывающею въ животъ вѣчный. 5 Словеса бо Евангельскае пища суть душамъ нашимъ, яже Христосъ многообразно глагола человъческаго ради спасенія, его же славный и честный домъ церкви 6 имать искусни строители: патріарси, митрополиты, епископы, игумены, јереи и вся церковных учителя, иже върою чистою оближни Богу сътворищася и пріемлють Святаго Луха благодатію в различныя дары ученія, исцівленіа, по міврів дара Христова. Тъмъ же и мы, убозін, тоя же трапезы останковъ круниць въземлющем наслаждаемся. <sup>9</sup> Кыйждо бо рабъ своего господина хвалить. Намъ же радость, братіе, днесь и веселіе всему міру, притекшаго ради праздника, о немъ же пророческаа писаніа сбытіе (исполненіе) пріяша, 10 творимаго ради вонь (въ сей праздникъ) Христомъ знаменіа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Библіографическія и историко-литер. нримічанія къ каждому поученію К. Т. въ отдільности см. въ конці примічаній ко встулительной историко-литературной стать і. <sup>2</sup> По др. спискамъ — "видініе." <sup>3</sup> Въ др. — "и дальнимъ". <sup>4</sup> "Мы нищіи препитаеми бываемъ" (Сух.). <sup>5</sup> См. переводъ этого міста въ "Приміч." къ этому "слову" въ указан. місті». <sup>6</sup> "Домъ царскый", "чесный и славный домъ церковный" (Сух.). <sup>7</sup> "Вірою и чистотою". <sup>8</sup> "Святаго Духа благодать". <sup>9</sup> "Насыщаемся". <sup>10</sup> "О немъ же сбышася прор*писанія*".

Пнесь Христосъ отъ Висаніа въ Ісрусалимъ входить, всёдъ на жребя осліе, на пророчьство Захарьино съверьшится, еже рече о немъ: Радуйся зъло, дщи Сіоня! се бо царь твой грядеть кротокъ, всёдъ на жребець юнъ (Зах. XIX, 9). Сіе убо пророчьство разум'яюще веселимся: душа (души) бо святыхъ дщере вышняго (Лав. горняго). Іерусалима нарицаются; <sup>1</sup>жребяже—иже отъязыковъ (язычниковъ) въровавшій людій вонь (въ Него), ихже, пославъ апостолы, отрыши оть исти діаволя. Днесь народи противу Ісусу изыдоща, ваіа въ рувахъдръжаще, и тъмъ почесть ему творяще, егда Лазаря изъ гроба възва и отъ мертвыхъ его въскреси. Добро народа послушьство (свиавтельство), ему же языци въровавше, Сына Божіа познаша и; въ жиловъхъ бо чудеса сътвори, а языкомъблагодать спасеніа дарова: они его показаща (Лавр. они его не познаща) а языци пріаща и: Израиль отречеся позвавшаго его въ въчную жизнь, а языкы въровавшая въ небесное царство введе; онъмъ паденіе и съблазнъ. а странимъ (чужестранцамъ-язычникамъ) въра и въстаніе. Днесь апостоли на жребя ризы своа възложища, и Христосъ вверху ихъ всёдь. Оде преславныя тайны явленіе! Христіанскыя бо добродётели Апостольскіа суть ризы, иже своимъ ученіемъ благовърные люди престоль Божій и вмістилище Святому Духу сътворища: вселюбося. рече, въ ня (такъ и Лав., у Сух. въ вы) и похожу, и буду имъ Богъ, и тв будуть мив людіе (2 Кор. VI, 16). Диесь народи постилають Господеви по пути ризы своя, друзіи же, оть древа ломящи вътви, постиласку по пути. Добръ убо и правъ путь міродержителемъ и всёмъ вельможамъ Христосъ бысть, его же милостынею и безлобіемъ (незлобіемъ) постлавше, не трудно входять въ небесное царство; ломящім же отъ древа вътви рядницы (прочіе люди) г суть и грашницы, иже сыкрушенымъ сердцемъ и умиленіемъ душа, постомь же и молитвами свой путь равнающи 3, къ Богови приходять: азъ бо, рече, есмь путь и истинна и живот (Іоан. XIV, 6) 4. Днесь предыдущей и въследствующи въсклицають, глаголюще: осанна,

¹ "Дщи бо святыхъ и горняго Иерусалима нарицаются", — "дщи бо святыхъ душа горняго Ерусалима нарицаетъ". ² Въ одномъ спискъ (у Сухомъ.) вм. "рядницы" — "прадницы", — "рядницы" — простые, обывновенные люди. Рядиитъ, рядеитъ, въ древнерус. — тотъ, кто судитъ и рядитъ, — рядосый — простой, нечиновный (Акад. Сл. рус. яз., s. v.). ³ "Сламающе гръховныя съти". ⁴ Въ нъкоторыхъ спискахъ текстъ этотъ изъ Еван. Іоанна опущенъ.

сыну Давидовь! благословенъ грядый во имя Господне <sup>1</sup>. Предидущеи (идущіе впереди) же суть Пророци и Апостоли: они же—преже прорицавшеи о Христовъ пришествіи (пророки), а сіи—проповъдавше вь всемъ міръ Бога отъ Бога пришедша и во имя его крестяще народы; а (и) въслъдствующеи <sup>2</sup>—святители суть съ мученики: ови кръпко съ еретики борющеся по Христъ, и тъхъ яко врагы отъ церкве изръюще (извергая), сіи же и до крове за Христово имя пострадаща, и, вся уметы (пометъ, соръ) сътворше, въслъдъ его текоща, да причастницы будутъ страсти его <sup>3</sup>. Вси же осанна взываху, рекше: <sup>4</sup> ты еси Сынъ Божій, въплотивыйся на земли, да Адама преступленіемъ падшаго въздвигнеши. Благословеніа же дъля и мы потщимся добраа творити дъла во имя Господне.

Днесь весь Герусалимъ полвигшеся (подвигся) въществія ради Господня: старии быстро шествоваху, да Ісусу яко Богу поклонятся; отроци скоро течаху, да его прославять о чудеси Лазорева воскресеніа; младенци, яко крилати, окресть Ісуса паряще, вопіяху: осанна, сыну Давидовт, благословент грядый во имя Господне, Богг Господь явися намг. Оле тапнъ откровеніе и пророчьскыхъ писаній разръщеніе (избытіе)! Старца бо языческых наменчеть (знаменчеть — подразумъваетъ) люди: прежде бо Авраама и Изранля языци суть. тогда прельщени, отъ Бога уклонившеся, нынъ же Сыну Божію верою поклоняются; образь же отрока — всечестный, дъвьство любящій, иноческій чинъ нарече, безпрестанни (о) сдавящимъ (хъ) Христа и чудеса Божіею благодатію сътворяющимъ (хъ); младенци же вся христіаны прообрази, иже ничтоже пытають о Христь, но о томъ живуще, и за того умирающе, и тому объты и молитвы въздающе. Днесь Анна и Калафа негодують: всёмь радость и веселіе, симъ же скорбь и смущеніе. Подобаше ісрейску чину разсудну быти и пророкъ пытати: еда сей есть Христост, о немъ же заповъда Гаковь сыномъ своимъ, глаголя: от племени твоего, Iydo, владыка изыдеть небеси и земли; и тъй (тъ-тотъ) упованіе:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ме. 21, 9; "Народи же предходящи ему и всявдствующи зваху, глаголюще; осанна сыну Давидову, благословенъ грядый во имя Го-сподне". <sup>2</sup> Народъ, шествовавшій позади Спасителя, при входѣ его въ Іерусалимъ. <sup>3</sup> Филипп. 3,8; "И вмѣняю вся уметы быти, да Христа пріобрящу". <sup>4</sup> Лав. рекоуше, въ см. «то есть», «что значитъ».

языкомь, привязаа лозь жеребя свое (Быт. 49, 10, 11). Ни помянуща Давыда, о немъ же пророчьствова, глаголя: изгусть младенець и ссущих совершиль еси хвалу (Пс. VIII, 3). Не разумёща чтущен Софонію (не разумёща... чтуще), писавшаго тако: веселися, Іерусалиме, и уравнай (сравнай — уравняй) путь Богу твоему, яко пріидеть ві церковь свою, творяй чудеса и даа (дая) знаменіа (Соф. III, 14; Малах. III, 1). Но съвёть творяху на благодётеля, да не токмо Ісуса, но и Лазоря погубять (Іоан. XII, 10); не хотяще съ народомъ глаголати тако: велій еси, Господи, яко гласъ твой потрясе адова съкровища (глубины), истръже (исторже) отъ внутрынихъ (внутренностей ада) душу умершаго, и изыде Лазорь паки на бытіе спасенъ.

Інесь тварь веселится, свобождаема от работы вражіа (Рим. VIII, 21), и адскы врата (Мв. XVI, 18) и верея потрясошася и бъсовскыя силы ужасошася. Днесь горы и холми точатъ сладость; удоліа (удоль, удоль-долина, доль) и поля плоды Богови приносять. Горніи (небожители— Кол. III, 2) въспъвають, а преисподніи рыдають. Ангели дивятся, видяще на земли невидимаго на небесъхъ и на жребяти съдящаго сущаго на престолъ херувимстъ; обступаема народы — неприступнаго небеснымъ силамъ. Нынъ младенци радостно хвалимъ бываеть, его же серафими въ вышнихъ съ страхомъ безпрестанни славять. Нынъ путьшествуеть въ Герусалимъ, измъривый пядію небо и землю дланію; въ церковь входить невивстимый въ небеса. Днесь старъйшины жреческых (первосвященники) гнъваются на творящаго великаа чудеса; книжници и фарисеи дътямъ завидять, съ вътвьми на срътеніе Христу текущимъ и зовущимъ: осанна, сыну Давидовъ! Чудны вещи (дивныя дёла)! Како забыша пророкъ, писавшихъ о Христъ всяко (конечно) нашего ради спасенія язычьскаго (ради спасенія насъ язычниковъ)! уже бо, рече, нъсть ми хотпый вт сынохт Израилевых (въ сынъхъ Израилевыхъ), яви бысть (явлень быхь) не ищущимь мене, и реку не людемь моимь: людіе мои вы есте (Иса. 65, 1).

Тъмъ же, братіе, подобаеть намъ, яко Божіимъ людемъ сущимъ (1 Петр. II, 10) возлюбившаго насъ прославити Христа. Пріидъте, поклонимся ему и припадемъ, яко блудница, мысленнъ пречистъи того лобзающе нозъ (мысленно лобызая пречистыя ноги его подобно блудницъ); останемся (остати—отстать), яко же

н она, отъ злыхъ дёлъ; излёемъ (изліемъ), яко муро, на главу его ввру и любовь нашу; изыдемъ любовію, яко и народи, въ срътеніе ему; сломимъ гнъводръжаніе (злопамятство), яко и вътви; постелемъ ему, яко и ризу, добродътели; воскликнемъ модитвами и безлобіемъ (беззлобіемъ), яко младенци; предидемъ (преидемъпредъидемъ) милостынями къ нищамъ; въследуемъ (последуемъ за Нимъ) смиреніемъ и постомъ, бдівніемъ и блаженымь (божественнымъ) покаяніемь и не погубимъ четырелесятелневнаго поста. Въ няже и подвизахомся, очищающеся отъ всякіа скверны, ла и въ нашь Герусалимъ внидеть нынъ Христосъ. Нашего бо твлесе въоставление (съставление — составъ) Герусалимь наречется, якоже Исаіа глаголеть: на руку своею (на рукахъ своихъ) написахъ стъны твои, Герусалиме, и вселюся посреди тебе (Иса. 49, 16) <sup>1</sup>. Уготованть яко горницу (такъ и въ Лав.) <sup>2</sup> душа наша смиреніемъ, да причастіемь внидеть вь ны Сынъ Божій. и пасху сь ученикы своими сътворить. И пойдемъ съ идущимъ на страсть волную (вольную), вземъ крестъ свой претрыпъніемь всякіа обиды; распнемся бранми къ грѣху (распнемся для борьбы противъ грвха), умертвимъ похоти твлесныя. Воскливнемъ: осанна вь вышнихъ, благословенъ еси пришедый на муку вольную, ею же ада попра (попирати, попратитоптать ногами, превращать въ прахъ, уничтожать) з и смерть побъди.

Доздъ же слово съкративше (заканчивая здъсь слово), пъснии, яко цвъты, святую церковь вънчаимъ и праздникъ украсимъ, и Богови славословіе (хвалославленіе) въслемъ (въслемъ—принесемъ), и Христа Спасителя нашего възвеличимъ, благодатію Святаго Духа осъняеми, да радостно праздновавше, въ миръ достигнемъ тридневнаго воскресеніа Господа нашего Ісусъ Христа, ему же подобаетъ всяка слава, честь, държава и покланяніе (поклоненіе) съ Отцемъ и святымъ и благимъ и животворящимъ Духомъ, нынъ и присно и въ въки въкомъ, аминь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По древнеславян переводу пророческихъ книгь: "Се въ роукоу моею вълісахъ грады твоя, и предо мною еси присно". Сухома., стр. 10. "Яко и горанцу" (Сухом.). <sup>2</sup> "Адама изведе" (Сух.)

### II.

## Слово на Пасху.

адость сугуба всёмъ христіаномъ, и веселіе миру не-в изреченно, пришедшаго ради праздника днесь, за скорбь бывшаго таиньства преже <sup>1</sup>. Каяже бъ скорбь преже бывшаго танньства, предъ вчерашнимъ днемъ? Господь нашъ Інсусъ Христосъ — распинаемъ бъ, яко человъкъ, и яко Богъ солнце помрачи, и луну въ кровь преложи, и тма бысть по всеи земли. Яко человъкъ, вознивъ, испусти духъ, но яко Богъ землею потрясе, и каменіе распадеся. Яко человіть въ ребра ударяемь. но яко Богъ завъсу перваго закона полма (пополамъ, на двъ части) раздра. Яко агнець кровь свою источи за кровь агнець. закалаемыхъ въ пустыни на жертву, и собою жертву за спасеніе всего мира. Богу и Отцу принесе. Яко человакь въ гробъ положенъ бысть, и яко Богь, олтарь язычьскіа церкви освяти. Яко парь стражми стрегомъ, и запечативненъ въ гробъ лежаще. но яко Богь, ангельскими вои, бъсовскимъ силамъ въ твердыни ала въщаще, глаголя: возмъте срата князи ваши, да внидеть иарь славы (Пс. ХХШ, 7). Но врата адова съкрушищася сдовомъ его, и верея сломишася до основаніа. Сниде самъ Госполь въ адъ, и попра бъсовское царство крестомь, и смерть умертви, и съдящимъ во тмъ видъща свътъ; связани нищетою и желъзомъ разръшищася, и съкровища его вся восхити, и изыде днесь въ силь Божіи и въ славь святых вангель. Работныя душа человіча, свобождены, ведяхуся въ раи, хвалящеся о Христі. Но перкви на пророкы плищуеть (взываеть къ пророкамъ), не уже воставшу Христу отъ гроба: то бо суть чада церковныа пророци. Въскресе внезапу, цълымъ печатемъ у гроба, и церкви неисповъдимо веселіе приемлеть. Пророди же радостію ликують, глаголюще: наша убо пасха за ны пожреся Христосъ.  $\Gamma$ де mu, смерти, побъда, где mu, аде, жало? (1 Кор. XV, 55).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ нѣкоторыхъ спискахъ (у Калайд. и Сухом.) слѣдуетъ далѣе: "яко-же отшедши мужсви въ путь далечь, и жена его бысть въ дому скорбна, и дѣтемъ претить (возбраняетъ веселіе?); пришедши же мужеви внезапу, и жена веселіе неисповѣдимое пріемлеть, и дѣти радостію ликовьствують паче естества обогащаеми".

Воскресе спасая ны, Христосъ въскресе изъ мертвыхъ, и гробнымъ животъ дарова; и святыхъ дуси наче естества (обогатъща), отлетъща отъ ада, и на небеса вселищася. Тъмъ сугубо и трегубо имя приемлеть нынъшніи праздникъ. Пасха убо нарицается закалаемыхъ ради Моисеомъ агнець во Египтъ, ихже кровію прагы подобоя (дверныя перекладины) помазавше, вси израилтяне избавишася смерти отъ убивающихъ египтянъ ангелъ; той же бы образъ нынъшнія пасхы, заклася нынъ отъ священникь Агнець Божіи Інсусь Христось за спасеніе всего міра, и всероднаго Адама отъ ада изведе; не бо единъхъ ради праведныхъ сниде, но всего мира падшаго преступленіемь възведе: всёхъ бо грёхы вземъ, на кресте пригвозди. Мы же вёрою божественных пасхи причастимся; помажемъ уста Божіею кровію, еже суть душевного дому двери, да не приступять бъси, хотяще ны гръхомъ погубити. Израилтяне бо его заклаша, а языци объдомъ себъ сътворища 1, и се зоветь пророкъ вся върныа къ Господни трапезъ, глаголя: тъло христово примъте, источника бесмертнаго вкусите. Симъ бо тъломъ глава адова сокрушена бысть, и жало притупися; симъ бо тъломъ держава его и власть попрана бысть; симъ чрево его просажено 2 бысть: не бо пакы усты (двери) его изыде Христось, но самъ чрево раздравъ адово и изведе душа человъческіа. Егда бо се тъло (Христа) въ гробъ положено бысть, тогда мъдяная врата сломишася, и верея жельзных съкрушишася; вратници въстрепешаша и темница она распадеся, и мертвіи въскресоща. Се тъло (Христово) смерть умертви, и тварь всю иставвшю обнови. Сего върою вкушающе христіане освящаются, и въчную жизнь приемлють: вкусимъ, братіе, животнаго брашна, и другъ друга любовію цілуимь, прощающе отъ сердець своа съгръшеніа. Второе же (во вторыхъ), въскресение Христово великіи день нарицается: поистинне же великъ есть день сеи, не множае часовъ имъл, но великыхъ ради чюдесъ, яже отъ Спаса нашего Христа сътворишася. Днесь ангели съ человъкы ликують, и человъци Богомь освящаются, Святыи приемлюще Духъ. Глаголеть бо Лука евангелисть: и минувши суботь зъло рано пріидоша жены видъти гроба, носяща араматы, да тъло помажуть Іисусово; и обрътоша камень отваленъ, и гробъ тощь,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Израильтяне заклали агица, а язычники вкусили его».

<sup>2</sup> Въ др. спискахъ: просаждено (Кал.), проторжено (Сухом.).

и не домышляхуся о семъ; и явистася имъ два ангела въ бълыхъ ризахъ: «что ищете живаго съ мертвыми: нъсть здъ, но въскресе, помяните глаголы его, иже рече вамъ, яко въ третін день въскресну. И нынь идета къ ученикомъ его, и риьта: Христост выскресе (Лук. ХХІУ, 1—7). О васъ бо преже писа пророкъ: пріидъте отъ видъніа жены благовъстница, и Сиону ривте: пріими отъ насъ радость благовіненіа. Ильте къ апостоломь и ривте: уже некрытеся, се бо сбысться слово къ вамъ реченное Інсусово: вмаль ктому и не видите мене, и пакы вмаль узрите мя и възрадуетеся (Іоан. ХУІ, 16). Помяните пророка, о Христъ и о васъ писавшаго: поражу пастыря и разыдутся овца, но помаль, простерь руку, съберу я, и сътворю я пастыря (Зах. XIII, 7). Идъте и рцъте ученикомь: разумънте о времени семь глаголавша Госию: от безаконник побиен бысть, и по двою днию исцельв мирг. и вт третіи день выскреснеть, и живи будемь предт нимь (Осін, VI, 1—3); и пакы Софоніа: потерпите мене, глаголеть Господь, вз день взскресеніа моего, вз послушество мое, зане милость моа на языцехь уже (Соф. III. 8). Идъте и рцъте апостоломь: сеи есть день, о немже рече Давыдъ: ты, Господи, въскресъ офиедриши Сіона, яко пріиде връмя (Пс. 101, 14): не сего Сіона, попираемаго отъ вои, глаголю, но церквь языческую, юже искупи своею честною кровію, енже никтоже не удолжеть. Не мните, акы Евэж прельститися вамъ (не думайте, что вы можете быть обольщены, подобно Евъ): она бо отъ зміа съвъть пріать, вы же отъ ангела слово слышита. Въ убо радость вамъ глаголю (глаголевъ-мы возвъщаемъ вамъ радость), вы же спасеніе миру пропов'ядите».

Тогда възвратишася жены отъ гроба, и възвъстиша вся си единомунадесяте, и не имахуть имъ въры: не бъща бо еще пріали Святого Духа, тъмъ и бъгуни (непостоянны), страшиви (трусливы), и неимовърни (неувъренные) бъаху. Обаче Петръ і Иоанъ, ставше, текоста къ гробу. Іоанъ же притече скоръе Петра, но не вниде въ гробъ, дондеже притекъ Петръ вниде первое въ гробъ (пока не пришелъ Петръ, который первымъ вошелъ),—и видъ ризы едины лежаща: и съ (сей) не за страхъ не вниде, первіе пришедыи, но за смотрение Божіе и за писаніе книгъ: проображаста бо собою ветхыи и новыи законъ, Іоанъ—образъ ветхаго закона, Петръ же—новаго: тече бо преже ветхыи законъ, по писанію, чая Христа; пришедшу же ему,

не вниде въ въру его; новыи же законъ послъди пришедъ, но преже въ Христа върова, и видить уже тщу надежу ветхаго закона, не могуща держащихся поне спасти і. Птенець бо отлетъ, а безумни тщу гнъзду присъдять (въ пустомъ гнъздъ): Христосъ въскресе, а жерци (первосвященники) и фарисіи стражіе мъздять (подкупаютъ), оболгати веляще Христово въскресеніе. О горе, языче (народъ) гръщень, како прельстистеся, почитавше пророкы, писавшая о Христъ, вы не разумъсте, и чаавшимь (ожидая) свъта, бысть имъ тма (пребываютъ во тьмъ). Оу (о), лютъ души ихъ, яко совъщаща совъть золь о Бозъ живъ.

По семъ нъкая два отъ ученикъ идяста въ весь, подале отъ Іерусалима, и бесъдоваста о сихъ всъхъ, и самъ Іисусъ постиже я, якоже бо настухъ, егда воздегъ мало поспитъ, и въставъ видитъ расшедшееся стадо, и скоро всюду рищеть, да свое събереть стадо. Что, рече, съвопрошаетася и еста дряхла (печальны)? она же ръста о Іисусь Назарянинь, его же распяща жидовьстіи отроци (жрецы-первосвященники), и о женахъ ему сказаста, иже глаголють его жива отъ ангела слышавше: не бо его знаяста, бъста бо и еще плотянъ зракъ имуща, не уже бо бъ на ня Христосъ дунулъ, глаголя: пріимъте Духъ Святыи; и ни еще ума ихъ отверзе, да быша разумъли яже о немь писаніа: тъмъ и рекъ имъ: неразумная сердцемь, и нача има сказовати отъ всъхъ писаніи, яже бяху о немь, о страсти и въскресеніи. «Не о семъ ли, рече, писа Мойси: узрите живот вашь, висящь прямо очима вашима́ (Второз. XXVIII, 66). Давыдъ же о распятін его: пригвоздіша руць мои и нозь мои (Пс. 21,7), и пакы: вдаша въядь мою желчь, и въжажду мою напоиша мя оцта. (Пс. 68,22). И о гробъ его: положиша мя въ ровъ преисподнемъ, и въ темныхъ, въ съни смертнъи (Пс. 87,7). Той же и о въскресеніи Его: да въскреснеть Богь, и разыдутся вси врази Его (Пс. 67,2). И пакы: въскресни, Боже, суди земли (Пс. 81,8). Исаіа же о ученицехъ его: въставъ, рече, съберу братію мою, и уэрять славу мою, и ти възвъстять славу мою и въ странахъ имя мое, и будутъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Ветхій законъ, предмествовавшій новому, хотя и предваряль Христа свонмъ ожиданіемъ, но но примествін Его, не вомель въ въру Его; новый же законъ, хотя и посль примель, но прежде увъроваль во Христа, усмотръвъ, какъ тщетна надежда на прежній законъ, не могущій болье спасать держащихся его" (Преосв. Евгенія пер., стр. 11).

ми людіе от языкт мнози». (Иса. 66, 18—20). И се ему глаголющу, приближишася къ веси, въ ню же идяста, и моляста и: облязи (останься) съ нами, яко къ вечеру есть день. И тъ (Онъ—Христосъ) яко възлеже и, приемъ хлѣбъ, благослови, дааше има, и отверзостеся очи има, и узрѣста язвы гвоздинныа на руку Его, и познаста Его, яко самъ тои есть Христосъ. И тои невидимъ бысть отъ нею (для нихъ). Она (они) же возвратистася въ Герусалимь, и повѣдаста апостоломъ вся сіа, яко въистинну въскресе Христосъ, и явися нама, и познаховѣ Его по язву гвоздинную.

Мы же, братіе, въскресеніе Христово видъвше, поклонимся, глаголюще: Ты еси Богь нашь, и развъе тебе иного не знаемь. Человъкь видимын, Богъ же разумъваемын! вся земля да поклониттися, и да поеть тебъ: помилуи насъ, въ тя върующихъ: тебъ молимся, и милися дъемъ (умиляемся): оцисти (очисти) гръхы наша, отпусти долгы душь нашихъ, славящихъ тя, за ны пострадавшаго распятіе и смерть, теб'в нын'в раболъпно служимь. Вчера съ расбоиникомь распинахомтися, днесь съ тобою воскресохомь; вчера съ Логиномь возвахомь: воистинну тон есть Сынъ Божій, днесь съ ангелы глаголемь: воистинну воскресе Христосъ; вчера съ Никодимомъ съ креста снимахомъ тя, днесь съ Магдалынею воскресша тя видъхомь; вчера съ Іосифомь во гробъ тя полагаемь (полагахомъ), днесь, яко Маріа, радостныа твоа глаголы слышимь: шедше рипте къ братии моеи и Петрови, да и въ Галилью идуть и тамо мя угрять (Мв. 28, 10; Мар. 16, 7). И се нынъ яко въ Галилею, въ святую сію церковь събравшеся, веседимся и глаголемь: сіи день, иже сътвори Господь, возрадуемся и возвеселимся въ онь, яко твое есть царствіе, Христе, и тебъ слава, съ Отцемь и съ Святымь Духомь, нынъ и присно и въ въкы въкомь, аминь.

### III.

### На Оомину недълю.

елика учителя и премудра сказателя (проповъдника) требуетъ церкви на украшеніе празника. Мы же нищи есмы словомъ и умомъ мутни (Лав. медлени), не имущи огня Святаго Духа на слаженіе (къ сложенію) душеполезныхъ словесъ; обаче любве ради сущіи (сущихъ) съ мною братіи, мало нъчто скажемь на поновленіе въскресеніа Христова, а вы съприлежаніемь послушайте.

Въ минувшую недълю святыа пасхы, удивление (бъ) на небеси, и устрашение преисподнимь, и обновление твари, и избавленіе миру, разрушеніе адово, и попраніе смерти, въскресеніе мертвымъ, и погубленіе прелестныя власти діаволя, спасеніе же человічьскому роду Христовымъ воскресеніемъ; обнищаніе ветхому закону и порабощеніе суботь; обогащеніе Христовы церкви; воцареніе недъли (воцарился день воскресный). Въ минувшую недълю всему премънение бысть: сътвори бо ся небомь земля, очищена Богомь отъ бъсовскыхъ сквернъ; и ангели съ женами раболъпно служатъ воскресенію. Обновися тварь: уже бо не нарекутся Богомъ стихія, ни солнце, ни огнь, ни источници, ни древеса (не будуть называть Богами стихій, ни солнце и пр.). Отселе бо не пріемлеть адъ требы (въ жертву) закалаемыхъ отци младенець, ни смерть почести: преста бо идолослужение, и погубися бъсовское насилие крестнымъ таниствомъ, и не ктому (и не токмо) спасеся человъчь родъ, но и освятися Христовою вёрою. Ветхый же законъ отнудъ (совсимъ) обнища, отвержение бо тельчя крови и козлія жертвы (обнищаль, ибо отвержены кровавыя жертвы тельцовъ): единь бо Христось собою самь въ Отцу за всёхъ жрътву възнесе. Тъмь и празникь суботъ преста, а недъли благодать дана бысть воскресеніа ради, и царствуєть уже во днехь недъля, яко въ ту воскресе Христосъ изъ мертвыхъ. Вънчаимь, братіе, царицю днемъ (царственный день) и дары честны съ върою той принесемъ, дадимъ по силъ, якоже можемъ: овъ милостню и беззлобіе и любовь, другый — дівьство чисто и и смиреніе нелицемърно; (и) инъ псалмопъніе (псаломкое пѣніе), и апостольское ученіе, и молитву съ воздыханіемь ь Богу: самъ бо Господь Моисеомъ глаголеть: не являйся предо ною тощь вз день празника (Исх. 34, 20). Принесемь ему реже реченных добродътели, да воспріимемъ Божію милость, бо не лишить добра приходящихъ къ нему съ върою: славячая мя бо, рече, прославлю. (Іоан. 13, 32; 1 Петр. 4, 14).

Похвалимъ красную сію недълю новую 1, въ нюже поновленіе разнуимь <sup>2</sup> воскресеніа. Не бо есть таже пасха Госполня, но антиасха, рече Господь (Лавр. наречется) запасха бо избавление миру ть и свобожение оть ала преисполняго мертвымъ: антипасха е есть поновление въскресениа, образъ имуще ветхаго закона, же завъща Богь во Егинтъ Моисеови, глаголя: се избавляю юли моа отъ работы Фараоня, и свобожаю я отъ мучения риставникъ его, да поновляещи день спасеніа твоего, въ онже ень побъдихъ врагы твоа, Израилю. Се нынъ и мы поновляемь. разнующе побъдный день Христовъ, въ онже всему миру спасеіа сълвя, побъдивъ началника (Лав. начала и) власти темныа. ого ради артусный хлёбъ отъ пасхы и до нынё въ перкви вященъ бысть, и днесь на ісреискихъ версьхъ ломится 4, за пръсновы, несеныа на главахъ левгить отъ Египта по пугыни, дондеже и Чермное море проидоша, и ту той хлъбъ вятися Господеви, егоже вкушающе и здравіе прінмаху врагомъ стращии. Они убо, избывше твлесные работы, онавляху (воспоминаніе объ этомъ событіи) празнующе день пръсновы: мы же Владывою спасени отъ работы мыслеаго Фараона, діавола, поновляемь побъдный намъ на врагы энь 5, и сего священнаго нынъ пріимающе хльба, тако вкугаемь, якоже и они хлъба небеснаго, ангельскаго брашна, и

У Калайд.—"похвалимъ красно новую нелёлю",—такъ и въ нёкотоыхъ друг. спискахъ (Сухом., стр. 20, прим.) и въ печатномъ Почаевск. патоуств (л. 105).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Вм. "празнуемъ", — оконч. на имъ, м. ч.1 л. — древняя форма оконч., эявившаяся не позднъе XII в. См. Граммат. правила, приложенныя къ зд. Востоковымъ Остромірову Евангелію, 1843 г., стр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> У Калайдов., какъ и въ др. позднейшихъ спискахъ и Почаев. Златотъ: "не бо есть таже пасха днесь, но антипасха наречеся",—у Сухомл. ъкъ и въ нашемъ спискъ.

<sup>\* &</sup>quot;Возносимый іереями, преломляется подобно опръсновамъ"...

<sup>5 &</sup>quot;Понавляемъ побъдныямъ на враги день",—наше чтеніе болье празльное.

хранимъ его на всяку потребу благу: на здравіе твлеси, и душамъ на спасеніе, и на прогнаніе всякого недуга. Днесь ветхая конець пріаша и се быша вся нова, видимаяже и невидимая.

Нынъ небеса просвътишася, темныхъ облакъ яко вретищь съвлекошася и свётлымъ воздухомь славу Господню исповёдають: не си глаголю видимая небеса, но разумная-апостоли иже (днесь) на Сіонъ вшедше въ нему 1 познаша Господа, и всю печаль забывше, и скорбь июдейску, и страхъ отвержеся,— Святымь Духомь освнени, воскресение Христово ясно проповълають. Нынъ солнце красуяся къ высотъ восходить и радуася землю огреваеть: взыде бо праведное солнце отъ гроба Христосъ и вся върующая къ нему спасаеть. Нынъ луна, съ вышняго съступивши степени (сошедши съ высшей степени), болшему свътилу честь подаеть. Уже ветхый законь, по Писанію, преста съ суботами, и церкви Христова закону 2 съ недълею честь подаеть. Нынъ зима гръховная покааніемь престада есть, и дель невъріа благоразуміемь растаяся: зима убо кумирослужения апостольскымъ учениемъ и Христовою върою престада есть, дедъже Фомина невъріа показаніемь Христовыхъ ребръ растаяся. Днесь весна красуется, оживляющи земное естьство, и горніи (бурніи) вътри, тихо повъдающе (повъвающе) плоды гобзують (умножають), и земля, съмена питающи, зеленую траву ражаеть: весна убо есть красная въра Христова, яже крещеніемь поражаеть человіческое пакы естьство: бурніи же вътри-гръхотворніи помыслы, иже покааніемъ потворишася (претворишася) на добродътель, душеполезные плоды гобзують; земля же естьства нашего, акы съмя, Слово Божіе пріимши и страхомь его присно болящи, духъ спасения ражаеть. Нынъ новоражаемін агньци (и унци), быстро путь перуще (бъгая), з скачють и скоро къ матеремъ възвращающеся веселятся; да и пастыри, свиряюще (играя на свиръляхъ), веселіемъ Христа хвалять: агньца, глаголю, иже отъ языкъ кроткыя люди (кроткіе язычники), а юнца -- кумирослужителя (въ Лав. также) невърныхъ странъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Калайд. и въ Почаев. Златоусть: "иже днесь на Сіонъ вшедша въ нимъ" (стр. 20,—л. 96).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ др. списв. (у Кал. и у Сух., въ прим.)—, и пророки закону Хр. съ недълею"...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Оть гл. *парити* (кор. *пр.*)—πέτεσθαι, volare, детать и затемь—быстро обжать. Miclosich, Radices lin. Slov., р. 66.

нже Христовымь въчеловъчениемь и апостольскимь учениемь и чюдесы (вызванные) скоро по законъ емшеся (взявшись за законъ), въ святви церкви възвратищася, млеко ученія ссуть, да и учители Христова стада, о всёхъ молящеся, Христа Бога славять, вся волкы и агньца во едино стадо събравшаго. Нынъ древа леторасли (древесные побеги) испущають, и цвети благоюханія процебтають, и се уже огради (сады) сладкую подавають воню; и дълатели, съ належею тружающеся, плодолавна Христа призывають: -- бъхомь преже, акы древа дубравная, неимуще плода, нынъ же присадися Христова въра въ нашемъ невъріи, и уже дръжащеся корене Іосеова (Іессеева), яко цвъты, добродътели пущающе, райскаго пакы бытіа о Христв ожидають, да и святители и игумени, о церкви тружающеся, отъ Христа мады ожидають. Нынъ ратаи (съятели, проповъдники) слова, словесныа юнца къ духовному ярму приводяще, и крестное рало въ мысленыхъ браздахъ погружающе, и бразду показніз прочертающе, и свия духовное всввающе, надежами будущихъ благъ веселятся. Днесь ветхая вся конець пріаша, и се быша вся нова воскресеніа ради. Нынъ рывы апостольскіа наводняются, и язычных рыбы плодъ пущають, и рыбари, глубину Божіа въчеловъченіа испытавше, полну церковную мрежу ловитвы обрътають 1. Нынъ мнишескаго образа трудолюбивая ичела, свою мудрость показующи, вся удивляеть; яко же бо они въ пустыняхъ самокорилею живуть, ангелы и человъкы удивляють, и сіи, на цвъты излетающе, мъдвяныи сотъ сътворяють, да человъкомь сладость и церкви потребная подають. Нынъ вся доброгласные птица церковныхь ликовъ гнъздяще веселятся <sup>2</sup>, иже суть церковніи чини: епископи и игумени попове и діакони и діаци и свою кождо поюще пъснь славять Господа. Днесь поновищася всъхъ святыхъ чинове, нову жизнь о Христъ пріимше; пророци и патріарси, трудившеся, въ райстви пищи почивають жизни, и апостоли съ святители пострадавше, прославляются на небеси и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Калайд. и въ некоторыхъ др. спискахъ, а также и въ печати. Златоусте здесь прибавлено: "реками бо, рече Проровъ, разсядется земля, узрятъ и разболятся нечестивіи людін" (Кал. стр. 23; Сухом. 22; Лавр. спис.; Злат. л. 107 об.). <sup>2</sup> Въ др. списк. слёдуетъ: "и птица бо, рече Пророкъ, обрете гиёздо себѣ, олтаря твоя, и свою каждо поющи песнь, славитъ Бога гласы немолчными. Днесь поновишася"... (Калайд. 23; Сухом. 22, прим., Златоус. 107 об.).

на земли. Мученици и исповъдници, за Христа смерть претерпъща, съ ангелы вънчаются. Цари и князи благовърніи послушаніемь святыхъ книгь спасаются. Дъвьственіи лици и иночьстіи съставища (слъд. читать: състави—составы), свой кресть терпъніемь понесше, первънцу Христу отъ земля на небеса въслъдують; постници и пустынници, отъ рукы Господня труда мъзду пріаща, въ горнъмъ градъ съ святители веселятся. Днесь новымъ людемъ воскресеніа Христова поновленіа празникь, и вся новая Господеви приносится: отъ языкъ въра, и отъ христіанъ требы, и отъ іереи святыа бескровныа жертвы, отъ миродръжителеи боголюбная милостыня, отъ велможь церковное попеченіе (въ др. списк. «украшеніе»), отъ праведникъ смиреномудріе, отъ гръшникъ истинное покааніе, отъ нечьствыхъ обращеніе къ Богу, отъ ненавидящихъ духовная любы.

Взыдемъ и мы, братіе, нынъ мыслено въ Сіоньскую горницю, яко тамо апостоли събращася и самъ Господь Іисусь Христосъ, затворенымъ дверемь, посредъ ихъ обрътеся и, рекъ: мирт вамт, исполни я радости: втэрадовашабося, рече. ученици, видпеше Господа (Іоан., 20, 21), и всю печяль телесную и страхъ сердечныи отринуша, дастьбося душамь ихъ духовная дерзость познаніемь своего Владыкы, яко обнажи предъ всеми своа ребра и гвоздинные язвы на руку и на ногу и показуетъ Фомъ. Не бъ бо Фома съ ученикы въ первыи приходъ видълъ Господа, и, слышавъ его въскресъща, не яко лжу мня, не въроваше, но и самовидець хотя быти Христу, тако глаголаше: аще не вложу рукы моеа въребра его, въ язву гвоздинную своего перста, не иму въры. Тъмъ п Господь, не понося ему, сице глаголаше: "принеси руку свою, и вижь прободение ребръ моихъ, и въруй, яко Азг самг есмь. Мене бо преже тебе патріарси и пророди разумъвше, въровавше моему вочеловъчению. Исповъданте первъе о мнъ Исаино писаніе: копіеми бо, рече, ви ребра прободени бысть и изыде кровь и вода въ ребра прободенъ быхъ, да Адама воскресихъ, тебе ли не върующа презръхъ (тебя ли покину невърующимъ)? осяжи мя яко Азъ самъ есмь, егоже преже осязавъ Симеонъ върою, въпрашаше отпущеніа И не буди невъренз, яко же Иродъ, иже слышавъ (мое) рожество, глаголаше волхвомь: где Христост ражается, да шедг азг поклонюся Ему (Мв. 2, 8), а въ сердци своемь о убійствъ моемъ мысляше: но аще и младенци изби, а иско-

наго не обръте: взыщуть бо мене зліи и не обрящуть. Въру нии ми, Фомо, и познай мя, якоже Авраамъ, къ нему же полъ сънь съ двъма ангелома пріидохъ, и той мя позна, и Госпола мя нарече, и о Содомъ моляшемися, да его не погублю. аше и по десяти бы въ немъ праведникъ. И не буди не впрене, акы Валаамъ, иже Духомь Святымь прорекъ мое за миръ умертвіе и пакы мъзды ради предстився, погыбе. Въру ими мн. Фомо, яко сама Аза есмь, егоже видь Іаковъ въ нощи на лъствицъ утвержающася, и тоиже пакы позна мя духомь. егла боряхся съ нимъ въ Месопотаміи: тогда бо объщахся ему въчеловъчитися въ племени его. И не буди не въреня, яко Навходоносоръ, иже видъвъ мя въ пещи отрокы отъ огня спасша, истинною Сына Божіа нарече мя, и пакы къ своимь прельстемъ уклонився, погыбе. Въру ими ми, Фомо, яко Азъ есмь, егоже видъвъ образъ Исаіа на престолъ превысоцъ, объстонма множьствомъ ангелъ. И (Азъ) есмь явивыйся Иезикеилю посреди животныхъ образомъ человъческомь, емуже и васъ прообразихъ, колесы животнымъ придержащеся, воздвизающимся съмною: тои бо животны духъ бътогда въ колесъхъ, его же в нынъ воздунухъ (въ васъ) — Духъ Святый. Азъ есмь, егоже видъ Даніндъ на облацівхъ небесныхъ, подобіемъ сына человівча, същедшаго до ветхаго деньми, и тотъ написа ми даную ми отъ Бога-Отца власть и царство на небеси и на земли (Лав. приб. нынъшняго и будущаго безконечнаго въка). Принеси, о близнече, твои персть, и вижь руць мои, имаже слынымь очи отвръзохъ, и глухымъ слухъ даровавъ, и нъмыя доброглаголивы сътворихъ. Вижь нозъмои, имаже предъвами ходихъ по морю, и по въздуху шествовахъ, явьствено ступахъ, и, въ преисподняа вшедъ, тъма ада попрахъ, и съ Лукою и Клеопою путь шествовахъ. И не буді не въренз, но въренз". Отвъща Фома, глаголя: «върую, Господи, яко ты еси Богъ мои, о немже писаща пророци, прозряще духомь; егоже прообрази (въ законъ) Моиси; егоже отвергошася съ жерци фарисви; егоже поругаша завистію съ книжникы жидове; егоже осуди съ Каняфою Пилатъ на распятіе; егоже Богъ Отець изъ мертвыхъ воскреси. Вижю ребра, отъ ниже источи кровь и воду: воду, да оцистиши осквернышуюся землю, кровь же, да освятиши человычьское естьство. Вижу руцъ твои, има же преже сътвори всю тварь, и раи насади, и человъка създа; има же благослови патріархы; има же помаза цари; има же освяти апостолы. Вижу нозъ твои, еюже

принадши, первые, вдовица отъ мертвыхъ своего сына съ душею пріатъ; надъ сима ногама кровоточивая, края ризы прикоснувшися, исцель отъ недуга. И азъ, Господи, върую, яко ты еся Богъ». И рече къ нему Інсусъ: яко видъвз мя, върова, ближени не видъвше, и въровавше.

Тъмъ же, братіе, въруемъ Христу Богу нашему; распеншему (распеншемуся) поклонимся; въскресшаго прославимъ; явльшемуся апостоломь въруемъ; и своа Фомъ показавшаго ребра въспоимъ. Пришедшаго оживити насъ похвалимъ, и просвътившаго насъ исповъдаемъ. Всъхъ благыхъ подавшаго намъ обиліа възвеличимь: отъ Троица познаимъ Христа Бога Спаса нашего, емуже слава съ Отцемъ и съ Святымъ Духомъ нынъ и присно и въ

#### IV.

# Слово въ недѣлю третью по пасхѣ. «Похвала Госифу Аримаоейскому и муроносицамъ).

разникъ отъ празника честнъе приспъль есть, подавая благодать Божію святъй церкви. Якоже бо пленица златы растворена (жемчугомь) съ многоцъннымъ каменіемъ веселять зрящихъ на ня очи; но паче намъ сихь (то тъмъ болъе...) духовная красота — празници святіи, веселяще върныхъ сердца, и душа освящающи г. Первое (сначала) убо воскресеніемь Христовымъ просвътися весь миръ, вся освящающи. Таже (затъмъ) Фоминымъ испытаніемъ ребръ Господнихъ обновися тваръ; коснувшубося ему рукою язвахъ (къ язвамъ) всъмъ извъстно бысть (удостовърено для всъхъ) тълесное (Его) востаніе. Нынъ же Іосифа благообразнаго съ мироносицами похвалимъ, послужив-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «После минувших честных праздвикова наступиль новый праздвика... Ибо если цень золотая, унизанная жемчугомъ и драгоценными камнями, веселить взоры смотрящихъ на нее, то темъ боде пріятны красоты духовныя—святые праздники, веселящіе сердца верующихъ и освящающіе ихъ души».

шаго по распятін тілу Христову, егоже и евангелисть богата нарицаеть, пришедшаго отъ Аримафеа: бъ бо, рече, и той ученикъ Інсусовъ, чая царства Божіа <sup>1</sup>, и въ время страсти волныа (вольныя) Спасовы видъ страшная въ твари чюдеса: солнце померкше, и землю трясущуся, страха исполнився, и дивяся прінде въ Герусалимъ, и обръте твло Христово на крестъ наго, пригвождено висяще, и матерь его Марію съ единъмъ ученикомь тому предстояща, яже отъ бользни сердца горив рыдающе. сице глаголаше: «тварь събользнуеть ми, сыну, твоего зрящи бесъ (безъ) правды умръщвеніа. Увы мнъ, чядо мое, свъте и творче твари. Что ти нынъ въсплачю (что нынъ буду оплакивать): заушеніе ли, или за ланиту удареніе и по плещема биеніа, узы же и заплеваніа святаго ти лица, яже отъ безаконникъ за благая (за совершенныя имъ благія дъла) пріать? Увы мнъ, неповиненъ сы, поруганъ бысть, на крестъ смерти вкуси. Како тя терніемь візнуаща, и желчи съ оптомъ напонша, и еще пречистая ти ребра копіемь прободоша. Ужаснуся небо, и земля трепещеть, июдейска не терпящи дръзновеніа; солнце померче и каменіе распадеся, жидовское окамененіе являющи. Вижу тя, милое мое чядо. на креств висяща, бездушна, безрачна (невзрачна), не имуща видвніа, ниже доброты, и горко уязвляюся душею: хотвла быхъ съ тобою умрети. Не терплю бо бездушна тебе зръти; радость мнъ отселе никакоже прикоснется: свъть бо мой и надежа и животь. Сынъ и Богъ, на древъ угасе. Где ми, чядо, благовъстование, еже ми древле Гаврінлъ глаголаше: радуйся, обрадованная, Господь съ тобою, царя тя и сына вышняго нарицая, Спаса миру и животворца всемъ и грехомъ потребителя (Лук. I, 28-35). Ныне же эрю тебе яко злодья, межу двема разбойникома, и копіемь прободена въ ребра мертвеца, и сего ради горко изнемогаю, не хощу бо жити, но предварити тя въ адъ (въ адъ). Нынъ мое чаяніе, радости же и веселіа Сына и Бога лишена быхъ. Увы мнъ, о страннъмъ ти рожествъ тако не поболъхъ, яко же нынъ растерзаюся утробою, твое видящи тело пригвождено къ древу. Твое бысть преславно рожество, Інсусе, и нынъ страшно умръщвеніе: единъ отъ ненасъянные (пройде) утробы, цълы печати моего съблюде дъвъства, и матерь мя своего въплощеніа показавъ, и пакы дъвою сохрани. Знаю твое за Адама постраданіе, но, душевною рыдающи обыта горестію, дивящися твоего таинства глубинъ. Слы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мө. 27, 56-62; Мр. 15, 43-47; Лук. 23, 51 к сл.

шите, небеса и море съ землею, внушайте моихъ слезъ рыданіе: се бо Творець вашь отъ священникъ смерть пріемлеть, единъ праведникь за гръшникы и безаконникы убіень бысть. Днесь, Симеоне, постиже мя (исполнилось надо мной) прореченіе: копіе мою душю проиде нынъ, твоего отъ воинъ зряще поруганіа. Увы мнъ, кого къ рыданію призову, или съ кымъ моихъ слезъ излію потокы? вси бо тя оставиша, ужикы (родственники) (Лавр. ученики) же и друзи, твоихъ, Христе, насладившенся чюдесъ. Где нынъ дикъ седмьдесятныхъ ученикъ, где ли верховній апостоди? Овъ (одинъ) бо тя лестію (обманомъ) фарисеомъ предасть, другін же, страха ради предъ архиерен, отвержеся, не зная тебе человъка. Едина. Боже мой, раба твоа рыдающи предстою съ хранителемъ твоихъ словесъ и възлюбленымъ ти наперсникомъ. Увы мнъ, Інсусе, драгое имя! како стоить земя (земля), зрящи тя на себъ на кресть висяща, иже на водахъ ту вначятий (въ начали) основалъ еси; иже многыа слепца просветивь, и мертвыа словомь въскресивша, твоего Божества мановеніемь. Пріндъте, видите Божіа смотреніа таинство: како оживляа(и) вся проклятою умръщвенъ бысть смертію».

И се слышавъ, Іосифъ приближися къ горко рыдающей: матери, егоже видъвши, молебными тому (къ нему) оплетаяся (простирается) глаголы: «потщися, благообразне, къ Пилату безаконному судіи, и испроси съ креста сняти тіло Іисусово, учителя своего, моего же Сына и Бога; подвигнися и предвари, причастниче Христову ученію, тайный апостоле, обещниче (общниче) Божію царствію, и испроси уже бездушное тело, пригвожденное къ древу и прободенное въ ребра, спостражи, благовърне, сугубаго ти ради вънца, его же по въскресеніи (Лав. по вознесеніи) Христовъ пріимеши и отъ конець всёхъ земля честную славу и поклоненіе и на небеси бесконечную жизнь». Умиливжеся Іосифъ плачевными тоа глаголы, не рече (не сказалъ, что...) «жерци (первосвященники) на мя востануть и озлобять (озлобятся), Іюден въскор вмодвять (вознегодуютъ) (Лав. вскрамодують) и побіють мя, фарисен разграбять мое богатство, буду же и съборища (общества ихъ) отлученъ». Но ничтоже сихъ не рече (нътъ, онъ ничего такого не сказалъ), но вся уметы сътвори (ни на что не обратилъ вниманія) и о своемъ бо неради животь, да Христа приобрящеть. Дръзнувъ вниде къ Пилату и въпроси, глаголя: — «дай же ми, о игъмоне, тъло страннаго оного Інсуса, распятаго межу двема разбойникома, оклеветаннаго отъ архіерен завистію, и пору-

ганнаго отъ воинъ бесъ правды. Дай же ми тъло оного Інсуса. егоже Сыномъ Божіимь нарицахуть книжници, и царемь повъдаху фарисеи, ему же ты повель надъ главою титлу написати, имущу писание сице: съ (се) есть Сынъ Божій, царь ізраилевъ. Пай же ми тъло, егоже свой ученикъ жерцемь лестію на сребрв (за сребро) предасть; о немъ же провидя Захаріа тако написа: дадите цпну мою или отруптеся, и поставища тридесять сребреникт, итну циненаго от сыновт Израилевыхъ (Me. 26, 15; 27, 9,—Зах. XI, 12). О томъ молютися тълеси, о немъ же прорече Кајафа, тому единому умрети за весь миръ: не просто сего прорече, но жрець бъ того лъта; о нихъ же рече Гереміа: пастуси мнози просмрадиша винограда мои; и пакы глаголеть 0 нихъ: князи людстіи събращася на Господа и на Христа Его (Пс. 2, 2). Сів бо, рече Соломонъ, помыслища, и прельстищася, и осльни бо я злоба ихъ. Рекоша бо: уловимъ праведника, руганіемь и ранами истяжимь его, и смертію безльпотною осудимь его (Прит. Сол. 2, 21, 12, 10, 20). Сего прошу Інсусова тълеси, иже противу твоему отвъщавшу въпросу: Азъ есмь животь и истинна, и не имаши на мню власти никоеаже, аще не бы ти дано свыше (Ioan. XIX, 11); его же ради тебе моляще своа (твоя) жена. глаголющи: ничтоже не сътвори праведнику сему, много бо пострадах днесь во снъ его ради (Ме. 27, 19). Дай же ми сего распятаго, ему же входящу въ Герусалимъ, съ вътвми младенци срътахуть, и глаголюще: осанна. сыну Давыдова; егоже гласъ слышавъ адъ, отпусти душю Лазаря, уже четверодъневна умръша; о немъ же писа въ законъ Моиси: узрите живот ваш висящь прямо очима вашима (Второз., 28 66). Сего хощу мертваго тълеси, его же мати, не познавши мужска ложа, дъвицею породи, о немъ же къ Ахазу Исаіа глаголаше: се дъва зачнеть во чревь, и родить сына, ему же имя съ нами Богз (Иса., VII, 14); о немъ же Давыдъ прорече, глаголя: приивоздиша руит мои и нозт мои и вся кости моа изъчтоша (изчетоша—Пс. 21, 17, 18). Дай же ми сего, уже умръшаго на крестъ, о немъ же ты рече къ просящимъ его у тебе на смерть жидомь: чисть есмь оть крове праведника сего, умывь же си ручь, и бивг, предасть его (Мо. 27, 24-27); о немъ же глаголеть пророкь: азг же не противлюся, ни впреки глаголю; плещи мои вдах на раны и ланить на удареніе, лица же моего не отвратих от студа заплеваніа (Иса. 50, 5, 6). Сего прошу Назарянина тълеси, ему же отъ изумъвшихся избъгаху

бъси и вопіаху (ему же бъсы, выходя изъ бъсноватыхъ, вопіяху): что есть намъ и тебъ, Іисусе, Сыне Божій, и въмы тя, кто еси: ты святый Боже, пришель еси преже времени мучити насъ. (Лук. IV, 34); о немъ же и самъ Богъ Отець съ небеси на Гердани, крестящуся ему, послушьствоваще глаголя: ст (е) есть Сынт мой втэлюбленный, о немт же благоизволих (Мо. Ш. 17); о немъ же Духъ Святый Исаіемъ глаголеть: яко овчя на заколеніе ведент бысть (Иса. 53, 7), отъ безаконныхъ люди, и преданъ бысть на смерть. Дай же ми тъло сняти съ креста, хошу бо е въ своемь положити гробъ. Уже бо вся о немь исполнишася пророчьствіа. Съ (сей) бо наша бользни понесе, и за ны пострада, и раною его мы вси исцельхомь, зане предана бысть на смерть душа его, и съ безаконными вмънент бысть (Иса. 53, 4, 5, 12). Истребими бо, руша, от земм живущих память его, и имя его ктому не помянется. Сего ран хощеть Господь отьяти бользнь отъ душа его, и дати ему врыкыхъ користь (добыча, побъда); пишеть бо ся о немъ: и ты въ кровь завьта своего испустиль еси ужникы (узники) своя от рова не имуща воды» (Захар. 9, 11). И сіа вся слышавь оть Іосифа, Пилатъ дивися, и призва сотника, и въпросі и, аще уже умреть пропятый Інсусь. И увидъвъ дасть тъло Іосноу, да его погребеть якоже хощеть, и, купивъ плащаницу, снятъ тело Інсусово съ креста. Прінде же и Никодимъ, несый смішеніе (п) смирно, и алоино (алой), достойно цёны литръ сто, обвиста тёло Христово, помазавше и (его) миромь. Вопіаше же Іосифъ, глагодя сице: «Солнце незаходимое, Христе, творче всъхъ, и тваремъ Господеви, како пречистому прикоснуся твлу твоему, неприкосновенну ти сущу небеснымъ силамъ, служащимъ ти съ страхомъ. Кацъми же ли плащаницами повью тя, повивающаго мъглою землю, и небо облакы покрывающаго, или кыя воня возлёю на твое святое тъло, ему же дары съ вонями перстіи (персидскіе) принесше цари, яко Богу покланяхуся, прообразующе твое за весь миръ умръщвеніе? Кія ли гробных пъсни исходу твоему въспою, емуже въ вышнихъ немолчными гласы сърафими поють? Како ли понесу тя на моею перстною руку (бренными, слабыми), носящаго тварь всю невидимаго Господа? Како ли въ моемь худъмь положу тя гробъ, небесный кругь утвердившаго словомь, и на херувимъхъ съ Отцемь и съ Святымъ почивающаго Духомь? Обаче (но) сіа вся смотрівніемь твориши, и вся си своею волею претерпълъ еси: идеши бо въ адъ, да Адама отъ ада съ Евгой

падша преступленіемь пакы възведеши въ раи, и прочая съ ними воскреснии мрътвеца твоего Божества силою. Тъмъ же, сице возглашая, погребу тя, милостиве, якоже Святымъ наученъ быхъ Духомь: Святый Боже, святый кръпкы, святый бесмертный, помилуй насъ». И положиша и въ гробъ, и привалиша камень великъ къ дверемь гробу. Маріа же Магдалыни и Маріа Яковля зръсте, гдъ полагаху его.

О мироносищах. — И минувши суботь, и солнцу уже восіавшу. вся вкупъ жены съ миромь, се уже четвертое (въ четвертый разъ) пріндоша. Первое бо, яже глаголеть Матоей: вечерь въ суботу пріндоша двъ женъ видъти гроба; предъ нею (при нихъ) же трусъ бысть, егда ангель отвали камень отъ дверіи гроба, и отъ страха его омрътвъща стрегущен, тъмъ тогда и самъ Іисусъ явлейся, рече: радуйтеся, идъта (ндите) къ братіи моей, да идуть въ Галилею и тамо мя видять (Мв. 28, 1, 2, 4, 9, 10). Й пакы полуноши иныя прімлоша испытати бывшаго, якоже отъ Маглалыни о воскресеніи Христовъ слышаша. О тъхъ бо Лука написа тако: зъло рано пріидоша жены къ гробу, и обрътоша камень уже отваленъ, и два ангела въ нихъ ставша и глаголаста: что ищете живаю ст мрътвыми, нъсть зде, но въскресе (Лук. 24, 1-6, ср. 13). По семъ предъ зарями (зорями) друзіи пріидоща жены и ть видьша внутрь въ гробъдва ангела, идеже лежало тъло Іисусово. Тъмъ же (объ этомъ) и Іоанъ Фелогъ (Феологъ) рече: от того слышава, Петра сь другыма ученикома тече ка гробу, и еще сущи тип (Іоан., 20, 1—4). Марко же о всёхъ поведаеть мироносицахъ, яже съ вонями въ суботу пріндоша, и вліваще въ гробъ, видъща юношу одесную съдяща и ужасощася. Онъ же рече имъ: «не ужасайтеся (Мр. XVI, 5-6), не вамъ бо есть страхъ. но безаконнымъ жерцемъ и стрегущимъ зде воиномъ. Вы же видите тощь гробъ, и рцъте апостоломь: Христосъ воскресе. Видите, бесь (безъ) тълеси есть плащаница, и о плотнъмъ Інсусовъ хвалитеся востаніи; будите благовъстници человчьскому спасенію; рцъте апостоломь: днесь спасеніе миру. Уже не скорбите, ни сътуйте, яко мрътвеца, но радуйтеся и веселитеся о Бозъ живъ. Вамъ хошу тайны Божіа человѣколюбіа повѣдати, яже за Адама пострада, въ тлю падша (падшаго). Того бо ради съ небесе сниде, и въплотися, и бысть человъкь, да истлъвшая обновить, и на небеса възведеть. Онъ, послушавъ совъта вражіа, въсхоть быти Богь и проклять бысть: сей же, послушавь Отца, Богь бысть и человъкъ, да змія погубить и человъка спасеть (Лавр. сп. обожить). Онъ про-

стеръ руцъ къ древу възбранному, смрътное уторже ядро, и бывъ рабъ гръху, сниде отъ Едема въ адъ: Христосъ же на крестъ руцъ простеръ, осужения гръховнаго и отъ смерти человъкы свободи, Неповиненъсы(и) преданъбысть, да проданные грухомьотъ діаволя работы избавить. На трости губою оцта съ желчію вкуси, да загладить рукописаніе человіческыхь сыгрішеній; и копіемь въ ребра прободенъ бысть, да пламенное оружіе отложить, бранящее человъкомь входа въ раи: кровь свою изъ ребръ источи. има же тълесную всю сквръну очистивъ, и душа человъча освятиль есть; связань бысть и терніемь вінчянь, да разрішить отъ юзъ діаволь человъкы, и терніе прельсти вражіа искоренить. Солнце помрачи, и землею потрясе, и твари всей плакатися сътвори, да адъская разрушить съкровища, и тамо сущій души свътъ видъща: и Евжинъ плачь на радость преложи. Въ гробъ яко мрътвъ положенъ бысть, да отъ въка умръшимь животъ дарова; каменемь съ печатми утверженъ бысть, да адова врата и верея отъ основания съкрушить; стражми стрегомъ бъ всъми видимо, но не видимо същедъ въ адъ, связа сатану. Ангельская бо воинства, съ нимъ текуще, възываху: възмъте врата князи ваши, да внидеть царь славы. И ови связаныя душа ръщаще, отъ темниць пущаще, друзіи же, противныя силы вяжуще, глаголаху: где ти, смерти, жало, где ти, аде, побъда? Къ симъ же, оцпинъвше (оцъпенъвше) бъси вопіаху: кто сей есть царь славы? съ толикою на насъ пришелъ есть властію, погубилъ есть князя тмы, и вся его въсхитивъ скровища, разби смрътный градъ, адово чрево, извоева плънникы, иже съ Адамомъ зде сущая — гръшныхъ душа. Воскресе цълымъ печатемь у гроба: тако бо родися не вреди матрыня девъства печяти. Да несть вамъ страха, но омрътвъвшимъ воиномъ. Уже бо вся съвершивъ Іисусъ, въскресе богольньь, и показася преже вась пришедшимь женамь, взывая красно (торжественно): радуйтеся; и апостоломь своимь въ Галилею ити повель, да всьхъ тамо васъ освятивъ, съ плотію на небеса взыдеть, съ нею же и пакы пріидеть судити мирови». Сіа же вся отъ ангела реченная къ мироносицамъ о Христъ сказахомь.

Похвала Іосифу.—Похвалимъ нынъ Іосифа приснопамятнаго, благообразнаго же и досточюднаго. Блаженъ еси воистинну и праведенъ досточюдный Іосифе, толика блага и велика богатства на земли и на небеси сподобися: достойно послуживъ, яко и херувими, Божію тълеси; но они невидимо дръжаще на

своею раму (на своихъ плечахъ), страхомъ своа покрывають лица, ты же радуяся на своею руку Христа Бога носиль еси. Блаженъ еси, Іосифе, паче патріархъ Авраама и Исаака и Іакова: его же бо они гласъ точію слышавше, честни и славни паче всъхъ явишася, того же ты въ плащаницю обвилъ еси тъло. Блажу руцъ твои, Іосифе, на нею же Сына Божіа. всвхъ творца, держалъ еси тъло, его же образа не терия зръти въ Хориви Моиси, подъ каменемъ скрывся, задняа его узръ (Лав. скрывся слыша задняя моя узриши). Тъмъ (и) на Фаворъ съ Иліею, видъвъ Христа, послушествовавше (свидътельствоваль) того быти Бога и человъка. Блаженъ еси паче Давыда паря. великій Іосифе. Давыдъ бо отъ Силома киотъ съ Божіимъ словомъ принесе, въ своемъ убоявся поставити его дому, ты же не скынію съ закономъ, но самого Бога снять съ креста, въ своемь гробъ, радуася, положиль еси. Блажень и треблажень тобою, Іосифе, ископанный гробъ, въ немъ же полежа Христосъ Спасъ нашь: уже бо нъсть гробъ, но престолъ Божій, одтарь небесный, и покоище Святаго Духа, и одръ небеснаго царя, о немъ же рече Соломонъ: стоять силніи ратоборци изученніи брани (наученные на брань), имуще оружіа обоюдуютра (Піснь пъсн., 3, 7, 8). Си гласъ, назнаменуя святыхъ чины, борюшихся съ еретикы и съ жиды по Христь <sup>1</sup>. Блаженъ еси, Іосифе, съвръшителю Божію таинству и пророчьскихъ гаданій (предсказаній) разръшителю: о немъ же законъ и пророци притчями написаша, сего ты явьствено измирною (муромъ) по святымъ помазаще язвамъ (Лав. помазалъ еси). Блаженъ еси, Іосифе, иже вся оживльшаго (оживившаго) словомь, и водами покрывшаго твердь небесную, сего, яко мертвеца, каменемь покрыль еси въ гробъ, чла тридневнаго воскресеніа. Блаженъ убо и градъ твой Аримасей, изъ него же ты прінде послужити Сыну Божію. Кою (кую) похвалу сътворимъ достойну твоего блаженства, или кому уподоблю сего праведника? Како начну или како възглаголю? Небомъ ли тя прозову, но того свътлъе бысть благочестиемь: ибо въ время страсти Христовы небо помрачися и свътъ свой съкры, ты же тогда, радуася, на своею руку Бога носяще. Землю ли тя благоцевтущу нареку, но и тоа честиве ся показа: тогда бо и та страхомъ трасашеся, ты же съ веселіемь Божіе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Говорилъ онъ сіе, знаменуя лики святыхъ, борющихся съ ерети ками и іудеями за Христа".

тъло съ Никодимомъ въ плащаницю, съ вонями обвивъ, положилъ еси. Апостоломь ли тя именую, но и тъхъ върнее и крыпчае обрытеся: егда бо они, страха ради жидовска, разбътошася, тогда ты безъ боязни и безъ сумнъніа послужиль еси Христови. Святителя ли или старьйшину (Лав. святителя ли тя и архирея) прозову: тъмъ бо образъ своея службы предаль еси, обходя, кадя и кланяася съ молитвою пречистому тълу Христову, глаголя: воскресни, Господи, помози намъ, и избави насъ, имени твоего ради. Священномученикомъ ди тя нареку, яко тодику показалъ еси къ Христови любовь, аще бо не въдрузися вътвоа перси оружіе ( $\it Лав$ . копіе) (не была произена оружіемъ твоя грудь) 2, ни проліася отъ меча твоа кровь, но изволеніемь и върою по Христъ положиль еси душу: поразили бы тя быша, и на удеса (на части) рассвкии, но съхрани тя отъ всвхъ Христосъ, его же ты храняше тъло, не убоася гнъва жидовска, ни прещеніа жречьска, ни напрасно убивающихъ воинъ не устращися; не пожали си по мноэжиь богатствъ (не пожальль ты многихъ своихъ сокровищъ): нерадивъ ни о своемь животъ, чая тридъневнаго воскресеніа. Но паче всъхъ святыхъ подвизался еси, богоблаженный Госифе. и паче всъхъ имаши дръзновение въ Христу, въ нему же молися о насъ хвалящихъ тя и чтущихъ твою святую съ мироносицами память, и твой украшающимь празникъ. Подай же всемъ намъ твою помощь; буди покровъ граду нашему отъ всякого зла, подавая благовърному князю на съпротивные побъды, и заступай его отъ всёхъ видимыхъ и невидимыхъ врагъ; миръ глубокъ и здравіе телеси, купноже и души его проси спасеніа; и насъ избави отъ всякіа нужа, и печали, и бъдъ, и всъхъ лютыхъ напастей, и многымь грвхомь отпустъ испроси своими къ Богу молитвами, да избавить ны бесконечные мукы, и причастникы сътворить будущіа жизни, благодатью и челов'яколюбіемъ Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, ему же слава съ Отцемь и съ пресвятымъ и благымъ и животворящимъ Духомъ, нынъ и присно и ввъкы въкомъ. Аминь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Калайд. и Сухомл.—"разложю" въроятно, по ошибкъ вм. "возглашу".— <sup>2</sup> Вм. "вдрузиса" въ др. спискахъ (у Кал. и Сух.)—, вгрузися '.

٧.

# Слово о разслабленномъ, въ четвертую недълю по Пасхъ.

еизмърна небесная высота, ни испытанна преисподняа глубина, ниже свъдомо Божіа смотреніа танньство: велика бо и неизреченна милость его на родъ человъчьсть, ею же помиловани быхомь. Того ради должни есмы, братіе, хвалити и пъти и прославити Господа Бога и Сцаса нашего Інсуса Христа, исповъдающе его великая чюдеса, но и елико же ихъ сътвори, неисповъдима бо суть ни ангеломь, ни человъкомь. Нынъ же о раслабленомь побесъдуемь, его же днесь самъ въспомянулъ и призрълъ и помиловалъ; егоже врачеве небрегома сътворища; егоже презираху вмътающей въ купъль: егда бо възмущащеся вода, вси о богатыхъ пекущеся здравіи, а сего отръваху; его же нынъ Христосъ благый и человъколюбець словомь исцъли: врачь бо есть душамь и тъломъ, и слово его лъло бысть.

Глаголеть бо евангелисть: взыде Іисусь въ Іерусалимь въ преполовление празника жидовска (Ioan. VII, 14). Егда же множество народа отъ всехъ градъ по обычаю сбирахуся въ leрусалимь, тогда и Господь пріиде всячьскы угажая (угождая) своимь рабомъ, и неистовство противныхъ (противящихся) обличяа іудеа (іудеевъ). Поистиннъ бо пріиде ища заблужшихъ и спасти погыбшихъ. Многа бо по всей Палестинъ сътвори чюдеса, и не въровахуть ему, но противу благодати (но за благодать) худять его, и дестьпа его и блазнителя нарицающе. Того ради при мнозъ народъ пріиде къ Соломони вододержи (водоему), иже глаголется Виоезда, сирвчь овчяа купъль, понеже ту полагаху жертвеныхъ овець ютробы (утробы-внутренности). Надъ симъ бъ храмъ, пять притворъ имущи, и ту лежаше множство болящих, и хромых, и слыпых, и инъми недуны болящеи, чающе движеніа водь. Ангель бо  $\Gamma$ осподень, приходя, възмущаще воду, и по възмущении первъе влазяшей (влезый) цълз (здравъ) бываше (Іоан. У, 2—4). Се же бъ образъ святаго крещенія, понеже вода та не всегда исцъляше, но егда ю ангелъ возмущаще: нынъ же къ крещенію купъли самъ ангелскый владыка и Святый Лухъ, приходя, освящаеть, и даеть здравіе душамь и тіломъ, и гріхомь оціненіе (очищеніе). Аще кто слінь есть разумомъ, или хромъ невіріемь, или сухъ мнозіхъ безаконій отчяніемь, или раслаблень еретичьскымъ ученіемъ, — всіхъ вода крещеніа здравы творить. Она (та) купіль, многы пріимающе, единого исціляще, и тоже не всегда, но единою літомъ (однажды въ годъ), а крещенія купіль, по вся дъни оживляющи, здравы творить. Къ крещенію убо аще и всеа земля пріидуть человіци, не умалится благодать Божіа, всімъ дающи исціленіе гріховныхъ недугь.

Ривмъ же о Господни благодати, како пріиде къ овчіи купъли, и видъ человъка раслаблена долго время на одръ въ недузв лежаща, и въпроси его, глаголя: хощеши ли здравъ быти? и рече: «ей, Господи, хотълъ быхъ, но не имамъ человъка, дабы, по възмущении ангеловъ, вверглъ мя въ купъль. Но аще мя еси о здравін, владыко, въпросиль, то кротив послушай моего отвъта, да ти своеа бользни скорбь исповъмъ: тридесять и осмь лътъ на одръ семь недугомь пригвожденъ слежу; гръси мои вся уды тълеси моего раслабиша, а душа моя преже страсти поношеніи бодома бысть (еще прежде была **У**язвлена позорными страстями). Богови ся модю, и не послушаеть мене, зане превзыдоша безаконіа главу мою. Врачемъ издаахъ все имъніе и помощи улучити (получить) не възмогохъ; нъсть зеліа, могуща Божію казнь премънити. Знаемін мон гнушаются мене; смрадъ бо мой всякіа утёхы лиши мя, и ближніи мон стыдятся (срамляются) мною; яко чюжь быхъ, страсти ради, братіи моей; вси человъци мною кленутся (гнушаются мною, какъ проклятымъ), а утъщающаго не обрътохъ. Мрътва ли себе нареку, но чрево ми пища желаеть, а языкъ отъ жажда нссыхаеть. Жива ли себе помышляю, но не токмо въстати съ одра, но ни подвигнути себе не могу: нозв имвю непоступнв. руцъ же, не токмо бездъльне, но ни осязати себе тъма съвладіво. Не погребенъ мрътвець разумівю ся; одръ сей гробъ ми есть: мрътвь есмь въ живыхъ, и живъ есмь въ мертвыхъ, ибо яко живый питаюся и яко мрътвъ не дълаю. Мучимъ же есмь, акы въ адъ, бестудіемь (поруганіемъ) наносящихъ ми; сибхъ бо есмь юношамъ укаряющимся мною, и старцемь лежу притча къ наказанію; мною вси глумятся. Азъ же сугубо стражу: внутрь юду бользнь клыщить (давить) мя; вны юду досадами и укоризнами стужаюси; отъ всёхъ бо плеваніе слинъ

(слюнъ) покрываеть мя. Двое сътование обдержить мя: глалъ паче недуга преодолжваеть ми; аще бо и брашно обрящу, но въ уста рукою вложити его не могу: всемъ молюся, дабы мя кто накормиль, и бываеть дълимъ мойбъдный укрухъ спитающими мя. Стеню (стону) съ сдезами, томимъ болъзнію недуга моего, и никтоже пріидеть посътити мене. Егда же остании трапезъ богобоязнивыхъ людій принесени будуть, скоро притекуть приставници овчяз купъли, и яко (Лаер. и не тако) пси Лазаревы облизаху струпы, якоже сін помилованіе (Лавр. мою милостыню) пожирають 1. Не имъю же ни имъніа, да быхъ си единого умездилъ (вознаградилъ) о мив пекущагося человъка, яко зав расточихъ даемо въ ран богатство, и змиемъ въ Едемъ украдена ми чистоты одежа, и зде лежу нагъ Божіа покрова. Не имамь человъка, иже бы не гнушаася послужиль мнв. Енохь и Илія не обратошася на земли: взята бо быста на колесницъ огненъ, и пребывають, инеже Богь въсть. Авраамъ съ Іевомъ (Іовомъ) мало послуживша мнъ подобнымъ, преставистася въ бесконечную жизнь. Господи, человъка не имамъ върна къ Богу. Моиси, боговидець, и законодавець, послъ же съгръши къ Богу, и не вниде въ землю обътованную. Соломонъ премудрый, трикраты съ Богомь бесвдовавъ, на старость приразися въ Богу (согръщилъ предъ Богомъ), женами прельстився, погыбе. Господи, человъка не имамь вложаща мя въ купъль; вси бо уклонишася и неключими бъща, и нъсть творящаго благая, нъсть ни едіного; и не разумьють вси творящеи безаконіе".

И сіа вся отъ устъ раслабленаго слышавъ, благый нашь врачь, Господь Іисусъ Христосъ, отвъща къ раслабленому: «что глаголеши: человъка не имамъ? азъ тебе ради человъкь быхъ щедръ и милостивъ, и не солгавъ объта моего въчеловъченія: слышалъ ли еси пророка, глаголюща, яко отроча родится Вышняго Сынъ, и данъ бысть намъ, и той болъзни наша и недугы понесеть. Тебе ради горняго царства скупетръ оставль, нижнимь служа, обхожу ²; не пріидохъ бо да ни послужать, но да послужу. Тебе ради, бесплотенъ сый, плотію обложихся, да всъхъ душевныа и тълесныя недугы исцълю. Тебе ради, невидимъ сый ангельскымъ силамъ, всъмъ чело-

<sup>2</sup> У Калайд. — «объхожю»; у Сухомл. — «обихожу».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Когда же принесуть сюда останки оть трапезы... тотчась прибъгуть приставники овчей купели, и не такь усердно псы лизали струпы Лазаревы, какь они (приставники) пожирають назначенное мнв подаяніе".

въкомъ явихся: не хощу бо моего образа въ тлъніи презръти лежаща, но хощу е спасти и въ разумъ истинны и (его) привести. И глаголеши: человъка не имамъ; азъ быхъ человъкъ, да Богомь человъка сътворю, ръхъ бо: бози будете и сынове Вышняго. Кто инъ мене върнее служай тебъ? тебъ всю тварь на работу сътворихъ, небо и земля тебъ служать: оно влагою а ся плодомь. Тебе ради солнце свътомь и теплотою служить, и луна съ звъздами нощь просвъщаеть 1. Тебе ради облаци дождемь землю напаяють, и земя всяку траву стмениту и древа плодовитая на твою службу възращаеть. Тебе ради ръкы носять (рыбы износять), и пустыни звъри питають. И глаголеши: человъка не имамъ; и кто есть мене върнъе человъкь, яко не солгахъ объта въчеловъченіа моего: кляхся Авраамови, глаголя: о съмени твоемь благословятся языци, въ Исаце же будеть ти племя, и въ томь въплотився, отложю обръзаніе, сътворю же мрежу (*Лавр*. доброчадну) воду (замъню обръзание водою крещения)<sup>2</sup>, многа чяда поражающу крещениемь, о ней же глаголеть Исана, яко проторжеся вода въ пустыни, и жаждущеи на воду живу идъте. (Иса. 35, 6). Азъ есмь животное езеро 3, азъ есмь породный (райскій — парадолось) источникь, отъ усть моихъ на тя изливаю, а ты овчяа купъли жадаещи, помалъ пресохнути хотяще. Въстани и возми одръ свой, да слышить мя Адамъ, и обновится нынъ съ тобою отъ истявніа, въ тебъ (Лавр. въ томъ) бо перваго преступленіа Евжину клятву исцеляа. Лазаря, уже смердяща 4 въ гробъ, четыре дъни имуща въ мертвыхъ, словомь жива сътворихъ, и тебъ нынъ глаголю: востани, и възми одра свой, и иди ва дома свой».

И скоро въскочи раслабленый съ одра, здравъ всёми уды тёлеси своего и силою мощенъ, и вземъ носившаго и одра посреди народа хожаше. Бё же въ той дънь субота, и видёвше его жидове, не порадовашася о здравіи немощнаго, ни въздаша хвалы Богови, въздвигнувшему раслабленаго отъ одра немощи, ни рекоша; «како ти ся, брате, жилы укрёпиша и тёлесныа уды утверлишася»; но, акы звёріе на оруженика (охотника) нападше, отбёгоша и богохулная словеса, акы стрёлы къ камени, пущающе, сламляхуся. Изволиша (возлюбили) бо неправду паче, неже глаголати правду, и начаша

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кал. и Сух. — «обълеть». <sup>2</sup> Въ другихъ списк. — «брежу», правильнъе — «обръзаніе». <sup>3</sup> Въ др. вм. «езеро»— «зерно». <sup>4</sup> Въ др. — «раскысъвыша» — разложившагося.

прътити носящему одръ: «субота есть, не достоить ти взяти одръ; почто восталъ еси отъ немощи, почто исцелълъ еси отъ недуга и премънился еси отъ болъзни? Нелъпо ти нынъ одра своего взяти и понести».

И рече имь исцельвый оть недуга: «что се глаголете, о фарисен? мудріи суще, злобою обьюродьсте; не насытисте ли ся, въ тридесять и осмь льть зрящи мене исполумертва лежаща? нынь же, воставшу ми Божіимь словомь, осльпосте умомь, и о своей храмлюще претыкаетеся неправдь. Аще ньсть вы добра, а зла ньсть въ моемь востаніи 1; аще не радуетеся о преславнымь чюдеси, поне (по крайней мъръ) не завидите данному инъ здравію. Не будите яко кони и мъскіи (лошаки), имъ же ньсть разума. Господь поможе мнъ на одръ бользни моеа, и весь недугь мой обратиль есть въ здравіе. Рцъте ми старци и судіи Изранлевы, въ чьей васъ (у кого изъ васъ, въ чьей) храминъ украдено бысть даное мнъ здравіе, да тако жаляще си прътите ми? Никто же васъ (изъ васъ) преобиденъ, никтоже васъ умъ мнъ дарова, но иже мя сътвори цъла, той ми рече: «въстани, возми едръ свой, и ходи, и се есмь весь здравъ».

Отвъщаща книжници: «кто есть онъ, иже тя цъла сътвори»? Носяй же одръ не въдяще (не зналъ, кто его исцълилъ, ибо...), Іисусу уклоншуся отъ народа; обаче (однако) глаголаще: «нъсть волхвъ, ни чяродъй, и не есть ходатай, ни ангелъ, но Самъ Господь Богъ Іизраилевъ: понеже не осяза мене руками, ни приложилъ быліа (лекарственныхъ травъ) къ вредомъ удовъ моихъ, но слово его дъло бысть, рече бо ми: въстани и ходи; и въслъдова слову дъло (и за словомъ послъдовало дъло) и здравіе тълесе. Тъмже не судите на лица, ни кулите Божіа благодати, но праведный судъ судите. Рцъте Богу: яко възвеличишася дъла твоа въ Іизраили, и Господнимъ чюдесемъ суботу почтите, и Бога прославите, празникъ украсите». Но жидове не умолкаху, глаголюще: «кто есть исцелъвый (исцъливый) тя въ суботу? Покажи повелъвшаго ти носити одръ въ празникъ».

И обръте его Інсусъ въ церкви, и глагола ему: "се иълг еси, ктому не стірьшай, да не горье ти что будеть". Но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ др. сп.: «аще не бысть добро, а зла нъсть въ моемь въстани» если выздоровление мое не есть добро, то во всякомъ случав оно не есть и зло.

да не мнимъ, яко тому едіному се глагола Христосъ, но всёмь приемшимь крещеніа благодать, имъ же праотечьскіа очистихомся скверны, исцёлени быхомь отъ растлівющаго ны грёха, яко се бы реклъ исцелівшему тому Господь: «се въ тебів всего Адама грёхъ исцёлихъ, и падша преступленіемь възведохъ, и всеродную того клятву отъяхъ; отмыхъ скверну всякого прегрышеніа крещеніемь; взыскавъ, обрітохъ шедшаго въ пути неблагы (гибельнымъ путемъ) кумирослуженіа; обязахъ раны уязвенаго бісовскыми разбойникы; възліахъ на язвы его моеа крови вино и масло, и вземъ на тіла моего скотъ, внесохъ въ гостинницю, въ святую цръквь; дахъ гостиннику два сребреника, новый и ветхій законъ святителемь, да прилежать ученіемь и людемь; обіщахъ имъ мъзду по възвращеніи моемъ, спасшимь грівшникы. Се ціль еси, ктому не съгрівшай: горе бо, рече, въ разумі съгрівшающему».

Разумъйте же вси слова силу, яко по крещении не велить намъ Господь съгръщати, да не пакы растлимь (истлимъ) обновленаго Богомь человъка; по въспріятіи же всякого священнаго сана, горе съгръщающимь, — реку же по мнишествъ, іерействъ и въ самомъ епископъствъ не боящимся Бога. А человъкъ той въренъ бъ, ибо (Лавр. и) по исцъленіи не вдасть себе въ тълесныа скверны, ни похули Господа Інсуса предъ Іюдеи, но въ церкві пребываще, идеже и обръте его Христосъ; и той познавъ исцелъвшаго и (исцълившаго его), и глагола: «праведенъ еси, Господи, и слово твое истинна, отнынъ причястникъ есмъ всюмъ боящимся Тебе и хранящимъ заповъди Твоа». И иде по всей странъ повъдая, яко Іисусъ есть, иже мя сътвори цъла.

Да и мы, братіе, того Інсуса Христа Бога нашего прославимь, исцельвшаго насъ отъ недугь грыховныхь, и къ нему върою припадемъ, глаголюще: не помяни первыхъ безаконій нашихъ, и нынышняа очисти съгрышеніа. Ты бо еси Богь небесныхъ и земныхъ, человычьскій зижителю, ангельскій творче, царю мира всего, архангельскій владыка, херувимскій съдытелю, серафимскій украсителю. Помилуй насъ, на тя уповающихъ, да спасени тобою славимь тя съ Отцемь и съ Святымь Духомь, нынь и присно и въ выкы выкомь. Аминь.

#### YI.

## Въ недълю о слъпомъ-шестую по Пасхъ.

илость Божію и человѣколюбіе Господа нашего Іисуса Христа, благодать же Святаго Духа, дарованную обилно человѣческому роду, сказаю вамъ, братіе, добріи христолюбивіи послушници, чяда церковная, сынове свѣта и причястници царства небеснаго. Не отъ своего сердца изношу сіа словеса: въ души бо грѣшной ни дѣло добро, ни слово полезно не ражается, но творимь повѣсть, вземлюще отъ Святаго Евангеліа, почтенаго намъ нынѣ отъ Іоанца Фелога, самовидца Христовыхъ чюдесъ. Глаголеть бо: «въ время ономимоиды (й) Іисусъ, обрѣте человѣка слѣпа отъ роженіа», и не преже помолися ему слѣпець, ни въслѣдуа просить прозрѣніа; но по въпросѣхъ своихь ученикь, дивно чюдо творить, извѣстно показуя себе благыми дѣлы, яко тъ (онъ) есть Богъ.

Пріиде (мимоидый) нынк въ Іерусалимь, и обръте человпка слъпа тако и рождена (Іоан. 9, 1). Того ради рече апостоль: мимоиды, миноваше бо уже ветхый законь съ требами козьихъ жертвъ и съ преданіемь старческыхъ запов'єди (древнихъ заповъдей), не могый исцълити человъческыхъ недугъ; вичтоже бо законъ Моусеовъ съверши, но всёхъ предасть подъ гръхъ. Самъ же творець твари и законудавець пріиде обновити твари и спасти человъка, якоже пророкь о немъ глаголеть: не ходатай ни ангель, но самь Господь спасе ны (Иса. 63, 9). Тъмь и къ вопросу апостольскому (потому и на вопросъ апостольскій) глаголеть о слышь: ни сій сырыши, ни родителя его, но да явятся дъла Божіа на немъ. И се рекь, плюну на землю и смяте прахо ото плюновеніа. Вижь, како показуеть своего божества исконнаго дела образъ: тако бо и въ начяло твари (при первоначальномъ твореніи), вземъ персть отъ земля и сътвори человъка. Сице и нынъ, помазавъ каломь очи слѣпцу, посла его къ купѣли Силуамстѣй, да умывся прозрить, и не токмо прозрить, но и скверну прадъдняго очистить гръха; крещеніемь же породився, сынъ світа будеть. Оле мудрости Божіа и неизреченное челов' вколюбіе! Кая душа не веселится о милости его, еюже възлюби насъ и, далече суща, близь къ

себъ приведе, и всего человъка здрава сътворивъ, раслабленаго въстави, хромыа убыстри, прокаженыа очисти, слукыа (слукыя, слячныя - скорченныхъ) исправи, глухіа и нъмыа добръ слышаща и глаголивы сътвори, сухорувыа укръпи, бъсы отъ человъкь прогна, слъпыа просвъти. Но жидове ся на благодътеля гиввають; Іюден ропшуть на чюдотворца; Израилтяне съвътъ творять на Спаса своего; сынове Іаковли погубити мыслять пришедшаго спасти всего мира; Саддукен прозръвшаго на судище влекуть; Иродіане съборище съвокупляють: не върують бо человъку, яко ть (сей) есть бывый пръже слъпь. Книжници, изумъвшеся, пытають родителя прозръвшаго, глаголюще: «аще тъ есть сынъ ваю»? Левгитяне (левиты) дивятся. видяще ясно зрящею эйницю (яснозрящія эйницы) родившагося безъ очію; старци укаряють въ суботу отвръзшаго очи слъщю; народи, хваляще Бога, преславну дивятся чюдеси, и весь Герусалимь радуется, Інсуса Христа величающе. Но фарисеи, льстяще народы, хулять чюдотворца; жерци изгонять отъ съборища помилованнаго Богомь; архиерен прътять (угрожають) прозръвшему, да похулить просвътившаго и (глаголюще): аще сій человькь ньсть от Бога, понеже суботу не хранить. Сами же между собою злохытріемь прятся (злохитро спорять), а не радуются о преславныхь Божінхъ чюдесткъ, иже не въ иномъ языць съдвахуся, ни иноплеменникомь въ мечтаніи (призрочно) творимо бяху, но въ идемени Аврамли, въ сынохъ Інзраилевыхъ, въ градъ Давыдовъ, своего языка человъкомь, егоже вси нарицахуть сыномь Іосифовымь, о немъже мнози послушествоваху (свидътельствовали): прокаженіи очищени, бъснів отъ злыхъ избавлени духовъ, и отъ мертвыхъ тъмь въскресеніи, и всеа Палестины людіе, боле пятіи сотъ мужей, иже иятью хльбь до избытка насытившеся отъ Христа. И все свъдаху (все это знали) жидовскыя старъйшины, но зависть не дадящеть имъ познати Божіа благодати, да быша глаголали тако: «велей (велій) еси, Господи, и чюдна дёла твоа, яко посётиль еси насъ милостію, и сътвори избавленіе дюлемъ своимь!» Но изгнавше отъ събора прозръвшаго, къ себъ сами (между собою) прю съставльше, глаголаху: «что сътворимь Галелванину сему Христу, яко уже отврещи хощеть Моисеовъ богоданный законъ и старческая преданіа въ помысль (въ посмъхъ) положиль есть, а рыбари Тивириадьского езера, невъгласы суща (простыхъ, неученыхъ), яже по себъ нынъ водить, честнъйши архиереи и фарисен сътворилъ есть. Изъ церкве пронающихь овца и гудубы изгонить, а мытарій и грышниковъ пріимая, въ жертвеникь вводить (приводить къ жертвеннику). съ ними же ясть и пість безь сумнініа. На архиерея и книжнивы госпольскы грозится: Фарисеомь съ левгиты, авы властельскы (какъ властитель), прътить, глаголя: «горе вамъ, книжници и фарисеи, дицемери». А блудници, отъ дюболенць отволя, святы нарипаеть, глаголя: «о жено, въра твоа спасе тя, или въ миръ». Пръквь же Божію разорити велить, и треми пъными пакы въставити хощеть. Сеже явъ есть, яко ругается чюднъй сей церкви, ибо въ Сихемъ блудницъ реклъ есть: настанеть время, егда ни въ горъ сей, ни въ Герусалимъ поклонятся Богови духомь. Еще же и все злато кесареви поучаеть ны отдати, и всемь по своему следу ходити въ нищеть велить: а Монсій прі исхоль егуптянь (при исходь изъ Египта) повель отнемь нашимь, съ лестію (хитростью) златыя тьхъ съсуды поимавше, усвоити. Се же нъсть ли его смертнаа вина, яко сыномъ Божіимь нарицается, а писаніе глаголеть: слыши, Іизраилю, Господь Богь твой единъ есть»? Друзіи глагодаху: «ни, братіе, не худимъ Бога, ни творимь сурова съвъта (не будемъ произносить суроваго приговора): аще не бы отъ Бога быль, не могль бы сихъ творити знаменій. Но егда съ есть (не есть ли онъ тотъ), о немъ же писа Мочен, глаголя: пророка вамя выставить Богь от братіа вашеа, и тако, яко мене, того послущайте. (Brod. XVIII, 15). Icaia же: радийся. земле Іудова, яко въ тебъ явится избавитель твой; тогда отверзутся очеса слъпых, и ушеса глухых услышать. (Иса. 35, 1, 4, 5). И пакы Іереміа: се Богг нашь на земли явится и съ человъкы поживеть, и вси, держащейся по нему, живуть, а оставльшей его умруть (Вар. III, 38). Но испытаемъ его добре, ръша, възовемь еще и второе (во второй разъ) прозръвшаго, приведемь и родителя его: познаета ли аще тъ (сей) есть сынъ ею, егоже слъпа родиста; егда не ть будеть тою (ихъ) сынъ и обличимь галилейскую лесть (прельщеніе, обманъ), и осуждена будета оба на смерть». И пакы възвавше человека, бывшаго слепа, глаголаща: «дай же славу Богу, мы въмы, яко человъкь тъ гръщенъ есть». Но прозрѣвый, не обинуася, истинну глаголаше: «о роде невѣрный, полнъ неправды и всякого безаконіа! Коему Богу славу поуящаете мя въздати, понеже давшаго мнъ очи хулити нудите;

льстите мя, акы безумна; томите мя паче мучителей, отвръгше истинну, глаголати лжу. Нъсть слышано отъ въка, яко отвръзе коли кто очи слепурождену, якоже ныне мие Богъ Авраамовъ сътвори. И кто есть инъ Богъ болща сего показалъвъ Інэранди чюдеса? Еда (или) тельчій главъ славу велите ми въздати, ей же отци ваши въ пустыни поклонишася, погыбоша: Бога бо, рече, рожьшагося (родившагося) оставища 1, и забыша Бога Спаса своего. Еда ли Вефилискыма пожру телцема, има же вы съ Еровамомь пожросте и въ руцъ оружію предани бысте Богомь: раздражища бо мя, рече, въ чюжихь. и въ мерзостъхь своих прогнъваща мя (Втор. 32, 16)? Или на высокые ходмы хощете мя повести, идеже вы свое дъти бъсомь закласте: пожроша бо рече бъсомь, а не Богу богомь, их же не выдаша оти их (Втор. 32, 17)? Что же отъ мене хощете слышати, понеже рекохь вамь и не въруете? еда и вы ученици его съ мною хощете быти?» Фарисеи же укориша его, глаголюще: «ты ученикь еси того, а мы Мочсиеви есмы ученици». Отвъщавъ, рече имъ бывый преже слъпъ: «аще бысте были Мочсеови ученици, не бысте избивали посланыхъ къ вамъ отъ Бога пророкъ, язычьскимь поклияющеся богомь рукотворенымъ, а Моисін тако заповъда, да са не поклониши богу чюжему, ни послужищи. Не вы ли Іеремію каменіемь побисте, египетскому козду съ кадидомь подагающе требы, ихъ же ради възьярився (разгитвавшись), глагола Господь: съберу на ня злая и стрълы мод скончяю въ нихь. И пакы Ісаію древяною претросте пилою, съ Манасіею бездушнымь служаще кумиромь, о нихъ же речено бысть: бози, иже не сътвориша небеси и земля, да погыбнуть съ работающими имь. Еще же Іосию поразисте, въ Самаръи, съ Ахавомь не сущему богу молящеся Валу, и се видъвъ Господь разгитвася на выи омерзъ ему достоание свое, и расточи десять скипетръ (колънъ) Израиля въ страны языкъ, а на прочая посла звъри съ яростію (и) пресмыкающихся по земли. Тако же и великаго Іезекімля проліасте кровь, бранящу вамъ вавулонскымь не кланятися капищемь, ихъ же Даніилъ на срамоту вамъ съкруши. Номолю вы: не глаголите на Бога неправды, но смотрите пророчьскых в писаній, еда съ (сей) есть Христосъ, пришедый отъ Бога.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Ибо, какъ сказано, оставили и забыли создавшаго ихъ Бога, своего-Спасителя".

на спасеніе Інзраиля (Лавр. наше). Аще бы съ (сей) не бы отъ Бога быль, не могль бы ничтоже творити». Отвъщаща съ жерци фарисеи; «въ гръсъхъ родился еси весь, и ты ли ны учиш и?» И изгнаша его отъ съборища (сонмища) своего вонъ. Изгнаша и отъ ненавидимаго Богомь съборища жидовскаго, но святая цръкви Христова отвръзеся ему; изринуща и отъ фарисейска лжесловеснаго ученіа, но отъ апостоль Святаго Духа душеполезныхъ поученій насладися; не окропиша его завистливін жерци пепеломь и юнца кровію и коздію къ плотстьй чистоть, но ангельскы и святый ефилиелъ (ефилиолъ, ефиліелъ—чаша) на того верхъ (на главу его) крещеніемь изліася; не утъшиша его богохульній старци Інзраилеви, но архіепископи новаго закона, съ нимъ веселящеся, Христа славять; отвергошася его плотскыа ужикы, но духовная о Христъ братіа пріаша его, ихъ же водою и духомь язычьская породи цръкви. Чюжа его себъ сътворища друзи и знаемін, но святін ангели на небеси съ нимь друголюбно радуются. Не даша ему жерци въ Соломоню влъсти цръквь, но горняго Іерусалима святыхъ святая съ богоугодными патріархы, акы первенца, пріать его. Не огласиша его богомерзцін жидовстін нерен, но самъ Інсусь Христосъ, Сынъ Божій, пакы позна его и обръте и не токмо огласи и, но и освяти его, рекъ: ты въруеши ли въ Сына Божіа? тъ бо есть глаголяй съ тобою. Онъ же, принадая, сице въпіаше: «върую, Господи, и покланяютися, върую въ тя Сына Божіа и прославляю тя, и проповъдаю тя, Спаса миру, Христа, върую, Милостиве, твоему на землю пришествію, и тобою на небеса челов'якомь въсшествію. Ты бо еси, о немъ же писаша пророци, прозряще духомь твоего въчеловъченіа; ты еси, его же прообазища патріарси, агнца Божіа, всего мира гръхы взяти хотящаго; ты, Господи, самъ еси, о немъ же учиша законадавци, егда придеть Месіа упразнить законь, и подасть благодать. Тебь дастся всяка власть и сила, на небеси и на земли, тебе вся тварь бездушная послущаеть рабольшно, и всяко дыханіе, видимое и невидимое, знаеть тя, своего творца и владыку. Но Інзраильтьстін людіе окаменъща на тя завистію, и свои очи отвратища отъ твоихь чюдесь; видъща бо дивная и преславная, тобою творимая, Христе, знаменіа, но не познаша Божіа силы въ теб'я являемы а Завидъща бо первое твоему рожеству, еже небеса повъдаху звъздою, а они къ Ироду о убійствъ твоемь клеветаху; завидъща творимымь тобою чюдесемь, и глаголаху: о велзауль, князь бысовстымь,

1

изгонить бъси, и не почивають, акы пси лающе на своего благодътеля.

Но мы нынѣ, оставльше іюдѣйское злобѣсованіе, похвалимь помилованнаго Богомь человѣка. Съ (сей) бо не токмо тѣлесныма прозрѣ очима, но и душевнымь просвѣтися зракомь; на земли проповѣдникъ бысть Сыну Божію, и на небеси апостольскаго сподобися вѣнца. О крѣпкый Христовъ воине, доблій (доблестный) на прелесть въоружниче, дерзый (смѣлый) лжи обличителю, непобѣдимый страстотръпче, искусный Сына Божіа поборниче, посрамителю безаконныхъ фарисей и проповѣдниче истинный, добрый прежеприемниче новому закону, первый поклонниче Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, ему же слава съ Отцомь и съ Святымь Духомь, нынѣ и присно и въ вѣкы вѣкомъ. Аминь.

#### YII.

## На вознесение Господне.

рінди нынъ духомь, священный пророче Захаріа, начятовь слову дая (дай) намъ, отъ своихъ прорицаній о възнесеній на небеса Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа. Не бо притчею, но явъ показалъ еси намъ, глаголя: се Богг нашг грядеть вт славь от брани ополченіа своего. и вси святіи его съ нимь, и станета нозъ Его на горь Елеонстьй, прямо Іерусалиму на въстокь (Захар. XIV, 3, 4). Хощеть бо и прочее отъ тебе увъдати, а о брани, бывшіи на общаго врага діавола, отъ Ісаіа, серафимскаго видца (видъвшаго серафимы) разумъемь. Самъ бо Господь нашь Інсуст Христосъ-единъ вополчися на вся бъсовскых полкы (илисилы), и власти темныя испроверже: попрахь бо я, рече, в ярости моей, и истлих я въ инъвъ моемь, и вся ризы мон окровавих побъжениемь; снидох и до съкровищь плънники моихz, и вся избавихz кръпостію мышца моеа (Mca, 63, 3-5). и ръхъ: не людіе ли си суть и чяда моа (такъ и въ Лавр.)? Си вся ( страсти Господни и о сшествіи его въ адъ речена быша. Тамо бо по бъди власти темныа крестомь, и изведе всеродна(го) Адама, ст всеми отечьствін языкъ. Люди же наречеть вся языкы, грехт

своихь ради сведеных въ адъ; а чяда наречеть, иже въ законъ кончящася. Но на вся въцарился гръхъ властію смертною, отъ самого Адама даже и до Христа, низведе (и въ) преисподнихъ ада посади, окованы нищетою и жельзомь: безаконій бо ради своихь смиришася. Но съкрушивъ врата адова, Христосъ отъ быть ихъ избави я, и юзы ихъ преторже, и изведе ихъ исъ тмы **и** съни смертныа. (Пс. 106, 10—17). А за четырелесяте дъни сия раздълилъ есть (користь) радости своеа 1: радуйте бо ся, рече, съ мною, яко обрътохь изгыбшую драгму (драхму), сиржчь душа всёхъ человёкь по отечьствіемь языкъ (всёхъ племенъ и народовъ), яже въ разная мъста своихь обителій введе: овы въ раи съ разбойникомь, а другыа съ Адамомъ въ пищный Едемъ (Едемъ сладости), ины же съ Авраамомъ въ въчные жизни пребываніе; и всьхъ же языкь душа, въ своемь свътъ, на водах покоинах всели (Пс. 22, 2). По всъхъ бо, въ тълеси падшихъ прелестію змиевою, тою же плотію Інсусъ пострада, а по дъломь комуждо въ послъдній день въздасть, егда пріндеть судити всему миру. Сіа же отъ ангелъ къ апостодомь речена быша на Елеонстви: мужи бо, ръша, Галилейсти, что стоите эряще на небо? ть (той) пакы придеть въ славъ своего Божества судити всему миру, и въздасть комуждо по авломь его (Двян, І, 11). Святыа же пророкы и преподобныа праведникы съ собою на небеса въ святый вводить градъ, ихже входъ (въ др. списк. влазъ) отъ богодохновенных скажемь внигь: мы бо слову нъсмь творци, но пророчьскыхъ и апостольскых выследующе глаголь, иже послушьствоваща о Бозъ живъ, имъ же Духъ Святый вписати тако повелъ, върующимь на спасеніе, а невърующимъ на погыбель. Пойдемъ же и нынъ, братіе, на гору Елеонскую умомъ, и узримъ мыслено вся преславная сътворившаяся на ней. На ту бо гору самъ Христосъ Богъ нашь днесь пришель есть, и всёхъ святыхъ чинове тамо събращася: праотчьстін събори, патріаршьское множество, пророчьстін полци, апостольстін ликове, върныхъ толпы, съ седмьдесятными Христовы ученикы, о нихъ же рече Павелъ: боле пятисот братіа явися Господь (1 Корине. ХУ, 6). Се же глаголеть бывшая на горъ Елеонстъй, предъ ними же възнесеся Господь 2; а ихъ же възведе на небеса

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "А въ теченіи сорока дней раздёлиль радостную свою добычу"...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Се же глаголеть... Господь", въ нашемъ спискъ нътъ, добавляемъ по др. спискамъ.

Христось, въ горній Іерусалимъ; слыши Матееа, глаголюща о нихъ: и многа тълеса почивших святых въстаща, и внидоща по въскресеніи его въ святый градъ (Мв. 27, 52, 53), сиръчь въ небесный Сионъ. Видецъ же самъ бысть Павелъ, егда до третіяго въсхыщенъ бысть небесе.

Но си оставльше, о възнесени Христовъ побесъдуниь, и яже быша на горъ Елеонстъй. Тамо бо ангельскые силы и архангельская воинства; овы облакы крилы вётрыними приносять на взятіе отъ земля Христа Бога нашего, друзін же престоль херувимскый готовять. Богь Отець ждеть егоже прежде имъ въ ядръхъ (нъдръхъ) съ Собою: Духъ же Святый велить всемъ ангеломь Его: възмете врата небесная, да внидеть царь славы. Небеса веселятся, своа украшающе светила, да благословятся отъ своего творца, съ плотію сквозь тёхъ врата на облацъхъ възносима; земля радуется, видящи Бога на собъ явьствено ходяща; и вся тварь красуется, отъ Елеонскых горы просвъщаема, яко на той ангели съ святыми апостолы, по повельнію Бога Отца, съвокупишася, ожидающе сыновня пришествіа. Тъмъ сій праздникь паче инъхъ честнье бысть намъ, и сіа гора святьйши есть Синайскіа горы: на ону бо невидимо сниде, а на сей явьствено ся показа; на Синайскую бо същедъ, вся устращаще, зане гора вся горяще огнемь, молніа же и громи приступающая къ горъ умерщвяху, точію съ единъмь Мочсеомъ Богь бесъдоваще, -а на Елеонскую съ тмами святыхъ вшедъ, Христось вся освящаеть и вся утвшаеть. Свътить бо ся Елеонъ, яко солнце, святыхъ чины съ Христомъ на себъ имъа; и за оны (и вмъсто) громы и модніа, пророчьстін слышатся гласи, яже радостно дикоствують, глаголюще: възнесися силою твоею, Боже, поемъ и въспоемъ силы твоа. Ангели вся поущають, глаголюще: въскликнъте Богу вся земля, пойте же имени Его. (Пс. 51. 6. 12). Патріарси начинають пъснь: се Богь нашь възносится, смиривъ бо обоа, въ едино съвокупивъ земных съ небесными. Преподобнін възглашають: вззнесися на небеса, Боже, по всей земли слава твоа (Пс. 68, 2). Праведници велегласують: възнесися судяи земли (Пс. 93, 2), да и мы въ свъть лица твоего, Господи, пойдемь. Давыдъ же, акы старъйшина ликовъ, уяшняя (уясняя) пъсныныя глаголы, глаголеть: вси языци въсплещете руками, въскликнъте Богу гласомь радости, да взыдеть Богг въскликновении и Господъ въ гласъ трубнъ (Пс. 96, 2 6). Всъхъ же глагола окончеваеть Павелъ, глаголя: кто взыде на небеса, Христа свести? кто ли слъзе въ бездну, Христа възвести (Рим. Х, 6, 7)? но то есть сшедый и пакы вышедый превыше вспах небест (Ефес. IV, 10). Ту же бъ и язычьсків церкви, уневъстившіася Христу, и того нынъ възносима нанебеса зрящи, скръбить, и, стонющи, отъ сердца съ Соломономь въпіеть: уязвена есмь азъ любовію (Півс. П. 2, 5) твоею, Женише небесный, не трудихся въ слъдъ тебе, и дъни человъка (Лавр. покоя) не възлюбихъ. И акы приводящи любимаго, въписть: да цълуеть от лобзаніа усть его (Пісн. П. І, 1). Сънею же н апостольскый ликъ, зряще на своего учителя и Господа, акы чада церковная, жалостно глаголаху: владыко, не остави насъ сиры, ихъ же волею възлюбилъ еси, яко милостивъ, но посли, якоже объщаль еси намъ, твой пресвятый Духъ. Къ нимъ же отвъща Інсусъ, милостію утьшая: сядьте въ Іерусалимь (Лук. 24, 49), Азъ бо въсхожу въ Отпю Моему и Богу вашему, и послю, якоже объщахъ вамъ, иного параклита (утъщителя), Духа моего и отчя; и въздвигъ руцъ, благослови я. И се рекъ възношашеся на небо, и ти поклонишася ему, и облакъ свътеля подъять и от очно их (Прян. 1, 9): взыде бо, рече, на херувими и леть на крилу вътрыною (Пс. 17, 11). Имяше же съ собою Господь и душа человъческы, яже възнесе на небеса въ даръ Своему Отцю, ихъже въ горнемъ граде всели. Си же отъ Іереміа разумьй глаголюща: душа, яже врагь въ преисподняа сведе, (тыя же Господь на небеси възведе) рекъ: въстаньте взыдемь въ вышній Сіонъ (Іерем. 31, 6), се же есть небесный Герусалимь. Преди же течяху ангельскіа силы, страхомь и радостію отвръсти хотяще врата небесная; но вышній вратници възбраняху, въпіюще: си врата Господня, да никтоже земныхь сюду проходить, намъ бо положи Богъ яже не мимо идуть, нынъ же дивимся, человъка зряще, херувимствиь престоль съдяща и преже серафимь тщащася врата си проити. Ангели же проповъдаху Сына Божіа силу и санъ человъчьскымь обложена тълесемь, и не преръковати Божін воли, вся мудростію творящему: сниде бо, різма, на землю, никому же нечювшу (и никому это было наизевстно,, и се, рабін нося образъ, въсходить. Они же рыша: не будемь покориви, аще не услышимь слова Божіа. Тогда възгласи Христосъ: отверзъте мнъ врата правды (Пс. 117, 6) и, вшедъ въ ня, възвъщу Отцю моему, яже на земли съдъахъ и пострадахъ. И познавше гласъ Господень, вся силы небесныя падше повлонишася, глаголюще: аще не видъхомъ, Владыко, сходяща, се покланяемтися въсходящу въ славъ. И Духъ Святый, на срътение ишедъ, вводить равна себе Сына Божіа, и почесть творя, глаголеть: и да поклонятся ему вси ангели Божін. Самъ же Богь Отень възгласи къ грядущему въ плоти: Сынт Мой еси ты: сяди одесную мене; се престолт твой, Eоже, въ въкы въку; твоа суть небеса, и твоа есть земая, и конець еа ты основа. (Пс. П. 7). И посадивъ Отець Сына на престоль, и своею вынча его десницею, въспывающимь сице серафимомь: положиль еси на главъ Его вънець от каменіа драгаго, славою и честью вънчяль еси Eго, славу и вельлъпоту възложиль еси нань (Пс. ХХ, 4, 6, 8). По семь помазаніе съвръщаеть Божіа существа, якоже Давыдъ послушьствуеть (глаголя); сего ради помаза тя, Боже, Бого твой елеоми радости паче причястникь Твоихь. На поистинъ сій праздникъ полнъ есть радости и веселіа: радость на небестхъ възнесшюся Христу въ Отцю, и на земли веселіе всей твари, обновльшися отъ истленіа.

Тъмь же и мы, братіе, пріндъте възрадунися Господеви, вшедшему на небо небесное, на въстокъ (Пс. 67, 34), щему одесную Отца. Поклонимся пріимшему всяку власть на небеси и на земли; поклонимся парствующему съ Отцемь; принесъмь въру, яко дары; не явимся предъ нимъ тщи въ дънь праздника, да пріимемь Божію благодать. Днесь бо своа Христосъ раздаваеть дары всёмъ: даеть Отцю принесеную имь въ жертву плоть; посылаеть апостоломъ Святый Духъ; вводить святыхъ пророкь въ небесное парство; раздъляеть своимъ угодникомь горняго града обители: отверзаеть праведникомь рай; вънчяеть страдавшая зань мученикы; посылаеть страстотерицемь чюдесь благодать; даеть святителемь душеполезная прошеніа; отпущаеть грішникомь прегрішеніа; милуеть творящая волю его, и хранящая заповеди его; посылаеть благовърнымъ княземъ нашимь здравіе тълесемъ и душамъ спасеніе, и врагомь одольніе; утвержаеть церкви, обогащаеть церквникы, честны творить служащая ему іерья и діаконы; освящаеть монастыря; прославляеть игумены; укрыляеть на терпвніе мнихы; благословляєть вся крестіаны, малыа съ великыми, нищая съ богатыми, рабы съ свободными, старци съ юнотами, и женимыя съ дъвицами, матери съ младенци, сироты съ вдовицами.

Придемь и мы, братіе, въ святую церквь; възвеличимь Христа Бога нашего, давшаго ны животъ; прославимь и по сихъ объщавшаго небесное царство; възнесемъ имя его вкупе, да послеть и намъ пресвятый свой Духъ. Того бо есмы раби, и тому славу, честь и покланяніе всылаемь, съ Отцемь и съ пресвятымь благымъ и животворящимъ Духомь, нынъ и присно и въ въкы въкомъ. Аминь.

## ΥШ.

## Слово на соборъ святыхъ отцовъ.

коже исторіи (историцы) и вітіа, рекше літописци и піснотворци, приклоняють своа слухы въбывшая между царей рати 🎉 и ополченіа, да украсять словесы слышащая и възведичять крыко (храбровавшая и—въ Лавр.) мужествовавшая по своемъ цари, и не давшихь въбрани плещи врагомь, и тъхъ славяще похвалами вънчаеть: (то) колми паче намъ лъпо есть и хвалу къхвалъ приложити храбрымь и великымь воеводамъ Божінмь, крыпко подвизавшимся по Сынъ Божіи, своемь царъ, Господъ нашемь Інсусъ Христъ. Понеже ополчишася на еретикы святіи наши отци, архіепископи и епископи, ихъже число тиі (318) по чину (въ Лавр. по числу) Авраама. Но Авраамътълесную сътвори побъду видимымъ воемъ, а сін къ духовнъй съдольша (соодольша) рати, невидимыа побъдища бъсы. Авраамъ пять царей съ силами ихъ побъди, и Лота сыновца своего възврати, а сіи вся еретикы духовными иссекоша мечи, и Церквь Христову възвратиша отъ кумирослуженіа. Авраамъ възвращься отъ свча царей, и благослови іерен Божій Мелхиседекъ, и хлебъ съ виномь пзнесе; а святіи наши отци, по низложеніи и по проклятіи богоборець еретикь, самъ Богъ Отець благослови и прослави, и Святый Духъ вънчя и освяти, а Сынъ Божій за онъ хлъбъ и вино свое честное тело и святую кровь темъ предложивъ всемъ вернымъ въ животъ. Но молю вашю, братіе, любовь, не зазріте моей грубости: ничтоже бо отъ своего ума зде

вписахъ, но прошу (отъ Бога) дара слову на прославлені Святыа Троиця, глаголеть бо: отверзи уста своа и наполню я Тъмъ, приклоните ума вашего слухы, о Христъ бо начинав слово, его же окаанный проклятый Арій отъ Бога Отца отсёщі Сей Арій попъ бяше александрыскіа церкве. же рещи, съсудъ бъ сатанинъ, и волкъ овчею покровенъ кожею Сему бо бъ поручено въръ Христовъ научити люди, но понеж не бъ отъ пълатель винограла Христова, начя злое съмя съати по немъже тръніе (търніе) и волчець прозябаще: худникь б бъ, а не благовъстникь, и глаголаше окаанный; нъсть Христост Сынъ Божій, но вся тварь чяда суть Божіа, и сыномь Божіим нарицается тварь. Се увъдавъ, архіепископъ Петръ, его изъ церкви. Арій же бъ съвокупляа свое съборище, и своей ереси учяще народы, Богу попустившу таковому искусу отъ діавода на святую церковь прінти. Се бо сему надоля бывшю времени и распространящеся душегубная та ересь, и доиде злое то учение до Антіохіа и Византіа, рекше до Царяграда, и мнози оставляющи Христову въру, і присташа ересн его. Богоизбранный же благочестивый царь Константинъ, видъвт церквь Аріемь възмятену, и велми опечалися о томъ, и повелі въскоръ отъ всеа вселенные събрати епископы, и прінти всьмі въ Никею. Помяну бо блаженый царь пророчьское слово събертте ему преподобны Его, да ся прославить Богъ в совъте святых его (Пс. 99, 5 и 88, 8). И скоро съвокупишася святін наши отци, по суху же и по морю нетрудно путь шествующе яко корабли полни духовнаго богатьства, или (ли) яко орли апостольскимь въскрилившеся ученіемь, легци суще тёломь (легць соупостастницы бъща, и смиреннии духомъ), постници бо бяху **Тухомь Христовымь** (въ *Лавр*. евангеліемъ). При утвержени веденъ же бысть и Арій съ единомысленикы своими, в вси внидоша въ домъ на то устроеныи. Цареви же съдшю на престоль, и старейшины святитель Христовыхъ одесную его на престолъхъ посажены быша. Арій же съ своими пособникь противу шедъ ста, кръпко въоружся на Святую Троицю, г нача яко стрълы пущати богохулная словеса своа, яко девт злохитріемь рыкая неукротимо, емуже клятвы уста его полні суть, горести и льсти, подъ языкомь его трудъ и бользы: изволи бо тму нежели свътг; не въсхоть благословеніа: взлюби клятву и пріиде ему (Пс. ІХ, 28, 108, 17); оставі небеса и позвавшаго на ня Христа, и обратися въ преисподня:

ада, (и) съ предстившимь его змиемь, имъ же тогда, акы самъ діаволъ, неполобная глаголаше. Великъ бо бъ воевода сатанинъ Арій, но царь его уже бъ связанъ: тъмь и воиньство его не твердо боряшеся. Бяху бо философи и книжници горазди, по Арін похудяюще (власфимисающе — худу отрыгающе). Повель же царь Аріеви преже своа ученіа глаголати, ими же льстяще мирь къ своей обращая пагубъ. И нача окаанный сице догматисати (боуратібегу — проповъдати): что ся вамъ мнить о Христъ, яко не искони есть съ Богомь, ни единосущенъ Богу и Отцю, ни равенъ Святому Духу существомъ, ниже есть Слово Божіе въ едінствъ, ни тъмъ видимая сътвореная бысть тварь: видимь есть Отець Сынови, ни въплотися Богъ въ человъчьство (въ человъче естество), но вся тварь небесная и земная Сынъ Божій наречется. Се же ему изглагодавшю и множайшая къ симъ, ихъ же ми не лътти (не лъть) писати, ни вамъ послушати. Къ нему же възгласивше, святіи отци наши рекоша: слыши, Аріе, нечистый душе, безглавный звёрю, окаанный человъче, новый Каине, вторый Іюда, плотяный дъмоне, прелестный змію, церковный всёмъ вёдомый тать, необратимый разбойниче, нераскаемый грышниче, неукротимый на Христово стадо волче, безбоязньный святыа въры разорителю, хотящимъся спасти накостниче, Божій враже и сыну погыбели! Сіе, окаанне, отъ своего ума, а не отъ святыхъ книгъ извъщалъ еси; глаголеши, злочине и окаанне, еже твое сердце умысли, а не еже Богъ пророкы и апостолы о своемь Сыну въписати повелъ. Но да увъси и навыкнеши о Христъ, яко ть есть сынъ Божій, единъ сый отъ Тронца, нашего ради спасеніа въ последня дета выплотися. Самъ Богь Отець повъдаеть о своемъ Сыну, яко присносущенъ ему есть: изг чрева, бо рече, преже деньница родих тя (Пс. 109, 3). Вижь, како не таить отъ своихь рабъ единосущнаго своего Сына роженіе, о немъ же на Іорданъ и на Оаворъ двократы послушьствова, глаголя: съ (сей) есть сынъ мой възлюбленный о немъ же благоизволих (Мв. III, 17). А о твари не рече: родихъ ю, но Моисій тако въниса: сътвори Богъ пятію <sup>1</sup> дъни всю тварь видимую. Пакы же о человъчении (въчеловъчении) Бога Слова ангели послушьствоваху (послушьствоваща) къ пастыремъ, глаголюще: слава въ вышних Богу, и на земли миръ, въ

<sup>1</sup> Въ другихъ списк. "шестію дни"-Быт., 2, 2.

человпитх благоволение. Се бо ваму б лаговистуемь радость велію, яже будеть всты человькому, яко днесь родися ваму Христось, Спась, Сынь Божій, въ градо Давыдово (Лук. II, 14, 10, 11). Сихъ же не заб разумъй, но лобръ навыкни, яко Сынъ Божій есть въплотился: о семь бо евангелисть написаль есть, рекъ: вначаль быслово, и Богь быслово, и слово плоть бысть, и вселися въны, и видъхомь славу его, яко единороднагоот отца, исполны благодати и истинны. Іоан. І, 14). Тако же и Павель, соль Божіа (соль-посыь - посланный отъ Бога - посланникъ Божій), учитель языкомь, о Христъ глаголеть: велика есть благовъріа тайна: Богг явися вт плоти, оправдася вт дуст, показася ангеломь (Лавр. апостоломъ (проповиданъбысть въязыцехъ, въренъ бысть въ миры, възнесеся въ славъ I. Тим. III, 16). И сіа вся истинна суть: вся бо отъ Бога поведъна суть глагодати. О твоей же, о окаанне, ереси, самъ святый Духъ тъмъ же апостоломь прорече, егда призываеть ефескіа священникы 1: видите (Лавр. выть, рече), яко по отшествіи моемт внидуть волци тяжци, и отступять ньціи отъ опры Христовы, наученіемь дъмонскымг, лжесловници и лицемпри, ихъ же конець пагуба (І Тим. 4, 1—2 и др.). Да убо повинитеся (повинътеся) толикымъ свидътелемъ, о въчеловъчени Сына Божіа пропов'вдающимъ. Аще ди отъ апостолъ своа уклоняете слухы, поне (по крайней мъръ) пророкь послушайте, прежде глаголавшихъ о Христъ, яко искони бъ съ Богомь и Отцемь, и вся тъмь быша, и како въ послъдняа лъта сниде на землю, и съ человъкы поживе. О семь бо препрять тя (въ этомъ ученіи опровергнуть тебя) пророци, Духомь Святымь съгласнъе (гласнъегромогласнее) трубы поведающе, яко Христось есть Сынъ Божій. Богъ и человъкь, присно сіаніе славы (Лавр. и присно Богъ сіяніемъ славы) и образъ невидимаго Бога, Его же въчеловъченіа прозряще (дозряще), святін ти мужи вси велегласно вопіють: о благовъщени посланнаго къ Дъвъ архангела, и о зачати Святаго (Духа), и о знаменіи зв'язды, ведшихъ персы къ рожшемуся Богу, и о младенствъ Ветхаго деньми, и о крещении его (очищающемь гръхы), и о отверженін ветхаго закона, и о преславныхъ его чюдесехъ, и о преданіи отъ ученика, и за весь миръ умрътвіе, и (о) вшествін его въ адъ, и о въскресеніи отъ мертвыхъ, и о Святьмь Дусь, иже дасть апостоломь, и о възнесении на небеса, и о съдъніи одесную Бога и Отца, и о вторъмь его пришествін,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "егда призва въ Милетъ Ефеськыя священикы"... (Калайд.) 🗼

егда пріндеть судити миру и въздати комуждо противу дъ-

О сихъ же всёхъ препрёша (и посрамиша) святіи наши отци окаанных и проклятых еретикы, прокляша (и прокленша) богохулника Аріа, и изринуша и изъ церкве и сущая съ нимь въ той же окааннъй ереси. И прославиша Іисуса Христа, Сына Божіа, святіи наши отци и утвердиша церковь апостольскими заповъдми и научища вся въровати въ Святую Троицю, единосущную и нераздълну, Отца и Сына и Святаго Духа, и повельша покланятися Троици единому Богу.

Бысть же первый сій съборъ при Константинъ святьмъ цари, въ двадесятое льто царства его, и той заточи Арія, хулившаго Христа, Сына Божіа, и взвератися бользив его на главу его и на верхз ему неправда его сниде. (Пс. VII, 17). Тому бо, рече Господь, не будеть прощенъ ни въ сій въкъ, ни въ будущій, но и зде проклинаемъ есть, и тамо горцъ мучимъ есть (люто). Мы же, отци и братіе и друзи, вси велегласно рцъмь: Арій еретикь да будеть проклять, и вси еретици да будуть прокляти (словъ: «мы же... прокляти» въ Лавр. нътъ). Съборъ же святыхь отець тиі (318) радости исполнишася, и прославища Бога и праздновати повельша честно.

Бяху же старъйшины събору тому мужи святін (и) чюдотворци: Силивестръ, папа римскій, иже крещеніемь Констянтина царя отъ проказы очисти, и многа ина чюдеса сътвори; Митрофанъ, патріархъ Царя града, иже слъпцу очи словомь огверзе, и нъмому молитвою глаголати сътвори; Александръ, архиепископъ александрьскій, иже пророчьскымъ даромь украшень: Евстафій оть Антіохіа, Макарій оть Іерусалима, патріарха суща и знаменоносца, Витъ, и Викентій, и Пафнотій, и Николае, честній митрополити и чюдотворци, и ини мнози святіи епископи, въ нихъ же бъ и богоблаженый Спиридонъ, имъ же сътвори Богъ чюдо въ соборъ: начению бо ему глаголати къ философомъ, иже по Арін пряхуся (спорившимъ за Арія), видъща огнь изъ усть его исходяще, и мнози, отвергшенся Аріа, и въроваша въ Святую Тронцю, и быша христіане Божією благодатію. Мы же убозін и нищін, ривмь сице: да коеа чести и похвалы суть достойни велиціи Христови святители, тако подвизавшеся по Христь, яко апостоли, и того же престола и вънца сподобишася.

О богоблаженін отци, правыа въры правители върніи, не-

дремлющій стражеве Христове церкви, за ню же и до крови противу врагомь брань постависте, не убоявшеся царей и человъчьска страха, ни мучителей, прътящихъ общею смертію, ни пакы же временные ради чти (чести) ослабъвше, ни превратисте Господня слова, ни предасте пстинны на лжю; но яко научени бысте отъ апостолъ, тако и пожисте; яко начясте, тако и скончясте, добріи Христова стада пастыри, за нюже и душу свою положисте, не дадуще волку къ агньцемь приближитися, но на пажити Божіа закона цілы и многоплодны упасше, дондеже и вы ограду горняго Іерусалима жезломъ вашего ученіа доправисте (Лаер. допровадисте). О богоблаженній святители, богосажденнаго винограда делатели, отъ него же вселестное искоренисте тръніе, и богоразуміе въ вся челов'якы присадисте, и олядівшую (заросшую) грахы землю, евангельскимь раломь въздаласте. Вы есте ръкы разумнаго рая (богонасажденнаго рая), напоивше весь миръ спасенаго ученіа, и гръховную скверну струями вашего наказаніа омывающе. Земнін ангели, Божію престолу предстоаще, присно просяще мира всему миру, и благовърнымь княземь нашимь (въ др. списк. «царю нашему») здравіе тілесемь, и душамь просите спасеніа, и за вся христіаны прилъжно модитеся (помодитеся). О богоблаженній, архіерей, высокопарящім орди, иже не у трупа, но у живаго тёда Христова собирающеся, его же ядше въ бесконечныа въкы живете; мало потрудистеся на земли, и въ вся въкы въ небесномь почиваете царствіи. Органы Святаго Духа, вся вірныя душеполезными наслажающе гласы, богоносній облаци, иже чюдотворными каплями одождяюще върныхъ сердца, и вся плодовиты показніемь сътвористе. Вы есте необориміи огради, вся къ вамъ прибъгающая спасше; непоколъблеміи столпи, къ нимъ же приразившеся, богохулніи еретици погыбоша. О богоблаженіи наши учители; свътилници миру и наставници заблуждшимъ; вожи душевныма ослъпшимь очима; поручници кающихся къ спасенію; безмезднін врачеве душамь и діломь; богоученій цілители; избавители обидимымь; сущимь въ бъдахъ скоріи помощниць; отъ юзъ разръшители; кумиромь разрушители и льсти всякыа обличители. О блаженін, преподобніи отци учители, чистів съсуди, Божіе носяще въ себъ слово, красныа обители, въ нихъ же Святая Троице (въ нихъ же святая почиваетъ церкви); не увядающій цвіти райскаго сада, небеснаго винограда, красныа лъторасли, богоплодная древа, наслажающе върныхъ душа;

премудрін довци, миръ весь богоразуміемь объимше, полну церковную мрежу къ церкви Христове привлекосте. (Достойно труда маду пріяли есте): прославили есте на земли Христа, Сына Божіа суща, и Той прославиль есть вась на небеси; славящая бо мя, рече, прославлю. Самъ бо Іисусъ Христосъ, яко финикы доброплодны, въ мирскыхъ удолінхъ избавиль ви (избраль вы) есть, и въ церквахъдому своего посадилъ на украшение апостольскаго пръстола, на утвержение святыа въры, на поновление обетшавшимъ гръховными сластми, на възведение падшимся въ ересь, на исправленіе помятшихся въ соблазні, на исціленіе недугующимъ въ законъ (Лавр. безаконьи), на укръпленіе борющимся по Христь, на порушение діаволихь сътей, на изръщение вязящимь въ злобъ, на смиреніе на ся враждующимь, на извлеченіе топящихся въ телесныхъ похотехъ, на спасение погыбающимь безуміемь, на пищу алчющимь, и нагымь на одбаніе. И ина суть многа исправленіа святыхь отець богоугодная и добродітелная дъла, имъ же Самъ Господь Богъ свидътель и мъздовъздатель.

Мы же суще груби разумомь и нищіи словомь, не почину, но щедро похваленіе вашему празднику списавъ, молюся и милися двемь (умпльно молимъ): святін патріарси, архіепископи и епископи, архіерен и пречестній презвитери, и вси священній учители, пріимите наша худая словеса, акы Богъ двъ мъдници оноа (оноя) убогыа вдовица; испросите душамъ нашимъ отпустъ гръховъ, да и прочяа лъта живота вь чистотъ поживше, въ руцъ Божін душю предамы; да отверзеть намь небесная врата милостію и челов'я колюбіемь Господа нашего Іпсуса Христа, ему же слава съ Отцемь и съ Святымь Духомь нынъ, и присно, и въ выкы выкомь. Аминь.

### IX.

# Слово на пятидесятницу.

рисножадая <sup>1</sup> Богъ (всегда желая) нашего спасенія, вос-У суще обътщано (обветшавшее отъ гръха) з, тъмъ и въ нашу плоть 4 облечеся, хотяй направити ноги наша на путь истин-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Кал. "приспожадаяй". <sup>2</sup> Сухом. восхотывь. <sup>3</sup> Кир. и Сухом. тръхми суще обътшавше, -- Кал. гръхми обътшано. 4) Кир., Кал., Сух. истинно облечеся.

ный 1: не терпяще бо своего образа во тлёнін гиблема 2 его же исперва въ райстъй пищи владыку всей твари устроилъ бъ; завистью дьяволею прельщена <sup>3</sup> и волею за ны пострада, умрщвяя согръщенья наша, и воскресъ изъ мертвыхъ, и взиде на небо, паки съде одесную Отца и въ пятидесятный 4 здень Святый Духъ посла огненныя языки ученикомъ своимъ, разная. яко же имъ объща по воскресенін своемъ, глагодя: восхожу къ отиу моему и къ отиу вашему (Іоан. ХХ. 17). есть вамь, да азы иду: аще бо азы не иду, параклить не придеть къ вамъ, еже есть утешитель: аще ли иду (Іоан. ХҮІ. 7), то умолю Отца, иного параклита дасть вамь, и въ васт будеть Духъ истинный (Ioan, XIV, 16, 17) и тъ (тотъ) научить вы и вспомянеть еся, елика азъ глаголахъ вамъ (IOah. XIV, 26). И воздвить ручь благослови я (Лук. 24, 50) и рече: шедше сядете въ Герусалимъ вкупъ дондеже облечетеся силою свыше (Лук. 24, 49). И се рекъ, предъ ними вознесеся на небо (Лук. 24. 51). Днесь же, пріяша силу святаго Духа, апостоли начаша глаголати встми языки, якоже Духг даяше имг провищати (Дъян. II, 4), и шедше проидоша въ весь миръ, яко молния (Іезек. 21, 16), учаще и наставдяющи вся разумомъ Божнимъ когождо языкомъ своимъ. Такати есть милость Божия и честь сего дне, яко не хощеть Господь смерти гръшникомъ, но паче обращенья покаянью, рече бо самъ: не требують сдравии врача, но болящии, не преидохъ бо призватъ праведныхъ, но грышныхъ на покаянье (Мар. II, 17; Лук. 5, 32). Тъмъ же и мы не лънимся, такого милостива имуще владыку, всяку злобу отвергше отъ себъзависть, клевету, студотворенье, всенеподобное дъянье-сь чистою совъстью придемъ въ церковь и, съ страхомъ въ ней стояще, просимъ отъ Него отпуста гръховъ и въчныя жизни да достойни будемъ приступити къ пречистымъ тайнамъ Телу и Крови Господни, тъмъ бо ны достоины творитъ обещники небеснаго нарствия. А иже не очистищеся приемлють, то повинни суть огневи въчному, самъ бо рече Господь Богъ нашь: ядый плоть мою и пья кровь мою жив будет в выки-(Іоан. 6, 54),—его же съ върою просите дастся вамъ (Мв. 21, 22). То все слышавше, братие, воспрянемъ, не точно сло-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сух. истинны. <sup>2</sup> Кир. и Кал. не трыпяще бо своего образа вълденадше зрати,—Сух.—"вълдене"—натъ. <sup>3</sup> Кир. прелыщена видевър., Кал., Сух. днешній.

вомъ крестьянс нарицаемся, но подвигнемся на добрая дёла, стяжати смирение и любовь ко всёмъ: то бо очищаетъ душу и тёло и ангеломъ равны стваряеть и на небо возводитъ; и милостыню же безпрестанни творите: та бо омываетъ вся прегрёшенія наша, и небесная врата отверзаетъ, и ярость (гнёвъ) Божью на кротостъ претворяетъ и милостиви бо безъ труда на небо возводими бывають и съ дерзновениемъ у престола Христова поставляетъ: милостини бо на судё, рече, хвалится; блажени милостивии, яко тё помиловани будуть; и не милостивенъ судъ несотворшемъ милости. Тёмъ же подвигнемся на добрая дёла богоугодно творити, тёми бо дёлы сынове Божіи наречемся и, сію жизнь добрё поживая, и будущихъ благъ сподобимся пріяти со всёми угодившими Богу, да си (сіе) внимайте всегда о Христё.

#### X.

## Слово о поученіи церковномъ 1.

зъ убо, друзи и братія, надъяхся на всяку недълю боле собрати люди въ церковь, да послушають <sup>2</sup> божественныхъ словесъ; нынъ же мене приходитъ, но аще бы о собъ глаголалъ, то добръ бысте творили, не приходяще; но нынъ же владычня возвъщаю вамъ <sup>3</sup>. Яко же бо кто грамоту цареву или княжу принесеть во градъ подъ рукою его сущимъ, не испытаютъ <sup>4</sup> житъя принесшему и — богатъ ли есть или убогъ, или гръшенъ, или праведенъ; но тъхъ точью чьтомыхъ послушаютъ, и тщатся аки ничто ихъ не забылъ; аще ли котораго слова не гораздо слышить, то впращають слышавшаго; аще ли бесчиненъ человъкъ голку (шумъ, волненіе) сътворить, то бьюще отгонять и, аки пакость творяща. Да аще отъ земнаго князя толко вниманіе бываеть, то колми паче сдъ внимати намъ подо-

1

ei

ľ

ŀ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Варіанты приводимъ по спискамъ (XVI в.) Калайдовича и Сухомлинова. <sup>2</sup> На послушаніе Божественныхъ словесъ. <sup>8</sup> ...и грамоту Христову ирочитаю вамъ. <sup>4</sup> Не пытаютъ,—ни пытаютъ.

баеть, идъ же ангеломъ Владыка бесъдуеть. Тъмъ молю вы пришелшихъ сдъ, да поучайте неприходящая, но увъщайте я приходити въ цервви. Вы бо вкусисте отъ меду ученія, они же никакоже: вкусите бо, рече, и видите яко блага Господь. Въсте бо, яко изводяй достойнаго отъ недостойнаго, яко уста суть Христова. А понеже убо сия изрекохъ, послушайте, да поучу вы о молитвъ: тою бо исправляется всяко добро, аще умилени сердца неходять. Того бо ради пророкъ глагодеть: да ся исъправить молитва моя, яко кадило предъ Тобою. Почто же яко и (кадилу) молится исправитися молитвъ? и (мьже) темьянъ (фиміамъ) имъеть благовонье (благоуханіе) въ себъ, егла на огни будеть: тако и молитва, егда отъ горящаго сердца 1 будеть, то яко благоуханіе къ Богу восходить 2. Не разумътсе ли поемаго, еще и больша поучу вы, аще внимаете и хощете научитися; аще ли не внимаете, азъ убо умолкну, и не хотя, и вы (вы же) осужени будете, имже ни учащаго не внимасте. Како бысте хотвли въ толикъ путь ити, елико же оужеская (Южская-Савская) царица приде, да слышите премудрость Соломона? А се болъ Соломона сдъ: се не мене дъля послушанте - азъ бо гръшникъ есмь - но евангельскаго учения послушайте 3. Повъдите ми, братіе, восходящу солнцу, аще кто замжарить (съмжарити, сомжарить --- смежить, зажмурить) очи, не хотя видьти свыта сего, глаголя: лучши есть тьма свъта сего, или номилуеть его кто, а не паче возненавидить, отвержется его? 4 Тоя же и о словеси учения имать: свъть бо Слово Божье въ Писании наречется, и тъ (то) есть боли видимаго сего свъта: сни бо свътъ плотьстъи очи просвъщаеть, а Слово Божье душевнъи очи просвъщаеть 5. Того ради пророкъ Давидъ къ Господу глаголеть: септильникъ ногама моима и законт Твой, свътт стезямт моимт (Пс. 108, 105), и паки Исаія глаголеть: людіе, ходиша в во тмю, видьша свыта велии (Иса. IX, 2). Кто убо помилуеть не хотящаго 7 свъта видъти? Елико же васъ приходять въ церковь, понужайте неприходящая приходити, и никто же не глаголи, яко не празденъ есмь

<sup>1 ...</sup> Отъ горяча сердца. 2 Пророкъ глаголеть. 3 Не мене дёля приходисте..., но евангельскаго ради проповёданія и апостольскаго ради ученія. 4 "Скажетъ; тьма лучше свёта, или—не только отвергнется отъ того, кто окажеть ему милость, но и еще больше (какъ бы за это) възненавидить его?" 5 ...се бо плотстіи очи просвёщаеть, а онь душевнём. 6 Скатыма. 7 Нехотя.

во иныхъ делехъ; но помысли оны званыя въ царскую вечерю, иже многи тако извъты сотворища, ово рече: супругъ воловъ купитъ, хощу искусити, ово же села купленнаго сглядати, (и никъто же не речетъ яко не празденъ есмь) 1 инъ жену пояту 2, и про то разгиввася на нихъ царь. А вы единъ цасъ (часъ) не можете ли улучити Господеви? Сопросъщю вы, отвъщайте ми. аще злата или сребро по вся дни раздаваль быхъ, или медъ. или вино, но (то) бысте приходили сами не призываеми 3, другь друга бысте сами понужали? Нынъ же Словеса Божьи раздаваю, лучше наче злата и каменья драгаго и слашьша меду и ста 4, лишащихъ бо ся церкви тъмъ же злословлю и укоряю, а не васъ, здъ приходящихъ и вкушающе духовнаго сего меду. Аще сусъда имате, или родъ, и жену, и дъти, то позывайте вся въ церковь и поучайтеся душеполезнымъ словестивь да и сдъ, богоугодно поживше, а тамо на уготованное придемъ. Се же вы глаголю, да пребывайте въ Бозв 5.



)-II

n H

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поставленнаго въ скобахъ нътъ. <sup>2</sup> се инъ рече: жену пояхъ, то же и про то... <sup>3</sup> Не бысте ли не приходили сами, не призываеми ни кимъ же... <sup>4</sup> и слаждеши сахара, паче меда и ств.

<sup>5</sup> Въ одномъ спискъ у г. Сухомлинова сдълано значительное добавлене въ назидательно-обличительномъ тонъ, — въ др. спискахъ окончание Слова: ..., нонуждайте вся въ церкви ходити, и поучайтеся Божественнымъ словесъмъ, да здъ богоугодно ноживше, и въчныхъ благъ наслъдницы будемы, славяще Святую Троицу, Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и ввъки въкомъ".

### ПРИМЪЧАНІЯ.

I.

#### Къ статьъ о св. Кириллъ Туровскомъ.

- 1 Сухомлиновъ, Рук. гр. А. Уварова, т. II стр. 1—2 (по рукоп. XV и XVII в.); Прологъ печ., изд. 1677 г.; Евгеній, епискастрах., Твор. св. Кирилла, Кіевъ, 1880 г. стр. 296 (въ дальнъй-шемъ на изд. г. Сухомлинова мы будемъ ссылаться сокращенно—Cyx., а на изданіе преосвящ. Евгенія—Em.).
- 2 Голубинскій, Исторія р. церкви, т. І, пол. 1, стр. 657,—Евг. стр. LV, LXIX—LXX.
  - 3 Голубинскій, ibid. стр. 657; Евг. LV.
- 4 Н. Никольскій, О литерат. трудахъ митр. Климента Смолписат. XII в. Спб. 1892 г. стр. 2.
  - 5 Никольскій указ. соч., стр. 103 и сл.; ср. 87 и сл.
- 6 Проф. И. Владиміровъ, въ «Кіев. Университ. Извѣст.» 1893 № 1 стр. 18—19; такое же замѣчаніе высказаль и проф. В. И. Ламанскій на диспутѣ Н. К. Никольскаго.
- 7 Проф. Владиміровъ, въ указан. ст. «Кіев. Универ. Изв'єст.», стр. 20.
- 8 Какъ, повидимому, склониы думать нѣкоторые изъ нашихъ ученыхъ (см. указ. стат. проф. Владимірова, стр. 18 и сл.).
- 9 О великомъ кн. Ярославв въ летописи сообщается: «собра писце многы, и прекладаще отъ Грекы на Словеньскый языкъ и письмя; и списаща многы книги, и списка ими же поучаються върнии людье, и наслаждаються учения божественнаго гласа». Летон. по Ипатскому списк. 1871 г., стр. 106,—проф. Владиміровъ, указ. стат., стр. 26. Начиная Ярославомъ, русскіе князья до-Мон-

гольскаго времени, одинъ предъ другимъ, обнаруживали необыкновенную заботливость—и о своемъ личномъ образованіи, и о распространеніи просвѣщенія среди духовенства и въ народѣ. См. подборъ фактовъ этого рода въ статьѣ: «Христіанское образованіе русскихъ князей въ Х—ХІІІ в.», помѣщен. въ «Ворон. Епарх Вѣд.» 1894 г. № 2 и сл.

10 °Ср. Чт. въ Общ. И. и др. Россійскихъ, 1848 г. № 7, стр. XVII и 4 (ст. Бодянскаго).

11 Cp. Neumann, Griech, Geschichtschr. u. Geschichtsquellen im zwölf-Iahrh., Грг. 1888, стр. 72-74: «Во вступленіи къ своему обширному собранію греческихъ руководствъ по риторикъ Вальцъ замьчаеть, что едва ли какой другой учебный предметь оставался такимъ неподвижнымъ и вместе основнымъ для всего греческаго образованія, какъ риторика, со дней Горгіаса Леонтійца (одного изъ первыхъ риторовъ). Въ школахъ XII етка ученики упражиялись въ заучиваній, для приміра, различныхь видовь изложенія мыслей по схемамъ, установленнымъ тысячу летъ тому назадъ, въ дни Марка Аврелія, Гермогеномъ Тарсійскимъ; отступленія отъ него, вызванныя временемъ, сказывались лишь въ томъ, что собрание примъровъ для подтвержденія творетическихъ положеній не заминямись, а восполнялись примерами христіанскаго характера. Такъ, въ Проучилиста Никифора Василикась, средины XII в. (следовательно. какъ разъ въ то время, когда наши писатели этого века: Клименть Смолятичь, Кириллъ Тур. и др., предположительно, могли чрезъ грековъ познакомиться съ этими курсами) находимъ следующее замвчательное смъшеніе (языческаго и христіанскаго). Въ числь разсказовъ приводятся исторіи объ Ахиллав, Одиссев и Гераклів, о Мирръ, Пазифаъ и Данаъ; для первой хріи берется тема: должно ли подражать божественной благости, -- для второй -- стихи изъ трагедін Софокла. Далье, и вслыть затымь, въ отдыль неопен (повыствовательное изображение нравовъ и характера): что говорилось въ гадесь, когда Лазарь, посль четырехь дней смерти, воскресь, -- что говорила Даная, когда Зевсъ, подъ видомъ золотаго дождя, приблизился къ ней; что говорилъ Зевсъ, когда увидълъ Іо превращенной съ корову; что сказаль Самсонь, когда быль ослышень, Захарія-когда снова могь говорить по рожденін Іоанна. Предтечи, Эрось-когда увидель превращение Мирры,-потомъ снова идуть темы изъ греческой исторіи и минологіи, и затымъ: что сказала Богоматерь, когда на бракѣ въ Канѣ Галилейской I. Христосъ превратиль воду въ вино, -- рабъ-которому Петръ отсъкъ ухо и

котораго исцелилъ Христосъ, Іосифъ-когда по обвиненіи жены Потифара былъ брошенъ въ темницу», и т. д. и т. д.

- 12 См. у Neumann'a, указ. сочин., стр. 39.
- 13 Lavisse et Rambaud, Histoire générale du IV siècle à nos jours, Paris, 91—94, томъ I, стр. 676—677.
- 14 Lavisse et Rambeau, указ. соч. т. II, стр. 820 и слъд.— Krumbacher, Geschichte d. Byzantinische Literatur, 1891, въ соотвътственныхъ отдълахъ.
- 15 Такое предположение высказываль еще Шевыревь, въ Исторіи рус. словесн., част. ІІ, стр. 133 изд. 1877 г.—Въ славянскомъ языкъ св. Кирилла находять «слъды свъжей начитанности въ греческихъ книгахъ»—Евг. LV, примъч.—Относительно выражения—«историци и витія, рекше, лътописци и пъснотворци»—ср. А. Лонгинова, Ист. изсл. сказ. о походъ Игоря Свят. Одесса, 1892 г. стр. 25.
- 16 Калайдовичъ, Памятн. XII в., предисл. стр. XXII; Евг. предисл. XLVIII и XLVI; архим. Николай, Историко-статист. опис. Минск. епар., Спф. 1861, стр. 161.
- 17 О Зарубскомъ монастырѣ—Срезневскій, Извѣстія и Замѣтки о малоизв. и неизв. памятн., Спб., 1866, № 7 и 13; Голубинскій, Ист. рус. цер. т. І, 1-я пол., стр. 266.
- 18 Ср. выше, стр. 28, въ стат. Н. К. Никольскаго о поученіяхъ св. Осодосія Печерскаго.
- 19 Въ своихъ поученіяхъ и посланіяхъ къ монахамъ онъ не разъ говорить и намекаеть на непорядки въ монашескомъ общежитіи.
  - 20 Евгеній еп., стр. 94-95.
  - 21 Тамъ-же, стр. LVIII.
  - 22 Тамъ-же, стр. LVIII.
- 23 Ср. въ молитвъ, приписываемой преп. Өеодосію Печерскому: «Иже суть въ затворъхъ, и въ столпъхъ, и въ печерахъ, и въ пустыни, братія наша, Ты, Господи, избави я отъ всякая печали» (Изъ Харат. Псалт. 1296 г. Моск. Синод. библ. № 235). Учен. Записки втор. отд. Акад. Наукъ кн. II, 2 вып., стр. 223.
- 24 Калайдовичъ, Памятн. XII в., стр. XXII,—Мъсяцесл. по списк. XIII— XIV в. въ Матер. для Ист. р. цер. Харьк. 1862 г., стр. 77.—Голубинскій относить Никиту Переяслав. къ послъ-монгольскому времени—Ист. р. ц. т. I, 2 пол., стр. 639—40.
  - 25 У Калайдовича, Сухомлинова и еп. Евгенія въ указ. сочин.
- 26 Въ Матеріалахъ для исторіи рус. цер. Харьк. 1862 г., стр. 117—127.

- 27 Въ «Приб. къ Твор. св. Отц.», 1851 г., ч. X и въ указан. изд. твор. Кир. Т.
  - 28 Евген., Твор. К. Т. стр. 102.
- 29 Ср. Добротолюбіе, въ пер. преосвящ. Өеофана, т. I—IV, М. 1883—1889.
- 30 Новый перев. этого произведенія быль пом'вщень въ «Странникі» 1887 г., т. І.
- 31 Евген., указ. изд., стр. 92.—32 Тамъ-же, стр. 91.—33. См. Матеріалы для истор. рус. Ц., стр. 117—127.
  - 34 Ср. назван. изследование г. Лонгинова, стр. 136 и сл.
- 35 Ср. ръчи Владиміра Мономаха, приводимыя въ лътописяхъ Поученіе неизвъстнаго проповъдника XI—XII в. (Москвит. 1843 г., ч. II, стр. 412—413) и въ «Словъ о П. Игор.»:

"Рекоста бо брать брату: се мое, а то мое же, И начаща князи про малое: се великое, маъвити, А сами на себъ крамолу ковати... А поганіи со всёхъ странъ прихождаху Съ побъдами на землю русскую... Въ княжихъ крамолахъ въци человёкомъ сократишась". (См.

- у Лонгинова, указ. сочин. стр. 128 и след.).
- 36 См. грамоту царегр. патріарха Луки Хрисоверга у Макарія, Ист. р. ц., т. III, стр. 298 (изд. 3-е).
- 37 Летописи говорять о деле лже-епископа Феодора подъ 1169—1192 г. и представляють все дёло въ такомъ виде. «Въ 1172 г. сотворилъ Богъ и Св. Богородица новое чудо во Владимірь: изгналь Богь и св. Богородица Владимірская злаго, пронырливаго и гордаго льстеца, лживаго владыку Оедорца, изъ Владиміра отъ Св. Богородицы церкви Златоверхой, и отъ всей земли Ростовской. Нечестивецъ этотъ не захотълъ послушаться христолюбиваго князя Андрея, приказывавшаго ему идти ставиться къ митрополиту въ Кіевъ, не захотвиъ, но лучше сказать Богъ не захотель его и св. Богородица, потому что, когда Богь захочеть наказать человена, то отниметь у него умъ. Князь быль къ нему расположенъ, хотълъ ему добра, а онъ не только не захотълъ поставленія отъ митрополита, но и церкви всв во Владиміръ затворилъ и ключи церковные взяль, и не было ни звона, ни пънія по всему городу и въ соборной церкви, въ которой Чудотворная Матерь Божія, — и ту церковь дерзнуль затворить, и такъ разгивваль Бога и св. Богородицу, что въ тоть же день быль изгнанъ. Много пострадали люди отъ него: одни лишились сель, оружія, коней,

другіе обращены были въ рабство, заточены, разграблены, и не только простые люди, но и монахи, игумены, јереи; немилостивый быль мучитель, -- однимъ головы рубилъ и бороды резаль, другимъ глаза выжигаль и языки вырёзываль, иныхъ распиналь на стене и мучилъ немилостиво, желая исторгнуть отъ нихъ имвніе: до имвнія быль жалень какь аль. Князь Андрей посладь его къ митроподиту въ Кіевъ, а митроподитъ Константинъ обвинилъ его всеми винами. вельть отвести его на Песій островь, гдь ему отрызали языкь. какъ злодею еретику, руку правую отсекли и глаза выкололи, потому что хулу произнесъ на св. Богородицу... Безъ покаянія пробыль до последняго издыханія. Такъ почитають бесы почитающихъ ихъ: они довели его до этого, вознесли мысль его до облаковъ, устроили въ немъ втораго сатанаила, и свели его въ адъ... Видя Богь озлобленіе кроткихъ дюдей своихъ Ростовской земли, погибающихъ отъ зверояднаго Өеодорца, посетиль, спасъ людей своихъ рукою крѣпкою, мышцею высокою, рукою благочестивою царскою правдиваго, благовърнаго князя Андрея. Это мы написали для того, чтобъ впередъ другіе не наскавивали на святительскій сань, но пусть удостоиваются его только тв, кого Богь позоветь». Соловьевь, Истор. Росс., изд. Товар. Общ. Пол., кн. I, стр. 726.

- 38 По рук. Рум. Муз. № 233,—ср. Макарія, Ист. р. церк.
- 39 Объ Андрев Боголюбскомъ см. въ статьв: «Св. Благовврный Вел. князь Андрей Боголюбскій», помѣщ. въ «Владим. Епарх. В.». 1894 г. № 18 и слѣд.,—здѣсь указана и относящаяся къ нему литература.
- 40 Въ предисл. къ изд. «Твор. К. Тур.» преосв. Евгеніемъ, стр. LXXXII.
- 41 Макарій, Ист. р. ц. т. Ш, стр. 127, 146, 158, 171, 180,— Евг., пред. стр. LXXXIV и сл.
  - 42 Ист. р. ц., т. І, стр. 657 и след. (1-я пол.).
  - 43 Указан. изд. стр. ХСШ.
- 44 Преосв. Антонія, Изъ исторіи христ. пропов'яди. Спб. 1892 г., стр. 337.
- 45 Преосвящ. Антоній въ указ. соч., Пѣтуховъ, Къ вопросу объ авторахъ въ древней рус. литер., Спб. 1887 г., Н. К. Никольскій въ указ. сочиненіи о Клименть С., Владимірскій, въ «Кіев. Унив. Изв.» 1893 г., Хр. Лопаревъ въ «Памятн. древней письмен.», вып. 93. Спб. 1893 г.
  - 46 Пр. Антоній, указ. сочин., стр. 347-351.
  - 47 Златеструй XII в. Импер. публ. библ. у Срезневскаго, Свёд.

и зам. о малоизвѣстн. и неизвѣстн. пам., XXII (Спб. 1866 г.),—
Новгор. Соф. библ., № 1261, перг. XIII—XIV в., къ сожалѣнію,
совершенно разбитый: нѣтъ начала и конца, въ срединѣ вырваны
цѣлыя тетради; всѣхъ поученій въ этомъ сборникѣ сохранилось 15
и одно сказаніе о чудѣ св. Николая,—Сборн. Троице-Серг. Лавры,
XIV в. № 9 (2022),—Сбор. Царскаго XIV в. № 361,—Соборн.
Рум. Муз. XV в. № 406,—Новг. Соф. библ. XV в., № 1265,—
XVI в. № 1215,—Соловец. библ., XVI—XVII в. № 368 и мн. др.
Во всѣхъ этихъ и др. подобныхъ имъ Сборникахъ, кромѣ названнаго Златоструя XII в., помѣщены въ ряду другихъ святоотеч.
поученій и Слова Кирилла Тур.—Ср. Яковлева, къ литерат. ист.
Древне-русскихъ Сборниковъ. Одесса. 1893 г.

48-49 См. ниже въпримъч, къ Поученіямъ К. Т.

50 Издатели его Твореній на греч. яз. въ Патрологіи Миня прямо заявляють, что «Ософилакть Болгарскій изобилуєть аллегоріями»—Мідпе, Patrol., s. graec. t. 123, рад. 41 пит. 39. Ср. напр. въ его «Благовъстникъ», въ рус. перев. Казан. Акад. (изд. 2-е), на Ев. Ме. стр. 323—26, 344, 436; Луки 152—156; Іоанна 42, 57, 128—129 и много др. мъсть.

51—53 Седмичныя молитвы Кирилла Т. изданы въ Казани, въ «Прав. Собес.» 1857 г. и въ отдёльныхъ оттискахъ въ томъ-же году, — кромё того, нёсколько такихъ молитвъ, по лучшимъ спискамъ, помёщены въ Ист. преосв. Макарія (Т. Ш., стр. 130—139, 310—319), — въ изд. преосвящ. Евгенія пом'єщены он'є въ славянтексть съ перев. на рус. яз., стр. 122 и слёд, Мы приводимъ по-Казан. изданію.

54—5 Какъ напр. относительно вечерней молитвы, помѣщаемой въчислѣ его твореній подъ заглавіемъ: «Поминовеніе и исповѣданіе» (Рук. гр. Увар. стр. 99; ср. сборн. Кирил. библ. №№ 120—1197 и 220—477): въ рукописялъ она иногда приписывается Герману, патр. Константинопольскому—см. Кирил. биб. № 49—174.

56 О молитвахъ св. Кирилла см. нашу статью въ «Стран.» 1880 г., т. III, стр. 241 и сл.

#### Къ тексту издаваемыхъ Поученій св. Кирилла Туровскаго.

Нижесивдующія примічанія иміють вь виду дать нікоторыя истирико-литературныя и библіографическія разъясненія къ издаваемымъ нами Словамъ и поученіямъ св. Кирилла Т. Относительно подлинности первыхъ восьми поученій почти всё согласны, что они принадлежать Кириллу, относительно подлинности же двухъ посивднихъ существуеть сомивніе, но мы оставляемъ этоть вопрось какъ требующій особаго научнаго изследованія, но темъ не менъе сообщаемъ эти поученія въ ихъ подлинномъ тексть. Изъ учительныхъ произведеній, обыкновенно, также приписываемыхъ св. Кириллу—«Истолкование притчи о слепце и хромце», сохранившееся въ краткой и пространной редакціяхъ, мы не нашли возможнымъ поместить въ настоящемъ изданіи, какъ потому, что подлинность ея очень сомнительна, такъ и по обширности ея (мы еще встрътимся съ нею въ дальнъйшихъ выпускахъ нашихъ «Паматниковъ»). Но такъ какъ притча эта, действительно, представляеть важность для характеристики того церковно-учительнаго метода истолкованія св. Писанія, которому следуеть Кирилль Т. въ своихъ Словахъ, то мы сообщаемъ и ее, въ концъ примъчаній, въ краткой редакціи и въ рус. переводъ.

1. Поучене на недплю цептоносную. — Начало этого слова — приступъ не совсёмъ подходить къ последующиму и какъ будто взято изъ другой проповеди: «Велики и древни сокровища, дивно и радостно откровеніе добраго и сильнаго богатства, неоскудеваемы дары, подаваемы ближнимъ, искусны строители славнаго и весьма — честнаго дома, обильны и преизобильны и многіе остатки царской трапезы, отъ которой нищіе питаются пищею не гибнущею, но пребывающею въ животъ вёчный». Онъ даетъ истолкованіе этого, переходить затёмъ прямо къ предмету Слова, иносказательно и въ образахъ излагаеть празднуемое событіе и оканчиваеть обращеніемъ къ слушателямъ. Въ этомъ Слове указываютъ вліяніе Өеофилакта Болгарскаго (Сухомл., предис. XLIII), въ следую-

щемъ напр. мъсть: «Жребя — иже отъ языка въровавшіе въ онь люди, ихъ же отрвши отъ лести діаволя» (Кир. Т.), — у Өеофилакта: «...Господь садится на осленка, дабы образно дать намъ знать, что Онъ покорить себь новый, неочищенный и необузданный народьязычниковъ» («Благов.», на Ев. отъ Луки, Каз. изд., стр. 333). Но еще ближе межно бы указать вліяніе церковныхъ пъснопъній канона въ недълю цвътон., если только отыскивать у Кирилла Т. сходство въ мысляхъ и словахъ съ другими и разныя вліянія на него. Такъ въ параллель къ приведенному мъсту можно привести 9 пъс. канона, ст. 1: «На жребя младо всъдъ... приде бо безсловесную идольскую прелесть разрушити и неустанное стремленіе уставити всімь языкомъ, еже пети». Вообще, по сличении этого Слова Кирилла съ соответственными местами «Благовестника» Ософилакта Бол., оказывается, что кром'в символически аллегоррич, способа истолкованія мичего общаго между ними нътъ: у послъдняго сухое и краткое истолкование Евангелія, у перваго чувствуется пыль и увлеченіе звуками церковныхъ радостныхъ песнопеній и стремленіе передать эти звуки на языкъ картинъ и образовъ. Мы издаемъ это поученіе по списку Калайдовича, безъ всякихъ измененій, варіанты же, поправляющіе тексть, приводимъ по Сборн. поученій (оть недали Мытаря и Фарисея до недвли всвхъ святыхъ) Троице-Серг. Лавры № 9 (2022), пергам., XIV в., гдв они помъщ. на л. 32 об.—36. Въ Кирилловскомъ сборникъ, изъ котораго мы заимствуемъ текстъ нижесльдующихъ поученій, его ньтъ: сборникъ этотъ начинается поученіями со дня Пасхи.

2. Слово на Пасху. — Послѣ лирическаго вступленія, — въ которомъ проповѣдникъ живописнымъ противоставленіемъ «радости и веселія настоящаго дня» воскресенія Христова «скорби совершившагося предъ тѣмъ великаго таинства» Его страданій и крестной смерти, — указывается предметъ слова, а именно — какое значеніе имѣла Пасха ветхозавѣтная и какое имѣетъ Пасха новая, какъ «великій день» воскресенія и обновленія рода человѣческаго. Въ Словѣ объясняется затѣмъ значеніе Пасхи въ Ветхомъ Завѣтѣ, излагаются, ьъ драматической формѣ, Евангельскія событія, которыми свидѣтельствовалась истина воскресенія І. Христа, при чемъ проповѣдникъ указываетъ на таинственное, символическое значеніе нѣкоторыхъ изъ этихъ событій (Іоаннъ, пришедшій ко гробу раньше Петра—ветхій заковъ, Петръ—новый), и—въ заключеніе—обращается съ пламенной молитвой къ Богу, въ которую также вводитъ противопоставленіе событій «вчерашнихъ» страстныхъ дней «нынѣшнимъ»—свѣтло-

радостнымъ. Начало Слова, какъ и целое построение его, напоминаетъ Слово митроп. Илларіона «О законів и благодати» (см. выше, стр. 57 и сл.). Изъ отновъ церкви сходное съ некоторыми местами этого Слова св. Кирилла (противопоставление страстныхъ дней и дня Пасхи) указывають въ твореніяхъ Кирилла Алекс. Евологія и Епифанія Кипрскаго (Сухомл., ХХХІ). Въ нашемъ Сборникъ (Кир. биб. № 138—1215, XVI в.) на день Пасхи сначала помъщены поучение и семь Словъ Іоанна Златоуста (л. 1-50 об.), затвиъ Кирилла Туровскаго, снова-Златоуста (л. 56 об.-67) и Толковый Пасхальный канонъ (л. 128-142). Чтобы показать насколько последній своимъ содержаніемъ подходить къ Слову Кирилла Туровск., приводимъ следующія выписки изъ него. Въ толкованіи Пасхальной стихиры: «Богоотецъ убо Давидъ предъ свинымъ ковчегомъ скакаше играя», объясняя, что видя это «мнози негодоваща. зане цареви плясати», - истолкователь продолжаеть: «Но и Мелхола посміася, яже отъ Бога клятву прія и безщада (безпощадно) погибе. Мы же Божін людіе тому сбытіе нынв видяще. Яко бо кіотъ отъ иноплеменникъ возвратися, тако и Господь отъ мертвыхъ въскресе: якоже бо кіотъ съ даромъ принесеся Лавилови, тако и Христосъ принесе дары своему Отцу-отъ ада душа праведныхъ: тогна Лавилъ плясаще--нынъ же ангели и человъци божественно веселятся; тогда негодоватие вельможи плясаніа царева-мияй ся великъ быти діаволи Его силы бізгающе не терпять; тогда Мелхола посміася безщада погыбе-ныні же жидове не вірующе юродство мнять и погыбають безщада, рекше, не имуть плода возвратити своему спасенію, и оскудѣ преже многоплодное ихь и сухо бысть, рекше, неимущу благодати. Мы же всёхъ сихъ сбытіе видяще радуен. ся, и дуси праведникъ веселятся, скачуть и играють, воскресеніемъ же нынъ просвъщаеми, паче же прозряще и на пакы во инъ въкъ пребывающее веселіе же съ Христомъ» (л. 132 об.—133 об.). Соотношение и противопоставление между Ветхимъ Заветомъ и Новымъ, ветхозаветными прообразами и событіями новозаветными проводится по всему этому толкованію Пасхальнато канона. Придемъ еще одно мъсто-объяснение Пасхи какъ «великаго дня». Въ толкованіи стихиры: «Во истину свята и всепраздньственна сія спасительная нощь», — читаемъ: «Что сіа нощи св'ятле и радостне: кая душа не радуется, кто ли не ликоствуеть-и ангели, и архангели, и человеци, и святіи въ раи, и въ аде мучиміи прощени! Во истину праздникъ свътелъ, и день всъхъ болъй и вышній, паче же и будущему нъку образъ» и пр. Далье поясняется, что день

этотъ важиве «началотворнаго лия всей твари» и что какъ «Госполь воскреси съ Собою нашего народотворителя Адама, на небо возведе и ины многы, тако и последи хощеть въскрещь все человечество. на небеси животъ устроивъ, съ ними животъ сіяя паче солнца въ Іерусалим'в небеснівмъ. Да убо отнуду великы чести достоинъ сей лень, яко единъ отъ техъ отделенъ и пять тысящь иныхъ честней. Помяни бо ины дни лета всего и увёси, яко ни въ единъ тако почтень, колми паче онь выкь» (л. 138). Можеть быть эту сторону Пасхальнаго дня-значение его по отношению къ будущему царству славы на небъ-имълъ въ виду Кириллъ Тур., говоря въ своемъ Словъ, что праздникъ Пасхи имъетъ «двоякое и троякое имя» значеніе: онъ разсмотрідь въ своемь Слові только двоякое значеніе Пасхи.—Эго и следующія затемъ шесть поученій св. Кирилла (№ 3-8) мы приводимъ по указанной Кирилл. рукоп. XVI в., въ которой текстъ ихъ во многихъ мъстахъ оказался болье исправнымъ, чемъ въ существующихъ изданіяхъ Калайдовича и Сухомлинова.

i.

į.-

T

7.5

) I IX

HP)

į al

:iiii

TIE THI

ctr cer

iev

:50

0

Hi

1

I p# B:

cii

ţ.

af-

HL

340

3 На недълю Оомину. — Слово это въ самыхъ древивишихъ спискахъ поученій Кирилла Т. имъетъ заглавіе: «въ новую недёлю по Пасхъ-о поновлении воскресения, и о артосъ, и о Ооминъ испытанін ребръ» (биб. гр. Толстого, по кат. Калайдовича, Ж 8). Этимъ заглавіемъ точно указываются части Слова и предметь каждой изъ няхь: распрытие значения недвли новой-антипасхи, замёнившей. древнюю субботу, объяснение раздачи артоса въ этотъ день и напоиннаніе слушателямъ Евангельской исторіи объ испытаніи ребръ Господнихъ ап. Оомою. Во второй своей части, Слово поражаетъ картинностію символически-аллегорическаго изображенія. Показывая плоды воскресенія Христова для міра, пропов'ядникъ рисуеть здізсь картину обновленія видимой природы въ ся весенній разцвать и возрождение и подъ ея образами подробно раскрываетъ духовнонравственное возрождение во Христв-какъ всего человъчества, такъ, въ числе другихъ язычниковъ-и народа русскаго (хотя и не называеть последній). Указывають сходство этого символически-аллегорическаго изображенія у св. Кирилла съ соотвътственнымъ местомъ Слова св. Григорія Богослова-«На неделю новую, на весну и на память мученника Созонта» (Твор. св. Отцевъ, т. ІУ, Слово св. Григорія Б. 44 стр. 141—151,—Сухомлиновъ, стр. XXXIV), но только сходство, а не заимствованіе, хотя названное Слово св. Григорія Б. несомнінно было извістно св. Кириллу и подъ вліяніемъ его онъ составиль и свое Слово. Позволимъ себъ

указать, что эта часть Слова, рисуемой въ ней картиною, между прочимъ, живо напоминаетъ известный гимнъ Мильтона: «Рожденіе Христа» (см. «Странникъ», 1881 г., т. І.). Въ заключительной части, представляющей драматическій перифразъ Евангельскаго повъствованія о явленіи воскресшаго Господа Оомъ и собраннымъ съ нимъ апостоламъ въ Сіонской горнипъ, оно также очень походить на вторую половину помѣщеннаго рядомъ съ нимъ въ нашемъ Соорникъ Слова I. Златоуста на тотъ-же день. Начало последняго: «Се бо приспехь вамь долгь поведати» (л. 152-161 об.)... Различіе между тъмъ и другимъ въ томъ, что у Златоуста ръчи Господа и ап. Оомы гораздо длиниве, чъмъ у Кирилла Т. Кром'в этого, на тотъ же день въ нашемъ Сборникъ помъщено еще одно Слово Іоанна Златоуста (назначенное для чтенія на Полуношнипу. — начало его: «Господа и Спаса нашего I. Христа въскресеніе славное уже праздновахомъ, братіе»...) и Бесъда св. Григорія Двоеслова. Въ словъ Златоуста встръчаемъ слъдующее толкованіе. сходное съ однимъ мъстомъ въ Словъ Кирилла Т. на Цвътоносную недълю: «и разруши его (адъ) смерть (Христа). Глагола (Христосъ) мирь вамъ ближнимъ и миръ дальнимъ: ближняя же нарече праведники. рекше праведным отцы, патріархы, пророкы, иже въ законъ его пожиша, но не бъ имъ дзъоть ада разръщитися... дальняя же нарече вся грешникы, иже отъ языкъ поработишася дьяволу и твари послужина» (л. 170 об.—171). Ср. выше начало Слова Кирилла Тур. на недълю Цвът. -- стр. 126 и затъмъ-- стр. 128, -- также у Өеофилакта Болгар. на Ев. отъ Мо., XXI--«Благовъстн.» ч. I, стр. 274.-Въ указан. Лаврскомъ спискъ Слово св. Кирилла имъетъ налписаніе: «Кирилла мниха слово на антипаску, въ первую недёлю по цаспе. похвала о воскресеніи Господа нашего І. Христа, и о артусь, и о Фоминъ испытаніи ребръ Господень». Л. 68.

4 Въ третью педъло по Пасхъ.—Самымъ заглавіемъ и этого Слова указывается предметъ его и содержаніе: «Того же Кирила мниха слово о снятіи съ древа тёла Христова, и о мироносицахъ, и похвала Іосифу и Никодиму, въ недёлю вторую по Пасцѣ»—Лавр. сп., л. 73 об. Въ немъ проповёдникъ говоритъ о плачѣ Богоматери, представляетъ картину снятія Спасителя со креста, разсказываетъ о мироносицахъ, ходившихъ ко гробу, и о явленіи имъ ангела, возвёстившаго о воскреніи Христа, и затёмъ славитъублажаетъ похвалами Іосифа Благообразнаго и оканчиваетъ молитвеннымъ воззваніемъ къ нему «о покровѣ и избавленіи града отъ всякаго зла, о побёдѣ и спасеніи князя» и пр. Слово это допило до

насъ въ двухъ редакціяхъ, изъ которыхъ въ одной часть его (плачъ Богоматери, о снятіи тела Спасителя со креста), съ некоторыми везначительными измененіями текста, назначалась для чтенія въ Страстную пятницу или субботу, а остальное—на недълю мироносицъ. Но-принадлежала ли эта особая редакція его самому св. Кириллу и слъдовательно представляла особую самостоятельную переработку его съ пріуроченіемъ къ страстной седмиць, какъ полагаеть г. Лопаревь, недавно издавшій, по рукописи XVI в., эту редакцію названнаго слова (Памятн. древ. письм. XCVII, Спб. 1893 г.) - сказать трудно. Во всякомъ случав, во второй своей редакціи, внесенной и въ печатный Златоусть 1797 года, оно не представляеть ничего такого, что заставляло бы считать его особымъ и отдельнымъ произведеніемъ Кирилла Туровскаго. Въ старыхъ рукописяхъ отдельныя части его обыкновенно указывались особымъ киноварнымъ надписаніемъ (о Іосифъ, о Муроносицахъ, похвала Іосифу), при чемъ делались отметки: «отселе чти въ Великую субботу»: возможность выдъленія изъ него особой части давалась, следовательно, самымъ текстомъ, и въ силу этого особая редакція его легко могла явиться совершенно независимо отъ намъреній автора. — Слово это считается однимъ изъ высоко-поэтическихъ произведеній (Макарій, Ист. р. ц. т. ІІІ, стр. 135). Все оно какъ бы соткано искуснымъ мастеромъ изъ чудныхъ церковныхъ представляеть представляеть ораторски-поэтическое переложение такихъ умилительно-потрясающихъ мелодій, какъ-«Пріндите ублажимъ Іосифа приснопамятнаго», «Тебъ одъющагося свътомъ яко ризою» и другихъ пъсенъ и стихирь великой пятницы и субботы (ср. напр. 3 и 4 стихиры на Господи воззвахъ въ велик. пятницу, изъ канона на вечерню пятка пъс. 3 ст. 1 и 2, п. 4—2 и 3-й, 6 п.—ст. 1, п. 7-й—1-й и 4-й, п. 8-й— 1-й и 9-й, п. 9-1-й и 3-й и др.). Пропов'ядникъ всепело погружается въ ихъ звуки и тоны и ихъ языкомъ слагаеть свою рёчь ихъ чувствомъ оживляетъ и проникаетъ ее, а потому, при всемъ видимомъ сходствъ его ръчи съ мелодической ръчью страстныхъ церковныхъ песнопеній, онъ остается столько же самостоятельнымъ, сколько самостоятельнымъ онъ быль и въ его молитвахъ, образцами для которыхъ служили общія церковныя молитвословія. Въ такихъ же отношеніяхъ находится онъ и къ тамъ церковно-отеческимъ чтеніямъ, которыя назначались на эти дни. Въ нашихъ рукописяхъ ХІІ—ХІІ в. встречаются уже Слова Григорія Антіохійскаго— «На святое погребение и воскресение Господа нашего І. Христа»

Епифанія Кипрскаго— «Слово о погребеніи и объ Іосифѣ, иже отъ Аримовея», его же «Похвала Іосифу» и др. Но при сравненіи съ этими и другими однородными произведеніями, служившими для Кирилла Т. образцами, его Слово тѣмъ не менѣе представляется вполнѣ оригинальнымъ, и при умѣломъ, ораторскомъ произношеніи должно было производить потрясающее впечатлѣніе.

Въ нашемъ Сборникъ, на тотъ же день, рядомъ съ Словомъ Кирилла Т. помещены: «Іоанна, арх. Селунскаго, яко ни единаго и разногласіа, ниже съпротивословія въ Евангелистахъ о въскресенія Господни -- изъ числа приписываемыхъ Златоусту (см. Опис. руб. 🔄 Солов. биб. т. І, стр. 665), небольшое анонимное «Поученіе о п Іосиф в и мироносицахъ» (л. 176 и 208): «Возлюбленіи, солице ) подъ облакомь красуяся любимо бываеть видящимъ (ср. тамъже, стр. 616 и 666) и Григорія Антіохійскаго: «Слово на погребеніе ( Христово и на святое въскресеніе въ третію неділю по пасці, начало котораго: «Похваленъ церковный сый законъ», — написано другой рукой и очевидно внесено въ нашу рукоп. позднъе; внизу страницы слъдана помъта: «сие чтено въ великую суботу». Слово это изъ числа сомнительныхъ, приписывается Епифанію Кипрскому, славянскій переводъ его извёстень еще по глаголитской рукописи XI въка (Оп. рук. Син. биб. II, 3 стр. 98; Опис. Сол. биб., I, сгр. 597 и 619). Кром'в того, на ту же неделю приведено въ нашей рукоп. одно изъ Огласительныхъ поученій Өеодора Студита («Яко подобаеть намъ ходити достойно въ мнишескомъ званім»), которыя извъстны въ славянскихъ переводахъ съ X-XI в. (Оп. Сол. биб., тамъ-же, стр. 418).

5 Слово о разслабленномъ.—Въ Лаврской рукописи имветь оно заглавіе: «Въ недёлю четвертую по Пасхё того же Кирилла мниха слово о разслабленнёмъ, иже 38 лёть бё разслаблёнъ. Оть сказаній Евангельскихъ» (л. 81). Вслёдь за лирическимъ вступленіемъ («Неизмёрима небесная высота, неиспытана преисподняя глубина» и пр.), проповёдникъ переходить къ изложенію Евангельскаго повъствованія о разслабленномъ и предлагаеть истолкованіе, по которому Силоамская купель «была образомъ святаго крещенія»: это мёсто Слова до буквальности сходно съ соотвётственнымъ толкованіемъ Өеофилакта Волгарскаго (Благов'юстникъ, ч. 4, стр. 122—123), извыеченіе изъ котораго, въ форм'я особаго анонимнаго поученія на недёлю о разслабленномъ, и пом'ящено въ нашей рукописи какъ разъ рядомъ съ Словомъ св. Кирилла (л. 233—235 об.), Оеофилакть же -Волгарскій, въ свою очередь, заимствуеть свое толкованіе изъ Зла-

тоуста. У св. Кирилла представленъ свободный, въ драматически-діалогической формъ, пересказъ Евангельской исторіи, причемъ онъ построяеть его такъ, что въ его изложеніи отдёльное Евангельское сказаніе получаеть всемірное значеніе: разслабленный это — весь ветхій человікь, болівшій рабствомь гръху и дьяволу; овчая купель исцълившая разслабленнаго-купель крешенія, исцаляющая все человачество. Въ рачи разслабленнаго ярко рисуется безпомощность падышаго человека, которому ни законъ, ни пророки не могли даровать испеленія отъ его смертнаго, гибельнаго недуга; речь Господа къ разслабленному -- блестящая лиро-эпическая апологія искупленія и возстановленія челов'ячества волого крещенія, -- въ страстномъ увлеченіи этой мыслью пропов'яникъ уклоняетъ даже отъ Евангельскаго текста и допускаеть анахронизмъ: Спаситель въ своей річи къ разслабленному упоминаеть о воскресеніи Лазаря, совершенномъ поздніве. Въ заключеніи Слова нахолять не прямое осуждение ереси Осодорца, именно въ словахъ: «горе согръщающему по принятіи священнаго сана! горе не бояшимся Бога въ монашествв, іерействв и самомо епископство. Въ церковныхъ песнопеніяхъ на неделю о разслабленномъ находимъ такія мъста, служившія въ въкоторомъ родь призывомъ къ составленію похвальныхъ рачей, въ стила разбираемаго Слова Кирилла Т.: «непогребенъ мертвецъ сы разслабленъ сы възпи: одръ мой гробъ ми бысть» (стих. 2-я на Госп. возз.)... «Взыде Исусъ въ Иерусалимъ къ овчи купели, человъкъ сълежаще въ немощи... Спасъ рече къ нему: тебъ ради человъкъ быхъ, тебъ ради плотію обложенъ есть, и глаголеши: человъка не имамъ; возьми одръ свой и ходи; все тебъ возможна» («Слава на литіи)... На купели иногда ангель на овчин схождаше... крешеніемъ же Божіннъ нынѣ очищаеть безчисленная иножества Христосъ»... (Кан. песн. 1 ст. 1.,—Тріодь XIII в. Новг. Соф. библ. № 85). Въ нашемъ Сборникъ на 4-ю недълю (о разслабленномъ), кромъ Слова Кирилла Тур., помъщены: названное уже поученіе неизвъстнаго, Осодора Студита («О еже внимати себъ и бъгати оть погибельныхъ мёсть и образъ грёховныхъ»). Слово Златоуста на среду 4-й недёли («егда взыде Інсусь въ церковь въ преполовеніе праздника»), Толковый канонъ на Преполовение (л. 233-266).

6 Вт недълю шестую—о слъпомт: «Того же Кирилла мниха о слъпив, и о зависти жидовсти—отъ сказаній Евангельскихъ» (Лавр. сп., л. 96 об.).—Въ началь проповедникъ прямо указываетъ предметь своего Слова: онъ проповедуетъ о «милости и чековеколюбіи



Господа I. Христа, обильно дарованных роду человическому» и туть же, по обычаю, скромно замъчаеть, что «не отъ своего сердца износить словеси», а береть изъ дневного Евангелія отъ «бывшаго самовидца чудесь Христовыхъ, Іоанна Богослова». Издесь, основная тема у него таже, что и въ другихъ его поученіяхъ: «миновалъ ветхій законъ съ приношеніемъ козлихъ жертвъ и преданіями древнихъ заповъдей, - законъ безсильный, немогшій исцылить человвческихъ недуговъ, и потому во-истину велика «премудрость Божія и неизраченно Его человаколюбіе», если теперь, чрезъ Христа, «Онъ возлюбилъ насъ и, отдаленныхъ чрезъ грехъ, приблизилъ къ себъ, даровавъ человъчеству всецълое исцъленіе». Эту основную мысль св. Кириллъ проводить въ своемъ изложеніи Евангельскаго повъствованія о сліномъ, показывая по всей исторіи ічдеевъ, съ помощью блестящихъ ораторскихъ пріемовъ, какъ жестоки и неблагодарны были они къ своимъ великимъ учителямъ и благодътелямъ прошлаго, -- какъ велико было ихъ умственное и религіознонравственное ослепленіе, когда они отказались признать въ лице Христа — Бога, истинаго Спасителя и Искупителя человъчества. Слово оканчивается похвалою слепцу, открыто и мужественно исповедавшему свою въру въ Спасителя предъ Нимъ самимъ и предъ лымъ народомъ. Не предносилась ли при этомъ предъ умственнопоэтическимъ взоромъ красноръчиваго проповъдника ХП в. его родная земля, еще такъ сравнительно недавно, всецело, отъ начала своего бытія, подобно Евангельскому слівному, пребывавшая въ ослівнленім язычества и теперь отверстыми очами узрівшая світь истины и спасенія? И не служать ли также заключительныя слова его указаніемъ на св. Владиміра и первыхъ просвітителей Руси христіанствомъ и призывомъ следовать примеру ихъ: «О крепкій Христовъ воинъ! говорить онъ. Ты быль доблестнымъ борцомъ противъ обмана, смелымъ обличителемъ лжи, непобедимымъ страстотерпцемъ, искуснымъ поборникомъ Сына Б., посрамителемъ беззаконныхъ іудеевъ и пропов'ядникомъ истины, добрымъ и раннимъ последователемъ новаго завета, первымъ поклонникомъ Господа Бога и Спаса нашего I. Христа». Мы говорили выше (въ вступит. стат. къ поучен. Кирилла Т.), что мысль о христіанскомъ просвищеніи Россіи должна была одушевлять его и можеть быть она-то и вызывала его на это постоянное сравнение и сопоставление «стараго закона» и «новаго» и давала ему силу смёлой кистью оратора-художника рисовать яркія картины человіжолюбія и милосердія Божія къ міру. Правда, ни единымъ словомъ онъ не упоминаетъ хотя бы о какомъ нибудь данномъ и опредъленномъ фактъ изъ прошлаго или настоящаго русской дъйствительности, но едва ли не потому что, такого рода указанія щ упоминанія считались неумъстными въ торжественномъ церковномъ словъ: по крайней мъръ, никакихъ подобныхъ указаній нътъ и ни въ одномъ изъ тъхъ отеческихъ церковно-учительныхъ произведеній, которыя служили для него образцами, помъщались рядомъ съ его Словами въ церковныхъ сборникахъ и читались вмъстъ съ ними въ Церкви. Возможно...

Въ истолковании Евангельского разсказа о слъпомъ, св. Кириллъ, въ существенномъ, слъдуетъ толкованиямъ Өеофилакта Болгарскаго (Благовъсти., ч. IV, стр. 231—35), который въ свою очередь главнымъ образомъ руководится Златоустомъ.

7 На Вознесеніс: «Въ четвергъ шестыя недёли по Пасхѣ слово того же Кирила мниха на вознесенье Господа нашего І. Христа, отъ пророческихъ указаній, и о възведеньи Адама изъ ада» (Лавр. сп. л. 102). Последнія слова заглавія указывають основную мысль этого прекраснаго ораторски-художественнаго произведенія, едва ли не самаго лучшаго изъ Словъ св. Кирилла по законченности и мастерству обработки всехъ деталей. Это уже не діалогическій только пересказъ Евангельского повъствованія о данномъ событін, - нътъ. предъ нами цълая драма, на земль и на небъ, дъйствующія лица которой -- сониы пророковъ, апостоловъ, тычы херувимовъ и серафимовъ, сопутствующие Христа, восходящаго на небо и возносящаго съ Собою во Святый градъ души праведныхъ, какъ побъдитель смерти и сокрушитель ада. «На гору Елеонскую приходить Спаситель и собираются лики патріарховъ, пророковъ, апостоловъ и множество людей върующихъ, Тамъ и ангельскія силы и архангельскія воинства: одни на крыльяхъ вітра приносять облака, чтобы взять отъ земли Христа; другіе готовять престоль. Богь Отецъ ждеть его, а Духъ Святый велить принять врата небесныя. Небеса веселятся, украіная свои світила; земля радуется, и вся тварь красуется. Ангелы, патріархи, праведники, всв присутствующіе напутствують Христа вдохновенными песнями. Онъ обещаеть имъ прислать утвінителя, благословляеть ихъ и возносится на небо: свътлое облако поднимаетъ Его и уносить на крыльяхъ вътра. Съ собою взяль Христось и души человеческія въ дарь Отцу. Ангелы хотять отворить врата небесныя; но привратники не позволяють: это врата Господни, говорять они, и изъ земныхъ никто сюда не ходить. Ангелы убъждають ихъ, говорять, что эго — Сынъ Божій. что онъ сошель съ неба такъ, что никто изъ нихъ и не услышалъ.

и что теперь возвращается на небо. Не покоримся, пока не услышимъ Его голоса, отвечають привратники. Тогда Христосъ сказаль: «отворите мив врата правды; Я войду и разскажу Отцу Моему, что Я на земле сделаль и вытеривль». И узнали Христа по голосу и, павши, покленились Ему... Духъ Святый выходить къ Нему на встрвчу, а Богъ-Отецъ привътствуеть Его словами: Ты — Сынь Мой; сядь одесную Меня; посадиль Его на престоль и увънчаль Его, а серафимы воспёли: положиль на главу Его венець, славою и честью ввичаль Его»—(Сухомл., XLI—XLII)... Такую картину, освъщенную одной мыслью, проникнутую однимъ глубокимъ восторженно-радостнымъ религіознымъ чувствомъ, рисуетъ св. Кирилъ въ своемъ Словъ. Пророчество Захаріи, Псалмы Давида, книги Піснь Пісней, повіствованіе Евангелія, Лівній Апостольских и др., церковныя молитвословія и піснопінія воть источники, изъ которыхъ его воображение почернало матеріалъ для картины. Изъ церковныхъ песнопеній на шестую неделю по Пасхе укажемъ следующія, наиболее подходящія къ содержанію и характеру его изложенія: «Поя Давидъ вопість: Христось взыде на Херувимѣхъ и леть на крилу ангельскихъ чинъ ...; «Яко Богъ сокрушилъ еся врата адова Христосъ и верея... Чиномъ ангельскимъ врата возмите вопіющимъ со удивленіемъ... Господь вознесеся на небеса, да пошлеть Утешителя міру; небеса уготоваща престоль Его, облаци восхождение Его; ангели дивятся, человъка видяще превыше себе. Отепъ бо ждетъ Егоже имъ въ нъдръхъ съ собою соприсносуща, Лухъ же Святый велить всемъ ангеломъ Его: возьмите врата киязи Ваша, всв языци восплещите руками, яко взыде Христосъ, идъ же бъ первъе... Вопість явственно поя Давидъ богодохновен-, ный: взыде Господь къ небеснымъ въ воскликновеніи трубы шумы и къ первосветовну Отцу доспе», и мн. др. Въ заключени Слова какъ и въ другихъ Словахъ св. Кирилла, делается призывъ-«возрадоваться Господу», молиться Ему и возвеличить Его-- «даро вавшаго жизнь и объщавшаго послъ нея царство небесное».

Въ нашей рукописи на день Вознесенія, кромѣ Кирилла Турпомѣщены: Өеофилакта Болгарскаго — толкованіе на 24 гл. Ев. Лук (Благовѣстн., III, 418 и сл.), Слова и бесѣды І. Златоустаго, Іоанна, экзарха Болгарскаго, св. Григорія Двоеслова (бесѣда и слово) — Өеодора Студита (послѣдняго, какъ и въ другіе праздники, въ роятно для чтенія за монашеской трапезой). По сравненіи съ этим проповѣдями, Слово Кирилла Туровскаго является произведеніем совершенно самостоятельнымъ и только началомъ своимъ имѣеть нъкоторое сходство съ Словомъ Златоуста, въ ръчи объ изведения Адама изъ ада (л. 327 и сл.,—начало Слова Златоуста: «Свътло ии сіе церковное позорище»...).

8 На соборъ Св. Отиовъ въ седъмию медълю по Пасхъ-«Слово Кирилла мниха на соборъ св. отець 318, собравшихся на на Арья. указанье отъ святыхъ книгъ, яко Христосъ Сынъ Божій есть, и похвала св. отцамъ Никейскаго Собора» (Лавр. сп. л. 111). — «Если историки и витіи (въ Лавр. списк. «яко же философи и вътіи», но судя по дальнъйшему объясненію-«рекше льтописци премудріи». въ первоначальномъ текств было именно-«историци»), т. е. лвтописцы и пёснотворпы, приклоняють слухъ свой къ разсказамъ о бывшихъ между парями войнахъ и битвахъ, чтобы въ изящной рвчи передать слышимое и возвеличить похвалами крвпко боровшихся за своего наря и увънчать ихъ славою: то, тъмъ болъе-не надлежить ли намъ приложить хвалу къ хваль мужественнымь и великимъ воеводамъ, кръпко подвизавшимся по Сынъ Божіемъ, своемъ Царв и Господв нашемъ І. Христв ... Такимъ вступлевіемъ св. Кириллъ вводить своихъ слушателей въ этомъ Слове въ область церковной исторіи. Затемъ указавъ на символическое значеніе 318—числа отцовъ, возседавшихъ на соборе (истолкованіе этого числа въ символическомъ смыслѣ въ связи съ исторіей Авраама (Быт. XIV, 14) встрічается уже въ древней святоотеческой литературь-у Аванасія Алексан., Епифанія Кипрскаго, бл. Өеодорита. изъ Западныхъ-въ поэмъ Пруденція «Духовная брань» и у др. .-проповъдникъ кратко излагаетъ въ первой части Слова исторію Аріанской ереси, ея разсмотрѣніе и осужденіе на соборѣ и во второй-восхваляеть и прославляеть отцовь Собора, называя некоторыхъ изъ нихъ по именамъ (въ исторической части) и оканчиваетъ молитвой къ нимъ. Съ еретическимъ ученіемъ Арія и съ опроверженіемъ его въ домонгольской Руси знакомили спеціальныя сочиненія: четыре Слова противъ Арія, переведенныя на славянскій языкъ еще въ началъ Х въка Константиномъ, еи. Болгарскимъ, по порученію царя Симеона, изъ словъ Златоуста въ рукописи такъ навываемой Супрасльской: «Слово о св. Оом'в апостол'в и противъ аріанъ», Кормчая и др. Но ближайшимъ источникомъ сведеній о Никейскомъ соборъ для Кирилла Туровскаго послужило небольшое повъствованіе, пом'ящавшееся въ Торжественникахъ и Златоустахъ, какъ особое поучение на шестую неделю по пасхъ, подъ заглавиемъ: «Слово о соборв святыхъ отецъ 318, сшедшихся въ Никіи проклинати Арія еретика. Слово это встрівчается уже въ самыхъ древ-

вихъ рукописяхъ, (напр. въ Новг.-Соф. № 1261 л. 8-10, перг. XIII-XIV в.), постоянно встречается потомъ въ рукописныхъ Златоустникахъ (см. напр. Новгор. Соф. XVI в., № 1272 л. 246 об.). переходить въ Печатные (см. Почаевское изд. Златоуста д. 73 об. и сл.) и вносится даже въ Толковое Евангеліе Кирилла Транквиліона (л. 177 об. и сл.). Въ последнемъ интересно, нежду прочимъ, отметить образчикъ компиляціи, представляющей буквальное заимствование изъ Слова Кирилла Туровскаго, съ расширеніемъ и распространеніемъ его текста (см. начало), со внесеніемъ целикомъ повествованія Златоустниковь о соборе (л. 178 об.) и съ собственными добавленіями составителя Евангелія. О фактической недостов'ярности подробностей разсказа о соборв, разумвется, не только при Кириллв Туровскомъ, но н во времена Кирилла Транквиліона — не могло быть и рвчи: сообшаемыя имъ свълънія принимались за несомнънно достовърныя. Такъ, между прочимъ, въ Словъ Кирилла Туровскаго, какъ и въ названномъ повъствованіи, число отцовъ собора, подавшее поводъ къ отысканію въ немъ таниственно - символическаго смысла -318, тогда какъ ихъ было никакъ не свыше 300, папа Сильвестръ совсемъ на соборе и не присутствоваль, Константинъ быль крещевъ Евсевіемъ и пр. (Робертсонъ, Истор. хр. цер. т. І стр. 189, 190, 198).

8 и 9. Поученія—на Пентикостье (Пятидесятницу) и о Самаряныни. — Эти два поученія, обыкновенно, приписываются толью Кириллу Т., но не считаются несомненно ему принадлежащими, потому что въ древнъйшихъ спискахъ встръчаются безъ надписанія его имени (хотя и другія его произведенія въ рукописяхъ также нередко встречаются безъ его имени) и не подходять по слогу п характеру изложенія къ подлиннымъ его Словамъ (хотя, какъ мы говорили выше, и это доказательство непринадлежности ему этихъ поученій нельзя считать прочнымъ). Не входя въ разсмотрвие вопроса о подлинности, мы сообщаемъ ихъ какъ по ихъ несомивниой древности, такъ и потому, что если они и не принадлежать Кирилу Т., то во всякомъ случав могуть служить образчикомъ того особато «учительно-назидательнаго» типа проповеди, который имель место въ нашей древней церковной литературъ одновременно съ торжественно-панегирическимъ, къ которому относятся изданныя нами-Слова св. Кирилла. Мы издаемъ эти поученія по пергам. рук XIII—XIV вв. Новг.-Соф. библ. Въ заключение приводимъ здъсъ, въ русскомъ нереводе («Троиц. Лист.») притчу о слеще и хромце, въ краткой редакціи, которая, какъ и пространная, также приписывается Кириллу Туровскому.

Хромець и слепець. -- Выль некій домовитый человекъ; онъ насадиль вертоградь, обнесь оградой, ископаль точило, устроны и ворота, но не затворилъ входа. Возвращаясь домой, онъ сказаль: кого оставлю я сторожень моего вертограда? Если оставлю кого-либо изъ служащихъ мнв рабовъ, то, зная мою снисходительность, расточать они мое добро. Воть что следаю: приставлю къ воротамъ слепца и хромца, -- такъ что, если кто изъ враговъ моихъ захочеть окрасть мой вертоградъ, то хромець увидить, а слъпецъ услышитъ. Если же кто-нибудь изъ нихъ двоихъ захочетъ войти въ вертоградъ, то хромецъ, не имъя ногъ, не можетъ проникнуть внутрь, а слепецъ если и пойдеть, то попадеть въ пропасть и расшибется. И посадивъ ихъ у воротъ, далъ имъ власть. надъ всемъ, что вне вертограда, и шищу и оденне приготовилъ неоскудно, только сказалъ: того, что внутри вертограда, не касайтесь безъ моего повельнія. И посль того ущель, сказавь, что везвратитей со временемъ. Долго сидели они, и сказалъ слепецъ хромцу: что это за благоуханіе повъваеть изъ вороть вертограда? Отвъчаль хромець: «внутри вертограда есть у Господина нашего. много добраго и несказанно пріятнаго на вкусъ. Но такъ какъ господинъ нашъ премудръ, то онъ и посадилъ тебя слепаго и меня хромаго, такъ что не можемъ достигнуть и насытиться техъ добрыхъ плодовъ». А слепецъ сказаль въ ответь: «что же ты давно не сказаль мив этого, чтобы мы не оставались при одномъ желаніи, но пошли и завладели темъ, что у насъ подъ руками? Хотя я и слепъ, но имено ноги и силенъ, могу носить и тебя и бремя; бери корзину и садись на меня; я тебя буду носить, а ты показывай мив путь, и оберемь всв блага господина нашего. Если же. - прибавиль слепець, - придеть сюда господинь нашь и спросить о воровстве, то я скажу; ты знаешь, господине, что я слепь. Если же спросить тебя, ты скажи: я хромъ и не могу дойти внутрь вертограда. Такъ мы перехитримъ своего господина и сами возьмемъ себъ награду за сторожевую службу».

И вотъ возсёлъ хромецъ на слёпца и, достигши внутрь вертограда, обокрали всё бывшіе тамъ плоды господина своего. И пришелъ человёкъ оный, и увидёвъ, что его вертоградъ обокраденъ, счелъ, нужнымъ разлучить слёпца отъ хромца и повелёлъ сначала



# опечатки.

| .Стр. | Строва.   | Напечатано:                               | Слѣдуетъ:                                   |
|-------|-----------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 51    | 18 сверху | Иларіономъ.                               | Иларіономъ".                                |
|       | 21 "      | "каг <b>аномъ"</b>                        | "каганомъ".                                 |
| . 52  | 7 снизу   | Слово "о законѣ и<br>благодати" распастся | Слово "о законв и благо<br>дати распадается |
| 55    | 12 "      | установившемися.                          | установившимся.                             |
| 57    | 5 сверху  | въ Десятинномъ                            |                                             |
|       |           | храмъ.                                    | въ Десятинномъ храмъ                        |
| 58    | 7 снизу   | прд—                                      | пред                                        |
| . 80  | 20 сверку | правленіямъ                               | п <b>равлен</b> ія                          |
| 83    | 9 снизу   | 21 о Христъ                               | О Христь.                                   |
| - 98  | 18 сверку | другіе                                    | Apyria.                                     |
| 102   | 17 "      | которые                                   | которыя                                     |
| 110   | 12 снизу  | Обозрѣнін"                                | Обозръніи" 44                               |
| - 110 | 7 снизу   | примъч. 44                                | слѣдуеть выпустить э́т<br>прим.             |
| -110  | 1 "       | преждевременнымъ                          | преждевременнымъ 45                         |
| 111   | 6 ,       | потому не только                          | не только потому                            |
| 112   | 12 сверху | и лицаногирическій                        | или понегирическій                          |
| 114   | 11 ,      | краснорѣчивыхъ 47                         | краснорычивыхъ.                             |
| - 114 | 19 "      | по <b>ученія</b> 43                       | поуч <b>енія</b> <sup>47</sup> .            |
| 114   | 2 снизу   | Духа <sup>49</sup>                        | Ду <b>ха</b>                                |
| 117   | 1 сверху  | схишакооэн сият сл                        | къ тъмъ изь небольших:                      |



|           | 000000000000000000000000000000000000000       |   |   |
|-----------|-----------------------------------------------|---|---|
| 000000000 | МОГИЗ<br>АНТИКВАРНО-БУКИНИСТ.<br>МАГАЗИН № 14 | ٠ | , |
| 000000    | <b>№ 1/16.</b> 8 pg                           |   |   |
| 맫         |                                               | • |   |

,

.

.

Прим 1- по положения Памиличины или подилениямовы Съргичина ОДИНЪ рубъедин, печностичениямы ДВА рубъедь пересылиой,





STANFORD UNIVERSITY LIBRA CECIL H. GREEN LIBRARY STANFORD, CALIFORNIA 9430. (415) 723-1493

All books may be recalled after 7

SPATE DUE

28D FEB - 2 1994
28D MAR - 2 1994
28D APR 1 1994

DEC 23 1955 -2.

